115

Arne Ness och Ingemar Hedenius
som dramatiska intellektuella: Ett
forslag till en gemensam plattform for
kunskapssociologi och kunskapshistoria

AF HENrRIK LUNDBERG

SLAGMARK #81
SIDER: II5-131

I nagra av de texter som introducerar kunskapshistoria som ett nytt och expande-
rande forskningsfilt omnamns kunskapssociologin som en néraliggande disciplin
(Lassig, 2016, s. 33-34; Ostling et al, 2018, s. 10; Burke, 2000, s. 1-17). Samtidigt
noteras i dessa texter att historiker inte sallan har velat halla ett visst avstand till sin
granne (Lassig, 2016, s. 33; Burke, 2000, s. 9). Exakt vari den avvaktande attityden
har sitt upphov ér svarare att f4 grepp om. Man kan i alla hdandelser konstatera att
aven sociologer har brukat inta en styvmoderlig hallning till denna sin egen subdi-
sciplin. For sociologers del har tvehagsenheten ofta berott pa att kunskapssociolo-
gin har uppfattats som en overdrivet teoretisk och filosofisk disciplin (jmfr Berger
& Luckmann, 1967, s. 4). Inom sociologin bidrog inte minst Robert K. Mertons
kritik av Karl Mannheim till att etablera denna uppfattning (Sica, 2010). Nar Peter
Burke havdar att kunskapshistorien, till skillnad fran kunskapssociologin, fram tills
helt nyligen har betraktats som ett exotiskt och till och med excentriskt dmne, 4r jag
darfor inte beredd att ge honom alldeles ritt, atminstone inte vad den sistndmnda
disciplinen betraffar (Burke, 2016, s. 2). Kunskapssociologin ar i varje fall inom
sociologin fortfarande ett timligen marginaliserat amne.

En anledning till att kunskapshistoria och kunskapssociologi kan uppfattas som
exotiska ar formodligen att man inom dessa &mnen i hogre grad 4n andra tvingas ta
sig an filosofiska fragor. Alla discipliner som studerar kunskap tvingas av metodo-



LuNDpBERG

logiska skal till att reflektera 6ver vad kunskap ér och vilka ansprék pa sanning den
egna kunskapsproduktionen reser. Sadana tankar aterfinns t.ex. ofta i Karl Mann-
heims kunskapssociologi. Ar kunskapen om kunskapen ocks3 historiskt och socialt
betingad? Kan man med fornuftiga medel relativisera fornuftet? Vad ar egentligen
fornuftet? Snart nog gar den filosofiska diskussionen pa hogvarv. Vetenskapshisto-
rikern Lorraine Daston har vittnat om den teoretiska yrsel som kan drabba histori-
kern nér han eller hon ger sig i kast med fragor av detta slag (Daston, 2017, s. 132).
Det dr darfor inte att undra pé att savil historiker som sociologer girna undviker
denna yrsel och istéllet 6verlater den teoretiska hoghojdsstigningen at filosofen.

Inom filosofin ar det vanligt att betrakta kunskap som en sann, vélgrundad tros-
forestallning (eller nagon snarlik variant dérav). For filosofers del ar det framférallt
viktigt att skilja mellan 6vertygelse och kunskap. Denna distinktion 4r emellertid
inte lika betydelsefull f6r kunskapssociologin. Inom denna tradition arbetar man
istdllet med en betydlig I6sare definition dar allt som anses gélla som kunskap i ett
visst kollektiv eller samhalle de facto rdknas som kunskap (se t.ex. Berger och Luck-
mann, 1967, s. 14-15). Samma sitt att ndrma sig kunskapsbegreppet finns inom
kunskapshistorien. I Peter Burkes A Social History of Knowledge heter det, med en
formulering som sékert skulle fa en och annan filosof att hicka till, att han betraktar
“kunskap i magi, haxeri, och [om] dnglar och demoner” som kunskap (Burke, 2000,
s. 12; jmfr Mulsow & Daston, 2019, s. 160-161). En sadan uppfattning har férde-
len att sociologen och historikern kan tala om olika former av kunskap sévil inom
som mellan olika kulturer utan att behova forhélla sig till deras sanningsansprak.
Denna kunskapssyn utesluter inte heller att det finns hierarkier av kunskap inom
samhillen, kulturer eller epoker inom vilka vissa typer av kunskap ager foretrade
framfor andra. All kunskap dr med andra ord inte stélld pé ett och samma sociala
och historiska plan.

Studiet av kunskapshierarkier utgor i sjalva verket en central forskningslinje inom
saval kunskapssociologi som kunskapshistoria. I sitt magistrala arbete De nasjonale
strateger har t.ex. Rune Slagstad analyserat hur olika epoker i Norges moderna hi-
storia har dominerats av olika former av kunskapsregimer. Med denna term avser
Slagstad en specifik konstellation av makt, virden och kunskap. Enligt Slagstad
préglades den s.k. ambetsmannastaten av en juridisk kunskapsregim, venstrestaten
av en pedagogisk och arbeidarpartistaten av en positivistisk samhéllsvetenskaplig
kunskapsregim. Inom de olika epokerna fanns siledes olika forestillningar om



II7

vilken slags kunskap som skulle ligga till grund for det moderna norska samhlls-
bygget (Slagstad, 2015). Om man som historiker eller sociolog vill uppratthalla en
motsvarighet till filosofins atskillnad mellan kunskap och 6vertygelse, kunde man
saga att kunskap motsvaras av kollektivt omfattade forestdllningar medan en 6ver-
tygelse ar subjektiv och mer eller mindre individuell, dvs. icke-institutionaliserad.
Den forra typen av forestdllningar, som befinner sig hogst upp i en kunskapsregim
eller i en kunskapsordning, dr ofta systematiskt utarbetade medan den senare ty-
pen, som befinner sig langst ner, inte dr det. Det kan ocksa vara sé att kunskap som
tidigare var val utvecklad nu har fallit i glomska pa grund av att den anses 6vers-
pelad. I Sverige har s.k. humanistisk filosofi, som ar en del av en religios-idealistisk
tanketradition, mott ett sddant 6de (Ostling, 2008; Lundberg, 2018).

I och med att varken historiker eller sociologer intresserar sig fér den studerade
kunskapens giltighet innebdr det att kontexten for kunskapen istéllet trader i for-
grunden. En kontextuell faktor av intresse for bada discipliner ar kunskapsaktorer,
dvs. de personer som i ett visst socialt eller historiskt sammanhang producerar el-
ler cirkulerar ett visst slags kunskap. I Karl Mannheims kunskapssociologi bestod
sddana aktdrer av grupper sdsom politiska partier, professioner, intellektuella eller
generationer. Enligt Mannheim kdmpade dessa grupper med varandra om att fa
uttolka den offentliga tolkningen av verkligheten (Mannheim, 2011, s. 404). Senare
sociologer, sasom Pierre Bourdieu och Randall Collins, har istéllet intresserat sig
for hur enskilda aktorer, t.ex. filosofer och intellektuella, via olika mer eller mindre
medvetna strategier forsoker vinna uppmérksambhet for sig sjalva och sitt tinkande
pé olika konkurrensutsatta kunskapsarenor (Bourdieu, 1991; Collins, 1998). Andra
forfattare, sasom Neil Gross och Henrik Lundberg, har studerat hur intellektuel-
las sjalvuppfattning, som férvirvats genom socialisation och utbildning, paverkar
vilka teoretiska val de gor (Gross, 2008; Lundberg, 2014).

Peter Burke har observerat att det inom kunskapssociologin under de senaste
decennierna har skett en forskjutning fran makro- till mikrosociologi (Burke,
2000, s. 8-9; jmfr Camic & Gross, 2001). Dagens kunskapssociologer intresserar
sig foljaktligen sdllan fér hur makrosociala faktorer sdsom allménna ekonomiska,
politiska eller kulturella férhallanden i sig sjilva och pé ett ofsrmedlat sitt antas ge
upphov till ett visst slags kunskapsproduktion. Den typen av mer eller mindre vaga
forklaringar aterfinner man ibland hos Mannheim. Idag 4r det istallet oftast lokala
kunskapsarenor som t.ex. tidskriftsredaktioner, tankesmedjor, konferenser, semi-



LuNDpBERG

narier och universitetsinstitutioner som ar i fokus for intresset. Det dr pa arenor
av detta slag, menar man, som det mesta av intresse fér kunskapssociologin ager
rum. Neil Gross och Crystal Flemings studie av hur forskare anvinder sig av konfe-
rensdeltagande for att tvinga sig sjalva till att konkretisera idéer och uppslag ér ett
gott exempel pa samtida kunskapssociologisk forskning i denna tradition (Gross &
Fleming, 2011). Aven kunskapshistoriker intresserar sig for smaskaliga intellektu-
ella praktiker av denna typ, sasom diagnostisering, beskrivning och observation pa
kliniker och i laboratorium (Burke, 2016, s. 28-29). I och med att séval sociologer
som historiker studerar i princip liknande saker och anvénder sig av samma kun-
skapssyn har jag svart att se ndgon avsevird teoretisk eller metodologisk skillnad
mellan de béda disciplinerna. De tycks tvdrtom till stor del gd in i varandra. Det ar
mot denna bakgrund som jag i det foljande presenterar en teoretisk infallsvinkel till
studiet av intellektuella, som jag menar borde vara av intresse for savil historiker
som sociologer.

IDEER SOM GER UPPHOV TILL SOCIALA KONSEKVENSER

Ett av de mer l6ftesrika bidragen till kunskapssociologin under de senare aren ér
den amerikanske sociologen Jeffrey C. Alexanders teori om dramatiska intellektu-
ella, som egentligen ar en del av hans allmédnna kultursociologi. Alexander delar
kunskapssociologins syn pa kunskap i sd métto att han inte framforallt intresserar
sig for om de utsagor han studerar 4r sanna eller falska, utan snarare hur de bidrar
till att skapa och omforma den sociala och kulturella verkligheten. Med termen
dramatisk intellektuell avser Alexander tinkare som inte bara lanserar mer eller
mindre nya idéer, utan ocksa pa ett effektfullt sitt agerar for att deras tainkande ska
fa sociala konsekvenser. For att idéer ska vinna spridning i samhallet krévs, menar
han, att de iscensitts och kommuniceras pa ett sadant satt att de kan bista allmén-
heten i deras forsok att skapa mening i tillvaron (Alexander, 2016, s. 344). I det
moderna samhallet har intellektuella blivit en viktig grupp nér det giller att presen-
tera en for allménheten mer eller mindre gemensam verklighetsforstéelse. I detta
avseende har de dvertagit den roll som préster, profeter eller schamaner hade i dldre
typer av samhéllen (Alexander, 2016, s. 343). Intellektuella delar in verkligheten i
heligt/profant respektive gott/ont och skapar narrativom hur dessa olika kategorier
forhaller sig till varandra och hur de har utvecklats i historien. Med hjalp av nar-



119

rativ, som 4r strukturerade efter de grundliggande binidra koderna heligt/profant
och ont/gott, beskriver de vad som har gatt fel i samhillet och den kultur vi lever i
och hur detta bor atgirdas for att framtiden aterigen ska kunna te sig ljusare. Pa sa
sitt tillhandahaller narrativen ett frilsande budskap for allménheten, dvs. nagot for
manniskor att tro pa och halla fast vid i besvirliga tider.

Alexanders idéer om den dramatiske intellektuelle 4r en uppslagsrik infallsvinkel
for alla forskare som intresserar sig for kunskapsproduktionens aktérer och idéers
sociala konsekvenser. Hans forskningsansats ligger dessutom néra kunskapshisto-
rikers intresse for hur kunskap cirkulerar i olika kretsar och de aktorer som star
bakom denna process (se t.ex. Ostling et al, 2018). I sin vilkinda artikel "Know-
ledge in Transit” (2004) staller sig James A. Secord fragan hur det gér till nar kun-
skap som 4dr en eller négra fa personers exklusiva egendom sa sméningom mer eller
mindre blir till allas gemensamma dgodel (Secord, 2004, s. 655). Jag vill mena att
Alexanders teori om dramatiska intellektuella kan hjdlpa oss en bit pa vigen med
att forsta denna cirkulationsprocess. Den kan forklara varfor vissa idéer far ett stort
genomslag hos allménheten, dvs. blir till alla ménniskors egendom, medan andra
aldrig nér utanfor akademikernas tranga krets (jmfr Baert & Morgan, 2017, s. 3).
Studiet av kunskapsaktorer som dramatiska intellektuella kan pd s& sitt fungera
som en gemensam utgangspunkt for bade kunskapssociologisk och kunskapshi-
storisk forskning. Gemensamt for bada dessa forskningsansatser &r att de inte bara
intresserar sig for kunskapsproduktionens omedelbara kontext, utan ocksa for den
publik som tar till sig kunskapen ifrdga. Nar jag i denna artikel lyfter fram Alex-
anders kultursociologi som en inspirationskalla fér kunskapssociologisk och kun-
skapshistorisk forskning vill jag emellertid inte dirmed péskina att detta dr den
enda legitima utgdngspunkten f6r forskning inom dessa discipliner. Ingen av forsk-
ningsinriktningarna begransar ju heller sina studier till att bara gilla intellektuella
eller kunskapscirkulation.

I denna artikel skisserar jag hur ett studium av dramatiska intellektuella kan be-
drivas genom att analysera hur filosoferna Arne Naess (1912-2009) och Ingemar
Hedenius (1908-1982) pa ett framgangsrikt sitt iscensatte sina tankar under tidig
efterkrigstid (1945-1950). Jag fokuserar i synnerhet pa hur den bindra oppositionen
demokrati/diktatur tjinade som en 6vergripande homologi for motsatsparen sak-
ligt/osakligt (Neess) och vetenskaplig/ovetenskaplig (Hedenius) i deras offentliga
framtradanden under denna tid. Begreppsparet demokrati/diktatur ska i detta sam-



LuNDpBERG

manhang i sin tur ses som homologt till de enligt Alexander universella kategorin
heligt/profant och ont/gott. Den tidiga efterkrigstiden ar den allménna bakgrund
mot vilken Neess och Hedenius emfatiska stallningstaganden for saklig debatt och
vetenskaplig filosofi maste forstds. Det var i denna kontext som deras stéllningsta-
ganden kom att fungera som ett fralsande budskap. Efter kriget blev det, till skillnad
fran pa 1930-talet, i det ndrmaste omajligt att framtriada som antidemokrat i offent-
ligheten i de skandinaviska linderna (jmfr Oluffa Pedersen, 2019).

ARNE NASS: SAKLIGHETSLARAN SOM "VAKCINE MOT MISTYDNING G FANATISME"

Mitt under brinnande vérldskrig och tysk ockupation utkom 1941 den forsta sten-
cilerade utgévan av Arne Naess sedermera klassiska larobok Endel elementcere logi-
ske emner. Boken kom att anvindas i logikundervisningen infér den s.k. examen
philosophicum i Norge i 6ver fyrtio ar och har limnat ett betydande avtryck i
norskt intellektuellt liv. Endel r inte framst en ldrobok i logik, utan snarare i ar-
gumentationsanalys. Fokus i framstéillningen ligger pé att precisera och definiera
begrepp, skilja mellan analytiska och syntetiska satser, att gora 6versikter dver pro-
och kontraargument, skilja mellan rationell diskussion & ena sidan och férkunnelse
och propaganda a den andra, samt att identifiera vanliga felkillor i resonemang.
Det i dag kanske mest kidnda innehallet i Endel dr de sex huvudnormer for saklig
diskussion, den s.k. saklighetsldran, som &terfinns i bokens sista kapitel.

Boken var ett led i vad Neess kallade sin “kulturpolitiske kampanje” for att be-
framja saklighet och rationalitet i den offentliga debatten i Norge (Naess & Bostad,
2002, s. 74). Med sin kampanj ville Naess framforallt understryka att ocksa varde-
och affektladdade fragor gick att diskutera pa ett sakligt och upplyst sétt. Neess och
hans krets tédnkte sig att saklighetslaran skulle bilda grundvalen for det offentliga
samtalet i Norge under efterkrigstiden. Malet var inget mindre &n att pé sikt vacci-
nera unga norska akademiker mot fanatism och antidemokratiska laror. Men saklig-
hetslaran var for Naess inte bara abstrakt filosofi, utan ocksd, som hos Sokrates,
nagot som levdes och praktiserades i umginget med andra méanniskor. Filosofen
Ingemund Gullvag har vittnat om hur Neess torra och nyktra sitt att foreldsa gjorde
intryck pd honom som ung student. Det fanns helt enkelt ndgot "antiretoriskt” ver
Neess hela uppenbarelse (Gullvag, 1995, s. 99).



I21

Neess vapendragare, filosofen Peter Wessel Zapffe, havdade i ett inldgg i Aftenpos-
ten 1946 att Neess normer for saklighet pé sikt skulle kunna f4 samma grepp om det
norska folket som normen om ekonomisk hederlighet redan hade. Han havdade till
och med att saklighetsldran utgor en “andsvitenskabelig parallell til rentgenstrale-
nes revolution av den kirurgiske terapi” (Zapffe, 2015, s. 51). Zapffe skriver med
stor beundran om hur Ness under ockupationen holl sina logikforelasningar ”[u]
nder Gestapos falkeblikk” (Zapfte, 2015, s. 51). Vdrdet av dessa foreldsningar under
kriget gar knappast att 6verviardera, menar han. Men de bar ocksa pa rika 16ften
for framtiden. Neess logiska landvinningar borde i sjilva verket foras ut till hela
den norska befolkningen - inte bara till universitetsstudenter. Zapffe tianker sig att
saklighetsldran ska studeras i grundskolan, i folkhdgskolor och i studiecirklar. Det-
ta skulle leda till att en gemensam standard for offentliga diskussioner etablerades
som alla samhéllsmedlemmar skulle kénna sig forpliktigade av att folja. Folk skulle
da snart bli lika benédgna att igenkdnna fusk och ohederlighet i debatter och diskus-
sioner som i affirer. En gemensam standard skulle, menar Zapffe, fa vittgaende
positiva konsekvenser for det sociala och politiska livet i Norge. Den skulle hjélpa
Norge pa fotter igen efter kriget i andligt avseende. Ja, inte bara Norge - saklig-
hetslaran kunde i forlingningen ocksa utritta storverk for planeten som helhet.
Zapftes artikel avslutas, paradoxalt nog, med en lovprisning av saklighetsldran:

Her er vakcine mot mistydning og fanatisme, her er ozon mot hadets mikrober, her er rontgenstra-
ler mot deemonerne. Den intellektuelle redelighet er en dndelig atomkraft, som beerer spiren i sig til
et verdensherredemme i fredsfyrstens tegn. Om vi begynner straks, er der ennu tid til & mobilisera
den, for andre slags kraefter tar ledelsen og prisgir gamle Tellus redningslest till interessekampens

hasard (Zapffe, 2015, s. 54).

Neess var sjdlv frimmande for stora ord av detta slag. Men det 4r ingen Overdrift
att siga att savil Naess som kretsen omkring honom, den s.k. Osloskolan, betrak-
tade saklighetslaran som ett frilsande budskap i Alexanders mening. Det narrativ
de presenterade for allmédnheten var strukturerat utifrdn den bindra oppositionen
sakligt/osakligt. Det var osaklighet och propaganda som drev fram fientlighet och
spanningar i samhallet och mellan stater ("interessekampens hasard”); saklig dis-
kussion och intellektuell hederlighet var metoden for att rada bot pa dessa patologi-
er. Overtygelsen om att saklighetsliran kunde anvindas som kritik och upplysning



LuNDpBERG

av det offentliga samtalet hade vuxit fram i Neess krets under ockupationen och
var ett uttryck for deras uppfattning att den vetenskapliga rationaliteten i grunden
inte skiljde sig fran den politiska eller etiska (Thue, 1997, s. 77). De utgjorde i sjdlva
verket tva sidor av samma mynt. Saklighet horde enligt Neess till den vetenskapliga
metodens mest grundliaggande och minst omstridda norm, men denna norm var
mojlig ocksa att 6verfora till politikens och samhallsdiskussionens omrade (Neess,
1947, s. 106). I Endel havdade han till exempel att firdigheter i att gora 6versikter
over pro- och kontraargument bar pa en stor demokratisk potential: "Anvendt pa
det politiske livet, vil det & anerkjenne en stillingtagen pé basis av en pro- og contra-
avveiing stette tendensen til fredelig maktovertagelse og maktnedleggelse, mens de
"hellige overbevisninger’, spesielt uviljen til & se vektige motargumenter, kan brukes
til & rettferdiggjore kamp om makten og hevn over motstanderne” (Neess, 1947, s.
78-79).

Osloskolans tilltro till saklighetslarans fralsande budskap visade sig inte bara i
Zapffes lovsang till den, utan ocksé i det seminarium "Moralsk indignasjon under
krig”, som Neess anordnade vid Oslo universitet hostterminen 1945. Det offentliga
livet i Norge kom under hdsten 1945 i hog grad att praglas av att manga norrmén
atalades for landsforraderi (landssvik). I syfte att ddmpa den upphetsade stimning
och det hat som riktades mot dessa missdadare bjod Naess in de fingslade lands-
forradarna till sitt filosofiska seminarium. Landsférradarna beviljades & sin sida
permission for att delta. Med Neess egna ord:

Jeg lot dem [landsforradarna] delta pa mine filosofiseminarer. Da skjedde det interessante ting. Nér
det dukket opp et kjent ansikt fra den gale siden, gikk det et stenn gjennom forsamlingen. Delta-
kerne mumlet i munnen pa hverandre. Ingen likte det. Ingen ville ha tyskervennlige pa seminaret.
ZAhhhh! Hvorfor skal han inn her?’ sa de. [...] Da tok jeg dette spersmalet opp pa seminaret. Detta
hade jo med argumentasjon, moral og forstielse & gjore, og var relevant for mine studenter (Foss

& Naess, 2004, s. 67)

Pa seminariet analyserades de olika motiv som landsforradarna anférde for sitt del-
tagande pd ockupationsmaktens sida. Diskussionen ledde till en storre forstaelse
hos seminariedeltagarna, siger Neess, for att de flesta manniskor bar pa moraliska
svagheter och att det inte &r sikert att vi sjidlva kommer att vélja ratt om vi stélls
infor svara val (Foss & Naess, 2004, s. 68). Inte heller var alla de motiv som lands-



123

forradarna uppgav for sitt handlande i sig sjdlva etiskt ohallbara (Neess, 2001, s.
41). Seminariediskussion fick som konsekvens att den strikta uppdelningen av
ménniskor i onda och goda uppldstes och att landsforradarna i stérre utstrackning
kunde accepteras av seminariedeltagarna. Enligt Neess spred sig seminariets po-
sitiva verkningar s smaningom é&ven ut i samhillet som ringar pa vattnet: "Den
medmenneskelighet som etter hvert utfoldet seg i seminaret, var av uvurderlig be-
tydning ikke bare for deltagerne, men ble ikke helt uten betydning for dempingen
av den opphissete og aggressive stemning som i mange kretser preget opinionen”
(Neess, 2001, s. 41). Det gér med hjélp av Alexanders kultursociologi att betrakta se-
minariet som en iscensittning eller dramatisering av Neess idéer om saklig diskus-
sion. Till en borjan kinde studenterna, varav flera hade tillh6rt motstandsrorelsen,
starka antipatiska kdnslor gentemot landsforrddarna (osaklighet/ont/profant). Nar
de bada parterna fick majlighet att delta i ett sakligt utbyte med varandra kunde de
upphettade kinslorna och konflikterna sa smaningom kylas ner. Det gick nu istéllet
att tala fornuftigt om vari landsforradarna hade felat och varfor de hade handlat
som de gjort (saklighet/gott/heligt).

Motsatsparet sakligt/osakligt var i denna specifika kontext homologt med mot-
satsparet demokrati/diktatur. Den sakliga debatten var, menade Neess, ett sitt att
befordra demokrati och tolerans i samhallet och att std auktoritdra och hatiska liror
emot. Det fanns ocksé andra norska akademiker som vid denna tid, mot bakgrund
av kriget, understrok vikten av saklighet inom akademin och i samhallet. I ett tal till
nya studenter vid Oslo universitet hosten 1946 péapekar historieprofessorn Sverre
Steen att saklighet ar en arbetsmetod inom akademin, men &dven en livsinstéllning,
en karaktirsegenskap samt sjilva grunden f6r den moderna demokratin: ”Saklighet
er det absolutt nedvendige grunnlag for et virkelig demokrati. Den er korrektivet
til all propaganda - og propagandaen sluttet ikke med okkupasjonen” (Steen, 1946,
s. 12). Det ar, siger Steen, universitetsstudenternas uppgift att agera som “saklighe-
tens forkjempere” bland det norska folket (Steen, 1946, s. 12). Psykologiprofessorn
Harald Schjelderup talar i ett inldgg frdn 1946 pa samma sétt om “frihetens og sak-
lighetens and og den andelige selvstendighet” som akademiska virden som studen-
terna mdste ldra sig sld vakt om (Schjelderup, 1946, s. 122). Saklighet var saledes ett
fralsande budskap bland norska akademiker under tidig efterkrigstid dven utanfor
Neess krets. Det fanns inom akademin under denna tid en enighet om att det var
nodvandigt att gora upp med ett ideologiskt och emotionellt belastat sprakbruk



LuNDpBERG

som fortfarande var i omlopp. Detta dr, som Thor Inge Rervik har papekat, en del
av forklaringen till att Endel kom att kvarsta som kurslitteratur under drygt fyrtio
ar (Rervik, 1999, s. 154).

Neess seminarium hade, om vi fir tro honom sjilv, en viss betydelse for att ddimpa
den aggressiva och upphetsade stimningen, den moraliska indignationen, i Norge
och for att integrera landsforradarna i samhéllet igen. Hans vana att under tidig ef-
terkrigstid synas ute pé stan i Oslo eller pa bio tillsammans med landsférradare kan
aven det betraktas som en uppseendevickande iscensdttning av saklighetslaran.
Med sina handlingar tillhandaholl Neess, daven utanfér seminarierummets skyd-
dande vaggar, ett levande exempel pa att det gick att samtala och umgas dven med
manniskor som begatt i hogsta grad klandervérdiga handlingar. Neess iscenséttning
av saklighetslaran blev ett sitt att visa att denna ldra var nédvandig for att man
skulle kunna dimpa den aggressiva stimningen som radde i landet. "Folelsene var
sterke i arene etter krigen”, understryker han (Foss & Neess 2004, s. 69).

INGEMAR HEDENIUS: VETENSKAPLIG FILOSOFI OCH DEMOKRAT!

Ingemar Hedenius Om rdtt och moral (1941) brukar betraktas som det forsta ana-
Iytiska filosofiska verket pa svensk mark. Detta nydanande arbete var en starkt bi-
dragande orsak till att Hedenius 1947 blev professor i praktisk filosofi i Uppsala.
I Om ritt och moral forsokte Hedenius bl.a. fora den s.k. Uppsalaskolan, som han
dittills sjalv hade tillhort, i linje med den internationella analytiska filosofin. Han
argumenterade for att Uppsalafilosofin inte var “en svensk kuriositet”, utan utgjorde
en parallell foreteelse till samtida filosofiska skolor sisom Wienkretsen och Cam-
bridgeskolan (Hedenius, 1965, s. 9). Samtliga skolor uttryckte, siger Hedenius, "en
och samma tendens: tillnyktringens och den logiska analysens tendens i modern
filosofi” (Hedenius, 1965, s. 10). Carl-G6ran Heidegren har uppmarksammat att de
aldre anhangarna av Uppsalaskolan, sdsom Gunnar Oxenstierna eller Einar Tegen,
aldrig uppfattade Uppsalaskolan som inbegripen i ett mer eller mindre gemensamt
projekt med Wienkretsen eller Cambridgeskolan (Heidegren, 2018, s. 71-73). Det-
ta var i sjilva verket Hedenius eget pahitt. I och med Hedenius inflytelserika bok
etablerades emellertid i svensk filosofi uppfattningen att det fanns tre samtida ve-
tenskapliga filosofiska skolbildningar. Denna uppfattning aterkom sedan stindigt
i olika texter bland ledande svenska filosofer saisom Anders Wedberg och Konrad



125

Marc-Wogau. Hedenius kanonbildning kom s smaningom é&ven att férses med en
motsvarande antikanon, dvs. en uppsittning av filosofiska inriktningar som sven-
ska filosofer tog valdsamt avstand fran (Heidegren, 2018).

Det var dven Hedenius som inférde en antikanon i svensk universitetsfilosofi.
I sin installationsféreldsning "Om praktisk filosofi” fran 13 mars 1948 kungjorde
han att det fanns tre ovetenskapliga filosofiska skolbildningar, marxism-leninism,
nythomism och existentialism, som dnnu blockerade vigen for den vetenskapliga
tilosofins seger varlden &ver. Hedenius installationsforelasning har diskuterats och
analyserats av flera svenska filosofi- och idéhistoriker (se t.ex. Nordin, 2004, s.
129-131; Heidegren, 2018, s. 81-84; Bengtsson, 1991, s. 191-193). En sak som kan-
ske inte uppmarksammats tillrackligt 4r den dramatiska inramningen av forelds-
ningen som bidrog till att ge budskapet en sérskild effekt (se emellertid Nordin,
2004, s. 129-131). I forordet till Om mdnniskans moraliska villkor, i vilken instal-
lationsforeldsningen finns tryckt, ursdktar sig Hedenius f6r “tonen, mina vanner,
tonen i denna foreldsning! For att kunna forlata mig maste man nog tdnka pa hur
en professorsinstallation gick till i den gamla goda tiden” (Hedenius, 1972, s. 8).
Hedenius beskriver hur han iférd svart vast och frack stod i katedern och héll sin
forelasning med en symfoniorkester bakom sig. Precis fore forelasningen hade or-
kestern spelat “en 6ronbedévande och fasansfullt lang triumfmarsch ur Aida - och
ett himmelskt largo ur en pianokonsert av Beethoven. [...] Sa fort foreldsningen var
overstokad, skulle pojkarna pa podiet klimma i med kréningsmarschen ur Profe-
ten. Var forvissad om att pukslagare och trumpetare d4 till det yttersta skulle gora
sin plikt”. Framf6ér honom satt universitetets och stadens alla notabiliteter "ordens-
bemingda som de virsta tattare” (Hedenius, 1972, s. 8). Hedenius hade innan f6-
reldsningen informerats om att "det tar artionden att reparera héillandet av en som
’svag’ ansedd installationsforeldsning”, vilket gjorde att han “slog pé stort och anlade
retoriska tongangar” (Hedenius, 1972, 5. 9).

Det framgér aldrig av forordet exakt vilka tongangar i sitt tal som Hedenius i
efterhand betraktade som 6verdrivet retoriska. Det finns dock anledning att tro att
det dr kontrasterandet av de tre forkittrade ldrorna mot den vetenskapliga filoso-
fin som avses. Savdl marxismen som nythomismen och existentialismen, har, sager
Hedenius, sitt upphov i en yttre paverkan “som ofta ut6vas pa filosofien fran intres-
sen av icke vetenskaplig natur” (Hedenius, 1972, s. 17). I de tva forstnaimnda fallen
bestar denna paverkan i att filosofierna i fraga bars upp av organisationer foru-



LuNDpBERG

tan vilka de inte skulle kunna existera: det sovjetiska kommunistpartiet respektive
katolska kyrkan. Inga avvikelser frdn en av ledningen uppdragen linje accepteras
i dessa organisationer, utan bestraffas tvirtom hart. Om fornuftet sjilvt fick filla
avgorandet skulle dessa bada laror, menar Hedenius, snart falla som korthus. Med
hans egna ord: ”[O]m forhéllandena 6verallt medgave full frihet ét filosofien, sa
skulle troligen den filosofiska tradition, som nu framstar som den mest vetenskap-
liga, bli den enda hirskande” (Hedenius, 1972, s. 17). Hedenius narmar sig hér ett
ndrmast teleologiskt tankesatt enligt vilket férnuftet ar pa marsch genom historien:
”Atminstone kan vi vara sikra p4, att nirhelst forskningens frihet blir en verklighet
vid alla Europas universitet, si maste en steril och antikvarisk astrologi, séidan som
thomismen, do bort fran den larda vérlden, p4 samma gang som marxismens mog-
liga teckentydarkonst” (Hedenius, 1972, s. 20). Det dr, kunde man néstan séga, en
eskatologi som presenteras: Vetenskapen kommer till sist fullstdndigt att segra 6ver
irrationalism och vidskeplighet.

Nir det giller existentialismen star denna under inflytande av ett annat slags
makt: ménniskornas, som det forefaller, djupt rotade begir efter andra och kins-
lomassigt mera stimulerande bilder av verkligheten 4n dem som vetenskapen ger”
(Hedenius, 1972, s. 19) . Hedenius ser &ven existentialismen som ett slags krisfen-
omen skapat av “kris- och krigsmirkta filosofiprofessorer i Tyskland och Frank-
rike” (Hedenius, 1972, s. 19). Ingen av dessa tre ovan ndmnda filosofiska laror ar
saledes fornuftsbaserade, utan har sitt upphov i utomvetenskapliga férhéllanden.
Hedenius antikanon 6ver forkittrade liror kom sedan, som har papekats av flera
forfattare, att aterkomma i senare filosofers redogorelse 6ver det samtidiga filoso-
fiska landskapet (Heidegren, 2018). Hans varning for den ovetenskapliga filosofin
kom saledes i hogsta grad att hGrsammas.

Enligt Hedenius befinner sig filosofin i en utsatt stillning ”i var upprérda och
disharmoniska tid” (Hedenius, 1972, s. 33). Han syftar har med all sannolikhet
pa det nyss avslutade vérldskriget och pa det framvixande kalla kriget. I "denna
prekdra situation” ir filosofins enda bundsforvant, siger han, “den visterlandska
manniskans sanningskrav. Detta krav tillhor i hogre grad 4n ndgon politisk eller
religiés dogmatik sjélva livsnerven i véar kulturtradition” (Hedenius, 1972, s. 33).
Enligt detta synsitt dr de tre ovetenskapliga filosofierna i slutinden ocksa fram-
mande for “var kulturtradition”, eftersom de inte har sin grund i "den visterldnd-
ska minniskans sanningskrav”. De utgor istillet ett avsteg fran detta krav. Aven i



127

artikeln “Filosofiska skil for demokratien”, som ingdr i antologin Nordisk demokrati
(1949), dberopar Hedenius en kulturell konsensus som den yttersta grunden for val
av intellektuella principer, savil for kognitiva som moraliska: ”[...] alla de yttersta
principer, som vi grundar var uppfattning pa, maste véljas utan bevis: det géller inte
bara vart gillande utan ocksd var tro om verkligheten. [...] Bade i fraga om teori
och praktik giller, att ndgra principer maste vara de forsta. Ett val dr ofrankomligt”
(Hedenius, 1949, s. 211-212). Hedenius anvindning av ordet "val” dr en smula oe-
gentligt for vad det verkligen handlar om 4r att vara preferenser for demokrati eller
sanning dr “invavd i ett storre system av attityder, som tillsammans utgor en for
var kulturkrets egendomlig installning till hela tillvaron” (Hedenius, 1949, s. 213).
Huvudpoingen i “Filosofiska skil for demokratien” ér att det inte gar att grunda
demokratin i foregivet transcendenta virden som t.ex. “frihet” eller "det allmadnna
goda”; bara minniskor som i viss mening redan dr kulturellt predisponerade att
gilla frihet och gemensamt vélstand kommer, menar Hedenius, att 6vertygas om att
demokrati ér att foredra framfor diktatur.

Om man ldser installationsforelasningen ”Om praktisk filosofi” tillsammans med
“Filosofiska skal for demokratien” gar det att etablera en homologi hos Hedenius
mellan demokrati och vetenskaplig filosofi 4 ena sidan och diktatur och ovetenska-
plig filosofi & den andra. Redan i Om ritt och moral hade han hévdat att ursprunget
till totalitdra ldror som nazism och kommunism skulle sokas i den spekulativa tyska
postkantianska filosofin, ndrmare bestamt i ett for dem “gemensamt stamtrad: den
romantiska historiefilosofien” (Hedenius, 1965, s. 127). Denna typ av filosofi var
sdledes inte bara ovetenskaplig, utan ocksa politiskt farlig. Den hade redan visat
vad den var kapabel att utritta. Det underliggande budskap som Hedenius emfa-
tiskt torgforde i "Om praktisk filosofi”, ackompanjerad av triumf- och krénings-
marscher, var att vetenskap och demokrati maste bilda den gemensamma utgangs-
punkten for det offentliga livet i efterkrigstidens Sverige. Inga andra filosofiska eller
politiska laror, s.k. "helhetssyner”, har nagon hemortsratt i *var kulturkrets”. For
Hedenius var, som Johan Strang har papekat, den analytiska filosofin i sjalva verket
“den fria virldens filosofi” (Strang, 2016, s. 210). Irrationella filosofiska ldror som
existentialism, marxism och thomism kan bara bringa olycka.

Det var forst med 68-generationen som Hedenius upplysningsfilosofi pa bred
front kom att sdttas i fraga (Nordin, 2004, s. 389-402). For denna generation var
uppdelningen i demokrati och diktatur inte lika absolut som hos Hedenius, efter-



LuNDpBERG

som dven demokratier sasom USA gjorde sig skyldiga till 6vergrepp. Det var istallet
andra narrativ som efterfrigades av denna generation. Ett illustrativt exempel pa
det motstand Hedenius tinkande métte finns i Elisabet Hermodssons roman Sam-
tal under tiden, som utspelar sig i Uppsala under mars manad 1968. Den kvinnliga
huvudpersonen, Jo, inviander har pa ett filosofiskt seminarium:

”Den visterlindska ménniskans sanningskrav’, vad dr det? hade hon frégat. [...] [J]ag undrar hur
man kan uppfatta sanning som nagonting som star i motsats till en annan kultur, d& &r ju den
andra kulturen démd som 16gn. Tank om man skulle byta ut kulturbegreppet mot rasbegrepp el-
ler klassbegrepp: “den vita méanniskans sanningskrav” eller "den borgerliga klassens sanningskrav”
— hur skulle det lata..? [...] [O]ch om man talar om den visterlindska ménniskans sanningskrav i
motsats till den dsterldndska exempelvis - som da underforstatt inte har nagot sanningskrav utan
tjanar 16gnen eller okunnigheten - har man inte dirmed f6rsvarat den visterlindska kolonialis-
men, atombomben, liksom USA:s sa kallade engagemang i Vietnam, dérfor att det ar Vésterlandets

idéer och upplysning som dom foérsvarar..? (Hermodsson, 1983, s. 121)

Det var vid denna tid som Hedenius stjarna ohjalpligt boérjade dala. For
68-generationen framstod Hedenius som teoretiskt ytlig och moraliskt och poli-
tiskt irrelevant. Sanning, demokrati och vetenskap var for dem inte lingre oproble-
matiska storheter. Hedenius tankar kunde darfor inte bista dem i deras kollektiva
meningsskapande.

MIKRO- OCH MAKRONIVAER | STUDIET AV DRAMATISKA INTELLEKTUELLA

Det gér att urskilja tva nivaer i min redogérelse fér Neess och Hedenius presentatio-
ner av sina filosofiska stindpunkter: en mikro- och en makroniva. P4 mikronivan
har vi sett hur Neess och Hedenius iscensatte sitt tinkande pé vissa arenor under
tidig efterkrigstid. Naess arrangerade sitt seminarium “Moralsk indignasjon under
krig” och syntes pa Oslos gator och biografer tillsammans med landsforradare; He-
denius holl under pompa och stét sin installationsforeldsning "Om praktisk filo-
sofi”. Jag har dven, atminstone i viss utstrickning, visat vilka sociala konsekvenser
dessa iscensdttningar hade. Neess menade att hans seminarium bidrog till att kyla
ner den upprérda stimningen i Norge precis efter krigsslutet. Hedenius installa-
tionsforelasning slog med emfas fast att det fanns tre ovetenskapliga och politiskt



129

farliga filosofiska strémningar som ingen svensk filosof borde befatta sig med. S&
blev linge ocksa fallet. For att min analys ska kunna lamna skisstadiet dr det emel-
lertid nodvandigt att i storre omfattning ocksa visa hur Neess och Hedenius idéer
cirkulerade bland publiker av olika slag och bidrog till deras gemensamma me-
ningsskapande. Alexanders teori 4r i stor utstrickning, &ven om han inte sjilv lyfter
fram dessa aspekter av den, just en teori om hur kunskap cirkulerar i ett menings-
sokande kollektiv.

Enligt Alexander kan intellektuellas kommunikation och iscensittning av sina
idéer, som framgatt, betraktas som ett sétt att tillhandahalla ett slags existentiell me-
ning for en publik. For att kunna forstd genomslaget for Neaess och Hedenius idéer
under tidig efterkrigstid méaste man séledes, pd en makroniva, ta i beaktande det
behov av orientering som den bredare allmdnheten s6kte vid denna tid. Med hjilp
av bindra oppositioner som saklighet/osaklighet och vetenskap/ovetenskaplighet
lyckades Neess och Hedenius formulera narrativ som slog an ett meningsskapande
ackord hos publiken. De pekade pa vad som hade skapat den kulturella och politi-
ska irrationalism som lag till grund f6r nazism och fascism och hur detta framdeles
skulle kunna undvikas.

Det dr, avslutningsvis, vart att uppmiarksamma den centrala kategori som begrep-
pet “mening” utgor i Alexanders kultursociologi. Det &r det faktum att vissa nar-
rativ erbjuder ett frilsande budskap, dvs. upplevs som sdrskilt meningsfulla, som
mojliggor att de kan cirkulera i samhaéllet. De forskare eller intellektuella som nar
ut till allménheten har séledes som regel lyckats ge sina idéer nagot slags dramatisk
eller retorisk utformning. Alla intellektuella ar f6ljaktligen inte lika framgangsrika
nér det giller att sitta idéer i rorelse. Inte heller ar alla skickliga dramatiska intel-
lektuella nddvéndigtvis originella eller stora tankare.

LITTERATUR

Alexander, J. C. (2016): ”Dramatic intellectuals”, International Journal of Politics, Culture, and So-
ciety, 29 (4): 341-358.

Baert, P. & M. Morgan (2017): A Performative Framework for the Study of Intellectuals”, European
Journal of Social Theory, 21 (3): 322-339.

Bengtsson, J. (1991): Den fenomenologiska rorelsen i Sverige: Mottagande och inflytande. Goteborg:
Daidalos.



LuNDpBERG

Berger, P. & T. Luckmann (1967): The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of
Knowledge. New York: Anchor Books.

Bourdieu, P. (1991): The Political Ontology of Martin Heidegger. Cambridge, UK: Polity Press.

Burke, P. (2000): A Social History of Knowledge: From Gutenberg to Diderot. Cambridge, UK: Polity
Press.

Burke, P. (2016): What Is the History of Knowledge? Cambridge, UK: Polity Press.

Camic, C. & N. Gross (2001): ”The New Sociology of Ideas”, s. 236-249 i J. R. Blau (red.) The Black-
well Companion to Sociology, Oxford: Blackwell.

Collins, R. (1998): The Sociology of Philosophies: A Global Theory of Intellectual Change. Cam-
bridge, MA: Harvard University Press.

Daston, L. (2017): “The History of Science and the History of Knowledge, KNOW: A Journal on
the Formation of Knowledge, 1 (1): 131-154.

Foss, W. & A. Neess (2004): Nerkontakt. Oslo: Kagge Forlag.

Gross, N. (2008): Richard Rorty: The Making of an American Philosopher. Chicago: University of
Chicago Press.

Gross, N. & C. Fleming (2011): "Academic Conferences and the Making of Philosophical Know-
ledge”, s. 151-179 i C. Camic, N. Gross & M. Lamont (red.) Social Knowledge in the Making,
Chicago/London: University of Chicago Press.

Gullvag, I. (1996): "Arne Nzess og Oslo-skolen i norsk filosofi”, s. 99-133 i I. Bostad (red.) Filosofi
pd norsk I. Vir neere filosofihistorie, Oslo: Pax Forlag.

Hedenius, I. (1949): “Filosofiska skil for demokratien”, s. 207-224 i H. Koch & A. Ross (red.)
Nordisk demokrati, Stockholm: Natur och kultur.

Hedenius, I. (1965): Om ritt och moral. Stockholm: Wahlstrom & Widstrand.

Hedenius, 1. (1972): Om mdnniskans moraliska villkor. Géteborg: Forfattarforlaget.

Heidegren, C.-G. (2018): "De tva filosofierna’, s. 61-172 i C.-G. Heidegren, H. Lundberg & K.
Gustavsson (red.) Sverige och filosoferna: Svensk 1900-talsfilosofi i sociologisk belysning, Lund:
Studentlitteratur.

Hermodsson, E. (1983): Samtal under tiden. G6teborg: Forfattarforlaget.

Lundberg, H. (2014): ”Det heliga som har hint mig’: En filosofisociologisk studie av Vitalis Nor-
stroms Hvad innebdr en modern standpunkt i filosofien?”, Lychnos, 2014: 7-29.

Lundberg, H. (2018): "Hur man blir en bortgléomd svensk filosof: En filosofisociologisk studie
av Folke Leanders intellektuella interventioner 1937-1945”, s. 195-231 i C.-G. Heidegren, H.
Lundberg & K. Gustavsson (red.) Sverige och filosoferna: Svensk 1900-talsfilosofi i sociologisk
belysning, Lund: Studentlitteratur.



Lassig, S. (2016): The History of Knowledge and the Expansion of the Historical Research Agen-
da’, Bulletin of the German Historical Institute, 59: 29-58.

Mannheim, K. (2011): "Competition as a Cultural Phenomenon’, s. 399-435 i K. H. Wolff (red.)
From Karl Mannheim, New Brunswick & London: Transaction.

Mulsow, M. & L. Daston (2019): “History of Knowledge”, s. 159-187 i M. Tamm & P. Burke (red.)
Debating New Approaches to History, London: Bloomsbury Academic.

Nordin, S. (2004): Ingemar Hedenius: En filosof och hans tid. Stockholm: Natur och kultur.

Neess, A. (1947): Endel elementere logiske emner. Oslo: Universitetets studentkontor.

Neess, A. & I. Bostad (2002): Inn i filosofien. Arne Neess’ ungdomsdr. Oslo: Universitetsforlaget.

Neess, A. (2001): “Universitetet, etikken og hesten 1945”, Apollon, (3): 39-41.

Oluffa Pedersen, E. (2019): Fremkaldte kulturrum: Diskussioner om demokrati og diktatur, huma-
nisme, ansvar og videnskab i tiden omkring anden verdenskrig, Kopenhamn: Hans Reitzels Forlag.

Rorvik, T.-I. (1999): Historien om examen philosophicum 1675-1983. Oslo: Forum for universi-
tetshistorie.

Schjelderup, H. (1946): "Universitetet og frihetskampen’”, Samtiden. Tidsskrift for politikk, litteratur
og samfunnssporsmal, 55 (2): 117-122.

Secord, J. A. (2004): "Knowledge in Transit’, Isis, 95 (4): 654-672.

Sica, A. (2010): "Merton, Mannheim, and the Sociology of Knowledge”, s. 164-181 i C. Calhoun
(red.) Robert K. Merton: Sociology of Science and Sociology as Science, New York: Columbia
University Press.

Slagstad, R. (2015): De nasjonale strateger. Oslo: Pax Forlag.

Steen, S. (1946): "Sakligheten er den baerende idé under alt universitetsarbeid”, Universitas 1 (9):
11-12.

Strang, J. (2016): "Georg Henrik von Wright och Ingemar Hedenius: Rollen som intellektuell och
analytisk filosof i Finland och i Sverige”, s. 192-215 i J. Strang & T. Wallgren (red.) Tankens utd-
tvindhet. Georg Henrik von Wright som intellektuell, Stockholm: Appell forlag.

Thue, E W. (1997): Empirisme og demokrati. Oslo: Universitetsforlaget.

Zapffe, P. W. (2015): ”Verdien av saklighet”, s. 49-54 i Hvordan jeg blev sd flink, Oslo: Pax Forlag.

Ostling, J. (2008): Nazismens sensmoral. Svenska erfarenheter i andra virldskrigets efterdyning.
Stockholm: Atlantis.

Ostling, J., D. Larsson Heidenblad, E. Sandmo, A. Nilsson Hammar & K. H. Nordberg (2018):
”The History of Knowledge and the Circulation of Knowledge’, s. 9-33 i J. Ostling, E. Sandmo,
D. Larsson Heidenblad, A. Nilsson Hammar, & K. H. Nordberg (red.) Circulation of Knowledge:
Explorations in the History of Knowledge, Lund: Nordic Academic Press.



