politica, 58. arg., nr. 1-2 2026, 138-163

Allan Dreyer Hansen
Politisk teori som dekonstruktion
og hegemoniteori — Derrida og

Laclau og Moufte

Artiklen diskuterer to udgaver af postfundering, hhv. Derridas dekonstruktion og
Laclau og Mouffes hegemoniteori som udgangspunke for politisk teori. Postfun-
dering @ndrer politisk teori pa to afgerende mader. Dels problematiserer det den
udbredte skelnen mellem deskriptiv empirisk statskundskab og normativ politisk
teori (er og ber), da alle politiske begreber involverer politik og normativitet. Dette
diskuteres i forhold til populisme som en serligt illustrativ case. Dels problematise-
res idéen om, at opgaven for normativ politisk teori er universelle svar pa, hvad der
er moralsk rigtigt. Fra dekonstruktion far vi indsigten i idealernes — fx retfeerdig-
hed og demokratis — samtidige mulighed og #mulighed. Videre viser hegemoni-
teori derfor, at disse idealer altid vil vere specifikke fortolkninger, der ekskluderer
andre mulige fortolkninger. Det gelder ogsa for diskussioner om og anvendelse af
begreber, og politisk teori fremstar derfor selv som en form for politiske interven-
tioner.

Nogleord: politisk teori, Derrida, dekonstruktion, Laclau, Mouffe, hegemoni,
populisme

Denne artikel prasenterer politisk teori indenfor rammen af et postfunderings-
perspektiv (Marchart, 2007). De fleste forstar sikkert politisk teori til forskel
fra empirisk politisk videnskab i forleengelse af den klassiske skelnen mellem er
og ber. Politisk teori er s den normative (moralsk-filosofiske) analyse af "ber-
sporgsmal”, klart afgrenset fra den deskriptive (empiriske-metodiske) stats-
kundskabs “er-sporgsmal”. Denne forstaelse star dog ikke alene, for vi har ogsa
en marxistisk tradition, der i efterkrigstiden nok primert har taget form af
kritisk teori, og som i dette temanummer er prasentereret ved Hvids (2026) og
Flohrs (2026) artikler. Men set fra et postfunderingsperspektiv deler alle disse
tilgange dog en funderingsambition. Denne tager ofte form af en forhdbning
om universalisme, dvs. at moralsk-politiske domme kan begrundes universelt.
For den angelsaksiske tradition indtager Rawls’ retferdighedsteori (med uvi-
denhedens slor) en helt central position (jf. Albertsen og Nielsen (2026) i dette
nummer), for den kritiske teori er det primart Habermas’ ideelle samtalesi-
tuation og Honneths anerkendelsesbehov (jf. Hvid, 2026). Pa trods af deres

138



forskelligheder deler de ambitionen om at fundere hhv. domme og kritik i en
universalisme, der lofter positionen ud af specifikke (partikulere) perspektiver.

Denne artikel prasenterer, hvad politisk teori sa bliver til, nir ambitionen om
ultimativ fundering opgives. Ultimativ er vigtig i denne sammenhang, fordi
det ikke er muligt blot at komme ud af funderingslogikken. Derfor er der tale
om postfundering, ikke antifundering. Postfundering betyder ikke, at funde-
ringsbestrzbelser bare forsvinder. Det betyder derimod, at de funderinger, der
er tale om, ikke leengere er udenfor det, de funderer — hvad enten det nu tenkes
som noget universelt “ovenover” eller en grund “nedenunder” de partikulere
instanser.

Jeg introducerer til to positioner, hhv. den franske filosof Jacques Derrida
(1930-2004) (Derrida, 1970, 1986, 1996) og argentineren Ernesto Laclau
(1935-2014) og belgieren Chantal Mouffe (1943-) (Laclau og Mouffe, 2002a).!

Meget groft sagt kan Derridas dekonstruktion ses som en problematisering
af funderingsbestrebelsen, og Laclau og Mouftes indsats som de sociale og po-
litiske effekter heraf. Ifolge begge positioner forer postfundering til, at diskursiv
mediering bliver konstituerende. Der er ikke nogen direkte adgang til virkelig-
heden, det universelle punkt kan ikke indtages: Alt er diskursivt artikuleret.
For Laclau og Mouffe betyder det, at det politiske far ontologisk primat (Laclau,
1990). Det vil sige, at enhver fundering er indstiftet snarere end fundet/erkends,
og en sadan indstiftelse er politisk (hegemonisk) i betydningen gennemfort af
en partikuler (ikke en universel) identitet i konflikt med andre identiteter (La-
clau og Mouffe, 2002b).

I forhold til forstaelsen af politisk teori forer dekonstruktion og hegemonite-
ori til en problematisering af selve muligheden for at skelne mellem en empirisk
positiv ("er”) videnskab og en teoretisk normativ ("ber”) filosofi (Laclau, 2014).
Al politisk videnskab er baseret pa begreber, der er bide deskriptive og norma-
tive. Det er derfor ikke muligt at forstd politisk teori som den normative ind-
sats til forskel fra den empiriskes analytiske. For at sandsynliggere den pastand
diskuterer jeg populisme. Bade i forhold til den udbredte grensedragning til
normal og rationel politik og dens fascinerende og paradoksale genealogi. Popu-
lisme er sa ladet et begreb, at ethvert forsog pa at definere det afslorer en politisk
stillingtagen. Det er den vasentligste pointe fra postfundering: Den forer til et
blik for politik og magt, inklusive i akademiske debatter fx om populisme.

Samlet set har artiklen tre formdl. For det forste at introducere til dekon-
struktion og hegemoniteori som (eksempler pa) postfunderings politisk teori. I
forlengelse heraf, for det andet, at vise at adskillelsen mellem normativ politisk
teori og deskriptiv, empirisk statskundskab ikke kan opretholdes. For det tredje

139



at prasentere populisme som et begreb, der serligt tydeligt viser dekonstruk-
tion og hegemoniteoris basale pointer.

Opbygningen af artiklen er som folger. Forst prasenterer jeg Derridas de-
konstruktion og det centrale begreb om uafgerbarhed. Derefter prasenterer jeg
Laclau og Mouffes diskurs- og hegemoniteori som en radikal mide at tenke
politik under postfunderingsvilkir pa, nemlig en der havder, at med postfun-
dering bliver det politiske ontologisk set primert. Tredje afsnit giver nogle fa
metodiske overvejelser om, hvordan tilgangen kan bringes i spil, hvilket jeg
illustrerer i fjerde afsnit gennem diskussionerne om populisme, der fremstir
som et serligt tydeligt eksempel pd politisk teoretiske begrebers politisering. 1
femte afsnit presenterer jeg et muligt politisk-normativt projeke i forlengelse
af dekonstruktion og diskurs-hegemoniteori, for jeg runder af med en proble-
matisering af en af de kritikker, der oftest bliver fremfort mod perspektiverne,
nemlig relativisme.

Derrida: dekonstruktion, uafggrbarheder og kaldet fra

den Anden

Derridas dekonstruktion er notorisk svar at introducere til. En introduktion er
at preesentere kernen, i dette tilfelde hvad kernen i dekonstruktion er. En sddan
prasentation ville si kunne fore til en rekke metodiske skridt, der skal tages for
at "lave dekonstruktion”. Problemet her er, at en af pointerne faktisk er, at det
ikke kan lade sig gore:

3%

Enhver setning af typen “dekonstruktion er X’ eller “dekonstruktion er ikke
"X’” rammer a priori ikke det vasentlige ... en af de vigtigste indsatser i det,
der i mine tekster kaldes "dekonstruktion”, [er] netop afgrensningen af onto-

logikken og fra ferste fard afgreensningen af denne prasens indikativ, tredje
person: S er P (Derrida, 1986: 72).

Men skaret lide hirde il kan vi forstd dekonstruktion som en filosofisk praksis,
der folger af generaliseret uafgorbarhed (jf. Godels teorem (Derrida, 1981: 219).
For introduktioner til Derrida se fx Lawlor (2023), Laclau (2002a) og Tho-
massen (2010). Pastanden hos Derrida er, at ethvert muligt system genererer
uafgerbarheder, dvs. punkter, hvor systemets egne regler ikke er i stand til at
bestemme, hvordan der skal fortszttes. Det vil sige, at selv de allermest konsi-
stente og entydige systemer har punkter, hvor mere end én mulighed er til stede
— uden at nogen af dem kan reduceres til simple fejl. Derridas dekonstruktion
gir sd ud pa at nerlese de store filosofiske systemer for at udpege punkter af
uafggrbarhed, dvs. de steder, hvor teksten principielt set er dben for andre veje

140



at g, end den vej der faktisk blev forfulgt. De steder papeger Derrida, at der er
truffet en etisk-teoretisk beslutning (Derrida, 1997b: 127). Hvis der er mere end
én mulighed, treffer vi en beslutning, velger noget og fravelger noget andet,
som det ogsd havde varet muligt at gore.

Derrida har selv givet en reekke forskellige bud pa, hvad dekonstruktion nar-
mere gir ud pd. Den tidligste, og maske nok mest kendte, viser, hvordan centra-
le dikotomier i forlengelse af den vestlige metafysiske tradition etablerer et hie-
rarki, hvor den ene, overordnede, term opfattes som ren, original, essentiel osv.
Den anden, underordnede, er en afvigelse, en tilfeldighed, kun fremtradelse
og md, som sadan, adskilles komplet fra den forste. Eksemplerne er mange. I en
rekke skrifter analyserer Derrida (1970, 1981, 1990, 1997b) forholdet mellem
tale som det egentlige ved sproget og skrift som det sekundere, afvigende. De-
konstruktion udspiller sig sd i to (faktisk tre) skridt, hvor det forste viser, at det
originale, det rene, ikke kan adskilles fra det underordnede. Den metafysiske
tradition har heftet en rekke karakteristika pa skriften som begrundelser for,
at den er sekunder. Skriften er blevet set som en reprasentation af det oprinde-
lige, nemlig talen, og dermed sekunder. Talen er det primere, fordi det talende
subjekt er nerverende. Dette nerver er truet i skrift, hvor det skrevne kan los-
rive sig fra den talende, blive fortolket anderledes end intenderet osv. Men som
Derrida viser, er dette tab af nerver ikke bare en fare ved skrift, men indgar i
enhver sprogbrug. Ogsa tale er representation, og ingen kommunikation, ingen
sprogbrug ville vere mulig, hvis ikke sproget er losrevet fra ethvert narver.
S& Derrida viser, at de karakteristika, der har fiet traditionen til at nedgere
skriften, gar igen i tale. Dekonstruktionen forer derfor til en omvending af
hierarkiet mellem de to termer, si den tidligere underordnede vises at ga forud
for den overordnede. Det andet skridt er sa at forskyde de to termer, at genind-
skrive dikotomien i en ny postfunderingsorden (Thomassen, 2010: 46-47). Da
skriftens kendetegn er til stede i tale, introducerede Derrida begrebet arkeskrift
som det "oprindelige” (Derrida, 1970: 126). Der er dog tale om en paradoksal
oprindelse, fordi den netop ikke er positiv, ren, og derfor kan den ikke levere en
fundering. "Oprindelsen” er tvertimod noget negativt, en afstand eller umu-
lighed, der fra starten problematiserer forestillingen om rene positive essenser.

Vi kan foregribe argumentationen om populisme og pipege, at siden be-
grebet blev introduceret i samfundsvidenskaberne i midten af 1900-tallet, er
populisme blevet set som en afvigelse, en irrationel, ekstrem og ikke mindst
ckskluderende afart af normal, fornuftig, midtsegende politik. Laclau og Mouf-
fes analyse af populisme gar si netop ud pa at vise, at greensen mellem den nor-
male og fornuftige politik og den unormale og ufornuftige populisme ikke kan
opretholdes. Tvartimod, havder Laclau i sine senere skrifter (Laclau, 2005a,

141



2005b), ma populisme genindskrives i en orden, en ny méide at forstd samfun-
det pa, hvori det politiske har primat, og hvor populisme er at forstd som det
politiskes ontologi.

En anden indgang til dekonstruktion er forholdet mellem samtidige mulig-
heds- og #mulighedsbetingelser. Som Derrida fremforer:

dette er optakten til en enestdende opdeling, der gor dette X til en umulighed,
eller rettere for umuligheden til at dukke op i dette X, der si bliver dens egent-
lige og eneste mulighed, med det resultat at der mellem X som muligt og det
“samme” X som umuligt ikke er andet end et homonymiforhold ... (Derrida,
2000: 300, min overszttelse).

Samtidige muligheds- og #mulighedsbetingelser er synlige i uafgerbarhed og
beslutning (afgerelse). Ifolge Derrida kan vi kun beslutte det ubesluttelige (uaf-
gorbare). En beslutning er netop kun en beslutning, hvis den ikke folger logisk
nedvendigt af det, der gik forud. Det betyder, at ingen “slutning” kan vere
ren” (eller rationel), den vil altid vere en beslutning og dermed hjemsogt af
uafgerbarheden. Det er vigtigt at understrege forskellen til universalistisk teori.
De fleste nutidige universalister havder ikke, at universalisme faktisk kan reali-
seres (den ideelle samtalesituation er et uopnéeligt ideal, uvidenhedens slor er en
forestilling osv.). Men begrensningerne prasenteres som praktiske, som kontin-
gente i forhold til det universelle selv. Dekonstruktionens u/mulighedslogik er
anderledes. Beslutningens umulighed skyldes ikke, at ingen beslutning fakzisk
kan vere rationel eller ren. Pointen er, at det ikke ville vere en beslutning, hvis
ikke dens umulighed var indskrevet i den ”fra starten” i selve dét, der gor den
til en beslutning.

Serligt i en diskussion af politik teori er det vigtigt at understrege elementet
af etik eller bare normativitet i beslutningens u/mulighed. Hvis “systemet” (fx
universalistisk filosofisk teori) ikke kan determinere, hvilken vej der valges, og
hvilke der fravelges, er der tale om et valg, der involverer en vis normativitet. Pa
den made udvides feltet for normativitet og politik betragteligt. Som vi vender
tilbage til, betyder det ikke, at vi ender i relativisme — men det betyder, at der
Jaktisk velges eller besluttes, og at enhver begrundelse kommer fra et ikkeuni-
verselt sted.

Tre dekonstruktive punkter for uafgerbarhed er szrligt oplysende i denne ar-
tikels ssammenhzng: oprindelse, representation og gastfrihed. I forhold til op-
rindelse (Derrida, 1976: 157, 1990: 103; Lawlor, 2023: 14) er det dekonstruktive
argument, at for at noget vil kunne opni en ren betydning, ville kunne bestem-
mes som sddan, ma dette nogets oprindelse selv vare “ren”, dets selvidentitet ma

142



vere givet fra det forste gjeblik. Men ifelge Derrida kan dette ikke vere tilfel-
det, da den forste instans altid-allerede er forurenet af sit forhold til den anden
og den tredje osv. Ifelge Derrida er oprindelsen heterogen fra starten. Det er
ogsa et argument, vi kender fra genealogien (Nietzsche og Foucault), nemlig at
enhver oprindelse er uren, en sammensmeltning af "helt forskellige ting” (Fou-
cault, 1983). Snarere end at soge det egentlige (fx den universelle moral) ma
alting forstés historisk, som kontingent indstiftet. Denne urene oprindelse, at
enhver identitet er baseret pa "helt forskellige ting”, videreferes i originalens re-
lation til sine efterfolgende gentagelser. Derrida benzvner denne logik izerabili-
tet (Derrida, 1990). Iterabilitet er gentagelse, men samtidig forandring. Enhver
gentagelse finder sted i en ny kontekst, hvilket implicerer samtidig forandring.
P den méde er forholdet mellem originalen og kopien uafgerbar, fordi ingen
originalitet kan sikre sig mod forandringer i sine senere gentagelser (Thomas-
sen, 2010: 47f).

Den uafgerbare logik mellem original og kopi kan genfindes i representation
(Derrida, 1982), der er et rigtig godt eksempel pa dekonstruktionens pointe om
samtidig mulighed og #mulighed. At representere noget er at bringe det til ste-
de et sted, hvor det faktisk er fravaerende. Det galder bide som politisk logik og
for videnskabelige begreber. Vi re-prasenterer noget, der faktisk er fravaerende
det sted, hvor reprasentationen finder sted. Da betydning er kontekstafhzngig,
og konteksten for reprasentationen er en anden end den, hvori det represen-
terede findes, er ingen ren reprasentation mulig. Mulighedsbetingelsen for re-
presentation er adskillelsen af konteksterne, men denne adskillelse umuliggor
samtidig en ren en-til-en-representation. En reprasentation tilfgjer altid noget
til det reprasenterede. Enhver reprasentation er performativ, den tilfgjer, foran-
drer det, der representeres. Her ses postfunderingen tydeligt. Uanset om den
formuleres i forlengelse af er eller bor, vil re-presentationslogikken problema-
tisere funderingsbestrabelsen. Det performative element bidrager med noget
ikkefunderet.

Det sidste eksempel er fra Derridas senere forfatterskab. Det blev mere eks-
plicit etisk og politisk, jf. fx hans begreber om retferdighed og demokrati at
komme (& venir, engelsk "to come”) (Derrida, 1992, 1996, 2005). En god ind-
gang hertil er hans dekonstruktion af gestfribed, "hospitalitet”, der, som det
sikkert er bekendt, er det et afggrende punkt i Kants idé om kosmopolitanisme
(Kant, 1990). Derrida accepterer, at der er et kald for gastfrihed, en forpligtelse
pa det, men han viser, hvordan det i sig selv er fanget i en u/mulighedslogik,
hvad han kalder for apori (Derrida, 2007a). At vere gestfri betyder, at man la-
der den besogende komme ind i sit hjem, uanset hvem den besogende er. Gest-
[frihed som sddan (ubetinget) er netop ikke betinget af, at vi kender gasten, eller

143



at vi pa forhand har inviteret hende. Ren, absolut gastfrihed er uforbeholden og
betyder ogsa, at vi ikke kan krave, at geesten overholder husets regler og rutiner
— helt til den yderste konsekvens, hvor gasten overtager vertens hjem. Men her
er aporien: Verten kan ikke opgive sit hjem (eller alle dets regler og rutiner), for
sa ville varten ikke lengere vere vert og dermed ikke i stand til at udove gest-
frihed. Enhver gestfrihed md derfor finde sted indenfor det uafggrbare rum
mellem absolut, ubetinget og pragmatisk, begrenset gestfrihed. Enhver Anden
er helt anden (tout autre est tout autre), som Derrida (2007b: 99f) pipeger, og
det etiske bud er netop rettet mod det helt andet, en radikal abenhed der mod-
star kategorisering og definition af den anden. Dette er imidlertid umuligt; det
er altid nodvendigt med grenser og regler.

Denne u/mulighedslogik former Derridas mere eksplicit politiske teenkning
om sezrligt retferdighed og demokrati og er endnu et eksempel pa, hvordan
postfundering adskiller sig fra universalistisk teori. I bade kritisk og analytisk
politisk teori er ambitionen typisk at etablere et universelt punkt, en positiv be-
stemmelse af retfeerdighed, hvorfra man kan kritisere det bestaende eller afgore,
hvad der ber gores i forskellige situationer. Derridas begreb om retferdighed
er anderledes. Ligesom tilfeldet er med gastfrihed, tager han udgangspunkt i,
hvad absolut eller ubetinget retferdighed ville vare (Derrida, 1992). Men ogsa
retferdighed er fanget i en u/mulighedslogik: Ingen retferdighed kan udgves
uden omsatning i (positiv) lov, der kan handhzves, men enhver hindhavelse,
enhver positivering introducerer uundgaeligt et element af "vold”: Gransedrag-
ningen mellem det legale og det illegale, analogislutningen fra hvert tilfelde
— der per definition er unikt — til noget, der kan behandles i loven, er vold
mod den Anden(s radikale andethed). Derfor introducerede Derrida begrebet
at komme — a venir.* At komme skal netop ikke forstas som et universelt ideal,
der maske ikke kan realiseres af praktiske “realistiske” grunde (jf. ikkeideal
teori), men netop som i sig selv er fanget i en u/mulighedslogik. For Derrida
svekker det ikke forpligtelsen pa retferdighed, og han havder, at (svaret pd)
kaldet for retferdighed er involveret i enhver omgang med en Anden. Men da
retferdighed ikke bare er en fraverende universalitet, men derimod u/mulig,
kan ingen konkret udevelse af retferdighed leve op til sit navn — retfeerdighed
vil altid vaere at komme.

Laclau og Mouffe: artikulation og hegemonisk logik

Med uafgerbarhed, u/mulighedslogik og retferdighed az komme, har vi ogsa
fiet introduceret centrale udgangspunkter for Laclau og Mouffes mader at
bedrive politisk teori pa. Derrida papeger selv, at dekonstruktion ikke er neu-
tral; den intervenerer, og enhver uafgerbarhed gennemtvinger en afggrelse, en

144



beslutning. Men Laclau og Mouffe papeger, at han mangler en teori om beslut-
ninger truffet i uafgerbare situationer (Laclau, 2002a: 161-162). Beslutningens
u/mulighed kunne de kombinere (artikulere) med en radikalisering af Antonio
Gramscis (1971) begreb om hegemoni, som derfor blev preciseret til hegemonisk
logik (Laclau og Mouffe, 2002b).

Som det maske er bekendt, kommer hegemonibegrebet i den marxistiske
tradition fra diskussioner i det russiske socialdemokrati om, hvordan arbejder-
klassen kunne patage sig det, der egentlig var borgerskabets opgave, nemlig at
gennemfere den demokratiske revolution, som skulle gi forud for den kom-
munistiske, der egentlig var arbejderklassens (Laclau og Mouffe, 1985: kap. 1).
Hegemoni blev begrebet for en klasse, der patager sig en anden klasses (histori-
ske) opgave. Gramsci udvidede forstielsen af hegemoni. For ham var hegemo-
nisk kamp ikke kun et spergsmal om, at en klasse pitager sig en anden klasses
opgave. Han hevdede (ganske overbevisende), at ikke alle samfundsmassige
forhold var klasseforhold. Der er ikke noget nedvendigt klasseforhold i kultur,
kon, uddannelse, (sagar) religion osv., og den hegemoniske kamp bestar i, at de
fundamentale klasser knytter de forskellige samfundsmessige forhold til deres
projekt i kamp med hinanden. For Gramsci var den hegemoniske kamp derfor
ikke ren klassekamp, men derimod en politisk kamp mellem det, han kaldte
for kollektive viljer (Gramsci, 1971). Hegemoni er at skabe opbakning til det
politiske projekt. Gramsci understregede, at ikke bare de enkelte samfunds-
massige forhold (kultur, uddannelse osv.), men ogsa de kempende klasser selv
blev forandrede af at blive knyttet til en snarere end den anden kollektive vilje
("uddannelse” er noget forskelligt, athengigt af om det er arbejderklassen eller
borgerskabet, der knytter det til sig).

Der er fire forhold, der er vigtige her, som alle kan forstas i lyset af postfun-
dering og dekonstruktion. For det forste artikulationslogikken. Artikulation er
en sammenknytning af elementer, der modificeres som folge af denne sammen-
knytning (Laclau and Mouffe, 2002b: 52). Uddannelse modificeres, bliver til
noget forskelligt, alt efter om det er artikuleret i hhv. arbejderklassens eller bor-
gerskabets hegemoniske projekt. Det er netop muligt, fordi alle disse samfunds-
massige forhold er uafggrbare, de er ikke forudbestemt til at blive artikuleret
pa en bestemt made, altsd knyttet til ét bestemt hegemonisk projekt. Der er et
element af beslutning (afgerelse) involveret i artikulation, fordi det artikulerede
element kunne have veret artikuleret anderledes.

For det andet handler hegemoni om at skabe og fa opbakning til det politi-
ske projekt. Ifolge Gramsci betyder det, at arbejderklassen mé trade ud af sin
(spontane) “sektor”identitet og komme til at reprasentere samfundet i sin hel-
hed — for Gramsci var det i forste omgang nationalstaten Italien. Hvis forskel-

145



lige politiske krefter kan reprasentere helheden (samfundet, nationen ...) og
dermed give den (helt) forskelligt indhold, er der et element af konstruktion (af
performativitet) involveret i reprasentationen. Laclau og Mouffe generaliserer
den hegemoniske logik og havder, at det, der soges hegemoniseret (nationen
fx), ikke eksisterer pa anden mdde end gennem partikulere, hegemoniske arti-
kulationer.

For det tredje er det ikkepartikulere (nationen som sidan, egentligt demo-
krati, sand retferdighed osv.), dvs. det universelle, uopnéeligt. Det eksisterer
kun som det, Laclau i sine senere tekster kalder tomme betegnere (eller tomme
uderyk) (Laclau, 2002b, 2005a: 69-70). Det er med Derridas formulering altid
at komme. Denne uopnéelighed betyder, at vi aldrig vil kunne opnd et egentligt
hegemoni. Uafggrbarheder forsvinder ikke pga. nok si succesfulde hegemoni-
ske beslutninger, de glemmes hgjest — og kan altid reaktiveres. Der er derfor tale
om hegemonisk logik, ikke om hegemonier (Laclau og Moufte, 2002b). Ifelge
Laclau og Mouffe er der er ikke nogen “egentligheder” nogen steder. I sidste
ende er alt uafgerbart, og det ting "er”, er de som folge af beslutninger, der har
opndet (et relativt) hegemoni. Hegemonisk logik, dvs. at (soge at) reprasentere
en “egentlighed” fra et partikulart sted, er allestedsnervarende.

For det flerde er der sporgsmilet om de fundamentale klasser. For Gram-
sci kunne blivende hegemoniske projekter kun artikuleres af og omkring de
to fundamentale klasser, arbejderne og borgerskabet. Dermed var der en klar
grense for uafgerbarheden og fastholdelsen af en skelnen mellem niveauer mel-
lem, hvad vi kan kalde for en (skonomisk baseret) grund, der fungerer som
fundering, fordi den er pa et dybere ontologisk niveau end den historisk spe-
cifikke overflade af samfundsforhold og politiske kampe. Laclau og Moufte
sporger, hvordan denne graense kan opretholdes. Deres konklusion er, at den
hegemoniske logik ikke lader sig forene med fastholdelsen af en (skonomisk)
grund udenfor eller nedenunder de specifikke artikulationer (Laclau og Mouffe,
2002b). Al inklusive de krefter der artikulerer de hegemoniske projekter, er et
resultat af artikulationer. Der er ikke nogen ren arbejderklasse eller borgerskab
"nedenunder”, der er kun de kollektive viljer, der er til stede pa det konkrete
samfundsmassige felt. Det betyder, at hvad der traditionelt er blevet tenkt som
dybereliggende grunde, der bestemmer, hvad der sker pd den konkrete histori-
ske overflade, bliver erstattet af et element pd den selvsamme overflade: Der er
ikke nogen fundamentale klasser, kun historisk konkrete viljer, der beslutter og
artikulerer projektet.

Til erstatning for grunde eller universaliteter introducerer Laclau og Moufte
knudepunkter (Laclau og Mouffe, 2002b). Knudepunkter er privilegerede
punkter, der leverer den artikulatoriske logik (den ”farvning” eller “retning”),

146



der giver de enkelte momenter deres specifikke (partikulere) betydning. Et he-
gemonisk projekt kan vere formet omkring en klasselogik, der sa ville vare
knudepunktet. Men det behover ikke at vere tilfeldet, man kan lige sa godt
have hegemoniske projekter artikuleret omkring nationalisme eller (kunne man
habe pa) klima og biodiversitet. Det afggrende er, at hvis fx kensrelationer arti-
kuleres omkring et klasseprojeke, bliver de til noget andet, end hvis de artikule-
res omkring et nationalt-konservativt projekt: "kvindekamp er klassekamp” vs.
“kvindens plads er i hjemmet”.

For Laclau og Mouffe betyder den generelle postfunderings pastand om, at
alt er diskursivt, at alt er artikuleret. Det vil sige, at alting har en specifik betyd-
ning, som kunne have veret anderledes. Enhver konkret betydning, det noget
“er”, er derfor et resultat af hegemoniske artikulationer. Det forer til, at Laclau
og Mouffe haevder, at det politiske har ontologisk forrang over det sociale (La-
clau og Moufte, 2002b; Laclau, 1990). I en sammenhang af politisk teori er det
passende at folde denne konklusion noget mere ud.

Udgangspunktet er, at (nzsten) al politisk teori har afpolitiseret politik ved
enten at fore det tilbage til sociale, ikkepolitiske forhold, der kausalt, dialektisk
eller strukturelt har bestemt det politiske: fx skonomiens determination eller
uafhengige variable. Eller som i normativ politisk teori ved at begrunde sine
domme i en universalitet, der gor det muligt moralsk og/eller rationelt at afgpre,
hvad der er det rigtige. Heroverfor hevder Laclau og Mouffe, at artikulation,
at treffe beslutninger i situationer af uafggrbarhed involverer et uoverstigeligt
element af politik. Hvis det er uafgerbart, om vi velger a, b eller ¢, betyder det
faktiske valg (fx b), at vi ekskluderer a og c, at vi derfor udever den (minimale)
magt, der skal til for at ekskludere ikke realiserede muligheder. Ethvert valg
indebearer i sig selv en eksklusion af de ikke realiserede muligheder, og i alle de
tilfelde hvor forskellige valg ikke kan leve fredeligt side om side, er en sidan
eksklusion ifelge dem antagonistisk og introducerer derfor noget essentielt po-
litisk. Da ogsd etableringen af sociale rum, hvor forskellige valg kan leve side
om side, i sig selv er baseret pa eksklusion, hevder de, at det gelder for ethvert
socialt forhold: “Hvis to forskellige grupper har truffet forskellige beslutninger,
vil forholdet mellem dem vare kendetegnet ved antagonisme og magt, da der
ikke er nogen ultimativ rationel grund til at veelge den ene fremfor den anden”
(Laclau, 1990: 31, min overszttelse).

Deres politikbegreb er derfor ikke begrenset til de felter af samfundet, vi
normalt kalder politiske. Ethvert socialt forhold kunne have varet anderledes,
indstiftelse af det involverer eksklusion og magt og er politisk. Der er heller
ikke tale om, at de bytter om pa forholdet mellem fx gkonomi og politik og
hevder, at politik (i en regional betydning som i det politiske system) deter-

147



minerer pkonomi. Determination har ikke rigtig nogen mening i et diskursivt
artikulatorisk milje, for determination kraver nedvendigheder. Pointen er, at
alt, ikke bare det de fleste forstar ved politik, men ogsi skonomiske forhold, er
indstiftede, dvs. hegemonisk artikulerede. For at indfange dette forhold fore-
treekker de formuleringen om “det politiskes” (snarere end politikkens) ontolo-
giske forrang (Laclau, 1990).

Som nzvnt forskyder postfunderingen deres brug af “ontologisk” og “on-
tisk”. Det ontologiske er ikke lzngere en dybereliggende grund, men derimod
den politiske indstiftelse eller artikulation der former det ontiske, det sociale. I
populismeteorien udpeges den populistiske artikulationslogik til at vere onto-
logisk, og de specifikke ideologiske elementer og krav (fx immigration, kvinders
rettigheder, miljghensyn mv.), den virker pa, til at vere ontiske.?

Metode?

Kan der uddrages metoder, hvorpid man kan bedrive politisk teori fra dekon-
struktion og hegemoniteori? I udgangspunktet er svaret negativt — dekonstruk-
tion som metode indebarer ogsd dekonstruktion af metode. Derrida ser netop
sporgsmalet om metode som et eksempel pa undertrykkelsen af uafgerbarhed
(Derrida, 1986; Thomassen, 2010: 42-43), og Laclau har flere steder henvist
positivt til Paul K. Feyerabends Against Method (1975). Metode er forestillingen
om et szt af regler, der fra et entydigt udgangspunkt forteller, hvad man skal
gore for at opnd sikkerhed for sine konklusioner. Det er nzrmest det pracis
modsatte af, hvad dekonstruktion og hegemoniteori legger op til. Pointen med
at dekonstruere og at vise hegemoni er at vise, at det, der prasenterer sig som
npdvendigt som resultat af sikre fundamenter, entydig regelfelge osv., er ind-
stiftet, er resultatet af kontingente beslutninger. Og det gelder selvfolgelig ogsa
for den teoretiske praksis, der folger af — eller rettere er artikuleret med — disse
indsigter.

Til forskel fra de forskellige udgaver af kritisk teori (jf. Hvid, 2026) undgar
Laclau og Derrida ogsi at betegne deres projekter som “kritiske”. Ikke fordi de
opfatter sig som ukritiske, men fordi kritik altid har varet forstiet som kritik
rettet fra et universelt punkt, fra en absolut fundering (Liidemann, 2014) —
hvad dekonstruktion og hegemoniteori problematiserer.

Men hvordan sa forstd hvad man ger, nir man teoretiserer dekonstruktivt og
hegemoniteoretisk? En mulig méde er som interventioner i betydningen af en
ikkeneutral praksis, som har mere med politik end med regelfolge og moral at
gore (Derrida, 2002: 93; Hansen, 2017b). At intervenere er at blande sig, men
altid fra et bestemt punkt, der ikke kan loftes ud over sin egen partikularitet,
som m.a.o. er politisk.

148



Man kan dog godt komme lidt tettere pa. Et af aspekterne ved dekonstrukti-
on er at vise, at forhold, der seges holdes adskilt, gensidigt forurener hinanden,
og at adskillelsen ikke kan opretholdes. Som vi skal se, er dette meget tydeligt
til stede i debatterne om populisme. Det samme gor sig galdende i pistande
om forhold, der prasenteres som ngdvendigt ssammenhangende, fx retsstat og
demokrati. Her vil en dekonstruktiv lesning omvendt vise, at forbindelsen mel-
lem de to er kontingent og ikke nedvendig.

Hvordan kan man s afsege kontingens og uafgerbare beslutninger? Lad os
se nzrmere pa vores forfatteres egen praksis. Derrida har selv udpeget to sam-
menhangende men dog forskellige strategier (Derrida, 1992: 21). Den forste er
formalistisk, begrebsorienteret. Derridas egen praksis i forhold til mere dbenlyst
politiske begreber har som navnt varet rettet mod en dekonstruktiv leesning af
aporierne i politiske termer, typisk som svar pa hendelser. For eksempel hans
leesning af “slyngel(stat)” (Derrida, 2005) efter Bushs erklering af krig mod ter-
ror efter 9.11. Derridas lesning viser, at der er et element af “slyngel” i enhver
stat, qua stat, og derfor bryder den skarpe skelnen mellem de gode, “normale”
stater og slyngler, "ondskabens akse” sammen.

Den anden strategi legger veegten pa en genealogisk analyse, der viser, hvor
forskelligt indhold givne termer har veret knyttet til. De to aspekter kan ikke
adskilles: Genealogi giver kun mening pa baggrund af uafgerbarhed, og en af
de mest overbevisende méder at vise uafgerbarhed pa er at vise de forskellige
betydninger, termen har varet knyttet til i tidens lob. Som vi skal se, fungerer
begge strategier i forhold til analysen af populisme.

Laclau har primert rettet sin indsats mod de teoretiske raffinementer af de
centrale termer sisom hegemoni, forholdet mellem det universelle og det par-
tikulere, subjektet og populisme, og beskriver faktisk sig selv som politisk
ontolog” (Laclau, 2002a). Det vil sige, at hans indsats i forhold til politik og
populisme har varet at ontologisere det — at vise, at politik ikke kan reduceres
til en effeke af ”dybere” sociale forhold (fx gkonomien). Tvertimod har alle
sociale forhold en politisk oprindelse eller fundering.

Mouffes made at bedrive politisk teori er nok den, der minder mest om mere
klassiske former, nemlig ved en fortsat udfoldelse af det normativt politiske
projekt om det radikale demokrati i debat med andre politisk teoretiske tradi-
tioner (liberalisme, kosmopolitanisme og deliberalisme) (Mouffe, 2000, 1993).
Felles for hendes indsatser er, at hun sgger at gentenke den socialistiske tra-
dition i lyset af postfundering, dvs. uden muligheden for at "na frem” til et
(helt) nyt socialistisk samfund. I stedet argumenterer hun (og Laclau) for en
fortlobende udvidelse af demokratiet. Mere generelt leegger Laclau og Mouffe
vagt pd at analysere de kampe, der finder sted om indholdet af en given term.

149



Det er typisk den méide, diskurs- og hegemonianalyser gennemfores pa: Hvor-
dan udspiller konkrete kampe om hegemoniseringen af et givet felt sig? Som
populismeeksemplet vil tydeliggere, er hegemoniske kampe om betydninger
ikke noget, der kun finder sted "derude”. Det er bestemt ogsé noget, der foregar
indenfor akademiet: politisk teori er politisk.

Populisme

En af de afgerende pointer fra dekonstruktion og hegemoniteori er umulighe-
den af en ydre grund, udenfor eller nedenunder de konkrete artikulationer. I
stedet fir vi knudepunkter, der leverer den artikulatoriske logik (den "farvning”
eller “retning”), der giver de enkelte momenter deres specifikke (partikulere)
betydning. Som vi skal se, er populisme et serligt tydeligt eksempel herpa,
hvilket har faet Laclau til at havde, at populisme er "kongevejen til det politi-
ske som sidan” (Laclau, 2005a: 69). Men for vi kan forfelge denne pointe lidt
leengere, skal vi forst omkring de utallige andre definitionsbud pa populisme,
og hvad selve mangfoldigheden — og deraf folgende uenighed — siger, nir det
fortolkes dekonstruktivt og hegemoniteoretisk.

Har man beskaftiget sig bare lidt med populisme, ved man, at selv om de
nedszttende betydninger dominerer, er der absolut ingen enighed om, hvad
ordet refererer til. Det er faktisk blevet en kliché at henvise til klichéen om, at
ingen ved, hvad det er. P4 den made er den akademiske debat om populisme et
sjzldent godt eksempel pd de basale pastande, som dekonstruktion og diskurs-
teori fremforer. Generaliseret uafgerbarhed ("hvorfor lige denne definition af
populisme?”) og hegemonisk logik: Ingen ved, hvad det er, men hver forfatter
soger at hegemonisere feltet med sin (partikulere) definition.

Spergsmilet er si, om ikke netop videnskabelige definitioner kan overskride
denne forhindring ved at undlade at hevde en sandhedsverdi ved en definition
og blot dens "produktivitet”? Altsd at man i en begrebsdefinition ikke behover
at hevde, hvad populisme egentlig e7, men blot kan introducere en neutral de-
finition. Den skal sa kun vurderes pa sin anvendelighed og undgér dermed de
normativt/politiske folger af en beslutning. Det er fx, hvad Jon Elster (2020)
hzvder (se ogsa Rostboll, 2023: 12).

Elster er bestemt ikke central indenfor populismeforskningen, og vi vender
tilbage til en meget mere udbredt (méske den mest udbredte) definition af po-
pulisme. Men Elsters omgang med begrebet er helt igennem symptomatisk.
P4 trods af hans pastiede neutralitet og produktivitet glimrer hans definition
ved en gennemfort nedszttende brug af populisme. Uden at give en eksplicit
samlende definition splitter han "populisme” op i seks forskellige former. Jeg
skal ikke her gennemga dem alle, men de er ganske sigende. En form er "Lake

150



Wobegon” baseret pa onsketenkning, der "bryder med aritmetikkens eller den
okonomiske kausalitets love” (2020: 592) (denne og felgende oversattelser er
mine). En anden form er trumpisme ("slippe bastet los”), der er "uhzemmede
verbale og valgmassige udtryk for latente fordomme” (2020: 593). Videre naev-
ner Elster det tiltalende ved simple lgsninger, og den sidste form er en specifik
“politisk populisme”, nemlig direkte demokrati, hvis intellektuelle stamtre in-
kluderer "Marx’ skrifter om Pariserkommunen sivel som kulturrevolutionen
i Kina” (2020: 598-599). Selvom Elster ikke tilbyder en samlet definition af
populisme, altsi hvad der métte gd igen i hans seks underformer, er det ikke po-
sitive egenskaber, han sigter mod. De mere permanente former for populisme er
de, der "synes at vere rodfestet i permanente trek ved den menneskelige natur.
Disse omfatter iser kognitive og motivationsmessige mangler, der forhindrer
borgerne i enten at forstd de langsigtede konsekvenser af deres handlinger eller
i at bekymre sig om dem” (2020: 599).

Ifolge Elsters antiessentialistiske brug af begreber er enhver “berettiget til
deres egen definition, forudsat at de holder sig konsekvent til den og af hensyn
til kommunikationen ikke afviger for meget fra almindelig brug. Vi ber ikke
bedemme dem ud fra deres valg af definition, men ud fra de kausale pastande
eller normative pastande (med eller mod stremmen), de fremsatter om det ob-
jekt, de har defineret” (Elster, 2020: 592-593). Da hans artikel er blottet for
forseg pa at forklare, hvorfor lige begrebet “populisme” skulle indfange alle de
fenomener, han beskriver, star vi tilbage med (endnu) en bekraftelse pd den
normative nedgering af "populisme”.

Elsters distancerede videnskabelighed dakker over endnu et eksempel pa en
dekonstruktiv pointe: definitioners aporia. For at kunne give en rigtig defini-
tion m& man selvfolgelig forst vide, hvad en definition e7; man ma m.a.o. defi-
nere den. Men det kan vi ikke, for vi har defineret, hvad en definition er ... Det
betyder ikke, at der ikke kan (eller ber) defineres. Det betyder bare, at den ved-
varende strid om definitionen af populisme — ligesom andre sikaldt essentielt
udfordrede begreber — blot tydeligere viser enhver betegners “essentielle” uaf-
gorbarhed. Og at ogsa videnskabelige begreber mi forstas indenfor rammen af
en hegemonisk logik, dvs. en partikularitet, der prasenterer sig som universel.

Som navnt legger Elster sig ikke i forlengelse af den definition, der nok er
den, der er tettest pa (men bestemt ikke uantastet) at hegemonisere akademiet
for tiden, nemlig Cas Muddes definition af populisme som “en tynd ideologi,
der mener, at samfundet i sidste ende er opdelt i to homogene og antagonistiske
grupper: “det rene folk’ og "den korrupte elite’, og argumenterer for, at politik
bor vare et udtryk for folkets volonté générale (almenviljen)” (Mudde, 2004,
min overszttelse).

151



For Mudde er populisme en moralsk form for politik, som det ligger i ren vs.
korrupt (Mudde, 2021). Muddes politiske stillingtagen til “populisme” er ikke
entydig, men overvejende negativ. P4 grund af den moralske opfattelse af fol-
ket som “rent” er populisme en i hvert fald potentiel trussel mod det liberale
demokrati.

Mudde ligger fint i forleengelse af den dominerende tendens i populisme-
debatten siden midten af 1900-tallet. Der omfortolkede en gruppe amerikanske
samfundsvidenskabsmand omkring Richard Hofstadter (1956) den bevagelse,
vi har begrebet fra, nemlig de forskellige bevaegelser der i USA i begyndelsen
af 1890’erne samlede sig i et tredje parti som de kaldte The People’s Party. Det
var en — specielt for tiden — ganske progressiv bevegelse, der kempede for gko-
nomisk lighed, kvinders lige rettigheder og, om end ikke altid helhjertet, sogte
at lave alliance med sorte farmere og sorte arbejdere (Woodward, 1959; Postel,
2007; Kazin, 1998; Frank, 2020). Det var faktisk centrale medlemmer af The
People’s Party der opfandt termen populisme for at have et fengende udtryk for
deres tilhangere (Frank, 2020: 10).

Indtil Hofstadter m.fl.s omfortolkning havde populisterne primert veret af
interesse for historikere, der for de flestes vedkommende s& dem som en central
del af en progressiv historie, der bl.a. forte frem til New Deal. Det @ndrede
sig fuldstendigt med Hofstadter, der tvertimod s populisterne som et sarligt
klart udtryk for alt, hvad der var galt med “amerikansk politisk kultur”. De var
ikke progressive, men derimod bagudskuende, misundelige bender, der havde
mistet status, som ikke forstod moderniseringsprocesser og derfor forfaldt til
konspirationsteorier om, at det var eliten”, der var skyld i deres (og det med-
gav Hofstadter) meget harde livsvilkar, og ikke mindst var de antipluralistiske
og antisemitiske. Det forer for vidt i denne sammenhang at gennemga den
efterhinden overveldende mangde af historiske analyser, der afviser Hofstad-
ters fortolkning (Jager, 2016, 2024; Stavrakakis, 2017; Hansen, 2022). Men
afvisningerne er sa overbevisende, at en amerikansk historiker papeger, at "det,
der gér for at vere populisme i disse dage, er latterligt” (Postel, 2009). Det er
fascinerende, at pd trods af denne overveldende mangde af litteratur, er det
stadig Hofstadters nedszttende vurdering, der er den dominerende. Der er dog
nogen, der har taget budskabet til sig. Jan Werner Miiller har fx erkendt det og
konkluderer overraskende, at “the one party in US history that explicitly called
itself ‘populist’ was in fact not populist” (Miiller, 2016: 85). Indlysende nok
lagde reprasentanterne for The People’s Party noget positivt i ordet ("folkelig”
eller "ven af folket”), og Miiller er enig i, at partiet ikke kan beskrives med
den udbredte nutidige negative forstaelse af “populisme”. Han kalder det selv

152



"kontraintuitivt”, og det er jo svert at vare uenig i. Hvor oplagt det end ville
have veret, forte det desverre ikke til, at han @ndrede sin populismedefinition.

Elster, Mudde og Miiller ligger alle mere mindre direkte i forleengelse af den
nedgerende betydning, "populisme” fik efter Hofstadters intervention. Jeg kan
ikke i denne sammenhang gi ind i en mere udfoldet genealogi (Jiger, 2016;
Stavrakakis, 2017; Hansen, 2022). Det bor dog nzvnes, at der skete en eksplo-
sion af begrebets udbredelse, der kan spores i de mangfoldige anvendelser og
manglende enighed fra den beremte konference pa LSE i 1967 (Ionescu and
Gellner, 1969). For den europziske debat om populisme blev Taguiefts (1995)
analyse af Le Pen og Front National som "populisme” startskuddet til den ud-
bredte brug af begrebet som knyttet til radikal hejrepopulisme, den tradition
som Mudde ogsa er vokset ud af. Det er denne forstielse af populisme, som er
blevet den dominerende og er forklaringen pa, at begrebet — og ordet i en bre-
dere offentlig kontekst — har fiet en udbredt negativ klang.

Der er med andre ord tale om en nzsten fuldstendig omvending af termen,
fra en venstreflojsbevegelse til (primert) at referere til (mere eller mindre) ra-
dikale hejrekrefter. Hvordan kan denne udvikling forstis indenfor en dekon-
struktiv/hegemoniteoretisk ramme?

Pa den ene side er "populismes” paradoksale genealogi, med en term som de,
der opfinder den, og de historikere, der fortolker den, legger et st af relativt
klare og (normativt) positive betydninger i, jo et endog meget sigende eksempel
pa den basale pointe: Der er ikke nogen essens, intet fundament, der sikrer
en vis betydning (og dermed definition) af et begreb: Hvad populisme bety-
der, er et sporgsmél om artikulationer. Og selv om vi har en oprindelse, der er
usedvanlig klar, er den heller ikke “ren”. Dels har der altid varet konservative
krafter (politiske og akademiske), for hvem “populisme” bestemt ikke var noget
godt, dels var der selvfolgelig uenigheder internt i de bevagelser, der endte med
at gd sammen i et Third Party (Postel, 2007).

P4 den anden side er der bade politisk teoretisk og politisk/normative begrun-
delser for at fastholde The People’s Party som et afggrende element i betydnin-
gen af "populisme”. Politisk teoretisk betyder hegemoniseringen af et felt, at et
szt af erfaringer skal artikuleres. Teoretisk og analytisk pahviler der en begrun-
delsesforpligtelse, og at ekskludere dem, der opfandt en term fra betydningen
af et begreb, er meget lidt overbevisende. Politisk normativt er problemet dels,
at den negative betydning metonymisk breder sig ud til (typisk) venstreflojs-
bevagelser, der fortjener stotte og opbakning. Dels at partier og bevagelser, der
bestemt ikke fortjener opbakning — for tiden mest trumpismen — ofte vurderes
negativt pga. deres angivelige populisme. Med andre ord er problemet ikke den
politik, de advokerer, men at de far opbakning ved at anvende "populisme”.*

153



Lad os nu se nzrmere pa Laclaus dekonstruktive og hegemoniteoretiske ana-
lyse af populisme. Hans udgangspunke, er at alle forsoeg pa at give en indholds-
messig definition af populisme er sliet fejl, hvilket fir ham til at opgive forsoget
pa at finde populismens “sande referent”. I stedet foreslar han at forstd popu-
lisme som en “social logik, hvis virkninger gar pd tvers af mange fznomener.
Populisme er ganske enkelt en made at konstruere det politiske pa” (Laclau,
2005a: xi).

Der er m.a.o. ikke nogen positiv "populistisk essens” nedenunder eller uden-
for de konkrete "populistiske” artikulationer. Derfor er populisme et oplagt ek-
sempel pé, at fundering ikke er en ydre grund nedenunder de konkrete artikula-
tioner. Artikulationer finder sted omkring et "center”, et knudepunkt, der netop
ikke grunder eller funderer fra et punkt udenfor de artikulerede elementer, men
selv er en af de partikulere instanser. "Folket” er et abenlyst eksempel pa denne
logik. I modstning til hvad mange liberale teoretikere im- eller eksplicit hav-
der, eksisterer "folket” ikke som “empirisk faktisitet” (Miiller, 2014: 485), det
mai artikuleres (Laclau, 2005a, 2005b; Hansen, 2017a). Populisme er netop en
sadan artikulation af "folket”, der (bl.a.) bestar i, at politiske krav og identiteter
("grupper”), der ikke har et nedvendigt forhold til hinanden, bliver keedet sam-
men, pd trods af at de ikke er forudbestemt til det. Som Laclau formulerer det,
”folket’, som det virker i populistiske diskurser, ... er aldrig et primart datum,
men en konstruktion — populistisk diskurs udtrykker ikke blot en form for op-
rindelig folkelig identitet; den konstituerer faktisk sidstnevnte” (Laclau, 2005b:
48, kursiv i originalen).

Identiteter og krav, der indgir i denne konstruktion, deler ikke en felles
fundering, en felles "folkelig” essens: Om fx folkelig okonomisk velstand”
artikuleres som krav om styrkelse af nationale virksomheder gennem lempelse
af selskabsskat eller som skattefinansieret omfordeling, er ikke givet pa forhind.
De kan derfor kun kedes sammen, kun opné en enhed — en falles reprasenta-
tion af ”det folkelige” — ved at stilles i modsatning til noget, de ikke er, oplagt
eliten, systemet osv. Den fraverende essens gor, at enheden ma skabes gennem
reprasentation. Det sker gennem en (tendentielt) tom betegner (udtryk), altsa en
betegner, der lgsner sin binding til en specifik betydning (indhold) for at kunne
varetage en bredere representation. Her er det ikke nedvendigvis betegneren
“folket”, der fungerer som reprasentant. Der er mange andre muligheder, ikke
mindst lederen(s navn).

Dekonstruktivt papeger Laclau videre, at populisme er sammenfaldende
med politik (Laclau, 2005b: 47-48):

154



Populisme betyder at sette sporgsmalstegn ved den institutionelle orden ved
at konstruere en underhund som en historisk agent — dvs. en agent, der er en
Anden i forhold til tingenes tilstand. Men det er det samme som politik. Vi har
kun politik gennem den gestus, der omfavner den eksisterende tilstand som et
system og prasenterer et alternativ til det (eller omvendt, nar vi forsvarer dette
system mod eksisterende potentielle alternativer) (min oversettelse).

Populisme, der er blevet udstillet som det afvigende, det underordnede, viser
sig ikke bare ikke at kunne adskilles fra normal politik, den er faktisk sammen-
faldende med det. Ikke alene ma vi lave en omvending af forholdet mellem det
egentlige — den normale politik — og det afledte og afvigende — populisme — vi
forskyder ogsa det begrebslige terren, si populisme kommer til at vere ”det
egentlige”. Populisme er bade muligheds- og #zmulighedsbetingelse for politik —
eller som han formulerer det, populisme er ontologisk (en ontologisk logik) og
ikke “ontisk”, dvs. en ideologi eller et bestemt szt af politiske krav. Der er kun
politik, fordi der er opsplitninger, modsetninger mellem dem og os, mellem
over- og underhunden. Men politik kan hverken komme til en afslutning eller
finde en fast systematisk form, og han definerer evnen til at gebarde sig i dette
u-funderede rum, dvs. at kede krav og identiteter sammen, som ikke er ned-
vendigt eller rationelt forbundne, som populistisk fornuft, som hans hovedverk
om emnet hedder (Laclau, 2005a).

"Normativitet: kaldet fra den (helt) Anden og det

radikale demokrati

Populismens paradoksale genealogi har tydeliggjort den hegemoniske logik om
at knytte flydende betegnere til en bestemt diskurs og dermed (soge at) fiksere
én bestemt betydning i konflikt med andre mulige betydninger. Samtidig har
den dekonstruktive lesning vist, at adskillelsen mellem afvigende populisme”
og “normal rationel politik” ma opgives, og med Laclaus vokabular ma popu-
lisme — forstdet som specifik artikulatorisk logik — gives ontologisk forrang.
Men forer en sidan dekonstruktion og ontologiseringen af populisme til noget
(bestemt) normativt? Er der en dekonstruktionens etik (Critchley, 1992) eller en
generel politisk opbakning til populisme?

En ofte fremfort anklage er, at uden fundering, uden et universelt punkt for
afsigelse af domme, ender man i relativisme, altsd eksplicit eller implicit i en po-
sition, hvorfra alt er ligegyldigt, lige godt eller lige darligt, hvilket de facto forer
til umuligheden af stillingtagen. I forhold til postfunderingsteenkernes egen
praksis er det dbenlyst forkert. Bade Laclau og Mouffe og Derrida har meget
eksplicit “taget stilling” bade indenfor og udenfor akademiet.

155



Derridas og Laclau og Mouffes bud p& normativitet er lidt forskellige. Der-
ridas behandling af etisk-politiske spargsmal er kendetegnet ved afsegningen af
deres aporier. Derrida afseger den méde, etiske og politiske termer som tolerance
(Derrida og Borradori, 2003: 124f; Albinus, 2006), gastfrihed (Derrida, 1998,
2007a), retferdighed (Derrida, 1992) og demokrati (Derrida, 1994, 1997a) fun-
gerer pa. Hans pointe er, at de ikke bare er uopnaelige af praktiske grunde, men
har en indre umulighed indskrevet i sig. Ren retferdighed ma ydes den helt An-
den qua dennes andethed, men det er umuligt. For at yde retferdighed mé den
Andens radikale andethed negeres, retferdighed ma antage lovens form, men
lov involverer altid en positivering, en geren identisk af den Anden, og dermed
magt og eksklusion. Ingen retferdighedshandling, ingen lov kan derfor leve
op til det absolutte krav om retferdighed. Demokrati kan kun realiseres ved at
afgrense det felt, indenfor hvilket folkets suverznitet kan udeves, men igen kan
det kun ske ved eksklusion og magt. Retferdighed og demokrati ma derfor vere
at komme (Derrida, 1994). Dermed menes ikke et fremtidigt demokrati eller
en fremtidig retfeerdighed i betydningen en specifik indretning af loven eller af
demokratiske institutioner. Der menes “et kald”, et lofte, som vi er forpligtede
pa, men som forbliver hinsides. Det er uafgerbarhedens etiske aspekt, men pga.
uafgerbarheden, pa grund af den samtidige mulighed og umulighed er det ikke
(bare) en etik i traditionel forstand, men ogsi et spogelse, der hjemsoger enhver
konkret beslutning taget i retferdighedens eller demokratiets navn.

Ifelge Derrida pahviler der os en ubetinget etisk forpligtelse pa gastfrihed,
retferdighed, demokrati mv., men den etiske forpligtelse er uafgerbar i forhold
til konkrete betingede situationer: Hvor og hvornar skal verten og demokra-
tiet trekke grensen? Som han ofte har papeget, betyder uafgerbarhed ikke, at
vi ikke beslutter, dommer, tager stilling og intervenerer. Det gor vi, og det er
netop pga. uafgerbarheden, fravaret af funderingen, at vi kan vere ansvarlige
for vores handlinger (Derrida, 1990, 116, 1992: 24-25).

Som navnt har Laclau og (serligt) Mouffe argumenteret for, at venstreflo-
jen ber reformulere sit politiske projekt som et radikalt og pluralt demokrati
(Laclau og Mouffe, 1985: kap. 4). Snarere end en tilstand der kan opnas ved
et brud med det eksisterende samfund, skal radikalt demokrati tenkes som en
fortlebende proces af (og kamp for) demokratisering i stadigt flere sociale felter:
ikke bare gkonomi og klasse (der selvfolgelig er overordneligt centrale), men
ogsd ken, seksualitet, etnicitet, miljg mv. Deres idé om et radikalt demokrati
minder pi afgerende punkter om Derridas begreb om demokrati az komme. De
understreger, at demokrati som sddan ikke kan realiseres; der vil vare tale om
stadige kampe for og processer af demokratiseringer, dvs. hegemonisk kamp.
Forskellen til Derrida treeder tydeligst frem i vegtlegningen af hegemoniske

156



kampe for demokratiseringer og understregningen af, at enhver udvidelse af
demokratiet er konfliktuel og vil vare i mods®tning til positioner, der ma eks-
kluderes. Som jeg laser det, er der dog tale om forskelle i, hvor vegt og fokus
legges, ikke i egentlig forskellige positioner.

Populisme er nok et af de steder, hvor deres understregning af konflikt og
kamp kommer tydeligst til udtryk. Populisme er netop den form, "folket” vil
fa, hvis demokratiet skal udvides til forskellige krav og identiteter. Fra et post-
funderingsperspektiv er der hverken noget naturligt, endsige nedvendigt, ved
en radikalisering af demokratiet. Hverken i at flere identiteter inkluderes, eller
i at det sker i en demokratisk eller solidarisk form. Der er ingen nedvendige
forbindelser mellem race, skonomi, miljo, ken osv. Det kraver specifikke ar-
tikulationer af ”folket”, og det vil altid ske i modsztning til konkurrerende
konstruktioner. Af samme grund er der ingen nedvendig forbindelse mellem
populisme og en radikalisering af demokratiet. Som de senere drs udbredelse af
hgjrepopulisme tydeligt viser, kan modsaztningen mellem folket og “systemet”
godt artikuleres pd en méade, der indskrenker snarere end udvider demokratiet
(Moufte, 2005, 2018; Howarth and Laclau, 2014; Panizza and Stavrakakis,
2020).

Simon Critchley (2004) har kritiseret hegemoniteorien for at have et "nor-
mativt underskud”. Det vil sige, at den er en generel model, som ikke muligger
stillingtagen til konkrete hegemoniske projekter. Samme type indvendig kunne
rettes mod deres ontologisering af populisme. Der er flere ting at sige til denne
kritik. P4 en made er det korreke, at nir noget — hegemonisk logik — fx opleftes
til en generel ontologi, kan selve identifikationen af hegemonisk logik ikke bru-
ges som fundament for stillingtagen til det konkrete projekt: Fra dette perspek-
tiv giver det ikke mening at intervenere imod fx trumpisme med henvisning til
dens (forseg pa at opna) hegemoni. Hegemonisk logik er som siadan ikke godt
eller darligt. Men som Laclau har gjort opmarksom pd, stammer (denne made
at forstd) hegemonitermen fra en bestemt socialistisk og radikal demokratisk
tradition, som han og Mouffe deler med andre (Howarth og Laclau, 2014).
Desuden er der intet til hinder for at tage konkret stilling til noget fra en posi-
tion, en bestemt tradition, der selv er baseret pa hegemoniseringer af politiske
kategorier sisom lighed, frihed, retferdighed osv. Faktisk tager den modsatte
position — der forsgger pa at opna en universel fundering — sig ganske naiv ud i
dette lys: Hvis vi faktisk ikke har varet bag uvidenhedens slor, i den ideelle sam-
talesituation osv., hvorfra er det sd, der treffes domme? Det er vel fra en specifik
tradition med specifikke — kontingente — fortolkninger af begreber, der ikke er
enighed om. Men at demme fra en specifik position — i modsztning til andre
mulige positioner — har mere med politik end med universel moralitet at gore.

157



Og det aflyser forhabningen om at "né frem” til enighed, til en tilstand uden so-
ciale (og teoretiske) splittelser, stridigheder og kampe. Men som Laclau pépeger,
er et sidant "universelt” samfund ikke et, man nedvendigvis har lyst til at bebo.
Tvertimod er den postfunderede tilstand mere “ydmyg og menneskelig”. “Der
er ingen universalitet, men universalisering, ingen identitet men identifikation,
ingen rationalitet, men delvis rationalisering af en kollektiv erfaring” (Laclau,
2014: 137, min oversattelse). Dette "mere menneskelige miljo” er kendeteg-
net ved konflikt, social splittelse og hegemoniske logikker — som politisk teori
burde tage sit udgangspunkt i, snarere end forsege at fa til at forsvinde.

Konklusion

Postfunderings politisk teori betyder forst og fremmest, at politik star centralt.
Ikke blot som objekt for analysen, forstiet som kollektive betingelser for univer-
sel moralteori, men som et uoverstigeligt kendetegn ved praksissen selv. Politisk
teori er selv politisk, i betydningen intervention fra specifikke, ikkeuniverselle
positioner. Politisering er ikke relativisme, og det forer heller ikke til et opger
med eller fornzgtelse af akademiske dyder. Man ber selvfolgelig vere sa ekspli-
cit omkring den position, fx radikalt demokrati, man intervenerer fra. Men det
fordyber og udvider det rum, hvorindenfor og pa hvilke méader disse interven-
tioner finder sted. Det kollapser ikke distinktionen mellem (samfundsmassig)
politik og (akademisk) politisk teori, men det komplicerer den. Det gor den
ultimativt uafgerbar, baseret pa fortlobende og altid hjemsegte beslutninger —
fx om hvad populisme defineres som. Politisk teori stir derfor ikke overfor sin
snarlige afslutning, men er henvist til — som alt andet — at vere genstand for
fortlebende og tilbagevendende kampe og interventioner.

Noter

1. Jeg kommer derfor ikke ind pa andre mulige politisk teoretiske positioner, der fal-
der indenfor postfundering, sisom Michel Foucault (1974, 1983), Judith Butler
(1990) eller Slavoj Zizek (1991, 1999). De ville alle have varet en introduktion
veerd, bdde i egen ret og mere snavert som inspirationskilder for Laclau og Mouffe.
Specielt den franske psykoanalytiker Jacques Lacan (se fx Stavrakakis, 1999) og den
tidlige Zizek (1990, 1989) har evet en stor indflydelse.

2. Iden norske udgave af Marx’ spokelser (Derrida, 1996) bruges (som oftest) formen
“skal komme”. Sprogligt lyder det bedre, men “skal” er uheldigt i denne sammen-
heng, da det netop er abenheden, Derrida understreger.

3. Se Marchart (2018) for den mest udfoldede presentation af argumentet blandt La-
clau og Moufes efterfolgere. Jeg er faktisk selv skeptisk overfor pdstanden om poli-
tikkens ontologiske forrang. Det skyldes ikke, at jeg er uenig med argumentationen

158



om uafggrbarhed, beslutning, eksklusion og magt. Det skyldes, at jeg ikke mener,
at eksklusioner og magt nedvendigvis antager en antagonistisk form. Det krever,
at der udpeges en “fjende”, en modsat pol, som der er konflikt med. Det kan vare
tilfzeldet og er det meget ofte. Men at det (potentielt) kan ske, og at det ofte sker,
mener jeg ikke, er tilstrakkeligt til, at vi kan tale om ontologisk forrang (Han-
sen, 2014). Laclau har flere steder fremfort pracis samme argumentation (Laclau,
2004: 318-319). Men han forblev uafgprbar pa spergsmalet og skrev forskellige ting
forskellige steder. For en konsekvent gennemfert fastholdelse af argumentet om
antagonismers og dermed det politiskes ontologiske forrang, se Marchart (2007,
2018). For min kritik af Marchart se Hansen (2021).
4. Jeg udfolder denne argumentation i Hansen (2020, 2022).

Litteratur

Albertsen, Andreas og Lasse Nielsen (2026). Normativ politisk teori: metode og prak-
sis. Politica 58 (1-2): 6-28.

Albinus, Lars (2006). Tolerancens problem: den vanskelige balance: et diskussionsfelt
mellem Derrida og Habermas. Religionsvidenskabeligt Tidsskrift 48: 65-78.

Butler, Judith (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Thin-
king Gender. Routledge.

Critchley, Simon (1992). The Ethics of Deconstruction: Derrida and Levinas. Blackwell.

Critchley, Simon (2004). Is there a normative deficit in the theory of hegemony?, kapitel
6 i Simon Critchley og Oliver Marchart (red.), Laclau: A Critical Reader. Routledge.

Derrida, Jacques (1970). Om grammatologi. (Del 1). Arena.

Derrida, Jacques (1976). Of Grammatology. Johns Hopkins University Press.

Derrida, Jacques (1981). Dissemination. Athlone Press.

Derrida, Jacques (1982). Sending: On representation. Social Research 49 (2): 294-326.

Derrida, Jacques (1986). Brev til en japansk ven. Semiotik Nr. 12: Struktur og rationa-
litet — en antologi. Basilisk.

Derrida, Jacques (1990). Limited INC. Northwestern University Press.

Derrida, Jacques (1992). Force of law: The “mystical foundation of authority”, kapitel
1 i Drucilla Cornell, Michel Rosenfeld og David Carlson (red.), Deconstruction and
the Possibility of Justice. Routledge.

Derrida, Jacques (1994). Specters of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning,
and the New International. Routledge.

Derrida, Jacques (1996). Marx’ spokelser: gjeldsstaten, sorgarbeidet og den nye internasjo-
nale. Pax.

Derrida, Jacques (1997a). Politics of Friendship. Verso.

Derrida, Jacques (1997b). Stemmen og fanomenet: Introduktion il tegnproblematikken i
Husserls fenomenologi. Hans Reitzel.

159



Derrida, Jacques (1998). Hospitality, justice and responsibility: A dialogue with Der-
rida, kapitel 6 i Richard Kearney og Mark Dooley (red.), Questioning Ethics: Contem-
porary Debates in Philosophy. Routledge.

Derrida, Jacques (2000). , kapitel 15 i Nicholas Royle (red.), Deconstruc-
tions: A User’s Guide. Macmillan Education UK.

Derrida, Jacques (2002). Positions. Continuum.

Derrida, Jacques (2005). Rogues: Two Essays on Reason. Stanford University Press.

Derrida, Jacques (2007a). “Hostipitality”, kapitel 9 i Barry Stocker og Jacque Derrida
(red.), Jacques Derrida: Basic Writings. Routledge.

Derrida, Jacques (2007b). Dodens gave. Anis.

Derrida, Jacques og Giovanna Borradori (2003). Autoimmunity: Real and symbolic
suicides—a dialogue with Jacques Derrida, pp. 85-136 i Giovanna Borradori, Phi-
losophy in a Time of Terror: Dialogues with Jiirgen Habermas and Jacques Derrida.
University of Chicago Press.

Elster, Jon (2020). . Philosophy & Social Criticism 46 (5):
591-600.

Feyerabend, Paul K. (1975). Against Method: Outline of an Anarchistic Theory of Know-
edge. Humanities Press.

Flohr, Mikkel (2026). Historie, kritik og politik: Bidrag til konstruktionen af en hi-
storisk materialistisk tilgang til politisk teori og idéhistorie. Politica 58 (1-2): 76-98.

Foucault, Michel (1974). The Archaeology of Knowledge. Tavistock Publications.

Foucault, Michel (1983). Nietzsche — genealogien, historien, i Soren Gosvig Olesen
(ved.), Epistemologi: Tekster af Koyré, Bachelard, Canguilhem, Althusser, Regnault,
Foucault, Desanti, Lacan. Rhodos.

Frank, Thomas (2020). 7he People, No: A Brief History of Anti-Populism. 1. udg. Me-
tropolitan Books.

Gramsci, Antonio (1971). Selections from Prison Notebooks. Lawrence and Wishart.

Hansen, Allan Dreyer (2014).

. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory 15 (3): 283-295.

Hansen, Allan Dreyer (2017a). . Om
Laclaus populismeteori. Politik 20 (4): 10-28.

Hansen, Allan Dreyer (2017b). . Social Kritik 29 (149): 17-
28.

Hansen, Allan Dreyer (2020).
. Agora
38 (1-2): 33-60.
Hansen, Allan Dreyer (2021). Is antagonism a good name for radical negativity? Re-
view of Oliver Marchart’s thinking antagonism. Etica & Politica/Ethics ¢ Politics
XXII (3): 533-542.

160


https://doi.org/10.1007/978-1-137-06095-2_15
https://doi.org/10.1177/0191453720903773
https://doi.org/10.1080/1600910X.2014.973895
https://doi.org/10.1080/1600910X.2014.973895
https://tidsskrift.dk/politik/article/view/101531
https://socialkritik.dk/2020/wp-content/uploads/2024/11/SK149-Dreyer-Hansen-fra-kritik-til-interventioner.pdf
https://www.scup.com/doi/10.18261/ISSN1500-1571-2020-01-02-03
https://www.scup.com/doi/10.18261/ISSN1500-1571-2020-01-02-03

Hansen, Allan Dreyer (2022). . Slagmark — Tids-
skrift for idébistorie 85: 215-238.

Hofstadter, Richard (1956). 7he Age of Reform: From Bryan to F.D.R. Reprinted. Vin-
tage Book History. Vintage Books.

Howarth David og Ernesto Laclau (2014). An interview with Ernesto Laclau: Que-
stions from David Howarth, pp. 257-271 i David Howarth (red.), Ernesto Laclau:
Post-Marxism, Populism and Critique, 1. udg. Routledge.

Hvid, Rasmus Moller (2026). Politisk teori som kritisk praksis: om rationel rekon-
struktion og Frankfurterskolen. Politica 58 (1-2): 99-117.

Ionescu, Ghita og Ernest Gellner (red.) (1969). Populism: Its Meanings and National
Characteristics. The Nature of Human Society Series. Weidenfeld & Nicolson.

Jager, Anton (2016).

. POPULISMUS
Working Paper No. 3.

Jdger, Anton (2024).

, pp- 118-130 i Yannis Stavrakakis og Giorgios Katsambekis
(red.), Research Handbook on Populism. Edward Elgar Publishing.

Kant, Immanuel (1990). Den evige fred. SNU.

Kazin, Michael (1998). The Populist Persuasion: An American History. Cornell Univer-
sity Press.

Laclau, Ernesto (1990). New Reflections on the Revolution of Our Time. Verso.

Laclau, Ernesto (2002a). Dekonstruktion, pragmatisme, hegemoni, i Allan D. Hansen
og Carsten Jensen (red.), Det radikale demokrati. Diskursteoriens politiske perspektiv.
Roskilde Universitetsforlag.

Laclau, Ernesto (2002b). Hvorfor betyder tomme udtryk noget i politik?, i Allan D.
Hansen og Carsten Jensen (red.), Der radikale demokrati. Diskursteoriens politiske
perspektiv. Roskilde Universitetsforlag.

Laclau, Ernesto (2004). Glimpsing the future, kapitel 16 i Simon Critchley og Oliver
Marchart (red.), Laclau: A Critical Reader. Routledge.

Laclau, Ernesto (2005a). On Populist Reason. Verso.

Laclau, Ernesto (2005b). Populism: What's in a name?, pp. 32-49 i Francisco Panizza
(ved.), Populism and the Mirror of Democracy. Verso.

Laclau, Ernesto (2014). Ethics, normativity and the heteronomy of the law, kapitel 6 i
The Rhetorical Foundations of Society. Verso.

Laclau, Ernesto og Chantal Mouffe (1985). Hegemony and Socialist Strategy. Towards A
Radical Democratic Politics. Verso.

Laclau, Ernesto og Chantal Moufle (2002a). Der radikale demokrati. Diskursteoriens
politiske perspektiv. Red. af Allan Dreyer Hansen og Carsten Jensen. Roskilde Uni-

versitetsforlag,

161


https://doi.org/10.7146/slagmark.v85i.151540
https://populismus.gr/wp-content/uploads/2016/07/WP3-jaeger-final-upload.pdf
https://populismus.gr/wp-content/uploads/2016/07/WP3-jaeger-final-upload.pdf
https://www.elgaronline.com/edcollchap/book/9781800379695/book-part-9781800379695-20.xml
https://www.elgaronline.com/edcollchap/book/9781800379695/book-part-9781800379695-20.xml

Laclau, Ernesto og Chantal Mouffe (2002b). Hinsides det sociales positivitet: antago-
nismer og hegemoni, i Der radikale demokrati. Diskursteoriens politiske perspektiv.
Red. af Allan D. Hansen og Carsten Jensen. Roskilde Universitetsforlag.

Lawlor, Leonard (2023). . Stanford Encyclopedia of Philosophy.

Lidemann, Susanne (2014). Politics of Deconstruction: A New Introduction to Jacques
Derrida. Stanford University Press.

Marchart, Oliver (2007). Post-Foundational Political Thought: Political Difference in
Nancy, Badiou and Laclau. Edinburgh University Press.

Marchart, Oliver (2018). Thinking Antagonism: Political Ontology after Laclau. Edin-
burgh University Press.

Mouffe, Chantal (1993). 7he Return of the Political. With Laclau & Mouffe. Verso.

Mouffe, Chantal (2000). 7he Democratic Paradox. Verso.

Mouffe, Chantal (2005). The “End of Politics” & the Challenge of RightWing Po-
pulism, pp. 72-98 i Francisco Panizza (red.), Populism and the Mirror of Democracy.
Verso.

Mouffe, Chantal (2018). For a Left Populism. Verso.

Mudde, Cas (2004). . Government and Opposition 39 (4): 541-
563.

Mudde, Cas (2021).

(The Government and Opposition /Leonard Schapiro Lecture
2019). Government and Opposition 56 (4): 577-597.
Miiller, Jan-Werner (2014).
. Constellations 21 (4): 483-493.

Miiller, Jan-Werner (2016). What Is Populism? Kindle e-book.

Panizza, Francisco og Yannis Stavrakakis (2020). Populism, hegemony, and the poli-
tical construction of “the people™ A discursive approach, kapitel 2 i Pierre Ostiguy,
Francisco Panizza og Benjamin Mofhitt (red.), Populism in Global Perspective. Rout
ledge.

Postel, Charles (2007). 7he Populist Vision. Oxford University Press.

Postel, Charles (2009). . LA Pro-
gressive, 29. juli.

Rostbell, Christian F. (2023). Democratic Respect: Populism, Resentment, and the
Struggle for Recognition. 1. udg. Cambridge University Press.

Stavrakakis, Yannis (1999). Lacan and the Political. Routledge.

Stavrakakis, Yannis (2017).

. POPULISMUS
Working Paper No. 6.

Taguiefl; Pierre-Andre (1995). Political science confronts populism: From a conceptual

mirage to a real problem. Zelos 103: 9-44.

162


https://plato.stanford.edu/entries/derrida/
https://doi.org/10.1111/j.1477-7053.2004.00135.x
https://doi.org/10.1017/gov.2021.15
https://doi.org/10.1017/gov.2021.15
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12126
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12126
https://www.laprogressive.com/progressive-issues/what-passes-for-populism-these-days-is-laughable
https://ikee.lib.auth.gr/record/313933/files/stavrakakis-populismus-wp-6-upload.pdf
https://ikee.lib.auth.gr/record/313933/files/stavrakakis-populismus-wp-6-upload.pdf

Thomassen, Lasse (2010). . Osterreichische
Zeitschrift Fiir Politikwissenschaft 39 (1): 41-53.

Woodward, C. Vann (1959). The populist heritage and the intellectual. 7he American
Scholar 29 (1): 55-72.

Zizek, Slavoj (1989). The Sublime Object of Ideology. Verso.

Zizek, Slavoj (1990). Beyond discourse-analysis, pp. 249-260 i Ernesto Laclau (red.),
New Reflections on the Revolution of Our Time. Verso.

Zizek, Slavoj (1991). For They Know Not What They Do: Enjoyment as a Political Factor.
Verso.

Zizek, Slavoj (1999). The Ticklish Subject: The Absent Centre of Political Ontology. Verso.

Om forfatteren

Allan Dreyer Hansen, lektor, Institut for Samfundsvidenskab og Erhverv, RUC.
Har arbejdet med hegemoni- og diskursteori i en arrekke og har de sidste ar serligt
fokuseret pa populismedebatterne. E-mail:

163


https://doi.org/10.15203/ozp.621.vol39iss1
mailto:adh@ruc.dk

