politica, 58. arg., nr. 1-2 2026, 29-52

Jens Jorund Tyssedal
Intuisjoner i politisk teori: problemer og
alternativer'

Hvordan kan man besvare normative spersmal i politisk teori? Et vanlig svar i
analytisk politisk teori er: ved & sgke ei reflektert likeveke basert pa normative in-
tuisjoner (eller "veloverveide normative dommer”). Er den en god metode? Denne
artikkelen presenterer ei etablert innvending mot intuisjonismen som kjennetegner
denne metoden: Vire normative intuisjoners opphav i var arts evolusjonshistorie
er vanskelig & forene med at disse er interessante som utgangpunke for normativ
refleksjon. Normativ politisk teori bor derfor ikke baseres pa intuisjoner. Et vanlig
motsvar er at det ikke finnes alternativer. Artikkelen viser at dette er et darlig ar-
gument ved 4 presentere tre alternativer: forst et fra Rawls, deretter konsekvensia-
lisme som alternativ, og til slutt skisserer den et nytt alternativ basert pa metaetisk
subjektivisme.

Nokkelord: intuisjoner, reflektert likevekt, metode i politisk teori, veloverveide
normative dommer, argumentet fra evolusjonsteorien, metactisk subjektivisme

Se for deg at du vil undersoke folgende spersmil som faller innenfor normativ
politisk teori: Hvilke plikter (om noen) har borgere i velstaende land til & hjelpe
ofre for ekstrem fattigdom i andre land? Hvis du henvender deg til en politisk
teoretiker er sjansen stor for at hen foresldr at du starter med & undersoke hvilke
intuisjoner folgende case vekker:

Druknende barn: Du er ute og gér, og i det du gér forbi en liten innsje fir du
gye pé et barn som er i ferd med & drukne. Du kan enkelt vasse ut til barnet og
redde det, men det vil skitne til klerne du gar i. Har du intuitive plike ¢il & redde
barnet? (tilpasset fra Singer, 1972: 213, 1997).

Denne intuisjonen brukes si som utgangspunkt for videre normativ refleksjon.
Hos Singer skjer dette ved at caset skal utgjore en analogi som gir oss en intu-
isjon som er relevant for spersmélet vi startet med. Men intuisjoner, og argu-
menter basert pi dem, er ogsé sentrale i den metoden i politisk teori som kalles
“reflektert likevekt” (reflective equilibrium), en metode som serlig filosofen John
Rawls og hans A Theory of Justice (Rawls, 1999) har bidratt til innflytelsen av
(se gjerne ogsa hans forste skisse av denne metoden i Rawls (1951)), og som i

29



dag gjerne beskrives som standardmetoden i politisk teori og politisk filosofi i
den analytiske tradisjonen (f.eks. Albertsen og Nielsen, 2026, dette nummeret;
Floyd, 2017b; Hansen, 2016: 21; Holtug, 2011: 278, 285, 291; Knight, 2017:
46, 2023; Lippert-Rasmussen, 2011: 296-297, 2024: 1-3; McPherson, 2015:
652; Midtgaard, 2011, 2024: 2; Nielsen, 2013: 47; Scanlon, 2002: 149).? Enkelt
forklart er dette en metode som géir ut pa at normative teorier arbeides frem
ved at man tar utgangspunkt i normative intuisjoner eller sikalte “velovervei-
de normative dommer” (considered judgements) om enkeltcase og mer generelle
normative prinsipper og forseker & oppnéd koherens mellom disse (en mer de-
taljert redegjorelse kan for eksempel finnes hos Albertsen og Nielsen, 2026;
Knight, 2017). I store deler av natidig politisk teori er altsd utgangspunktet for
systematisk normative refleksjon som munner ut i systematiske normative teo-
rier normative intuisjoner eller veloverveide normative dommer (mer om disse
begrepene nedenfor).

Jeg mener dette er et problem. I denne artikkelen vil jeg presentere et etablert
argument mot 4 basere normativ refleksjon og normative teorier pa normative
intuisjoner eller veloverveide normative dommer slik disse forstis her: Disse
dommenes opphav i var arts evolusjonshistorie er svert vanskelig a forene med
at de skulle vare interessante som utgangspunkt for normativ refleksjon. Det
virker kanskje naturlig 4 ta utgangspunkt i slike intuisjoner nar man reflekterer
over normative spersmal hvis man ikke har tatt innover seg hvordan disse intui-
sjonene har sitt opphav i var evolusjonshistorie, men vi vet bedre nd. Jeg vil ogsa
gi i rette med den vanlige innvendinga at det ikke finnes noen alternativer til &
basere normativ refleksjon pa normative intuisjoner, og vise at det ikke er tilfelle
ved & skissere tre forslag til alternativer: forst et fra den seinere Rawls (2005),
som tar utgangspunkt i grunnleggende idéer i den offentlige politiske kulturen,
deretter konsekvensialisme som alternativ, og til slutt normativ teori basert pa
metaetisk subjektivisme. Betraktet som metodologisk alternativ er sistnevnte en
ny tilgang til normativ politisk teori som jeg gir ei forste skisse av her.

Artikkelen har felgende oppbygning. Jeg starter med ei begrepsavklaring
av hva som menes med "normative intuisjoner” eller "veloverveide normative
dommer”. Deretter presenterer jeg det jeg anser som det beste argumentet mot
4 bruke normative intuisjoner eller dommer som grunnlag for normativ reflek-
sjon og normative teorier, argumentet fra evolusjonsteorien. Til slutt avviser
jeg ei innvending som stadig dukker opp nir man argumenterer mot & basere
normative teorier og refleksjon pa normative intuisjoner, nemlig at det ikke
finnes noe alternativ. Jeg viser at innvendinga tar feil, og skisserer tre forslag til
alternativer, med serlig vekt pa det jeg anser som mest lovende, altsd normativ
politisk teori basert pd metaetisk subjektivisme.

30



Begrepsavklaring: normative intuisjoner og veloverveide
normative dommer

Jeg vil forst avklare hva som menes med "normative intuisjoner” og “velovervei-
de normative dommer” i denne sammenhengen. Disse begrepene brukes ofte
om hverandre (se f.eks. Albertsen og Nielsen, 2026; Cath, 2016: 214; Hansen,
2016: 21; Knight, 2017: 46; Lippert-Rasmussen, 2011: 296, 298, 2024: n. 2;
Midtgaard, 2011: 273; Nielsen, 2013: 47, 49-50; Rawls, 1999: 42), og det som
da menes med ”intuisjoner” er noe litt annet og mer spesifikt enn det man gjer-
ne forbinder med ”intuisjoner” i dagligtalen.

Med en "intuisjon” mener vi i dagligtale gjerne noe i retning av en "umiddel-
bar erkjennelse (av en sannhet eller sammenheng) uten hjelp av refleksjon eller
erfaring” (Det Norske Akademis ordbok, 2024: s.v. ”), eller sagt med
andre ord, "noe som umiddelbart bare synes sant, uten at man har resonnert
seg frem til det eller kan spore det til en annen kjent kilde som erfaring, andres
vitnesbyrd, osv.” (sml. Climenhaga, 2018: 69-70; Devitt, 2015: 274). Det som
skiller det politiske teoretikere og filosofer mener med “veloverveide normative
dommer”, eller "intuisjoner” av den typen de er interesserte i, fra "intuisjoner”
slik dette brukes i dagligtalen, er serlig to ting. Den forste og viktigste er at
noen intuisjoner (i dagligtalens betydning) betraktes som upilitelige og irre-
levante, og ma sorteres ut. Rawls og politiske teoretikere generelt er oppmerk-
somme pa at vire intuisjoner pavirkes av alle slags faktorer som vi anser som
forstyrrende for dommekrafta vir, som egeninteresse, fryk, eller opprerthet og
andre sterke folelser. Videre kan vi oppleve oss trygge pd noen intuisjoner og
usikre pd andre. Kun de intuisjonene som oppstir eller dommene som felles i
situasjoner som ikke er preget av faktorer som undergraver demmekrafta var
og som heller ikke er preget av tvil kvalifiserer til & regnes som “veloverveide
moralske dommer”, eller som intuisjoner av den typen politiske teoretikere er
interessert i (sml. f.eks. Albertsen og Nielsen, 2026; Hansen, 2016: 21-22; Hol-
tug, 2011: 286; Knight, 2017: 47-48, 56-57; Lippert-Rasmussen, 2011: 298;
Midtgaard, 2024: 3; Nielsen, 2013: 47-48; Rawls, 1999: 42). Den andre for-
skjellen er at disse veloverveide dommene eller intuisjonene ikke behover & vare
umiddelbare pa den méten det vi ofte kaller "intuisjoner” i dagligspriket gjerne
er, og kanskje helst ikke skal veere det. Umiddelbarhet avvises eksplisitt i Rawls’
tidlige utlegning av reflektert likevekt (Rawls, 1951: 182-183), inngér typisk
ikke i hvordan andre politiske teoretikere beskriver hva de mener med "intuisjo-
ner” (f.eks. Lippert-Rasmussen, 2011: 298), og synes dessuten & vere utelukket
av at disse ogsa beskrives nettopp som “veloverveide dommer”.

De normative intuisjonene eller dommene politiske teoretikere og filosofer
bruker som utgangspunkt for normativ refleksjon og normative teorier er altsa

31


https://naob.no/ordbok/intuisjon
https://naob.no/ordbok/intuisjon

“intuitive” i den forstand at de ”bare synes sanne, uten at man behover i re-
sonnere seg fram til dem eller fi dem fra erfaring eller en annen kjent kilde”,
men behover ikke vare umiddelbare. Tvert imot er det onskelig at de er robuste
i den forstand at de fortsatt “synes sanne av seg selv” etter at man har grublet
litt pa dem. Videre utelukkes intuisjoner som oppstér eller dommer som felles
under betingelser som forstyrrer demmekrafta var, eller som man kjenner at
man tviler pa.

Dette er ment som en beskrivelse av hva natidige politiske teoretikere som
bruker reflektert likevekt som metode selv mener med “veloverveide normati-
ve dommer” eller "normative intuisjoner” av den typen de er interesserte i (se
ogsa Tyssedal, 2025: 4-6). For enkelhets skyld vil jeg bruke ”intuisjoner” og
“veloverveide normative dommer” (eller bare "normative dommer”) som syno-
nymer nedenfor, i stedet for 4 nevne begge begrepene ved alle anledninger, og
jeg bruker da disse begrepene i betydninga som er spesifisert her, med mindre
annet sies eksplisitt.

Argumentet fra evolusjonsteorien

I denne delen vil jeg presentere det jeg anser som det sterkeste argumentet mot
& basere normativ refleksjon og normative teorier pa normative intuisjoner (slik
disse er beskrevet ovenfor), nemlig argumentet fra evolusjonsteorien, som er
blitt lagt frem i ulike former av ei rekke filosofer (Joyce, 2006, 2016; Ruse,
1986; Singer, 2005; Greene, 2007, 2014; se ogsd Wilson, 1975: 562-564), og
framstillinga her lener seg serlig pa den vi finner hos Sharon Street (2000).
Argumentet er det vi kan kalle et genealogisk undergravende argument (ge-
nealogical debunking argument). Den grunnleggende logikken i genealogisk
undergravende argumenter er folgende: Man undergraver en teori eller data-
grunnlaget den bygger pa ved & gi ei alternativ forklaring av hvordan teorien
eller grunnlaget den bygger pa er oppstatt, hvor den alternative forklaringa
er uforenlig eller vanskelig forenlig med at den opprinnelige teorien er sann
(Joyce, 2016: 142-143).

Argumentet fra evolusjonsteorien retter seg mot teorien eller oppfatninga at
vire normative intuisjoner gir innsikt i normative fakta, altsa fakta om hva som
er rett, galt, rettferdig, urettferdig, osv. Evolusjonsteorien gir oss ei alternative
forklaring av hvordan vére normative intuisjoner oppstar og er oppstétt: Disse
intuisjonene genereres av mekanismer som er et produkt av menneskets evolu-
sjonshistorie. Normative intuisjoner kan derfor spores tilbake til og forklares
av trekk ved menneskets evolusjonshistorie, noe som igjen impliserer at de ikke
spores tilbake til en eller annen slags form for kontakt med eller innsikt i nor-
mative fakta.

32



Innholdet i mange av disse intuisjonene stotter opp om at de er oppstitt
som nok en mekanisme som gir evolusjonzre fordeler. Street (2006: 114-116)
papeker at det er pafallende at til tross for stor variasjon i moralske oppfatninger
mellom ulike kulturer og tidsperioder er det visse oppfatninger som gér igjen.
For eksempel er det pafallende vanlig med oppfatninger som at “vi har storre
forpliktelser til & hjelpe vare egne barn enn til & hjelpe helt fremmede”, ”det at
noen har behandlet en godt er en grunn til 4 behandle vedkommende godt til-
bake” og ”det at noen har skadet en med vilje er en grunn til 4 unnga vedkom-
mende eller 4 forspke 4 straffe dem”. Like pafallende er det at ingen kulturer har
moralske holdninger som “vi har sterre grunner til & hjelpe helt fremmede enn
vére egne barn”, “det at noen har behandlet en godt er en grunn til 4 skade dem
tilbake”, eller "det at noen har skadet en med vilje er en grunn til & oppsoke
vedkommendes selskap, og til & belonne dem” (Street, 2006: 116). Et annet pa-
fallende eksempel pd et universelt moralsk tabu med épenbare evolusjonzre for-
deler er incesttabuet. Men vi trenger ikke anta at disse intuisjonene er oppstatt
fordi de gir oss evolusjonare fordeler for at argumentet fra evolusjonsteorien
skal undergrave oppfatninga om at disse intuisjonene er uttrykk for normative
fakta. Dette er like mye tilfellet hvis disse intuisjonene er oppstatt som tilfeldige
biprodukter av andre mekanismer som er oppstatt fordi disse gir evolusjonzre
fordeler: Ogsa i dette tilfellet er implikasjonen at normative intuisjoner spores
tilbake til noe annet enn kontakt med eller innsikt i normative fakta.

Det er sentralt i genealogisk undergravende argumenter at den alternative
forklaringa mi vere uforenlig eller vanskelig forenlig med den opprinnelige
teorien. I dette tilfellet er den svart vanskelig forenlig, men ikke helt uforen-
lig. Den alternative forklaringa sier at vire normative intuisjoner kan spores
tilbake til var evolusjonshistorie. Det er altsd mekanismer med opphav i var
evolusjonshistorie som genererer disse intuisjonene, ikke noen form for kontakt
med eller innsikt i normative fakta. Det er imidlertid selvfolgelig logisk mulig
at normative intuisjoner som er blitt til fordi de gir en evolusjonar fordel, eller
ved rein tilfeldighet, ogsd samsvarer med de egentlige faktaene om hva som er
rett og galt, selv om de ikke stir i noen slags forbindelse med disse. Men hva
er sannsynligheten for det? Det ville i sd fall veert litt av et sammentreft (Street,
2006: 129-135, 144-152).

Vi har altsd ei alternativ forklaring pd hvor normative intuisjoner kommer
fra som tilsier at det er ekstremt usannsynlig at vire normative intuisjoner kan
brukes til 4 fa innsikt i normative fakta. Eller rettere sagt har vi ei alternativ
forklaring som tilsier at det er ekstremt usannsynlig at vire normative intuisjo-
ner kan brukes til & fa innsikt i normative fakta slik en mezaetisk moralsk realist
vil beskrive disse, og slik det nok ogsa er vanligst & tenke om hva man egentlig

33



mener nidr man uttaler seg om at noe er galt, eller rett, godt eller ondt, osv. (se
Dworkin, 1996: 92; Sayre-McCord, 2006: 39-40). Det er sarlig to trekk ved
hvordan metaetiske moralske realister forstir normative fakta som er relevante
her: (1) Utsagn som uttrykker normative fakta har sannhetsverdi, altsd kan
de vere sanne eller usanne (i motsetning til f.eks. uttrykk for folelser, som for
cksempel "&sj” eller “hurra!”, som ikke er forsek pé 4 si noe som kan vare sant
eller usant), og (2) normative fakta er sinnsuavhengige fakta, det vil si at de er
til og har det innholdet de har uavhengig av hva en selv eller andre mé tenke
eller fole om saken de angir. Dette synet pa normative fakta inneberer at nar
man sier f.eks. at “folkemord er galt”, s& mener man at det er sant at folkemord
er galt, og at dette er sant, uavhengig av hva en selv eller andre ma tenke eller
fole om saken. Og hvis man lurer pi hvorvidt man har plike til & hjelpe ofre for
ekstrem fattigdom i andre land sa er det man lurer pa slik forstatt hvorvidt det
er sant at man har en slik plikt uavhengig av hva en selv eller andre tenker eller
foler om saken.

Riktignok er ikke reflektert likevekt som metode nedvendigvis er forbundet
med moralsk realisme som metaetisk posisjon, og mange politiske teoretikere
tar ikke eksplisitt stilling til metaetiske spersmédl som hva normative fakta er
eller hva slags fakta de selv er interesserte i a4 frembringe. Men det er pafallende
at flere av den nyere politiske teoriens mest innflytelsesrike skikkelser har tatt
stilling som moralske realister (se Dworkin, 1996: 92, 127f, 2011; Nussbaum,
2000: 34-60; Parfit, 2011a, 2011b).? Videre er det i alle fall mitt inntrykk nér
jeg leser nétidig politisk teori og snakker med fagfeller at ogsd de som ikke ek-
splisitt tar stilling til metaetikk gjerne likevel implisitt er moralske realister, det
vil si at deres mer eller mindre bevisste forstaelse av det sporsmélet de soker svar
pa nar de stiller spersmal som “har borgere i velstdende land plike til & hjelpe
ofre for ekstrem fattigdom i andre land?” typisk synes a vere hvorvidt det er
sant eller usant at det finnes en slik plikt, uavhengig av hva de selv eller andre
tenker eller foler om saken, altsd det spersmaélet betyr for en moralsk realist.
Og siden det vel ogsi er slik det er vanligst & tenke om normative fakta (i alle
fall om man ikke er metaetiker, se Singer, 2017: viii), synes det videre naturlig
4 anta at det er fakta av denne typen metoden i normativ politisk teori sikter
mot 4 frembringe — i alle fall inntil noe annet sies eksplisitt (se ogsa Tyssedal,
2025: 6-7).

Sist, men ikke minst er det naturlig & sperre hva slags fakta eller innsikt re-
flektert likevekt som metode i normativ politisk teori skal frembringe dersom
poenget med denne metoden ikke er & frembringe moralske fakta slik disse van-
ligvis forstas, altsa slik de forstas av moralske realister. Dersom man vil avvise
at metoden skal frembringe normative fakta slik moralske realister forstar disse

34



for 4 unnga innvendinga fra evolusjonsteorien ber man gi et annet godt svar pa
hva slags fakta eller innsikt denne metoden frembringer. Uten noe godt svar pa
dette fremstir det uklart hva denne metoden egentlig gjor for oss fordi det er
uklart hva slags fakta den frembringer, og dermed blir det heller ikke mulig &
ta stilling til om den frembringer fakta av en type vi er interessert i eller ikke.*

Overfor har jeg gitt en enkel redegjorelse for argumentet fra evolusjonste-
orien som antar at vire normative intuisjoner har oppstatt som et resultat av
menneskets evolusjonshistorie enten fordi de selv gir evolusjonzre fordeler eller
som tilfeldige biprodukter av mekanismer som gjor det. Argumentet kan gis
ytterligere stotte ved & underbygge denne antagelsen, og bidrag som gjor dette
finnes i forskninga til Joshua Greene, som arbeider innenfor den delen av filo-
sofifaget som kalles eksperimentell filosofi (se Sommer, 2026, dette numme-
ret), og i forskninga til Jonathan Haidt, som er psykolog (Greene, 2007, 2014;
Haidt, 2012). Det overordnede bildet denne forskninga tegner opp er folgende.
Vire normative intuisjoner er i stor grad automatiske, folelsesdrevne reaksjoner
som har vert nyttige i mote med spesifikke utfordringer som vére forfedre og
formedre matte handtere (Greene, 2007, 2014: 712; Haidt, 2012: serlig kap. 7,
og s. 314). For eksempel knytter Haidt intuisjoner om omsorg til utfordringa
d oppdra barn, rettferdighetsintuisjoner til utfordringa & lykkes med gjensidig
gagnlig samarbeid, og (w)reinhetsintuisjoner til utfordringa 4 unngi sykdom
(Haidt, 2012: 7).

Greene legger fram det han kaller “to-prosess-teorien” (dual-process theory)
om normative dommer (Greene, 2014: 698-708). Den forste typen prosesser er
den som er beskrevet ovenfor: normative dommer som genereres av mekanis-
mer med opphav i utfordringer i var utviklingshistorie. Den andre typen er et
system for generell problemlgsning ved resonnering som gjerne foregir bevisst.
Dette systemet muliggjor atferd som krever at vi vurderer ulike planer og hand-
lingsalternativer pa bakgrunn av det vi vet om verden, for 4 for eksempel na
mal som ligger lengre frem i tid (Greene, 2014: 696-697). Greenes funn tilsier
at deontologiske normative dommer genereres av prosesser av den forste typen,
mens konsekvensialistiske dommer genereres av prosesser av den andre typen.

De to prosessene og hvordan de kan gi opphav til motstridende normative
intuisjoner kan illustreres av moralfilosofiens kanskje mest kjente par med tan-
keeksperimenter, “sporveksel” og “gangbro” (se Foot, 1967; Thomson, 1985),
slik Greene fortolker disse. I begge case er ei togvogn ute av kontroll pa vei
nedover et spor hvor den vil ta livet av fem mennesker, og i begge case har
man muligheten til 4 redde de fem pa en mate som vil ta livet av én annen. I
sporveksel kan man gjore dette ved 4 vri en bryter som penser den lopske vogna
over pi et spor hvor det kun er én som vil miste livet. I gangbro kan man gjore

35



dette ved 4 selv dytte en mann ned fra ei gangbro, noe som vil vaere nok til 4
stoppe vogna for den treffer de andre fem lenger nede pé sporet. De fleste mener
intuitivt at det er normativt riktig, eller i alle fall tillatt, & redde fem ved & vri
pa bryteren som penser vogna inn pd et sidespor, men ikke ved 4 dytte mannen
ned fra gangbroa. Siden disse casene forst ble lagt frem er betydelige filosofisk
innsats lagt ned i & finne et normativt prinsipp som er koherent med begge disse
intuisjonene, og som ikke undergraves av andre lignende case, altsd 4 etablere ei
reflektert likevekt som omfatter intuisjonene disse casene genererer.

Greenes to-prosess-teori tilsier imidlertid ei anna fortolkning av disse mot-
stridende intuisjonene enn at det skulle vare et underliggende normativt prin-
sipp her som kun avansert normativ analyse kan avdekke. I begge case tilsier
konsekvensialistisk tenkning at vi burde redde de fem pa bekostning av den ene,
men i gangbro ender vi likevel opp med a felle en annen dom. To-prosess-teori-
ens forklaring er at gangbro aktiverer en folelsesstyrt prosess av den forste typen
som ikke aktiveres i sporveksel. Dette forklares igjen med vér utviklingshistorie:
Det har sannsynligvis vart adaptivt for vire formedre og forfedre 4 ha folel-
sesmessige disposisjoner som hindret dem i & skade eller ta livet av folk rundt
seg, men siden de ikke hadde mulighet til 4 ta livet av andre pé avstand ved
for eksempel & vri en bryter, har vi ikke utviklet tilsvarende sterk aversjon mot
dette (Greene 2007: 43).

Greene antar de fleste vil folge ham i & mene at hvorvidt man tar livet av noen
pa lang eller kort avstand, og pa en mate som var tilgjengelig for vare formodre
og forfedre eller ikke, ikke er normativt relevant (Greene, 2007: 43, 76, 2014:
713, 721). Dersom en er enig i dette oppstar det inkoherens mellom denne
oppfatninga eller intuisjonen og oppfatninga at forskjellen pi intuisjonene i
sporveksel og gangbro er uttrykk for noe normativt relevant. Eventuelt kan man
si at det & spore denne forskjellen tilbake til trekk ved var evolusjonshistorie
innebarer at det er ekstremt usannsynlig at den er uttrykk for noe normativt
relevant ifolge innvendinga fra evolusjonsteorien.’

Selv om varianter av argumentet fra evolusjonsteorien ofte kommenteres i
faglitteratur om metode i politisk teori, ser jeg en tendens til at man ofte ikke
tar den utfordringa det inneberer si alvorlig som jeg mener man burde. For
eksempel synes bade Lippert-Rasmussen (2011: 306) og Knight (2017: 54-56)
& forstd dette som et argument som undergraver vire normative intuisjoners
status som evidens for normative fakta, og som undergraver noen slike intui-
sjoner mer enn andre, slik at refleksjon om hvor mye og hva slags evolusjonar
bagasje” (for 4 bruke et begrep fra Knight, 2017: 56) som hefter ved hver enkelt
intuisjon ber innga i normativ refleksjon som sikter mot reflektert likevekt. Selv
Lippert-Rasmussen (2024), som ser ut til 4 mene at resultater fra eksperimentell

36



filosofi nd utgjer ei langt sterkere innvending enn hva det hittil har vart vanlig
4 mene i denne litteraturen, synes fortsatt & mene at hovedutfordringa ligger
i hvordan eksperimentell filosofi avslerer at vare intuisjoner er upalitelige og
pavirket av alle slags normativt irrelevante faktorer. Han foreslar derfor at intu-
isjoner ber betraktes som “sannsynligvis updlitelige resultater av kognitive bias
som derfor behover eksperimentell foredling og streng testing for eller samtidig
som de far inngd i teoriutvikling” (Lippert-Rasmussen, 2024: 13, min overs.).

Poenget med innvendinga fra evolusjonsteorien slik vi finner den hos f.eks.
Street og slik den presenteres ovenfor er imidlertid at vire normative intuisjoner
nettopp ikke i utgangspunktet kan betraktes som evidens for normative fakta
som sa viser seg & vare preget av ulike grader av pilitelighet eller pavirkning fra
kognitive bias — selv om de selvsagt er pavirket av kognitive bias. Derimot er
hele vér opplevelse av verden som normativt ladet, herunder alle vire normative
intuisjoner, evolusjonar bagasje tvers igjennom. Greenes (2007, 2014) og Sin-
gers (2005) variant av innvendinga er riktignok mer avgrenset, da den kun ret-
ter seg mot vare deontologiske intuisjoner, men ikke mot konsekvensialistiske
intuisjoner. Men den hevder pid samme méte at vare deontologiske intuisjoner
ikke bare er preget av bias og evolusjonar bagasje som ma renskes ut for disse
intuisjonene blir relevante for normative teori, men at disse intuisjonene er ir-
relevante tvers igjennom. Denne innvendinga etterlater altsa ikke noe rom for
at det finnes en sarlig forsiktig, men hensiktsmessig méte 4 anvende normative
intuisjoner (eller det settet av disse den retter seg mot) i normative teori av den
typen Knight og Lippert-Rasmussen ser ut til & foresla at det gjor.

Argumentet fra evolusjonsteorien undergraver altsa reflektert likeveke basert
pa intuisjoner som metode for & frembringe normative fakta, i alle fall slik det
er vanlig 4 tenke om disse. Finnes det noe alternativ?

Alternativer til intuisjonisme

Ei av de vanligste innvendingene til argumenter mot & basere normativ reflek-
sjon og teorier pd normative intuisjoner er at det ikke finnes noe alternativ
(Audi, 2015: 74-75, 2022: 67; Kagan, 2001: 63).” Dette er ei dirlig innvending
av flere grunner. Den mest opplagte er at hvis den stemmer, innebarer ikke
dette noen grunn til & fortsette 4 bruke normative intuisjoner som grunnlag for
normativ refleksjon, men heller at vi ikke har noen grunn til 4 fortsette med
normativ teori i det hele tatt, siden denne innvendinga da inneberer at vi ikke
har noen mate & gjore dette pa som vi har epistemiske grunner til 4 tro at kan
frembringe normative fakta av den typen man typisk er interessert i. Et annet
problem for denne innvendinga er at det i faglitteraturen faktisk finnes ei rekke
forslag til alternativer. Her vil jeg noye meg med & presentere tre slike: et fra

37



Rawls, et fra Joshua Greene, og et jeg skisserer med utgangspunkt i moralsk
subjektivisme. Milet er ikke en fyllestgjorende presentasjon av disse, men a si
nok til & vise at det finnes flere interessante forslag til alternativer til intuisjonis-
me i normativ politisk teori.?

Den sentrale plassen reflektert likevekt basert pd normative intuisjoner har
fatt som metode i nitidig analytisk normativ politisk teori tilskrives som nevnt
gjerne John Rawls og hans A Theory of Justice (1999; se f.eks. Floyd, 2017b;
Lippert-Rasmussen, 2011: 296; Holtug, 2011: 278). I hans seinere verk Political
Liberalism (Rawls, 2005) ser Rawls imidlertid ut til & legge fram en metode som
ikke bygger pa normative intuisjoner, men heller pa grunnleggende idéer som
finnes i den offentlige politiske kulturen. Metoden som beskrives og anvendes
her gér ut pd 4 ta utgangspunke i grunnleggende idéer som er en del av den poli-
tiske kulturen og selvforstaelsen til et samfunn, og s reflektere over og fortolke
hva som felger av disse (Rawls, 2005: 8-15). Eksempler pa slike idéer som Rawls
selv tar utgangspunkt i og forbinder med den politiske kulturen i USA og andre
vestlige, liberale demokratier er at samfunnet er et system for gjensidig gagnlig
samarbeid over tid, og at alle borgere skal betraktes som frie og like. Mélet
er & oppné det Rawls kaller "en politisk forstaelse av rettferdighet” (2 political
conception of justice), det vil si en forstaelse av rettferdighet som alle fornuftige
og rimelige borgere i et samfunn kan stille seg bak og som kan legges til grunn
for organiseringa av staten pa sentrale omréider, selv om borgerne ellers har
ulike etiske og religiose syn og derfor har ulike meninger om mange normative
sporsmil denne politiske forstaelsen av rettferdighet ikke sier noe om (Rawls,
2005: 8-15, 150-151). Den politiske forstielsen av rettferdighet er da gjenstand
for “overlappende konsensus”, det vil si en konsensus som alle rimelige borgere
er enige i, selv om de kan ha ulike grunner til 4 vere enige i innholdet i denne
konsensusen ut fra deres ulike oppfatninger om moral, religion og livssyn (Ra-
wls, 2005: 15, 134, 145-154). Nar man drefter andre grunnleggende sporsmal
om hvordan samfunnet skal organiseres skal dette skje i henhold til det Rawls
kaller ”idéen om offentlig fornuft” (the idea of public reason) ved at man forse-
ker 4 kun legge fram begrunnelser man mener det er rimelig for andre 4 godta,
gjerne fordi de tar utgangspunkt i denne politiske forstaelsen av rettferdighet
(Rawls, 2005: 440-447, 450-453).

I praksis vil denne metoden skille seg fra reflektert likevekt basert pa intui-
sjoner pd flere mater. For det forste tilsier den at utgangspunktet for normativ
refleksjon ikke er normative intuisjoner, men altsd grunnleggende idéer i den
offentlige politiske kulturen. For det andre synes omradet normativ politisk
teori skal si noe om & vere mye mer innskrenket. Reflektert likevekt basert
pa intuisjoner kan anvendes pa alle normative spersmal vi har intuisjoner om,

38



enten direkte eller fordi vi har intuisjoner om analoge eller pa annet vis rele-
vante tilfeller, og i praksis er det kun politiske filosofers fantasi og blindsoner
som setter grenser for hvilke normative spersmil denne metoden anvendes pa i
dag. Mengden av delte, grunnleggende idéer i den offentlige politiske kulturen
er antageligvis langt mindre, noe som kan begrense hva politisk filosofi kan si
noe om ved hjelp av denne metoden. Det synes heller ikke 4 veere Rawls’ (2005)
hensikt & legge frem en metode som kan anvendes pa ethvert politisk spersmal
med en normativ dimensjon, men heller a legge frem en metode spesifikt for &
lose det grunnleggende problemet det er & na frem til "en politisk forstaelse av
rettferdighet”.

Nar Rawls beskriver denne metoden er det ikke som et svar pa argumentet
fra evolusjonsteorien, i motsetning til de to neste alternativene. Jeg inkluderer
den likevel her av to grunner. Den forste er ganske enkelt a vise at selv om man
ikke forholder seg til andre filosofer enn Rawls fra den analytiske tradisjonen
i politisk teori vil man matte medgi at det finnes forslag til alternativer til in-
tuisjonisme i normativ politisk teori. Den andre er at selv om denne metoden
ikke er en respons pa argumentet fra evolusjonsteorien, unngar den likevel &
rammes av dette. Denne metoden forsoker eksplisitt ikke 4 si noe om hva som er
(normativt) sant (Rawls, 2005: sarlig kap. 3). Normativiteten til de grunnleg-
gende idéene i den offentlige politiske kulturen eller den politiske forstéelsen av
rettferdighet ligger alts ikke i at disse tilsvarer normative fakta slik en moralsk
realist vil forstd disse.

Det som imidlertid er mindre klart i Rawls” (2005) fremstilling, i alle fall slik
jeg leser den, er hva normativiteten til de grunnleggende idéene i den offentlige
politiske kulturen kommer av, og hvorfor vi skal betrakte oss selv som norma-
tivt bundet av disse og av den overlappende konsensusen som utledes fra dem.
Uten noe klart svar pa dette er det uklart hvorvidt dette egentlig er en metode
for normativ teori som kan vere et aktuelt alternativ som sadan.’

De neste to alternativene er direkte svar pd hva normativ teori ber vere i lys
av varianter av argumentet fra evolusjonsteorien. Jeg starter med Joshua Gre-
enes alternativ, siden hans variant av argumentet er behandlet ovenfor, for jeg
skisserer et alternativ basert pa metaetisk subjektivisme.

Greenes to-prosess-teori identifiserer altsd to typer prosesser som ligger til
grunn for vire normative dommer, en folelsesstyrt prosess som er opphavet
til vire deontologiske intuisjoner, og en rasjonell prosess er opphavet til vare
konsekvensialistiske dommer. Fordi den forste prosessen kan spores tilbake til
faktorer i var evolusjonshistorie som typisk ikke er normativt relevante, avviser
Greene den forste typen prosesser helt, og dermed avviser han vare deontologis-
ke intuisjoner som uinteressante for normativ teori (Greene, 2014: 713-718)."° I

39



forlengelsen av dette avviser han ogsa reflektert likevekt som metode (Greene,
2014: 719-724; se ogsa note 6).

Det som blir stiende igjen for Greene er derfor konsekvensialisme (Greene,
2014: 723-725). Den apenbare innvendinga her er at ogsd den eller de intuisjo-
nene konsekvensialisme bygger pa, som at smerte er galt og ber minimeres mens
nytelse er godt og ber maksimeres, er et resultat av var evolusjonshistorie. Gre-
enes svar er at intuisjonene som begrunner konsekvensialisme er “filosofiske”
intuisjoner av en annen type enn de deontologiske intuisjonene som genereres
som responser pa tenkte case eller faktiske handlinger og situasjoner. Videre
foreslar Greene at idéen om at vi ber forbedre verden gir god moralsk mening
for alle og enhver (Greene, 2014: 724). Hvorvidt konsekvensialisme er & anse
som et godt alternativ vil avhenge av hvorvidt man er enig med Greene i dette
eller hvorvidt man eventuelt kan finne andre argumenter for at konsekvensia-
lisme ikke undergraves av argumentet fra evolusjonsteorien slik Greene mener
reflektert likevekt basert pé intuisjoner undergraves."

Dersom man folger Greene i & forkaste reflektert likevekt basert pa norma-
tive intuisjoner til fordel for konsekvensialisme er det klart at dette vil ha store
folger for hvordan man ber gé frem for 4 besvare anvendte normative spersmal
som hvordan borgere i velstiende land ber handle i en verden der mange inn-
byggere i andre land er rammet av ekstrem fattigdom. Slike sporsmal besvares
ved 4 finne eller selv frembringe empiriske data som kan legges til grunn for
prediksjoner om hvilke handlinger og handlingsregler som vil ha best konse-
kvenser. Refleksjon basert pa normative intuisjoner, for eksempel med utgangs-
punkt i case som druknende barn, har egentlig ingen plass i refleksjon om slike
anvendte normative spersmal.'?

Til slutt vil jeg skissere det jeg anser som det mest lovende alternativet til
politisk teori basert pa intuisjoner, nemlig normativ politisk teori basert pa me-
tactisk subjektivisme. Mens metaetisk subjektivisme er et etablert syn innenfor
metactikk (se Sobel, 2016, 2021), er det mindre vanlig & betrakte det som et
alternativt syn i faglitteraturen om metode i politisk teori, men jeg vil her skis-
sere hvordan metaetisk subjektivisme kan fungere som grunnlag for et slikt al-
ternativ. Det subjektivistiske synet jeg skisserer her er sarlig inspirert av Sharon
Streets variant av subjektivisme, som hun kaller "humeansk konstruktivisme”
("Humean constructivism”), og som hun har utviklet i ei rekke artikler og som
en mulig respons pa argumentet fra evolusjonsteorien (se Street, 2006, 2008,
2010, 2012, 2017).

Som vi sd ovenfor undergraver argumentet fra evolusjonsteorien at det kan
vere noen sammenheng mellom vare normative oppfatninger og normative
fakta slik disse forstas av moralske realister, det vil si som fakta som er slik at

40



(1) utsagn som uttrykker dem har sannhetsverdi (er sanne eller usanne) og (2)
som er sinnsuavhengige, altsa er til og har det innholdet de har uavhengige av
hva noen matte tenke eller fole om dem. Moralske realister og subjektivister
har ulike syn pa hva normativitet og normative fakta er, og forskjellen mellom
dem oppsummeres i "Euthyfrons dilemma” fra Platons dialog Euthyfron: "Er
det fromme gudene kjert fordi det er fromt, eller er det fordi det er dem kjeert
at det er frome?” (Platon, 1999: 10a). En litt revidert variant som mer presist
fanger uenigheten mellom nétidige moralske realister og subjektivister gar som
folger: "Bor vi verdsette noen ting (handlinger, tilstander, gjenstander) fordi
de er gode, eller er det fordi vi verdsetter dem at de er gode?” (se Sobel, 2021:
307). Moralsk realisme tilsvarer dilemmaets forste horn, altsd det synet at noen
ting er normativt gode, uavhengig av hva noen mitte tenke eller fole om dem.
Subjektivisme tilsvarer det andre hornet, altsd at ting blir normativt gode ved at
noen verdsetter dem. Subjektivister gir dermed slipp pa (2) sinnsuavhengighet
i den moralske realistens forstielse av moralske fakta, men beholder (1) sann-
hetsverdi: Det er sant eller usant at noe er moralsk godt for noen, avhengig av
hvorvidt de verdsetter det eller ikke. Normativitet oppstar og eksisterer ved at
det finnes levende vesen som verdsetter gjenstander, handlinger og situasjoner
i verden. En gjenstand er verdifull for noen i kraft av at hen verdsetter den, en
handling er gal for noen i kraft av at hen verdsetter den negativt, osv.

Nokkelen til hvorfor et subjektivistisk syn pa normative fakta kan unnga a
rammes av argumentet fra evolusjonsteorien ligger nettopp i & gi slipp pa (2)
sinnsuavhengighet. Det skal et enormt sammentreff til for at vire moralske
oppfatninger som er sterkt formet av var arts evolusjonshistorie skulle samsvare
med sinnsuavhengige normative fakta. Dette problemet forsvinner hvis norma-
tive fakta nettopp bestdr i den typen verdsetting som vér evolusjonshistorie har
disponert oss for (Street, 2006: 152-154).

Moralske realister vil pa den andre siden typisk mene at & gi slipp pa (2) sinn-
suavhengighet er 4 gi slipp pa noe av kjernen i hva moral er, og vil derfor typisk
stille sporsmal ved om en metode som legger metactisk subjektivisme til grunn
kan regnes som en alternativ metode i normativ teori i det hele tatt. Samtidig
er det forste hornet i dilemmaet uakseptabelt hvis man aksepterer argumentet
fra evolusjonsteorien, fordi det innebzrer at vi ikke kan bruke vire normative
intuisjoner til 4 finne ut hva som er godt (og som vi ber verdsette) og ikke. Det
bor derfor ikke komme som en overraskelse pa en moralsk realist som aksep-
terer dette at hen vil métte revidere sitt syn pa etikk og metaetikk pa en eller
annen méte som godt vil kunne vise seg relativt omfattende for 4 gjenfinne ei
reflektert likevekt som er koherent med den sveart plausible antagelsen at evolu-
sjonsteorien er sann. En metaetisk subjektivist vil mene at ved at man beholder

41



(1) sannhetsverdi, beholder man noe av det viktigste som kreves for & se pa (sub-
jektivistiske) normative fakta som normative fakta det er verdt 4 interessere seg
for, og at metaetisk subjektivisme kan vare et plausibelt syn pa hva normativitet
dypest sett er, selv om det kanskje krever litt tilvenning, slik at metoden jeg na
skal skissere i enkle trekk kan utgjore et godt alternativ. Jeg vil ikke forsgke meg
pa noe mer utfyllende forsvar av metaetisk subjektivisme her, da debatten mel-
lom moralske realister og subjektivister er en av de store debattene i metaetik-
ken (men for viktige bidrag til dette, se Sobel, 2016, 2021; Street, 2009, 2012,
2017). Malet i det folgende er a skissere de metodologiske implikasjonene av
metaetisk subjektivisme, og dermed vise hvordan dette kan utgjore grunnlaget
for et metodologisk alternativ som ikke er basert pd intuisjoner.

Det synes kanskje naturlig & tenke at dersom man godtar moralsk subjekti-
visme vil dette vere et argument for, snarere enn mot, normativ teori basert pa
intuisjoner, siden vire intuisjoner i stor grad nettopp gjenspeiler hva vi verds-
etter. Dette stemmer i og for seg, men det mer vesentlige her er at vi typisk har
direkte introspektiv tilgang til det vi verdsetter. Det vil si at vi typisk kan finne
ut hva vare verdier er, og hvorvidt vi verdsetter en viss handling, eller tilstand,
eller gjenstand, ganske enkelt ved 4 sporre oss selv om dette er noe vi verdsetter
og sa kjenne etter. Intuisjoner vil kanskje ofte gi samme svar, men de vil vere
en omvei til mélet, slik det & starte med caset druknende barn og sa sperre seg
hvilken intuisjon det vekker er en omvei relativt til & bare sporre seg selv om
man verdsetter det & hjelpe andre som er i ned heyere enn man verdsetter a
unngd moderate ubeleiligheter. Det er godt mulig at intuisjoner om case og
tankeeksperimenter som druknende barn ogsi kan vare nyttige heuristikker
for & reflektere rundt dette, for eksempel ved at de kan fa problemstillinga man
er interessert i til & fremtre pa en mer levende mate. Men det grunnleggende
spersmalet vi er interessert i er hele tiden hva man verdsetter, ikke hvilke intu-
isjoner man har.

Videre er det nok slik at selv om intuisjoner typisk sammenfaller med hva vi
verdsetter, behover ikke dette alltid vere tilfelle. Det er for eksempel godt mulig
at man kan oppleve at ens robuste intuisjoner sjelden tilsier at man ber gi avkall
pa personlig forbruk for 4 gi pengene til ofre for ekstrem fattigdom i andre land,
mens ens dypere verdier sier det motsatte.

En annen situasjon hvor det 4 ta utgangspunke i ens verdier klart skiller seg
fra 4 ta utgangspunke i intuisjoner er tilfeller med inkoherente intuisjoner, som
intuisjonene fra sporveksel og gangbro er eksempel pa. Dette intuisjonsparet er
som kjent blitt behandlet som ei vanskelig nott som har gitt filosofer mye ho-
debry. For normativ politisk teori basert pd metaetisk subjektivisme behover
det imidlertid ikke vare noen vanskelig nott her. Dette er bare to intuisjoner

42



som hjernen har generert, men som ikke behgver & ha noen normativ relevans
dersom vi ikke kan spore dem tilbake til motstridende verdier. Det koster oss
ingenting 4 se bort fra en eller begge, da intuisjoner i seg selv ikke har noen
serskilt plass i normativ refleksjon."

Forskjellen pd & bygge pa verdier heller enn intuisjoner forstitt som velover-
veide normative dommer er kanskje noe vanskeligere & fi oye pa nir det kom-
mer til normative dommer som ikke er generert av tankeeksperimenter, men
som vi finner som grunnleggende holdepunkter i vire verdisyn, som for eksem-
pel at “slaveri er galt” (sml. Rawls, 2001: 29). Men selv om slike dommer trolig
enda oftere enn intuisjoner knyttet til case som druknende barn eller gangbro
vil samsvare med vére verdier, er det likevel forskjell pa & betrakte disse som
verdier som er relevante for normativ refleksjon i kraft av & vare vare verdier, og
4 betrakte dem som intuisjoner eller veloverveide dommer som “bare synes san-
ne, uten at dette kan spores tilbake til noen annen kilde”, jf. begrepsavklaringa
ovenfor." Det er i kraft av & kunne fortolkes som noens verdier at disse norma-
tive dommene eventuelt blir relevante for metaetisk normativ teori, ikke i kraft
av at de eventuelt ogsd intuitivt oppleves sanne (og dersom en slik dom ikke lar
seg (om)fortolke som en aktors verdi er den heller ikke relevant for normativ
teori basert pd metaetisk subjektivisme).

Det er imidlertid viktig & understreke at metaetisk subjektivisme ikke gjor
normativ refleksjon overfledig, eller innebarer at vi typisk bare skal gjore det
vi foler for. Selv om vi typisk har introspektiv tilgang til hva vi verdsetter, er
det, som mange gjerne har erfart pd en eller flere méter, fullt mulig & ta feil av
hva man egentlig verdsetter, noe subjektivister understreker (Sobel, 2021: 308;
Street, 2008: 224, 229-230, 237). Normativ refleksjon spiller derfor en viktig
rolle for 4 finne ut hva man egentlig verdsetter, og hva man egentlig ber gjore,
i lys av dette.

Det er neppe mulig & gi noen presis generell oppskrift pa hvordan slik reflek-
sjon skal ga frem, men det er verdt & nevne noen viktige trekk ved metaetisk
subjektivistisk normativ refleksjon, slik at dette kan tre noe tydeligere frem som
metodologisk alternativ. Et er allerede understreket ovenfor: Normativ reflek-
sjon basert pa metaetisk subjektivisme tar utgangspunkt i vare verdier og hva vi
verdsetter, eller i alle fall vire oppfatninger om dette, ikke i intuisjoner. Utover
dette er det vanlig at subjektivister mener at vére verdier eller oppfatninger om
disse mé gjores til gjenstand for en eller annen form for “idealisering” for vi
nar frem til den verdien eller oppfatninga vi ber legge til grunn for normativ
refleksjon om hvordan vi ber handle (Sobel, 2021: 307-309). Slik idealisering er
et uttrykk for at (idealiserende) etiske subjektivister mener at det som har verdi
for oss er det vi egentlig verdsetter, slik dette igjen spesifiseres, heller enn hva

43



vi tror vi verdsetter. For eksempel foreslir Sobel at de verdiene vi ber handle
pa tilsvarer "holdninger som er responser pi et objekt slik det egentlig er heller
enn slik det feilaktig forestilles” (Sobel, 2021: 308, min overs.). Hvis man folger
ham i dette er altsa en viktig komponent i normativ refleksjon 4 underseke ulike
gjenstander, handlinger og tilstanders egentlige egenskaper, slik at man kan ta
stilling til hvorvidt og i hvilken grad man egentlig verdsetter dem.

Videre vil det i normativ refleksjon med all sannsynlighet vise seg at man har
verdier som ikke synes a kunne realiseres fullt ut samtidig — slike konflikter er
mange og velkjente (for eksempel hensyn til sikkerhet som krever overvikning
pa den ene sida og privatlivets fred pd den andre, frihet og likhet ifolge noen
oppfatninger av disse, asylretten og utfordringer forbundet med integrering
som igjen kan utfordre andre verdier, feminisme og multikulturalisme ifolge
Okin (1999), osv.) (Street, 2008: 232-237). I motsetning til motstridende intu-
isjoner vil motstridende verdier utgjore et praktisk problem som mi lgses gjen-
nom normativ refleksjon over hva man verdsetter hoyest eller hvilken balanse
man synes er riktig hvis ikke begge verdier kan realiseres fullt ut, eller hvorvidt
man kan finne nye méter 4 gjore ting pi som i mindre grad krever at man velger
en verdi over en annen.

En siste implikasjon jeg vil ta opp her er at normativ politisk teori basert
pa metaetisk subjektivisme (trolig) vil innebzre relativisme: I kraft av at det
som er godt, ondt, rett og galt bestar i og folger av hva den enkelte verdsetter,
vil normative fakrta alltid vere relative til den eller de som har eller deler visse
verdier, og jeg anser det som lite plausibelt at vi alle dypest sett verdsetter det
samme, eller ville verdsette det samme om bare vir normative refleksjon tok en
mer ideell form.” Det inneberer altsd at man ikke kan ta ens egne verdier (eller
intuisjoner) til inntekt for universelle normative fakta som alle ber forholde seg
til. Men i den grad grupper innenfor samfunn deler verdier vil de ha interesse
av & finne ut hva som felger av disse intersubjektivt delte verdiene for dem,
altsd & utforme en systematisk, intersubjektivt delt normativ teori. I den grad
et samfunn, eller i alle fall store deler av det, deler enkelte felles verdier, vil det
pd samme mate gi mening for medlemmer av dette samfunnet 4 finne ut hva
som folger av disse og hvordan samfunnet derfor ber innrette seg. Og dette kan
igien muligens vare en metaetisk subjektivistisk méte 4 gi mening til Rawls’
(2005) prosjekt som tar utgangspunke i felles idéer i den offentlige politiske
kulturen, selv om det neppe er hva Rawls selv hadde i tankene.

Hovedpoenget med dette avsnittet har vart & presentere tre forslag til alter-
nativer til normativ politisk refleksjon basert pa normative intuisjoner. Selv om
jeg har gitt til kjenne hvilket alternativ jeg anser som mest lovende, har ikke
hensikten vert 4 gi en uttemmende beskrivelse av alle alternativer som allerede

44



finnes i faglitteraturen, eller 4 gi en fyllestgjorende presentasjon av de tre alter-
nativene jeg har lagt frem, men kun a vise at det finnes forslag til alternative
tilganger til normativ politisk teori som ikke er basert pa intuisjoner i faglitte-
raturen.

I fremstillinga av disse forslagene har jeg ogsd lagt veke pa at det kan hefte
utfordringer ved alle disse alternativene, og det er godt mulig at enkelte lesere
av slike grunner (eller andre grunner) vil mene at ingen av disse forslagene er
tilfredsstillende. I sa fall bestar en variant av innvendinga om at det ikke fin-
nes noe alternativ til intuisjoner, nemlig at det ikke finnes noe tilfredsstillende
alternativ. Dette er imidlertid fortsatt ei dérlig innvending mot argumentet
fra evolusjonsteorien. Som nevnt ovenfor innebarer den ikke noen grunn til &
fortsette med normativ teori basert pd intuisjoner, siden dette heller ikke kan
vare et tilfredsstillende alternativ i lys av denne innvendinga (og det 4 gi en
god begrunnelse for & basere normativ teori pé intuisjoner har for evrig vist seg
svert krevende, se Tyssedal, 2025). En mer naturlig respons dersom man finner
alternativene presentert her utilfredsstillende mé vere a se etter eller forsoke &
utvikle et mer tilfredsstillende alternativ, ikke 4 fortsette med en metode som
det hefter store problemer ved. Jeg mener altsd ikke at argumentet fra evolu-
sjonsteorien er slutten pa normativ politisk teori, men det bor vere slutten pa
normativ politisk teori slik mange kjenner den.

Konklusjon

Normativ politisk teori i den analytiske tradisjonen forstas i dag gjerne som
normativ refleksjon med utgangspunkt i normative intuisjoner med hensikt om
& nd fram til reflektert likevekt. Ovenfor har jeg presentert det jeg mener er den
sterkeste innvendinga mot dette synet pd hva normativ politisk teori skal vere,
nemlig at vire normative intuisjoner er et resultat av var evolusjonshistorie,
noe som i utgangspunktet synes svert vanskelig 4 forene med at disse skulle
vare egnede som utgangspunkt for normativ refleksjon. Intuisjoner er et darlig
utgangspunkt for normativ refleksjon som seker a frembringe normative fakta
slik moralske realister beskriver disse, og det er uklart hva som ellers skal vare
poenget med metoden i normativ politisk teori. Deretter gikk jeg i rette med
den vanlige innvendinga at normativ politisk teori ber baseres pa normative
intuisjoner fordi det ikke finnes noe alternativ. Jeg la frem skisser av tre forslag
til alternativer: et fra Rawls, et fra Greene, og til slutt et basert pad metaetisk sub-
jektivisme. Det innvendinga imidlertid har rett i er at det kanskje ikke finnes
noe alternativ for den som vil fortsette med normativ politisk teori akkurat slik
de gjor det i dag. Men hvis argumentet fra evolusjonsteorien har noe for seg er
det pé hoy tid at normativ politisk teori finner en bedre metode.

45



Noter

1.

46

Jeg vil gjerne takke Andreas Albertsen, Tore Vincents Olsen, Allan Dreyer Han-
sen, Rasmus Moller Hvid og Simone Sommer for konstruktive tilbakemeldinger
pd en tidligere versjon av teksten. I tillegg vil jeg rette en stor takk til to anonyme
fagfeller for svart observante og nyttige tilbakemeldinger.

Jeg ser ikke noen klar forskjell pa det som kalles politisk teori og politisk filosofi
innenfor denne tradisjonen. For enkelhets skyld skriver jeg for det meste kun om
metode i politisk teori heretter, men dette omfatter da ogsd politisk filosofi.
Nussbaum sier riktignok ikke eksplisitt at hun er “moralsk realist”, men hun sier at
hennes teori er ute etter "universelle verdier/normer”, og at noen normative idéer er
bedre enn andre (Nussbaum, 2000: 49), og det er naturlig 4 lese dette slik at hun
dermed gir sin tilslutning il (1) og (2) ovenfor.

Rawls’ mest innflytelsesrike fremstilling av reflekeert likevekt som metode (Rawls,
1999) tar ikke stilling til metaetiske sporsmal. Det kan imidlertid ogsa synes noe
uklart om Rawls her egentlig foreslar reflektert likevekt som en metode for norma-
tiv politisk teori, selv om dette vel er blitt stiende som en slags standard lesning, Jeg
mener enkelte sentrale passasjer i fremstillinga her heller ber leses dithen at Rawls
legger fram en metode som i utgangspunktet skal beskrive var rettferdighetssans
(se serlig Rawls, 1999: 41, 44), altsa en metode i deskriptiv etikk med noe uavklart
betydning for normativ etikk. For mer om en slik lesning, se McPherson (2015:
658) og Lenman (2007: 72) (hos Rawls (1951) er det imidlertid tydeligere at malet
er en metode for normativ etikk). Seinere gikk Rawls (2005: 10, 97, 126f, 374f)
eksplisitt inn for at politisk teori mé ga frem pa en mate som unngr 4 ta stilling til
metaetiske sporsmal (eller "metafysiske syn pd moralske dommers sannhet og gyl-
dighet”, som Rawls (2005: 127) uttrykker det), men samtidig gikk han ogsa over
til en metode som ikke bygger pé intuisjoner pa samme mate (denne presenteres i
neste del av teksten). Jeg mener derfor at det er lite hjelp & finne hos Rawls for den
som vil berge reflektert likevekt basert pé intuisjoner, men unngé 4 ta stilling til
moralsk realisme eller metaetiske sporsmail generelt.

Det er noen steder muligens uklart om Greene selv bygger dette argumentet pa
en intuisjon om at denne forskjellen er moralsk irrelevant (se Greene, 2014: 713).
Dette synes i s fall inkoherent med at dette tilsynelatende ogsa er en normativ
intuisjon (jeg takker en anonym fagfelle for & ha papekt dette). For 4 unngé denne
mulige inkoherensen kan Greene i stedet referere til den generelle innvendinga
fra evolusjonsteorien for & forklare hvorfor forskjellen pa intuisjonen i gangbro og
sporveksel neppe er normativt relevant hvis den kan spores tilbake til hva som
var adaptivt for vire formedre og forfedre. Eventuelt kan han foresld at denne
kanskje heller meta-normative intuisjonen er vesensforskjellig fra de intuisjonene



10.

11.

to-prosess-teorien undergraver, slik han hevder intuisjonene som stetter konse-
kvensialisme er (se nedenfor).

Tvert imot argumenterer Greene (2014: 719-724) for at de emosjonelle proses-
sene som driver vare deontologiske intuisjoner vil ha en tendens til 4 gjore at disse
vektlegges tyngre nar de balanseres mot konsekvensialistiske intuisjoner slik at
refleksjon som sikter mot reflektert likeveke som inneholder deontologiske intu-
isjoner fra den forste typen prosesser vil ha en tendens til & gjore vondr verre etter
Greenes syn: ikke bare tar den delvis utgangspunke i intuisjoner som er normative
irrelevante, men disse vil ogsd i lopet av refleksjonsprosessen ha tendens til & over-
kjore konsekvensialistiske intuisjoner.

Dette nevnes som ei vanlig innvending ogsa av Floyd (2017a: 148), Singer (2005:
349) og Cappelen (2012: 196-197), selv om ingen av disse stiller seg bak den.

En annen alternativ tilgang som nylig er lagt fram innenfor denne tradisjonen er
Jonathan Floyds “normative behaviorisme” (Floyd, 2017a). I tillegg til de oven-
nevnte kommer selvsagt andre tilganger til politisk teori i randsonen av eller uten-
for den analytiske tradisjonen som jeg ikke behandler her, men se f.eks. Flohr
(2026, dette nummeret), Hvid (2026, dette nummeret) eller Hansen (2026, dette
nummeret).

Det er ogsa verdt a bemerke at enkelte nerliggende svar er klart utilfredsstillende
eller vil synes utilfredsstillende for mange. For eksempel er et tilsynelatende mulig
svar at borgerne vil forholde seg som om de er bundet av disse verdiene og denne
politiske forstaelsen av rettferdighet fordi den bygger pa eller kan begrunnes i
deres egne verdier. Dette er klart utilfredsstillende som svar pa det som er utfor-
dringa her, fordi det ennd ikke sier noe om hvor normativiteten til disse idéene
og verdiene egentlig ligger. Ei anna fortolkning er at normativiteten det er snakk
om er subjeketiv, slik metaetisk subjektivisme hevder: Normativitet er hverken mer
eller mindre enn at man er bundet av sine egne subjektive verdier. Dette er neppe
det Rawls mente, men jeg utforsker en variant av denne muligheten nedenfor. Jeg
takker en anonym fagfelle for 4 ha lagt vekt pa denne utfordringa.

Poenget er ikke at deontologiske intuisjoner alltid tar feil om hva som er normativt
riktig — rett som det er vil de samsvare med det som gir best konsekvenser, altsa
det Greene mener er normativt riktig. Poenget er at hvis man folger Greene i at det
er konsekvenser vi egentlig er interessert i, tjener det oss bedre & underseke disse
direkte enn 4 felge intuisjoner som i seg selv er normativt irrelevante, men allikevel
noen ganger samsvarer med det som gir best konsekvenser (se Greene, 2014: 717).
Jeg mener dette vil kreve et mer utfyllende argument enn det Greene (2014) selv
gir. Se ogsd Street (2006: 144-152) om hvordan argumentet fra evolusjonsteorien
ogsd undergraver intuisjonen at smerte er moralsk negativt.

47



12.

13.

14.

15.

48

Greenes anerkjennelse av at “filosofiske” intuisjoner er en del av begrunnelsen
for konsekvensialisme gjor det narliggende & tenke at reflektert likevekt likevel
kan ha en rolle 4 spille i refleksjon om slike mer overordnede spersmél som hvil-
ken moralteori eller rettferdighetsteori er den mest velbegrunnede, altsd at dette
er et sporsmal om hvilken moralteori eller rettferdighetsteori som stottes av den
mest koherente reflekterte likevekta. Greenes argument kan da fortolkes som ei
reflekeert likevekt som innlemmer argumentet fra evolusjonsteorien og oppnir
koherens ved & se bort fra alle vire deontologiske intuisjoner som argumentet fra
evolusjonsteorien tilsier at er normativt irrelevante slik at konsekvensialisme blir
stdende igjen. Merk at i nétidig politisk teori blir ogsd overordnede spersmal, som
for eksempel spersmilet om hvilken rettferdighetsteori som er mest koherent,
ofte diskutert ved at man spker koherens mellom overordnede teorier og anvendte
deontologiske intuisjoner om spesifikke case (bor vi kompensere Louis for hans
selvvalgte, dyre preferanser? (Dworkin, 1981: 229); hvordan ber vi forholde oss til
ulikhet i Beverly Hills? (Crisp, 2003: 55), diverse case hvor intuisjoner om rettfer-
dighet avviker fra det som har best konsekvenser (droftet f.eks. i Mill, 1979: kap.
5), osv.). Greenes argument undergraver naturligvis slik bruk av deontologiske
intuisjoner like mye som det undergraver det 4 bruke dem til & besvare anvendte
normative sporsmal direkee.

Reflektert likeveke basert pé intuisjoner har ogsa rom for & se bort fra en eller beg-
ge intuisjoner dersom dette gir mest koherens alt i alt. Forskjellen ligger i at dette
er lett og omkostningsfritt for normativ teori basert pi metaetisk subjektivisme.
For reflektert likevekt fremstar dette som en gjenstdende inkoherens man ikke helt
blir kvitt, som vi kan se pa som en forstyrrelse i ens reflekterte likeveke, slik at det
fremstdr onskelig 4 lete i det lengste etter et prinsipp som etablerer koherens mel-
lom disse og ens andre intuisjoner.

Forskjellen mellom veloverveide normative dommer og en moralsk aktors verdier
er kanskje serlig vanskelig & fa oye pa for en aktor som bade onsker 4 gjore det rette
(altsd vaere moralsk god) og som er vant til & tenke i moralsk realistiske baner om
hva normativitet er. En slik akeor vil pd bakgrunn av sitt mal om & vere moralsk
god gjerne seke at hens personlige verdier skal formes i retning av de verdiene
hen tror er sinnsuavhengig sanne og riktige, slik at sparsméilene “hvilke verdier
tror jeg er sinnsuavhengig sanne og riktige?” og "hva er mine verdier?” fir samme
svar. Det kan da hjelpe 4 se for seg en mindre dydig akter hvis personlige verdier
klart avviker fra hens intuisjoner og oppfatninger av hva som egentlig er moralsk
sant og riktig. Sistnevnte karakter viser at svarene pa disse sporsmalene er logisk
uavhengige av hverandre.

Det finnes konstruktivistiske teorier ifolge hvilke ideell normativ refleksjon vil
ta alle «il felles delte, og dermed universelle verdier, som Korsgaards kantianske



konstruktivisme (Korsgaard 1996, 2009). Jeg er imidlertid ikke overbevist, og
synes varianter som ikke hevder dette, som Streets humeanske konstruktivisme
eller Sobels subjektivisme er mer plausible.

Litteratur
Albertsen, Andreas og Lasse Nielsen (2026). Normativ politisk teori: metode og prak-
sis. Politica 58 (1-2): 6-28.

Audi, Robert (2015). . Journal of the American Philoso-
phical Association 1 (1): 57-77.
Audi, Robert (2022). . Ethical Theory and Moral

Practice 25 (1): 53-69.
Cappelen, Herman (2012). Philosophy Without Intuitions. Oxford University Press.
Cath, Yuri (2016). , pp- 213-230 i Herman Cappelen, Tamar
Szabé Gendler og John Hawthorne (red.), The Oxford Handbook of Philosophical
Methodology. Oxford University Press.

Climenhaga, Nevin (2018). . Mind 127
(505): 69-104.
Crisp, Roger (2003). . Ethics 113 (4): 745-763.

Devitt, Michael (2015).
Inquiry 58 (7-8): 669-699.

Dworkin, Ronald (1981). What is equality? Part 1: Equality of welfare. Philosophy &
Public Affairs 10 (3): 185-246.

Dworkin, Ronald (1996). . Philosophy &
Public Affairs 25 (2): 87-139.

Dworkin, Ronald (2011). Justice for Hedgehogs. The Belknap Press of Harvard Univer-
sity Press.

Flohr, Mikkel (2026). Historie, kritik og politik: Bidrag til konstruktionen af en hi-
storisk materialistisk tilgang til politisk teori og idéhistorie. Politica 58 (1-2): 76-98.

Floyd, Jonathan (2017a). Is Political Philosophy Impossible?: Thoughts and Behaviour in
Normative Political Theory. Cambridge University Press.

Floyd, Jonathan (2017b). . European Journal of Politi-
cal Theory 16 (3): 367-381.

Foot, Philippa (1967).

Oxford Review 5: 5-15.

Greene, Joshua D. (2007). The secret joke of Kant’s soul, pp. 35-79 i Walter Sinnott-
Armstrong (red.), Moral Psychology, Volume 3: The Neuroscience of Morality: Emotion,
Brain Disorders, and Development. MIT Press.

Greene, Joshua D. (2014).

. Ethics 124 (4): 695-726.

49


https://doi.org/10.1017/apa.2014.29
https://doi.org/10.1007/s10677-021-10245-w
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199668779.013.32
https://doi.org/10.1093/mind/fzw032
https://doi.org/10.1086/373954
https://doi.org/10.1080/0020174X.2015.1084824
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.1996.tb00036.x
https://doi.org/10.1177/1474885115605260
https://doi.org/10.1093/0199252866.003.0002
https://doi.org/10.1086/675875
https://doi.org/10.1086/675875

Haidt, Jonathan (2012). 7he Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Religion
and Politics. Penguin Books.

Hansen, Allan Dreyer (2026). Politisk teori som dekonstruktion og hegemoniteori —
Derrida og Laclau og Moufte. Politica 58 (1-2): 138-163.

Hansen, Rasmus Sommer (2016). Metode i normativ politisk teori, pp. 21-80 i Rasmus
Sommer Hansen og Seren Flinch Midtgaard (red.), Metode i normativ politisk teori.
Samfundslitteratur.

Holtug, Nils (2011). . Politica 43 (3): 277-295.

Hvid, Rasmus Maller (2026). Politisk teori som kritisk praksis: Om rationel rekon-
struktion og Frankfurterskolen. Politica 58 (1-2): 99-117.

Joyce, Richard (2006). 7he Evolution of Morality. The MIT Press.

Joyce, Richard (2016). Evolution, truth-tracking, and moral skepticism, pp. 142-158 i
Richard Joyce, Essays in Moral Skepticism. Oxford University Press.

Kagan, Shelly (2001). . Social Philosophy and Policy 18 (2): 44-63.

Knight, Carl (2017). , pp- 46-64 i Adrian Blau (red.), Methods in
Analytical Political Theory. Cambridge University Press.

Knight, Carl (2023). , i Edward N. Zalta og Uri Nodelman

(red.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford University.
Korsgaard, Christine M. (1996). The Sources of Normativity. Cambridge University
Press.

Korsgaard, Christine M. (2009). Self-constitution. Oxford University Press.

Lenman, James (2007). Aristotelian Society Supplementary Vo-
lume 81 (1): 63-81.
Lippert-Rasmussen, Kasper (2011). Politica 43 (3): 296-
314.
LippertRasmussen, Kasper (2024).
Res Publica.

McPherson, Tristram (2015). The methodological irrelevance of reflective equilibrium,
pp. 652-674 i Chris Daly (red.), The Palgrave Handbook of Philosophical Methods.

Palgrave Macmillan.

Midtgaard, Seren Flinch (2011). . Politica 43 (3): 272-276.
Midtgaard, Seren Flinch (2024).
Res Publica.
Mill, John Stuart (1979). Utilitarianism. Hackett Publishing Company.
Nielsen, Lasse (2013). . Politik 16 (3).

Nussbaum, Martha C. (2000). Women and Human Development: The Capabilities Ap-
proach. Cambridge University Press.

50


https://doi.org/10.7146/politica.v43i3.69944
https://doi.org/10.1017/CBO9780511550133.003
https://doi.org/10.1017/9781316162576.005
https://plato.stanford.edu/entries/reflective-equilibrium/
https://doi.org/10.1111/j.1467-8349.2007.00151.x
https://doi.org/10.7146/politica.v43i3.69945
https://doi.org/10.1007/s11158-024-09677-9
https://doi.org/10.1007/s11158-024-09677-9
https://doi.org/10.7146/politica.v43i3.69943
https://doi.org/10.1007/s11158-024-09678-8
https://doi.org/10.7146/politik.v16i3.27554

Okin, Susan Moller (1999). Is multiculturalism bad for women?, pp. 7-24 i Joshua Co-
hen, Matthew Howard og Martha C. Nussbaum (red.), Is Multiculturalism Bad for
Women? Princeton University Press.

Parfit, Derek (2011a). On What Matters. Volume One. Oxford University Press.

Parfit, Derek (2011b). On What Matters. Volume Two. Oxford University Press.

Platon (1999). Euthyfron, oversatt av @ivind Andersen, pp. 155-84 i Qivind Andersen,
Tore Frost, Egil Kraggerud og Hans Kolstad (red.), Platon. Samlede verker Bind I:
Protagoras Euthyfron Forsvarstalen Kriton. Vidarforlagets kulturbibliotek.

Rawls, John (1951). Outline of a decision procedure for ethics. 7he Philosophical Review
60 (2): 177-197.

Rawls, John (1999). A Theory of Justice. Rev. ed. Belknap Press of Harvard University
Press.

Rawls, John (2001). Justice as Fairness: A Restatement. Belknap Press of Harvard Uni-
versity Press.

Rawls, John (2005). Political Liberalism. Expanded ed. Columbia University Press.

Ruse, Michael (1986). Taking Darwin Seriously: A Naturalistic Approach to Philosophy.
Basil Blackwell.

Sayre-McCord, Geoffrey (2006). Moral realism, pp. 39-62 i David Copp (red.), 7he
Oxford Handbook of Ethical Theory. Oxford University Press.

Scanlon, Thomas M. (2002). Rawls on justification, pp. 139-167 i Samuel Freeman
(red.), The Cambridge Companion to Rawls. Cambridge University Press.

Singer, Peter (1972). Famine, afluence, and morality. Philosophy & Public Affairs 1 (3):
229-243.

Singer, Peter (1997). . New Internationalist
Magazine, 5. april (29. april 2025).
Singer, Peter (2005). . The Journal of Ethics 9 (3-4): 331-352.

Singer, Peter (2017). Preface, pp. viixii i Peter Singer (red.), Does Anything Really Mat-
ter: Essays on Parfit on Objectivity. Oxford University Press.

Sobel, David (2016). From Valuing to Value: Towards a Defense of Subjectivism. Oxford
University Press.

Sobel, David (2021). How to be a subjectivist, pp. 307-317 i Ruth Chang og Kurt Syl-
van (red.), The Routledge Handbook of Practical Reason. Routledge.

Sommer, Simone (2025). X-phi og begrebsanalyse i politisk teori. Politica 58 (1-2): 53-
75.

Street, Sharon (20006). . Philosophical
Studies 127 (1): 109-166.

Street, Sharon (2008). Constructivism about reasons, pp. 207-245 i Russ Shafer-Lan-
dau (red.), Oxford Studies in Metaethics. Vol. 3. Oxford University Press.

51


http://The drowning child and the expanding circle
https://doi.org/10.1007/s10892-005-3508-y
https://doi.org/10.1007/s11098-005-1726-6

Street, Sharon (2009).

. Philosophical Issues 19 (1): 273-298.

Street, Sharon (2010). Philosophy
Compass 5 (5): 363-384.

Street, Sharon (2012). Coming to terms with contingency: Humean constructivism
about practical reason, pp. 40-59 i James Lenman og Yonatan Shemmer (red.), Con-
structivism in Practical Philosophy. Oxford University Press.

Street, Sharon (2017). Nothing “really” matters, but that’s not what matters, pp. 121-
148 i Peter Singer (red.), Does Anything Really Matter?: Essays on Parfit on Objectivity.
Oxford University Press.

Thomson, Judith Jarvis (1985). The trolley problem. 7he Yale Law Journal 94: 1395-
1415.

Tyssedal, Jens Jorund (2025).

. The Journal of Ethics, online forst.
Wilson, Edward O. (1975). Sociobiology: The New Synthesis. Harvard University Press.

Om forfatteren

Jens Jorund Tyssedal, postdoktor i politisk filosofi, Universitetet i Bergen, ph.d.
i statskundskab (politisk teori) fra Institut for Statskundskab, Aarhus Universitet.
Hans naverende forskningsinteresser omfatter teorier om fordelingsrettferdighet,
posisjonelle goder, og metodesporsmal i politisk teori. E-post:

52


https://doi.org/10.1111/j.1533-6077.2009.00170.x
https://doi.org/10.1111/j.1533-6077.2009.00170.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2009.00280.x
https://doi.org/10.1007/s10892-025-09535-7
https://doi.org/10.1007/s10892-025-09535-7
mailto:jens.tyssedal%40uib.no?subject=

