40

Kap. VI
Det eksistentielle valg og historiens nedvendighed.

a. Indledning

Almindeligvis reducerer Kierkegaardforskningen problemstillingen i Enten-
eller til at vare et spergsmal om en konfrontation mellem to forskellige livs-
holdninger. Naturligvis er der tale om en sidan konfrontation. Men nér det
estetiske og det etiske stadium kun opfattes som eviggyldige storrelser, som
ferdigsyede holdninger, MENNESKET i al almindelighed og til evig tid ma
valge mellem, s3 har man bortamputeret Kierkegaards sans for historien. Han
var ganske vist ikke selv 1 stand til at overvinde den modsigelse i Hegels histo-
riefilosofi, som bestod 1, at menneskene pa én gang blev betragtet som histori-
ens eneste praktiske agenter og som objekter for et fremmed subjekt, der sty-
rede historiens gang. Derimod fastholdt han problemstillingen og forsegte ud
fra den at etablere en teori om den individuelle eksistens, en teori hvis formal
var at undgi den logiske konsekvens af bevidstheden om historiens uerkende-
lige og overmzgtige subjekt, nemlig determinismen, reduktionen af al men-
neskelig praksis til at vare mekaniske folger af en fremmed magts vilje eller
lovmassighed.
Det er i denne sammenhang man ma forstd de hyppige afvisninger af
»Udvorteshedens« betydning og de lige sd hyppige protester mod enhver
mysticisme, ethvert forsog pa at fortrenge den konkrete historiske situation
for i stedet at etablere sig i en subjektiv fantasiverden.
I det ojeblik det for Kierkegaard patrengende problem om samfundets og
historiens uigennemsigtighed skares bort,! mé hans tale om inderlighedens
frihed sammen med respekten for den udvorteshed, man er sat i, degenerere til
en banal, omend velformuleret konservatisme,2 som kan belzgges med mange
lesrevne citater, osse fra anden del af Enten- eller, som jeg imidlertid vil forse-
ge at leese i den historiefilosofiske sammenhaeng, osse assessor Vilhelm - den

pseudonyme forfatter - explicit placerer sig 1 forhold til.

b. Historieopfattelsen i anden del af Enten- eller

Osse i anden del af Enten- eller’ tages der udgangspunkt i historiefilosofien:
»Philosophien vender sig mod den forbigangne Tid, mod hele den oplevede
Verdenshistorie, den viser, hvorledes de discursive (spredte, tilfeeldige. HEAF
Momenter gaae sammen i en hejere Eenhed, den medierer og medierer. Der
imod synes den mig slet ikke at svare paa det, hvorom jeg Sporger; thi je
sperger om den tilkommende Tid« (111-160).
Overfor filosofiens konstatering af, at »saaledes er det gaaet hidtil« st
Vilhelms - og for sa vidt osse As - eksistentielle spergsmal: vhvad har jeg
gjore?« (111-161). Og det kan filosofien - dvs. den hegelske filosofi - ikke sva
pa. Den overser at »den Tid, i hvilken Philosophen leverg, ikke er nden abs
lute Tid, den er selv et Moment« 0g at osse filosoffen pa sin side er et mome



41

i sin egen tid: »Vor Tid vil da igjen for en senere Tid vise sig som et discursivt
Moment, og en senere Tids Philosoph vil igjen mediere vor Tid, og saaledes
videre.« Med andre ord: »den absolute Mediation (bliver) forst mulig, naar
Historien bliver feerdig...Systemet er i en bestandig Vorden.

vilhelms kritik tmplicerer ikke en forkastelse, kun en relativering af dén
(hegelske) historiefilosofi A (og disputatsen) forte frem. Dens fejl er, mener
Vilhelm, at den ikke sondrer mellem »Tankningens og Frihedens« sfa:rer og
folgelig ikke holder sig til det, »der egentlig ere for Tanken,...det Logiske,
Naturen, Historien.« P& disse omrader, mener osse Vilhelm, »hersker
Nodvendigheden, og derfor har Mediationen sin Gyldighed« (111-163).
Historien er underlagt en nedvendighed, fordi den er nmere end et Produkt af
de frie Individers frie Handlinger. Individet handler, men denne Handling gaar
ind i den Tingenes Orden, der barer hele Tilveerelsen. Hvad der skal komme ud
deraf, veed den Handlende egentlig ikke. Men denne heiere Tingenes Orden,
der saa at sige fordeier de frie Handlinger, og sammenarbeider demisine evige
Love, er Neodvendigheden og denne Nedvendighed er Bevagelsen 1
Verdenshistorien« (111-164).

Vilhelms kritik af den spekulative historiefilosofi er saledes intet alternativ.
Hans fortrin er, at han i hejere grad end Kierkegaard selv i disputatsen
fremhaever teoriens granser. Men hans egen teori om det historiske forleb er
kun en knazsztning af forestillingen om menneskenes totale afmagt og ufrihed
overfor de samfund og den historie de selv skaber. Historien er osse for
Vilhelm »ldeens nedvendige Bevagelse« (111-207).

¢. Den individuelle frihed overfor historiens nedvendighed

Overfor historiefilosofiens nedvendighedslare forseger Vilhelm at begrunde
n antropologi som ger den specifikt menneskelige selvrealisering og
ivskvalitet uafhangig af forholdet til samfundet og historien: »Selv det
ngeste Individ har...en Dobbelt-Existents«. Det har en »udvortes Gjerning«
11-164) hvis resultat og objektive betydning fortaber sig i den historiske
vendighed. Og det har en »indvortes Gjerning (som) derimod tilherer ham
lv og (som) 1 al Evighed (skal) tilhere ham« (I11-165).

verensstemmelse med denne teori afviser han, at den tilstraekkelige for-
aring pd astetiker As fortvivlelse er at finde i et ontologisk misforhold
lem pa den ene side individets indre behov for at kunne se en mening i sit liv
pa den anden side dets rolle som bevidstlest objekt for den nedvendighed
styrer historien. Den egentlige forklaring ligger et andet sted: i et indre
orhold, som ikke er af ontologisk karakter og som felgelig kan kritiseres
overvindes.?

N centrale kategori i Vilhelms lere om den indre frihed er valget, som han
dr pa en radikalt anderledes méde end A, der som konklusionen pa sin
faring slog fast, at det gjaldt om ikke at lebe sig fast »i noget enkelt
orhold« (11-272). Han valgte kun partielt og hans liv bestar derfor, mener
Im, af en reekke »Halv-Times Arbeider« (I111-184), som intet har med
€n at gore. Derfor er As liv meningslest og usammenhangende, hans



42

egen personlighed bliver til »Ingenting« (I11-151) i denne bestandige skiften
roller.

Vilhelms alternativ bestar i - som han kalder det - at veelge sig selv. Selvet er
det, der adskiller mennesket fra andre levende vasner, men samtidig en
storrelse, som ikke automatisk herer ethvert menneske til. Det er en mulighed,
som enten kan realiseres eller forspildes. Ud fra Vilhelms definition af selvet
kan ethvert menneske blive sig selv, mens et dyr ikke kan det. Det er blot
umiddelbart, hvad det er, og nar mansiger at et dyr uden videre er sig selv, si er
det i en anden betydning end Vilhelms.

Selvet bliver til i det, Vilhelm kalder det absolutte valg, som ikke bestar i at
veelge »Dette eller Hiint«, men netop »mig selv i min evige Gyldighed« (111-
199).

Det lyder forelobig ret sa abstrakt. Vilhelms mening er, at valget herer lige s§
centralt med til det at vaere menneske som f.ex. nedvendigheden af at tage fode
til sig. Det er uomgzngeligt, fordi deter enlogisk folge af bevidstheden, som jo
netop er en evne til at se forskel>. Man kan nagte at tage denne
valgproblematik alvorligt - og det er hvad Vilhelm beskylder A for at gore -
men man kan ikke slippe bagom den. Osse indifferentsen er et valg - omend et
valg, der for Vilhelm at se nedvendigvis forer til fortvivlelse, fordi det
uomgengeligt medferer at det samme individ bliver defineret udefra af en
reekke forskellige og indbyrdes usammenhzngende situationer. Det er kun
muligt at foretage et bestandigt attituderelativistisk skift mellem forskellige
roller, hvis man har fortrengt sig selv, somen historisk person, der ikke bare
kan vare hvadsomhelst, men som altid allerede er noget bestemt. Det er pa
dette punkt Vilhelm satter ind. Den der ezisk veelger sig selv, lever ikke »ins
Blaue hinein, som det @sthetiske Individ gjer det« (111-238), men »bliver sig:
bevidst som dette bestemte Individ, med disse Evner, disse Tilbeieligheder,
disse Drifter, disse Lidenskaber, paavirket af denne bestemte Omgivelse, som
dette bestemte Produkt af en bestemt Omverden. Men idet han saaledes blive
sig bevidst, overtager han det Altsammen under sit Ansvar...Som Produkte
han indeklemt i Virkelighedens Former, i Valget gjor han sig selv elastisk
forvandler hele sin Udvorteshed til Indvorteshed« (111-232).
Den sidste satning skal tages helt bogstaveligt. Der er ikke tale om €
desavouering af det udvortes, men om en serlig holdning til det, og deter de
Vilhelm refererer til, nar han skriver, at »Et menneskes evige Veardigh
(ligger i), at han kan faae Historie« og i »at han selv, hvis han vil, kan give det
ne Historie Continuitet«, hvad den forst fir, »naar den ikke er Indbegrebet
hvad der er skeet eller hzndt mig, men min egen Gjerning, saaledes, ats
det, der er hzndt mig, ved mig er forvandlet og overfert fra Nedvendighed
Frihed« (I11-231). \
Idet individet veelger sig selv »opdager (han)..., at det Selv, han veelger, har
uendelig Mangfoldighed i sig, for saavidt det har en Historie, en Histori
hvilken han vedkjender sig Identiteten med sig selv. Denne Historie er af
skjellig Art, thi i denne Historie staaer han i Forhold til andre Indivi
Slegten, og denne Historie indeholder noget Smerteligt, og dog er han



43

Den, han er, ved denne Historie. Derfor herer der Mod til at valge sig selv; thi
paa samme Tid, som det synes, at han isolerer sig allermeest, paa samme Tid
fordyber han sig allermeest i den Rod, ved hvilken han hanger sammen med
det Hele« (111-200).

P4 denne méade er det konkrete individ uomgangeligt og uadskilleligt bundet
til hele den menneskelige historie. Den kontinuitet, det gaelder her, er sdledes
ikke individets eget vaerk. Man kan erkende den som sin forudsetning og tage
den pa sig i valget som sin forudsztning, men man kan ikke gere den
anderledes®.

Det evige bestar i denne forbindelse i at den menneskelige historie, som
vilhelm ser den, ingen pracis og veldefineret begyndelse har. Bevidsthedens
bevagelse bagud i fortiden er principielt uendellg, hvad Vilhelm udtrykker
med et andet rellgmst begreb: »Han angrer 51g tllbage i sig selv, tilbage i
Familien, tilbage 1 Slaegten, indtil han finder sig selv 1 Gud« (111-201).

Osse tidens anden pol: fremtiden, er principielt uendelig. Forskellen - og det
der skaber problemerne for Vilhelm - er, at individet her endnu ikke har
handlet. Her kan indsatsen altsé ikke kun vere en bevidsthedsakt. Situationen
er her den, at individet ma vealge ikke blot sin indstilling, men osse sine
handlinger. Valget flytter jo ikke den valgende over i en anden verden:
yDette hans Selv er imidlertid ikke en Abstraktion, men absolut concret. |
Bevaegelsen hen til sig selv kan han da ikke forholde sig negativ mod sin Om-
verden, thi saa er hans Selv en Abstraktion og bliver det; hans Selv maa aab-
ne sig efter sin hele Concretion, men til denne Concretion herer ogsaa de
Factorer, hvis Bestemmelse er at gribe Virkende ind 1 Verden« (I11-253):
»Det Selv, der er Formaalet, er ikke et abstrakt Selv, der passer allevegne, og
derfor intetsteds, men et concret Selv, der staaer i levende Vexelvirkning med
disse bestemte Omgivelser, disse Livsforhold, denne Tingenes Orden. Det
lv, der er Formaalet, er ikke blot et personligt Selv, men et socialt, et
orgerligt Selv. Han har da sig selv som Opgave for en Virksomhed, hvorved
an som denne bestemte Personhghed griber ind 1 Livets Forhold Hans
gave er ikke her at danne sig selv, men at virke, og dog danner han paa
mme Tid sig selv«. (111-242).

n kontinuitet et menneske kan give sit eget liv, mé sd logisk besta i, at det ud
hvad det er, vedkender sig hvad det vil og efter bedste evne indarbejder sin
Iszetning i alt, hvad det ger. P4 denne made bliver dets livikke en rodebutik
lle mulige tilfaeldige indfald og pavirkninger, men en sammenha&ngende
hed. Fremtiden bliver en opgave og selvet noget der skal erhverves igen og
, fordi det kun er i og med erhvervelsen af det i praktisk handling.

idt det principielle. Men hvad betyder det i praksis, at det etiske individ, 1
ed at det har valgt sig selv, er »ansvarshavende ligeoverfor den Tingenes
n, i hvilken han lever« (111-240)? Hvilken praktisk betydning kan friheden
ar Vilhelm mener, at den samfundsmassige udvikling principielt folger
*der er ulgennemskuehge for mennesket? Og nar det ovenikebet er »let at
« at man aldrig har i sin Magt, om man udretter noget ved sin handling
71) Kan der s& overhovedet med mening siges noget om, efter hvilke



44

kriterier der skal handles, eller er konsekvensen ikke omvendt, at enhver
handling kan vare lige gyldig, og at det afgerende altsd bliver ikke hvad man
konkret gor, men at man i det man ger, forholder sig til sig selv, dvs,
inderligger den udvortes handling?

d. Forsynstanken som teoretisk begrundelse for den individuelle
frihed

Nar dette ikke bliver Vilhelms konsekvens hanger det sammen med et springi
hans argumentation, et spring, der svarer til disputatsens uproblematiserede
sondring mellem de to centrale instanser: verdensidnden og Gud.

Heller ikke Vilhelm ulejliger sig med en preecis redegerelse for disse begreber.
Hvad man far at vide er, at man er »ganske anderledes hjulpen ved den
christelige Anskuelse end ved alle Philosophers Viisdomg, fordi kristendom-
men har mod til at nunderlegge Alt under Synd« og dette mod er »det Eneste,
der kan frelse Livet og Mennesket« (111-222).

Dette synspunkt svarer til det, der foran er sagt om anger: »Kan jeg ikke angre
det Forbigangne, saa er Friheden en Dreme (ibid.). Meningen er, at hvis det
forbigangne udelukkende ses som noget, der er sket med nedvendighed, sa ma
osse nutiden og fremtiden vare determinerede og friheden altsa en illusion.
Det er logisk uholdbart at havde at friheden lige pludselig uden videre skulle
vare blevet en mulighed, hvis den aldrig har veret det for.

Nar kristendommen gor alt til synd, s& er det altsd i denne sammenhzng et
argument for friheden. Det forbigangne er ikke en overnaturlig magts »skyld«.
Og da ethvert enkelt menneske er et produkt af fortiden og samtiden, s&
implicerer hans valg af sig selv som ansvarlig for sig selv osse, at han bliver
»skyldig« i det forbigangne. Naturligvis ikke pa den made, at han bilder sigind
at veare direkte skyld i enhver fortidig forbrydelse, men sdledes at han
vedkender sig at vaere et produkt osse af disse forbrydelser. Angerens eneste
konsekvente udtryk er derfor: »enten ophaver den sin Gjenstand eller den
baerer den« (111-230). Med andre ord: den kristne anskuelse er en insisteren pad
at mennesket er frit og at det folgelig kan og skal beere ansvaret for det, derer,
eller forandre det. '
Det kan forekomme at vare en paradoksal og halsles insisteren al den stund
Vilhelm jo ievrigt har gjort sig til talsmand for, at historien ligger under
nedvendighedens lov, og spergsmalet er da osse hvordan det teoretis
postulerede ansvar for det hele kan fa praktiske konsekvenser. Er det ikke u
fra Vilhelms egne przmisser en fiktion at operere med en praktisk udadvend
frihed? Hvordan skulle et menneske kunne medvirke til en bevidst styring 0
forandring af noget, der sker med nedvendighed? '
Denne knude hugger Vilhelm over - symptomatisk nok uden at argumenter
for det - ved uden videre at lade begrebet om et forsyn erstatte begrebet 0
nedvendigheden. Det etiske individ er i stand til at handle, fordi det trygt hvils
i forvisningen om, »at der er et Forsyn til« (111-238), som »styrer Alt til d
Bedste« (111-18).7




45

Det centrale i denne sammenhang er ikke hvordan forsynstanken osse kan
fortolkes, men hvordan den bruges i Vilhelms teori. Her er begrebets funktion
at sla bro over den indre modsigelse hos Vilhelm. Han kan teoretisk sa at sige
ysbevise« friheden som en mulighed og han anerkender at historien er et
produkt af menneskelig aktivitet, men han kan ikke forklare, hvordan den er
det og kan felgelig heller ikke forbinde frihedsbegrebet med sit begreb om
historien. Den historiske udvikling og det bestdende samfund er derfor i
vilhelms teori pd samme tid styret af nedvendigheden og af (frie!) menneskers
aktivitet.

Forsynsbegrebet traeder si ind som erstatning for det adaekvate begreb. Det
implicerer en tro pa, at se/lv om menneskene ikke kan gennemskue den verden
de handler i, sa bliver resultatet alligevel i bogstaveligste forstand med Guds
hjelp netop »det Bedste«, dvs. dét, som menneskene, Avis de havde haft en
adzkvat erkendelse, ville have arbejdet sig frem til.3

Forsynsbegrebets funktion er altsd at det gor menneskenes udadvendte
aktivitet meningsfuld. Pointen i Vilhelms gudsbegreb er at Gud nok er den
styrende instans, men at hans styrelse er i overensstemmelse med menneskenes
dybeste behov. Livet i »Timeligheden er derfor ikke til, om jeg saa ter sige, for
‘Guds Skyld..., men (det) er til for Menneskets Skyld og er den sterste Naade-
gave af alle« (111-231). Derfor er der heller ikke nogen »Collision mellem Kjaer-
lighed til Gud og Kjarlighed til de Mennesker, til hvem han i vort eget Hjerte
har nedlagt Kjaerlighed« (I11-227).

Ud fra denne definition handler menneskene kun imod Guds styrelse, hvis de
handler imod deres egne egentligste interesser.

Det vil sige, at skabelsen af den fremtidige historie teoretisk set er overladt til
ienneskene alene. Men netop kun teoretisk set. [ praksis steder Vilhelm ind 1
det problem at forsynsbegrebets fundament ikke er en videnskabelig og kon-
et analyse, men kun troen. Mht. den samfundsmaessige praksis er dette be-
eb derfor ikke til nogen hjelp. Tvaertimod indbyder det logisk til en total
cept af det bestdende, der jo m3 fremtraede som den virkelighed, Gud har
sat« mennesket 1.

et er da osse hvad der sker hos Vilhelm. Man skal ikke som mystikeren
orsmaae den Tilvaerelse, den Virkelighed, i hvilken Gud har sat ham; thi der-
d forsmaar han egentlig Guds Kjerlighed eller fordrer et andet Udtryk for
1 end det, Gud vil give« (111-226).

t eneste logisk acceptable mél bliver at »realisere det Almene« (111-277). Det
ene er »det Almeen - Menneskelige« (I11-269), det, der er fzlles for alle,
 nedvendivis som noget realiseret, men som mulighed / den virkelighed,
foreligger.

sekvensen af denne teoretiske konstruktion bliver et advokatur for det
>nde samfund.®

elm er ikke blind for at der i dette samfund er forskel pd kong Salomon og
n Hattemager, men, mener han, tilvaerelsen »(er) nu engang saaledes
ttet, at ikke Alle have Penge« (I11-257). Det er derfor en umenneskelig
10d de okonomisk darligt stillede, nir A hezvder, at »Penge er og bliver



46

den absolute Betingelse for at leve« (111-256). Det at vare uden neeringssorger

(som Vilhelm selv!) (111-261) er undtagelsen, mens det almene er, at man ma

varbeide for at leve« (111-258). Og det »Spergsmaal, om der ikke lod sig tenke

en Verden, hvor det var unedvendigt at arbeide for at leve, er egentlig et

orkeslest Spergsmaal, da det ikke befatter sig med den givne Virkelighed, men

med en fingeret« (111-259).

Selve arbejdet bliver altsd ét af det almenes konkrete udtryk: »det er et Udtryk

for Menneskets Fuldkommenhed, at han kan arbeide; det er et endnu haiere

Udtryk derfor, at han skal det«. 1 arbejdet udtrykkes bdde menneskets fri-

hed og dets storhed, fordi det i arbejdet viser at det »kan serge for sig selvay

»Netop ved at arbeide frigjer Mennesket sig, ved at arbeide bliver han Herre

over Naturen, ved atarbeide viser han, at haner heiere end Naturen«(I11-260).

Det geelder osse selv om et menneske »naar han har trallet og slidt og slebt«

kun lige har »erhvervet det Fornedne til at holde sig vedlive, foratterat kunne

slide og sleebe« (111-262). Det trzlsomme arbejde, kampen mod naringssorger,

er tvaertimod at veere odelzggende for mennesket »foredlende og dannen-

de«, fordi det tvinger arbejderen til »hvis han ikke aldeles vil henkaste sig

selv« (111-263), at se sin egen storhed og sit fundamentale fzllesskab med alle

andre mennesker netop i dette bestandige arbejde.

Vilhelm taler helt generelt og abstrakt om arbejdet. 1 praksis er der naturligvis

forskel, men det er, mener han, en uvasentlig forskel. Det er en mulighed (og

dermed en pligt) for enhver at gore sit arbejde til »et Kald« (111 - 268): »Det

ubetydeligste Individ har et Kald, han skal ikke udstedes, ikke henvises til at

leve paa et confinium (grenseomride. HEAF) med Dyrene, han staaer ikke

udenfor det Almeen-Menneskelige, han har et Kald«.

Der er nemlig en »fornuftig Tingenes Orden, hvori ethvert Menneske hvis han

vil, udfylder sin Plads« (111-269). Derfor udretter alle principielt lige meget el-

ler lige lidt. Selv det »ringeste Menneske« (111-272) kan opfylde sit kald eller

vere det utro og »saa er han jo derved i det Vasentlige sat paa lige Trin med

alle andre Mennesker, for selv ndet eminenteste Talent« (I11-269) kan hverken

mere eller mindre.

Det skal dog ikke forlede arbejdsmanden til at tro, at hans »Utroskab skulde
have lige saa fordzrvelige Folger for det Hele, som den Sterstes« (111-270). Det
samfundsmaessige hierarki star fast.

Dermed er radikaliteten i Vilhelms redegeorelse for frihedsbegrebet indsluseti
en systembevarende administrativ praksis. De udvortes forskelle og uligheder
knasattes og frihedens eneste form bliver administrationens inderliggerelse.
Det tvetydige i Vilhelms politisk reaktionzere holdning (jvf. hans polemik mo
val revolutionzr Radikalisme« (111-245) ligger i, at han drives ud i denn
position for at redde forestillingen om mennesket som et frit vasen. Han:
insnavrende teori om frihedens konkretionsmuligheder stiller sig nok i veje
for en forandrende praksis. Men den placerer osse pracist friheden dér, hvo
den er henvist til at vaere i det borgerlige samfund. .

13

Noter
1) Det er symptomatisk. at disputatsen. hvis problemstilling er vigtig i denne sammenh&ng. s



47

regel ikke tages alvorligt. Den »er et skolearbejde og (herer) ikke i egentlig forstand med tilden
kierkegaardske litteratur« (Hohlenberg, [-16). Osse for Malantchuk ligger den »egentlige
Forfattervirksomhed« efter disputatsen, som giver »det bestemte Indtryk, at Kierkegaard her
ville vise. at han fuldtud mestrede de objektive Videnskabers Arbejdsmetode, for han skulde
give sig i Kast med de mere vanskelige Opgaver« ( 199+182). Et srligt kuriosum er Thulstrups
opfaticise som gér ud pa. at disputatsens historieopfattelse ikke vasentligter »farvet af Hegel«,
men i »opposition til« Hegels historieopfattelse. Begrundelsen er at Kierkegaard opererer med

yen uberettiget Fremtradelsesform af Ironien.« Det gar Hegel ganske vist osse men det skyldes
kun, at han ikke har forstiet, at man ud fra det hegelske system overhovedet ikke kan tale om,
at noget er uberettiget. Hegel har med andre ord ikke forstdet sig selv, og da Kierkegaard ikke
som Thulstrup har opdaget inkonsistensen i Hegels system, men naivt repeterer den historieop-
fattelse, Hegel altsd i virkeligheden ikke har, s& er han ergo i opposition til Hegel!! (190ff.).

2) Og det er netop osse hvad der sker: Kierkegaard er, lyder dommen, »en af de mest reaktio_nat-
re Aander, der har levet i Landet« (Kabell, 65), »i politisk henseende var han konservativ...
der kan ikke vare tvivl om, at man nu ville betegne Kierkegaard som reaktionzr« (Kiihle,
190+192). Kierkegaards »udtalte politiske Konservatisme er tilstreekkeligt klart karakteriseret
i den hidtidige Forskning« (Thulstrup, 89). »Kierkegaard er meget konservative, han »ved, at
Forandringer i det Udvortes intet hjzlper« (Olesen Larsen, 1-2/178).

3) Jeg begranser mig til afhandlingen om Ligevaegten mellem det Asthetiske og Ethiske i Per-
sonlighedens Udarbeidelse.

4) Det er denne praksisinteresse, der gor det rimeligt at se Kierkegaard som en art venstrehe-
~ gelianer og beslagtet med Marx i sit Hegelopger. »I forhold til Hegel markerer (Kierkegaard)
et fremskridt hen mod realismen, fordi han farst og fremmest insisterer pa, at et vist virke-
lighedsomrade ikke kan reduceres til tenkning, og at dette omrade har forrang...det er ik-
ke ideerne som forandrer menneskene...man ma... arbejde med sig selv (Sartre, 19). En til-
~ svarende Kierkegaardsforst3else, der yder ham langt mere retferdighed end han far hos sine
borgerlige eksegeter, findes hos flere marxistisk orienterede forskere (som dog kun en passant
beskzftiger sig med Kierkegaard). Se f.ex. Ofsti s. 10, Alfr. Schmidt, I-33. R. Garaudy s. 65,
Adorno s. 265-320.

)Jvf. senere med en lignende antropologi hos Marx i Parisermanuskripterne.

Derfor er den valgendes forhold til fortiden udtrykt i begrebet anger. Jeg vil ikke i denne
forbindelse gd narmere ind pa den religiese problematik, men blot gere opmarksom pa, at
egrebet anger folger logisk af Vilhelms pramisser: hvis man kan veelge sig selv og dermed
edkende sig sine egenskaber, muligheder og handlinger som noget man selver ansvarlig for, sa
rdet umuligt at seette en graense for, hvornar dette »valg« kan foretages, ligesom det er umuligt
t sondre prcist imellem hvad der er f.ex. samfundets »skyld«, og hvad dererens egen »skylde«
alget implicerer tvaertimod, at den, der velger, afsldr at veare et rent og skart produkt af
mgivelserne og vaelger at opfatte sig selvsom sig selv, dvs. som selvstendigt menneske, derikke
stles kan reduceres til sine samfundsmessige, biologiske og historiske forudsztninger. Det
tyder, at man osse er ansvarlig for fortiden for s vidt som fortiden netop lever videre ienselv.
n fortiden som sddan er samtidig unddraget enhver forandring. Hvad derer sket er sket. Det
ikke forandres, kun angres - eller afvises som ligegyldigt eller i hvert fald en selv
edkommende.

. def. af forsyn i Terminologisk Ordbog bd. 20 s. 71: »Guds Forudviden og Forudbestem-
se af Tildragelserne, forsaavidt disse ses som Udslag af en almagtig og alkaerlig Vilje«.

ynstanken har sin pendant i den borgerlige ekonomi. Tydeligst hos Adam Smith, som
te, at blot de enkelte individer i produktions- og cirkulationsprocessen fulgte deres egne
delbare interesser, s& ville »en usynlig hind« lede dem. sa det samlede resultat blev til sterst
ig nytte for hele samfundet. (Stybe, 174).

I en sarlig pointe at Kierkegaard lader talsmanden for dette standpunkt veere »Assessor i
n« (11-13).



48

Kap. VII
Marx’ selvopger. Kritik af Hegel

a. Indledning

Anden del af Enten- eller repraesenterer ikke et alternativ til den hegelske stats-
og historiefilosofi. Assessor Vilhelm klarer ikke de problemer, forste del
stillede, ved at anfagte deres teoretiske grundlag, men ved at frakende dem den
betydning de havde hos A og i stedet koncentrere sig om den enkeltes
eksistentielle valg. Han udvikler en psykologi (hvis skarpsindighed og’
betydning ikke ydes retfeerdighed i min korte gennemgang), ikke en ny
historieteori. Det betyder at der nok er sagt noget vasentligt om den indre
dialektik, men intet om den ydre. Forholdet mellem individ og historie er osse
hos ham underlagt en nedvendighed, der kuner erkendelig post festum. Dette
standpunkt tager sig i Vilhelms version relativt uproblematisk ud, fordi
samfundsmessige konflikter er forvist fra teksten. Hos Vilhelm marker man
intet til As konstatering i Enten- eller 1: at de band, der holdt staten sammen
som et naturligt hele, ikke laengere havde nogen styrke. Hans standpunkt er
siledes hvad angér det samfundsmeessige et fald bagom As ganske vist ikke
serligt velargumenterede synspunkt.! Og der er ikke - som mange
Kierkegaardinspirerede kritikere af marxismen foregogler? tale om noget
alternativ til (den helt unge) Marx’ underordning af den enkelte under den
fornuftige stat.

Nok er praksisbegrebet en fundamental kategori hos Vilhelm, men kun pa det
eksistentielle, individuelle plan, ikke i forstdelsen af samfundets og historiens
genese. Her er han ikke i stand til at overskride Hegel. Det emme punkt er
forsynstanken, som ikke udtrykker en overvindelse af Hegel pd anden made
end at Vilhelm forseger at bruge forsynet til en tilsloring af en reel modsigelse,
hvor Hegel er mere abenlys: Det guddommelige forsyn forholder sig til de
historiske proces »som den absolutte list. Gud lader menneskene med dere
serlige lidenskaber og interesser f& deres vilje, og hvad der derigennem kom
mer i stand, det er fuldferelsen af hans hensigter, som er andre end dem, de
forst og fremmest var (de mennesker) om at gore, som han derved betjene
sig af« (I-365).

Det problematiske i forsynstanken er, at den kan bruges til hvad det skal v&e
Med den i baghdnden har man en sikker trumf over for alt. Men netop d
altomfattende i begrebet medferer naturligvis at intet specifikt kan forklart
ved hjzlp af det. Vilhelm gor besvargende den fremmede magt til
venligtsindet magt, men forseger ikke at diagnosticere den.

Det er ikke hensigten med denne bogat nd frem tilen sddan diagnose, som ik
kan gennemferes inden for de graenser, der er sat ved at undersogelsen K
inddrager den unge Marx.? Derimod er det muligt at gore noget andet. Fol
man forst den unge Marx’ og dernzst Kierkegaards forseg pa pa et filosof
og »umarxistisk« grundlag at forklare samfundet og historien pa en méde,



