33

Kap. V
Den enkelte og historiens uigennemsigtighed

a. Indledning

Overfladisk set er der stor forskel pd Marx’ og Kierkegaards positioner heride
forste ar af 1840’erne. Men den filosofiske idealisme har mange skikkelser, der
imidlertid er fzlles om at gare menneskenes konkrete, materielle liv og frihed
til noget sekundzart. Hverken hos Marx eller Kierkegaard har menneskene
status som det egentlige subjekt i forhold til deres egen historie ogdct samfund
de lever i. Hos Kierkegaard fremtridte staten som en indiskutabel, objektiv
instans, som menneskene métte acceptere som den uomgangelige kulisse for
deres indre eksistens. Hos Marx star staten som den er, ganske vist til kritik,
men kun fordi den ikke besidder dén sande karakter, den overensstemmelse
med sit vaesen og dermed med verdensinden (eller fornuften), som Kierke-
gaard tilskrev den. Marx’ rinde var at demonstrere denne modsigelse. Men
den frihed han forestillede sig i den fornuftige stat havde ikke i mindre grad
end Kierkegaards nodvendighedens praeg over sig. Den fornuftige stat var ikke
et resultat af frie menneskers frie handlinger, men en objektiv storrelse, som
den enkelte matte underordne sig, helst frivilligt, men om nedvendigt ved
hjzlp af lovens rvang, der ikke var motiveret i en bestemt og veldefineret men-
neskelig interesse, men i at det fornuftige ikke kun var, hvad en hr hvemsom-
helst fandt fornuftigt, men noget objektivt, der kunne bestemmes med natur-
videnskabelig pracision.

Den enkeltes forhold til samfundet bliver derfor i princippet det samme hos
Marx og Kierkegaard: det er pd forhdnd givet hvilke handlinger, der er de
rigtige, de sande og fornuftige. Den enkeltes opgave er at administrere den
fornuftige stat.

Det er vigtigt igen at understrege, at der ikke kun er tale om en »taenkefejl«. Det
er ikke blot et spergsmal om, at Marx og Kierkegaard endnu ikke har fiet
teenkt tingene ordentligt igennem eller om en ufordejet pdvirkning fra Hegel.
Det problemde er havnet i, er virkelighedens problem. I virkeligheden hverken
var eller er samfundet og historien et tilsigtet resultat af bevidste individers
bevidste og fxlles aktivitet. »Pointen i det borgerlige samfund er jo netop, at
der a priori ikke finder nogen bevidst samfundsmassig regulering af
produktionen sted« (Marx i et brev til Kugelmann, I1. juli 1868. MEUS, II-
463). Selv om enhver enkelt aktivitet ganske vist »udgédr fra individernes
bevidste vilje og specifikke mal«, sd frembringer »deres egen steden pa
hinanden« derfor nedvendigvis »en over dem stdende, fremmed, samfunds-
massig magt« (Marx, Gr. - 72f.). Den egentlige analyse af denne selvstaendig-
gjorte samfundsmaessige magt ligger uden for denne artikels rammer, men det
er en fordel at vaere opmerksom p4, at det er her hunden ligger begravet, hvis



34

man vil forstd, hvorfor bide Kierkeganrd og Marx tvinges ud over de teoretis-
Ve nositioner, dei ¢r redegiort for foran.

Marx var allerede placeret i en direkic politisk sammenhaeng. Det var
Kierkegaard ikke. Bade ud fra individuelt psykologiske grunde og uud {ra den
historiske situation i Danmark i begyndelsen af 1840’erne var det nzerliggende,
at problemerne og modsigelserne for ham primert métte melde sig pa det
individuelle, eksistentielle plan, hvor de for Marx ferst og fremmest gjorde sig
gxldende pa det samfundsmaessige plan.

Denne forskel ber imidlertid ikke skygge for de centrale fellestraek, der eri
deres forseg pa at overvinde modsigelserne.

I det folgende gennemgés det veerk, der almindeligvis regnes for det forste i
Kierkegaards skaldte »egentlige forfatterskab«: Enten- eller.

Der er ikke tale om et filosofisk skrift i traditionel forstand,! men det er ikke
desto mindre i problemstillingen snavert bestemt af den historiefilosofi, der
blev fremfort i disputatsen, og det er den side af vacrket, der vil blive lagt veegt

pa.
b. Historieopfattelsen i forste del af Enten- eller

Osse her er Grackenland det centrale historiske udgangspunkt. Beskrivelsen er
ikke en direkte afskrift fra disputatsen, men meningen er den samme: For
grekeren var verden ret velordnet Hele« (11-47), livsforholdene oplevedes som
principielt uforanderlige (1I-144), menneskene hvilede uproblematisk »i
substantielle Bestemmelser, i Stat, Familie, i Skjebnen« (1I-133). Dette neer-
mest organiske, umiddelbare forhold mellem individ og samfund viste sig
osse i individernes umiddelbare forhold til sig selv: »Den gamle Verden (havde)
ikke Subjectiviteten reflecteret i sig« (11-133). Derfor blev ulykken tolket som
skabne, ikke som individuel skyld. Det tragiske var netop ikke udtryk for en
konflikt indenfor samfundet mellem selvsteendige individer, men mellem
samfundet og en fremmed magt, skeebnen, der gor sig gaeldende »i sin egen
forfeerdelige Consequents som en Natur-Magt« (11-144. Jeg understreger,
HEAF).

Hvor det i disputatsen var den sokratiske ironi, der repreesenterede negationen
af den graeske umiddelbarhed, er det her kristendommen, der betegner det
historiske brud. A - den pseudonyme forfatter - gor dog ikke meget ud af at
forklare historiens gang. Man far kun at vide at kristendommen rer Aand« (11-
60), og at anden er karakteriseret ved »Modsatning (og) Udelukkelse« (ibid.).
Meningen er at dnden hos A betegner en videreudvikling af det, der t
disputatsen bred igennem med Sokrates’ deemon, der blev tolket som den
frembrydende subjektivitet, dvs. som det ferste - men endnu kun antydningsvi-
se - eksempel pa, at det enkelte individ reflekterede over sit forhold til
samfundet. Dzmonen var en anfegtelse af det umiddelbare, naturgivne
forhold og en ferste pastand om at dette forhold og livet i det hele taget ikke
automatisk gav sig selv, men at man kunne forholde sig pa flere mader.

I den kristne version udtrykkes det ved, at der settes splid »mellem Kjodet og
Aandenc (11-84), dvs. at det sanselige blev sat som det, der skulle udelukkes,



35

hvad der simpelthen betyder, at det »naturlige«, det umiddelbare, nu sxttes
som et historisk overvundet trin i og med at der nu findes en bevidsthed om at
mennesket ikke er et dyr, der blot lever »instinktagtigt« (11-267), men et vaesen
hvis »Begreb er Aand« osse selv om det samtidig »kan gaae paa To« (11-63),
dvs., et vaesen, der kan tage stilling til sig selv og sine handlinger og dermed
velge mellem forskellige muligheder i stedet for at tage alt for givet.

Stort mere fir man ikke i Enten- eller at vide om den historiske udviklings
enkelte faser. Men hovedsynspunktet er stadig disputatsens, selv om A ikke
taler om verdensanden, men om »Verdensbevidstheden«, der imidlertid har
samme status, nemlig som udviklingens subjekt. Den »antager« forskellige
skikkelser »paa forskellige Udviklingstrin« (11-61) og »bruger« forskellige
kategorier »til forskellige Tider« (11-62), f.ex. som nar Middelalderen - »dette
verdenshistoriske Afsnit i den menneskelige Bevidsthed« (11-83) - »ubevidst
(realiserer) Repraesentationens Idee« (11-84)2.

Hvad der sker, sker nok gennem menneskelige handlinger og i den
menneskelige bevidsthed, men alligevel - set fra verdensbevidsthedens
synspunkt - ubevidst: »forst en senere Betragtning seer Ideen deri« (11-84).
Selv om fremstillingen er fragmentarisk og rent postulerende, fremgar det
tydeligt nok at historien opfattes som en subjektivitetens dannelsesroman. Det
er en accentforskydning i forhold til disputatsen, hvor vaegten i hejere grad 1a
pé realiseringen af verdensdndens selvbevidsthed. Der er imidlertid ikke tale
omen ny tolkning af historien. Pointen i den spekulative historiefilosofi er ikke
mindst at verdensinden ikke findes wudenfor den konkrete historiske
virkelighed, som er de ydre skikkelser, hvorigennem den bestandigt udvikler
sig. Dvs. at dens bevidsthed om sig selv osse ma udvikles / historien, dvs. i (et)
menneske(r). Derfor forudsatter dndens bevidsthed en menneskelig bevidst-
hed. M.a.o.: Anden kan forst komme til bevidsthed om sig selv pa det
tidspunkt i historien, hvor navlestrengen - det umiddelbare forhold - mellem
menneskene pa den ene side og naturen, samfundet og historien pa den anden
side er revet over, og hvor den menneskelige individualitet har forsticet sig selv i
sin selvsteendighed i forhold til alt det, den for var en umiddelbart integreret del
af,

¢. Den meningslase eksistens

Det er denne gennemreflekterede individualitet, der er problemet i forste del af
Enten- eller.

Problemet er: Som det blev fastslaet i disputatsen var det fantasteri, hvis nogen
forestillede sig at det var muligt at neglicere den konkrete historiske
virkelighed, »det vil sige, den til en vis Tid, under visse Forhold givne
Virkelighed« (1-274). Menneskene lever ikke i et lufttomt rum, men i konkrete,
materielle forhold, under bestemte naturlige og samfundsmaessige forhold.
Disse forhold er, hvad det samfundsmaessige angér, et resultat af menneskenes
kombinerede arbejde, et arbejde som vel at merke i den hidtige historie har
fundet sted i blinde, for sd vidt som resultatet altid var bestemt af en anden
hensigt end deres egen, nemlig verdenséndens. Gennem denne lange historiske



36

proces blev den selvbevidste individualitet udviklet - ifelge Kierkegaards
historiefilosofi. Men det betyder rent logisk, at indtil det punkti verdenshisto—
rien, hvor dette resultat er ndet, er der ingen menneskelige handlinger og
folgelig ingen samfundsmeessige forhold, som er blevet til med en menneskelisz
bevidsthed som den bestemmende faktor. Med andre ord: den nyudsprungne
subjektivitet str over for en historisk virkelighed, som den ikke selv - som
selvbevidst subjekt - men kun som et bevidstlast redskab for verdensinden har
lod og del i.

Vanskeligheden bliver ikke mindre af historiefilosofiens rent idealistiske
karakter. Der fortelles intet konkret om, Avordan grakerne organiserede
deres arbejde, deres forhold til hinanden og dermed deres stat, eller om hvilke
konkrete mndringer pd det samfundsmaessige plan, der betingede eller var
konsekvensen af udviklingen pd bevidsthedsplanet, Forklaringen af udviklin—
gen er metaforisk, ikke analytisk. Det graeske samfund mdrre som enhver
anden organisme pa et eller andet tidspunkt veere udlevet.

Dermed slipper Kierkegaard for at svare konkret pa hvilke forhold i den
graeske stat, der muliggjorde at Sokrates’ ironi pa netop dertetidspunkt kunne
ramme staten. Forklaringen forudsatter altid det, der skulle forklares, som
ndr A f.ex. med et symptomatisk ordvalg ikke kan forklare hvorfor, kun
fremleegge nogle tegn pd at den moderne stat er i oplesning: »De mange As—
sociationer? bevise saaledes Tidens Oplesthed og bidrage selv til at fremskyn~
de den; de ere de Infusionsdyr i-Statens Organisme, der tyder paa, at den er
oplost« (1I-131. Jeg understreger, HEAF),

As problem er da det uformidlede og totalt uigennemsigtige forhold mellem
det postuleret suverene og selvbevidste individ og den verden, det lever i.
Den moderne opfattelse af densager-igod overensstemmelse med teorien om
subjektivitetens suveraenitet - at »Naar man ville fremstille et Individ som
ulykkelige Barndomsforhold havde indvirket saa forstyrrende paa, at disse
Indtryk voldte hans Undergang, saa ville Sligt slet ikke tiltale Nutiden...Den
vil ikke vide af slige Kjeerlingerier, den gjor uden videre Individetansvarligt for
dets Liv. Gaaer altsaa Individet under, saa er dette ikke tragisk, men det er slet<
(11-134).

Det er imidlertid en opfattelse, der ifolge A, rejser flere problemer end den
leser. Han kan godt se at »i politisk Henseende (¢r) det Baand, der usynligt ogx
aandeligt holdt Staterne sammen, lest«. Men han haevder, at det er komisk, nir
den isolerede personlighed »vil gjore sin Tilfeeldighed gjeldende ligeoverfor
Udviklingens Nedvendighed« (II-131f.). »Man skulde nu troe, at det maatte
vaere et Kongerige af Guder, den Slegt, hvori ogsaa jeg har den Are at leve.
Imidlertid er det ingenlunde saa, den Kraftfuldhed, det Mod, der saaledes vil
vere sin egen Lykkes Skaber, ja sin egen Skaber, er en Illusion«. Og hvorfor™?
Fordi »Ethvert Individ, hvor oprindeligt det er, er dog Guds, sin Tids, sit
Folks, sin Families, sine Venners Barn« (11-134).

Det er denne sammenhzng, der betinger den enkeltes handlinger og holdning.
Enhver individuel handling er en reaktion pd og et indgreb i denne givne
historiske virkelighed, hvis sammenhang og mening A ikke kender: »det
Eneste, jeg seer, er Tomhed« (11-39).




37

Den ekstreme individualisme, der - som et ekko af den liberalistiske ekonomis
frie konkurrence - vil gare den enkelte til sin egen lykkes smed, overser, at den
subjektivitet historien har frembragt er indholdsles, dener kunen tom »Form«
(11-132) for savidt som der ikke i den historiefilosofi og antropologi, der herer
pi tale, findes blot en antydning af kriterier, der kan bruges som handlings-
orientering. Derfor bliver enhver handling suspekt, fordi den sammenhang,
den retter sig mod er det:

»Gift Dig, Du vil fortryde det; gift Dig ikke, Du vil ogsaa fortryde det; gift Dig
eller gift Dig ikke, Du vil fortryde begge Dele; enten Du gifter Dig, eller Du
ikke gifter Dig, Du fortryder begge Dele...etc.« (11-40).

Handlingslammelsen er den logiske konsekvens af, at der ingen forstdelse er
mellem individet og verden. Som det hedder i skildringen af »Den
Ulykkeligste«: »Ene har han lige overfor sig den hele Verden som det Du, med
hvilket han ligger i Conflict; thi hele den ovrige Verden er for ham kun een
Person, og denne Person, denne uadskillelig paatreengende Ven, det er
Misforstaaelsen« (11-207).

Det er oplagt at A i en vis grad tolker denne »misforstaelse« psykologisk, som
den enkeltes private problem. Det er imidlertid lige s& oplagt, at problemet er
uadskilleligt forbundet med den historiske, samfundsmaessige virkeligheds
vigennemsigtige natur, der reducerer al virksomhed til en forskelslos »Livets
Larme, og som tvinger de enkelte til at leve »som Aphorismer i Livet, uden
Samfund med menneskene« (I11-202).

Ud fra As (og Kierkegaards) historie- og samfundsforstaelse er dét et af de fa
alternativer til den automatiske reproduktion af forholdene som de er. Og det
sidste er for A bade meningslest og latterligt. Det »allerlatterligste (er) at have
travlt i Verden« (I1-28), hvor »Livets Betydning (er) at faa et Levebred, dets
Maal at blive Justitsraad« (11-36). Alle disse borgerlige aktiviteter kan kun
tilregnes betydning, hvis man ikke har erkendt at statslivet og fellesskabet er
oplest, dvs. hvis man ikke har niet det, der ifelge historieforstdelsen er det
specifikt menneskelige: den selvbevidste subjektivitet. Derforerde mennesker,
som utratteligt er i bevaegelse og som forvandler »Alt til Forretning, hvis hele
Liv er Forretning«, » Classe med Dyrene« (I11-267). De lever i en illusorisk
forestilling om at have betydning. Men - sperger A - »Hvad er overhovedet
Betydningen af dette Liv? Deler man Menneskene i to store Classer, saa kan
man sige, den ene arbeider for at leve, den anden har ikke dette Behov. Mendet
at arbejde for at leve, kan jo ikke vare Livets Betydning, da det jo er en Mod-
sigelse, at det, bestandig at tilveiebringe Betingelserne, skal vaere Svaret paa
Spergsmaalet om dets Betydning, der ved Hjelp heraf skal betinges. De
Ovriges Liv har i Almindelighed heller ingen Betydning uden den at fortzere
Betingelserne« (I1-33).

At engagere sig i et sidant samfund er ensbetydende med at reducere sig selv til
»en slet og ret Peter Flere, en lille bitte Tap med i Statslegemets Maskine; man
opherer selv at vaere Drifts- Herren« (11-275).

D.et er det nermeste A kommer til en konkret samfundsanalyse, og det er
mildest talt for lidt til at gere en bestemt udadvendt praksis personligt



38

befinder A sig bedst »om Aftenen, i det Q@ieblik, jeg
xkker Dynen over Hovedet« (11-29).

Der kan han jo imidlertid trods alt ikke ligge hele tiden, og da han viger tilbage
for den radikale lesning: selvmordet (11-39) og da de dcstruk}ive (zmslger om
verdens undergang (11-156) ikke opfyldes, er Qer kun to muligheder tilbage.
Den ene er en nzesten masochistisk, men realistisk resigneret keerlighedserkla-
ring til de eneste former, hvoriden livskvalitet, han seger, viser sig: i skuffelsen,
hadet, leengselen og sorgen. Han »elslger (sin) Sorg« (11-36), fordi den for »en
sympathetisk Natur« (11-208) er den sidste og eneste positive kontakt med de
mennesker og den omverden, han feler sig isoleret fra. Derfor slutter
afhandlingen om den ulykkeligste med den vemodige erkendelse, at »hvo er vel
den Lykkeligste uden den Ulykkeligste« (II-211). _

Den anden mulighed er at tage konsekvensen af, at det set fra det isolerede
individs synspunkt er et »Intet« (11-268), der er tilveerelsens inderste princip.
Det er hvad der tales for i Vexeldriften og demonstreresi Forforerens dagbog,
som er en henholdsvis teoretisk og praktisk »social Klogskabslere« (11-273),
dvs. en anvisning pa, hvordan man kan leve i et uigennemsigtigt samfund,
hvor det styrende princip synes at vaere »Tilfeeldigheden« (11-277), og hvor de
enkelte er defineret som absolut adskilte fra hinanden.

Ud fra en si ekstrem individualisme kan den enkeltes udadvendte, sociale
aktiviteter naturligvis kun begrundes ensidigt ud fra individets selv. Men for A
er dremmen at overvinde denne fremmedhed. Det er umuligt ud fra den
historie- og samfundsforstaelse han har. Skal man alligevel fungere i
samfundet, m& man folgelig have »kastet Haabet over Bord« (11-270), og man
mi perfektionere sig »i den Kunst at glemme«, man mi laere at knzgte si-
ne forventninger og kalkulere med det meningslese, si man ikke »stter...alle
Seil til for enhver Beslutning« (I11-271). Man m3 indse at enhver drem om et
feellesskab er baseret pa en illusion:

»Man taler saa meget om, at Mennesket er et selskabeligt Dyr, i Grunden er det
et Rovdyr...Den hele Snak om Selskabelighed og Samfund er derfor deels et
nedarvet Hykleri, deels en udspeculeret Lumskhed« (11-266). Det eneste det
ene menneske kan veere for det andet er at »veere i Veien for hame (11-272).
Dermed er den vellykkede fortraengning gennemfort af den selvforstielse, A
tidligere gav udtryk for da hanskrev: »Han hader Verden, kun fordi han elsker
den« (11-208). Nu fremtrader samfundet endegyldigt som alles krig mod alle.
Det demonstreres i Forforerens Dagbog, en forforelseshistorie, som er et
minutiest gennemfort eksempel pa individualismens konsekvens: reduktionen
af medmennesket ti! et objekt, som man kan manipulere en smule nydelse ud
af, hvis man besidder den fornedne psykologiske indsigt og de tilstrackkelige
magtmidler.

meningsfuld. Derfor
slukker Lyset (og) tr

Noter
1) Jeg har hverken mht. dette vaerk eller de senere skennet det nadvendigt at diskutere betydningen
af den sindrige komposition eller af anvendelsen af pseudonymer. Mit hovedsynspunkt er, at



39

Kierkegaard med rette ikke onskede at blive taget personligt til indtegt for de forskellige
positioner, han afpravede i sine veerker. Anvendelsen af pseudonymer og den digteriske form
var hans méide at vere systematisk pa. Som det forhibentlig vil fremgd, er der en smuk logisk
sammenheang i forfatterskabet.

2) Dwvs. at forskellige sider af livet personificeres i forskellige idealfigurer.

3) Associationer betyder her: foreninger eller forbund. Kierkegaard refererer til de pa den tid
nyopdukkede politiske (liberale) klubber og foreninger.



