20

Kap. 111
Den hegelske Kierkegaard.

a. Historieopfattelsen i disputatsen

Om Begrebet Ironie er Kierkegaards mest Hegelinspirerede veerk. Ganske vist
finder man ikke hos Kierkegaard en systematisk logik, der kan std mal med
Hegels, men det forhindrer ikke at hans metode berer tydeligt preeg af
Hegellzesningen og - hvad der er vaesentligt i denne sammenheng - at han har
overtaget historiefilosofien fra Hegel. Man kan, skriver Kierkegaard, »ikke
noksom anerkende Hegels store Fortjenester af Opfattelsen af den historiske
Fortid. Han vrager ikke Fortiden, men han begriber den« (1-290).

I Kierkegaards version gir den hegelske historieforstdelse ud pé, at der er »en
evig Sammenhaeng« i historien (I-274). Ikke sadan at der intet nyt er under
solen, men sddan at det nye er bestemt af det samme princip som det gamle, og
sadan at det nye opfattes som et kvalitativt hgjere trin i udviklingen. Det er
ikke i absolut modsatning til det, der var for, men en videreudvikling af det.
Der er tale om en organisk historieopfattelse. Historien opfattes ikke som et
tilfeldigt sammensurium af usammenhangende feenomener, men heller ikke
som en sum af selvsteendige og kvalitativt sidestillede fakta, der tolkes som
manifestationer af det samme, evigt uforanderlige, guddommelige princip.
Historien udvikler sig, og det gor den efter en indre lovmessighed, der er
analog til udviklingen i en naturlig organisme. Hver enkelt del har sin
betydning for helheden, men kun for en bestemt tid. Som keernens betydning
for xblet pa et vist tidspunkt herer op og ligesom forradnelsesbakterierne
skaber gedning til nye planter, sdledes har enkelte mennesker eller bestemte
historiske perioder deres begrensede, men nedvendige andel i historiens
udvikling.! Som et trae i hele sin udvikling »er sig selv, osse selv om de enkelte
blade falder af, sdledes er »Verdens - Aanden i enhver Udvikling bestandig...i
sig selve, men »for de ved Tid og Rum adskilte Sleegter er den givne Virkelighed
en forskellig...For disse frembyder sig en given Virkelighed; som det ikke
staaer i deres Magt at vrage; thi Verdensudviklingen leder den, der selv vil
med, river den med, der ikke vil« (1-274).

Det betyder ikke at verdensanden (som osse kaldes »ldeen« (f.ex. 1-71) og
»Verdenshistorien« (/-236)) har status som en overnaturlig instans, der somen
anden Vorherre sidder udenfor det hele og traekker i tradene. Den findes kun i
den konkrete historiske virkelighed: »Ideen og Phaznomenet (ere) kun i og
med hinanden« (1-288). Derfor er det »for saa vidt som Ideen er concret i sig«
nedvendigt for den »bestandigt at blive, hvad den er, det er - blive concret«
(1-274).

Og derfor er det, da verdensinden ikke er et statisk, men et dynamisk princip,
nedvendigt for den i denne udvikling og konkretisering af sig selv at negere de
former for historisk virkelighed, som har haft deres berettigelse, men som er



21

brugt op, og som nu kun eren haemsko for udviklingen. Som barnet negerer sin
barneeksistens for at realisere sig selv pa et hejere trin som voksen, siledes
bevaeger historien sig fremad i en fortsat negation af sine tidligere skikkelser.
Sédledes skal det ikke tages alt for bogstaveligt, nér Kierkegaard skriver, at »det
Hele er forud for sine Dele«(1-191). Anden har altid vaeret der, menimindre og
mindre udviklede udgaver af sig selv, jo leengere man gér tilbage i historien.
Historien er &ndens egen skabelsesproces og de forskellige trinidette forlaber
mere og mere adaekvate manifestationer af den. Ligesom »den hele Sum af
Naturexistents« er »et ufuldkomment Medium, der ikke affeder Tilfredsstillel-
se, men forlengsel: saaledes kan man med rette sige noget lignende om
Historien, idet hvert enkelt Faktum vel er evolverende (udviklende, HEAF),
men dog kun Moment, og den hele Sum af historisk Existents dog endnu ikke
er Ideens absolut adazquate Medium, da det er Ideens Timelighed og
Stykkeviished, (ligesom Naturen er dens Rummelighed), der forlenges efter
den fra Bevidstheden udgaaende Repuls« (I-71).

Som hos Hegel er det dndens kommen til bevidsthed om sig selv, der er
historiens méal. Andens forskellige konkretioner peger alle hen mod det
slutpunkt, hvor disse konkretioner ikke bare er dndens udtryk, men osse
forstds som sddanne, dvs. det slutpunkt, hvor &nden har udviklet en form, hvor
den ikke lzngere kun findes i en for den selv fremmed og ufuldkommen
skikkelse. Fremmed fordi der p& disse tidligere trin intetsteds findes en
bevidsthed om anden. Det er forst pa historiens sidste trin, at alle de tidligere
forstds som faser i &ndens selvrealisering. Forst da har udviklingen mistet sin
for menneskene - og dvs. for den eneste eksisterende bevidsthed - mere eller
mindre tilfzeldige og uforstielige karakter, fordi dén romfattende Bevidsthed«
nu er ndet, hvor det er muligt »at gjore sig Rede for det Hele« (1-231). Forstda
kan inden, nar den i sin konkrete skikkelse i form af den menneskelige
bevidsthed »skuer tilbage« pa den hidtidige historie, se sig selv »Ansigt til og
mod Ansigt« (I-71).

b. Hegeliansk eksegese. Analysen af Sokrates

Det er denne - hegelske - historiefilosofi der ligger til grund for Kierkegaards
analyse af ironien, der nok i detaljer fremstilles anderledes end hos Hegel, men
som i hovedsagen tolkes ind i det hegelske skema. Det er ironiens
verdenshistoriske betydning, dvs. dens funktion og plads i andens eller
bevidsthedens udvikling, der er undersegelsens interesse.

For at begribe ironiens betydning anvender Kierkegaard en dialektisk metode
eller som han kalder det »en combineret Beregning« (I-72). Det er péd én gang
nedvendigt at man »lader Phanomenet skee sin Ret« (I-70) og at man ikke
lader sig »bedaare af det Enkeltes Trylleri« eller ndistrahere af det Enkeltes
Overvaetteshed«; sandheden findes ikke pa den iagttagelige overflade, men i
det underliggende forhold mellem de konkrete empiriske feenomener. Den nés
ikke ved at abstrahere fra det konkrete, men ved »at fere Phanomenet op til
Ideen« (I-190). Det gelder om at se »Begrebets Sandhed i og med det
Phanomenologiske« (1-70).



22

Anvendt pd Sokrates som er undersoegelsens forste og vigtigste genstand,
betyder det, at man ma forsege at forstd den ide, der - ham selv og hans
samtidige uafvidende - 13 til grund for og udviklede sig i den sokratiske ironi.
I tiden for Sokrates var der, ifelge Kierkegaard, ikke tale om et bevidst, men
om et umiddelbart forhold mellem det enkelte individ og staten. Den gracske
individualitet var »til en vis grad (et) Naturproduct«(1-238), og forstod ikke sig
selv som selvsteendig overfor, men som en naturlig del af statslivet. Den
individuelle bevidsthed var endnu ikke udviklet. Menneskene levede i en
»Undseelse, der megtigt, men hemmelighedsfuldt holdt (dem) i Statens
Ledebaand« (I-196), og livet hvilede som i et »Trylleri« (I-203), hvor stat og
individer gled i ét.

Kierkegaards @rinde er nu at vise, hvordan dette trin i dndens udvikling
negeres for at give plads for en hejere form.

»Verdens-Udviklingen« foregdr gennem »en Modsigelse«: »Den til en vis Tid
givne Virkelighed er den for Slzegten og Individerne i Slegten gyldige, og dog
maa, saafremt man ikke vil sige, at Udviklingen er forbi, denne Virkelighed
fortreenges af en anden Virkelighed, og dette maa skee gjennem og ved
Individerne og Slaegten« (1-274).

Séledes har osse »den gamle Grecitet« pa et tidspunkt »overlevet sig selv, et nyt
Princip skulle frem.« Til den ende behover verdenshistorien en »Accoucheur
(fedselslzge, forlaser, HEAF). Denne Plads udfylder nu Socrates« (1-236).
Feor Sokrates manifesterede den enkelte sig ikke med selvstzndige standpunk-
ter. Samfundslivet var uproblematisk, lovene »havde... Traditionens /Erver-
dighed, som de, der vare sanctionerede af Guderne. Og til denne Tradition
svarede den gjennem Tidernes Lob hazvdede Vane« (I-196). Overfor denne
ubevidste selvfolgelighed setter Sokrates sin daeemon, der er et udtryk for at
verdensdnden er ved at udvikle sig frem mod en hejere form i retning af den
selvbevidsthed, der er dens mél og opfyldelse, og som kun kan udvikles
gennem en udvikling af de individuelle bevidstheder.

Sokrates’ »Betydning i Verdensaandens Udvikling« (1-226) er da, at han baner
vej for subjektiviteten gennem en negation af den graeske umiddelbarhed.
Denne betydning far han i kraft af den deemon, han paberiber sig som en
instans, der siger ham hvad han skal gere. Dazmonen er netop karakteriseret
ved pd én gang at vere og ikke veere udtryk for Sokrates’ personlige og
selvbevidste holdning. Den er eksklusivt defineret som hans personlige
radgiver (ingen andre kan kontrollere hvad den siger ham). P4 den anden side
gor Sokrates ikke krav pd selv at vaere ophavsmand til deemonens opfattelse.
Han fremforer kun hvad den driver ham til at sige. Det er sledes nok i ham at
»Subjektiviteten forste Gang gjer sin Ret gieldende i Verdenshistorien« (I-
260), men endnu kun som »Omridset af« eller »en Propheti om...en fuld-
stendig Personlighed« (1-244+185).

Set fra statens synspunkt var Sokrates’ fremfaerd en betenkelig sag. Han var
utreettelig i at sactte sporgsmalstegn ved alt og var siledes en omvandrende
protest mod det szedvanlige: at man tryg og tillidsfuld felte sit liv vomsluttet og
baaret af Statslivet« (1-95). Sokrates derimod var »ubagijelig til at underordne



23

sig selv Staten« og var derfor »I en vis Forstand...Revolutionzr, dog ikke saa
meget ved at gjere Noget, som ved at undlade Noget« (I-211).
Begreensningen hos Sokrates er, mener Kierkegaard, netop den rene kritik.
Hans standpunkt er »Uvidenhed«, derfor overskrider han aldrig den rent
negerende holdning: »Det til Grund for Alt Liggende, det Evige... var han
uvidende om« (1-201). Han demonstrerede, at det umiddelbart givne ikke
automatisk var det sande, men kun for selv at ende i en ny usandhed: i en
abstraktion fra enhver historisk konkretion.

Den sokratiske tese om at »Ideerne ere for de sandselige Ting« (1-122) forbliver
et rent postulat, s& leenge man intet fir at vide om hvorledes og i hvilken
forstand de er det, og dens konsekvens er udelukkende negativ: »den negerer
nemlig Livet, Udviklingen, kort sagt, Historien i sin almindeligste og videste
Forstand« (I-113).

Der er derfor for Kierkegaard at se god mening i at »Dedeng, det at »blive til
slet Intet«, for Sokrates er »en mageles Vinding« (1-133).

En ting er imidlertid Sokrates’ selvforstdelse, en anden »det Moment i
Verdensaandens Udvikling, der er symbolsk betegnet ved det Seregne i hans
Existents i Historien« (1-226). Set i denne sammenhang fremtrader han som et
eksempel pa »det dybe Tragiskei Verdenshistorien«, som bestariat »Et Individ
pa eengang (kan) vere verdenshistorisk berettiget og dog ubefaiet«. Og So-
krates er berettiget for si vidt som »det gamle (skal) fortreenges« og »det
Nye (skal) frem«, men ubefojet for si vidt som han ikke reprasenterer det
nye, kun negationen af det gamle. Han er »traadt ud af Samtidens Rakker,
har gjort Front mod denne«, men »Det, der skal komme, er skjult for ham,
ligger bag ved hans Ryg«. Han er folgelig »et Offer, som Verdens-Udvik-
lingen kreaever«, et offer der sig selv uafvidende fortaeres af »Nidkjerhed i
Verdensaandens Tjeneste« (I-275f.).

Nér Kierkegaard tilkender Sokrates’ ironi »Verdenshistorisk Gyldighed« (I-
236) er det altsd ikke pga. dens egne positive kvaliteter, men fordi historiens
senere gang har vist, at den var berettiget, og »derom kan kun Historien
demme« (I-278. Jvf. 284).

c. Problematisering af historieopfattelsen. Kritik af den roman-
tiske ironi

Det centrale i Kierkegaards opfattelse af den romantiske ironi er at den afvises
pga. dens negativitet og dens abstraktion fra den konkrete historiske
virkelighed, altsd tilsyneladende pga. de samme ting, der gjorde Sokrates
verdenshistorisk berettiget.

Romantikken forfalsker, mener Kierkegaard, den konkrete virkelighed. Den
tl'ltusker sig en fantastisk frihed ved at se stort pd enhver teoretisk og
videnskabelig erkendelse og ved at fornzgte »den egentlige Historie...hvori det
sande Individ... eier sine Preemisser«. Den haevder ganske vist at interessere
sig for det historiske, men det er kun i dens egen uvederhaftige version, som
gor »al Historie... til Mythe - Digt - Sagn - Eventyr« (I-289). Den accep-



T e

24

terer ikke det faktiske, men har kun sine egne luner og indfald som kri-
terium, hvorfor den da osse skalter og valter mht. Avad der betyder noget
for den. Snart var det Greekenland, snart Middelalderen, snart én religion, i
naste gjeblik en anden. Intet havde gyldighed for romantikken pga. dets
faktiske teoretiske eller videnskabelige uomgaengelighed, men »fordi det saa
behagede Ironien«, der folgerigtigt aldrig selv »undersogte« noget (1-290),
men kun forholdt sig demmende og digtende, og som negerede »al histo-
risk Virkelighed... for at skaffe Plads for en selvskabt Virkelighed«. Hvor-
for er denne ironi ikke som Sokrates’ »I Verdens - Aandens Tjeneste«?. Fordi
Sokrates’ ironi var banebryder for den subjektivitet, den selvbevidsthed
og den selvsteendiggerelse af individet, der p& den tid var nedvendig for
verdensdndens videre udvikling. Men da »Subjectiviteten allerede (var) given
1 Verdensforholdene« kunne det ikke s& godt veere den, den romantiske
ironi ubevidst var forkeemper for. Hvad den i sin praksis pleederede for var
da, hvad Kirkegaard kalder »en overspandt Subjectivitet, en Subjectivitetens
anden Potens« (1-288). Overspandt fordi der var tale om en subjektivitet, der
forsegte at trackke sig selv op ved harene i en fornagtelse af den konkrete
historiske virkelighed, der ud fra Kierkegaards filosofi er ideens og
verdensdndens konkrete, ydre skikkelse. At fortrenge den historiske
virkelighed var folgelig synonymt med en fortraengning af verdensindens
virkelighed. Romantikkens drem var da osse netop at komme tilbage til den
graeske umiddelbarhed, men »hine Tider ere Sorbi« (1-299).
Den eneste indrommelse Kierkegaard giver romantikken er, at den var
»velgjorende« over for samtidens »usle Spidsborgerlighed«, hvor »Menneske-
ne vare aldeles ligesom forstenede i de endelige sociale Forhold...Skik og Brugs
herlige Grundsztninger og Maximer vare Gjenstand for en from Gudsdyrkel-
se..., man afholdt sig fra Polygami, man gik med spidspullede Hatte« (I-31 If.).
Det er ikke tilfeldigt, at Kierkegaard slar ned netop her. Den hegelske
historiefilosofi rejser ikke uoverstigelige vanskeligheder, s lzznge man holder
sig til fortiden, men er ikke helt let at administrere, nir det geelder aktuelle
forhold: Hvordan afger man, hvad i samtiden der er verdenshistorisk
berettiget? Hvordan begrunder og forstir man sine egne handlinger? Hvordan
finder man ud af, hvor det bzerer hen og hvordan forholder man sigtildet? Det
er det store problem i hele Kierkegaards forfatterskab.
I disputatsen lyder svaret: Den historiske virkelighed »treeder paa en dobbelt
Maade i Forhold til Subjectet: deels som en Gave, der ikke vil lade sig vrage,
deels som en Opgave, der vil realiseres« (1-288).
P4 den ene side har vi det uvomgxngelige: den »Bundethed i hvilken den givne
Virkelighed holder Subjectet« (I-276). P4 den anden side den »positive Frihed«
(I-289), som bestar i at »udvikle de Spirer, Gud selv har nedlagt i Mennesket«
(1-292).
Med denne forestilling om mennesket som Guds »Medarbeider« (1-292) har
Kierkegaard pludselig indfort en ny absolut instans ved siden af eller rettere i
forleengelse af verdensinden. Der reflekteres ikke over forholdet mellem Gud
og verdensdnd, men som Kierkegaard bruger de to kategorier er den logiske
sammenhzang saledes;



25

I den hidtidige historie har menneskene vaeret bevidstlese agenter for dndens
selvrealiseringsproces. Nu er &nden kommet til sig selv, idet den er kommet
tilbage fra sin »andet-vaeren« (»Anderssein«. Hegel, 1-63) i naturen og histo-
rien til bevidstheden. Den er m.a.o. nu blevet ren &nd. Dermed er de modsi-
gelser, der bestandigt har drevet historien fremad, overvundet, og der er hver-
ken brug for eller basis for en fortsat ydre udvikling. Staten har nu ndet den
vhejere Form« (I-254), der »indrommer Subjectiviteten et ganske andet
Raaderum end den graeske Stat kunde gjore det« (1-209), s& man ligefrem
kan tale om »den forst ved Staten givne fyldige Personlighed« (1-251).

Det vil altsammen sige, at hvor den individuelle eksistens tidligere var
underordnet i forhold til &ndens nedvendige udvikling, der skulle bruge
mennesker til lidt af hvert, dér er arenaen nu overladt til individets
selvudvikling, hvis mulighed er garanteret af Gud.

Denne udviklings mal er en tilstand, hvor »Subjectet... i uendelig Klarhed eier
sig selv, er sig selv absolut gjennemsigtig« (I-306).

Der er altsd tale om en rent kontemplativ position, som ndr det gzlder en
konkret praksis, ikke er i stand til at overskride en ukritisk administrationaf de
givne vilkar: »1 Statslivet bestaaer naturligvis den sande Frihed i at veere
indtraadt i Livets Forhold, saaledes at disse have en objectiv Gyldighed for
En, og derunder at frelse det inderste, dybeste personlige Liv, der vel kan rere
sig under alle disse Forhold, men dog til en vis Grad er incommensurabelt for
deme« (I-212) (Jeg understreger, HEAF).

Det samfundsmeessige liv - (Kierkegaard skelner ikke mellem »stat« og
»samfund«) - er som det er. Det er blevet som det er i kraft af menneskenes
aktivitet op gennem historien, men ikke i kraft af nogen bevidst aktivitet. De
mennesker, der har haft betydning for udviklingen og dermed for det, derer,
har ikke handlet pa egne vegne. De har, som Johannes Deober, blot veret »et
Redskab i (Verdensdndens) Haand« (1-277).

Det er her vi har det modsigelsesfulde i teorien. Den pukker pa det historisk
konkrete, men reducerer det samtidig til at vaere stationer pd vejen mod et mél,
der er rent kontemplativt: den rene ands skuen sig selv. Det betyder i sin
konsekvens, at de ydre forhold nu, hvor &nden er realiseret, mister deres
specifikke betydning. Det ene fenomen kan ikke tilregnes storre betydning
end det andet. Der er ingen begrundelse for at forandre noget, alt bliver lige-
gyldigt, lige velegnet som materiale og baggrund for individets personlige,
indre udvikling.

Politisk er denne filosofi naturligvis en laekkerbidsken for de herskende i
samfundet. Men helt uden sprazkker er den ikke. Til slut i disputatsen
fremheever Kierkegaard ironien p& en méde, der gor det nerliggende at tolke
dens forhold til den borgerlige stat pd samme made som han selv tolkede
forholdet mellem Sokrates’ ironi og den graeske stat: »@nsker man undertiden,
hvad vel let i vor Tid En og Anden kan fristes til, at affare sig den Habit, En-
hver i Forhold til sin Stilling i Samfundet efter Rangforordningen allerunder-
danigst maa anlegge og beare...saa bliver ogsd her en vis Mystification
nedvendig. Jo mere nu det, der bestemmer En til en slig Mystification, er et



endeligt Hensyn, som naar en Kjebmand reiser incognito for at fremskynde en
Speculations heldige Udfald...desto mere naermer det sig til en slet og ret
Forstillelse. Jo mere det derimod er en Trang til engang imellem at vare
menneske og ikke evig og altid Cancelliraad... desto mere er Ironien
fremtreedende« (1-268).
Her begynder det at vise sig, hvor vanskelig den hegelske historiefilosofi er at
administrere i praksis. Der findes ikke i Kierkegaards fremstilling et eneste
tilleb til en begrundelse for, hvad deter, der konkret viser, at det samfund, han
lever i, ikke som alle tidligere »kun er Moment i ldeens Virkeliggarelse« og
derfor »i sig selv (baerer) Spiren til sin Undergang« (1-277).
Kierkegaard insisterer pd at menneskene altid kun kan realisere sig selv i den
konkrete virkelighed, de nu engang befinder sig i, og afviser den romantiske
lengsel som wen kjeelen, bledagtig Listen sig ud af Verden« (1-330):
»Virkeligheden faacr...sin Gyldighed ved Handling« (1-331). Men netop
fraveeret af enhver konkret historie- og samfundsanalyse medferer at
Kierkegaard ser sig stiende overfor alternativet: enten en hovedlos St.
Simonistisk revolutionzer utopisme (I1-330) eller en accept af de fastlaste roller i
det bestdende samfund.
Kierkegaard ulejliger sig ikke med at argumentere mod utopismen, men det
fremgdr tydeligt nok af hans kritik af den romantiske virkelighedsflugt, at den
mé forckomme ham at vare et virkelighedsfornaegtende fantasteri. P& den
anden side er det Kierkegaards problem at en absolut identifikation med de
givne samfundsmassige rammer jo er ensbetydende med, at den individuelle
frihed underordnes samfundets krav og dermed méd henregnes til »al den
é)sselhcd, der ikke er andet end et jammerligt Product af sin Omgivelse« (I-
92).
Derfor fremhzves ironien som den indre distance, hvormed det enkelte individ
i kraft af en subjektiv relativering af de ydre forhold haever sig over dem i stedet
for at lade sig definere af dem.
Derfor er »intet &gte humant Liv...muligt uden Ironi« (I-328).
Spergsmalet er sd, om det er muligt med ironi.

Noter

1)Jvf. Kierkegaards fremstilling af den grieske stats sammenbrud: »Nu derfor, da Grciteten
nermede sig sin Oplesning, strammede alt Bloder med Heftighed tilbage i Hjertekammeret.
Alt samlede sig i Athen...Der er en Uro i det atheniensiske Liv, en Hjertebanken, som tyder
paa, at Oplesningens Time er nzer. Men hvad der saaledes blev Betingelse for Statens Under-
gang, viser sig fra den anden Side som det, der har uendelig Betydning for det nye Princip, der
skal fremtraede, og Oplasningen og Forraadnelsen bliver netop det nye Princips frugtbare
Jordbund (1-228) (Jeg understreger, HEAF),



