
anmeldelse Andreas Constantinou i Shroud på Bora Bora. Foto: Christoffer Brekne



237

P E R I P E T I  –  T I D S S K R I F T  F O R  D R A M AT U R G I S K E  S T U D I E R .  |  I S S N  O N L I N E  2 2 4 5 - 8 9 3 X ,  I S S N  P R I N T  1 6 0 4 - 0 3 2 5  |  A RT I C L E S  A R E  L I C E N S E D  U N D E R  C R E AT I V E  C O M M O N S  C C - B Y- N C  4 . 0

Poetisk undersøgelse af den 
tærskeltilstand, vi alle skal opleve
Af Thomas Rosendal Nielsen

Erfaringen af livets ophør, så konkret og allestedsnærværende den end er, er vanskelig at give 
kunstnerisk form, uden at formen størkner i udslidte symboler. Forestillingen Shroud lykkes 
med netop det, fordi den stiller kunstnerens egen, smertefulde erfaring til rådighed igennem 
to meget klare konceptuelle greb, der komplementerer hinanden. Både performativt og poetisk 
overskrider forestillingen den individuelle tabserfaring i retningen af en kollektiv undersøgelse 
af den tærskeltilstand, som vi alle skal opleve – som pårørende og på vores egen krop.

Tre begravelsesceremonier
Koreograf og performer Andreas Constantinou mistede indenfor en periode på ca. en måned 
først sin far, Andreas, og derefter sin mor Anita, kaldet Nina. Det var under pandemien, hvor der, 
også i forældrenes UK, var begrænsninger på, hvor mange man kunne forsamles til ceremonierne. 
Begge ceremonier blev derfor transmitteret online med få ugers mellemrum, fra det samme rum, 
i det samme kapel, med det samme kamera i den samme position, med den samme bedemand 
og næsten den samme lille gruppe deltagere.

Den første del af forestillingen iscenesætter optagelserne af de to ceremonier i et scenerum, 
der mimer dem. Scenen er i denne del begrænset til en passage foran det sorte fortæppe, hvor 
Andreas Constantinou ligger i en åben, hvid kiste midtfor. På hver side af kisten står et stativ med 
en stor fladskærm, i kongeside med optagelsen fra faderens ceremoni, i dameside med optagelsen 
fra moderens ceremoni.

Også på videoerne er kisterne i centrum. De står i en niche i kapellets bagvæg, delvist 
omgivet af et langt og tungt gardin, der, som scenetæppet, kan lukkes til, når ceremonien er 
afsluttet. I damesiden på videoerne står en kvindelig bedemand bag en talerpult. Kameraet må 
være placeret i loftet på væggen modsat kisten, og i den forreste del af billedet ser man ned på 
hovederne og skuldrene af deltagerne på de forreste stolerækker. Næppe mere end 10 og tydeligvis 
næsten de samme deltagere begge steder, om end et par har byttet plads mellem de to ceremonier. 
Andreas, sønnen, træder selv tydeligt frem i højre side af billedet begge steder med sit fuldskæg 
og skaldede hoved, som vi genkender fra hans stille tilstedeværelse i kisten på scenen. På videoen 
med faderens ceremoni er en kvinde i kørestol, som jeg antager er moderen.

Vibrerende dokumenter
Den usædvanlige fordobling af situationen forvandler trivielle detaljer til form. Også i kapellet 
er der skærme på hver side af kisten, placeret ca. samme sted ift. kisten som de to skærme i 



238 Poetisk undersøgelse af den tærskeltilstand, vi alle skal opleve

P E R I P E T I  –  T I D S S K R I F T  F O R  D R A M AT U R G I S K E  S T U D I E R .  |  I S S N  O N L I N E  2 2 4 5 - 8 9 3 X ,  I S S N  P R I N T  1 6 0 4 - 0 3 2 5  |  A RT I C L E S  A R E  L I C E N S E D  U N D E R  C R E AT I V E  C O M M O N S  C C - B Y- N C  4 . 0

scenerummet. Til den ene ceremoni viser skærmene et billede af faderen, til den anden ceremoni 
et grønt område, måske en have. Alle ligheder og små forskelle mellem de to ceremonier og 
teaterrummet bliver påfaldende.

På den måde løfter iscenesættelsen begivenhederne ud af deres individuelle kontekst, 
og gør dem til del af en kunstnerisk formgivet, kollektiv erfaringssfære. Optagelsernes status af 
dokument, deres pegen tilbage på kunstnerens personlige tab og smerte, forsvinder ikke, men 
oscillerer, vibrerer, gennemtrænger formen og glider tilbage i den.

Vi ser på skift uddrag fra de to ceremonier. Den næsten identiske indledning ved bede-
manden. Andreas’ taler, først i den ene side til sin fader, dernæst i den anden side til sin moder. 
Talerne er meget forskellige og alt andet end generiske. Netop her ser vi, føler vi, et specifikt andet 
menneske, der tager den svære afsked med nogen, som de har delt et liv med. Et besværligt liv, 
forstår man; faderen havde svært ved at acceptere sønnens homoseksualitet. Men også et liv fyldt 
med kærlighed, ikke mindst fra moderen, som den hulkende søn tydeligvis slet ikke er klar til 
at tage afsked med.

Tæpperne lukker sig synkront om kisterne på skærmene, hvorefter deltagerne tager afsked 
og går ud. I scenerummet ligger Andreas stille, men jeg er tæt nok på til at se hans brystkasse 
hæve og sænke sig. To sortklædte hjælpere kører kisten væk. Ceremonierne er i deres lighed og i 
deres form på samme tid meget teatrale og fuldstændigt autentiske.

Sætten-i-afgrunden
Efter en pause glider tæppet til side for forestillingens anden del, som på en måde er en ny forestilling 
i sig selv. Det scenografiske koncept består af tre kredse af gardiner eller scenetæpper, som omkranser 
et rundt spilleområde, hvor et stort, hvidt og bølget klæde gennem hele forestillingen bevæger 
sig, vrider sig, danser, skælver, transformerer sig og kun momentvis afslører den menneskekrop 
under klædet, som vi som publikum hele tiden længes efter at se. Men den krop og det ansigt, der 
kunne give os et mere trygt og levende fikspunkt for vores blik, undslipper os, fordi den er under 
udviskning, eller fordi den ikke længere er i stand til at få hold om sig selv.
Kredsene af gardiner, der bevæger sig som del af koreografien, peger selvfølgelig tilbage på det 
forhæng, der i første del lukkede sig om kisterne i kapellet. Men sammen med koreografien, lyset 
og røgen åbner de også et rigt associationsrum til templer, til teatre, til himmelsenge, til vugger, 
til gravkamre og labyrinter, til alle mulige sammenhænge, hvor noget skal skærmes eller skjules 
af et klæde. Bagved tæppet eller klædet er der noget helligt, noget hemmeligt, noget dyrebart; 
dét, det hele handler om, men som ikke længere, eller ikke endnu skal være tilgængeligt for os.

Shroud betyder ligklæde, og de mange lag af klæde skaber den såkaldte mise en abyme-effekt, 
en ”sætten-i-afgrunden”, hvor vi får den svimlende fornemmelse af en uendelighed af virkelighed-
splaner uden noget fast holdepunkt, som når man er fanget mellem to spejle.



Thomas Rosendal Nielse

P E R I P E T I  –  T I D S S K R I F T  F O R  D R A M AT U R G I S K E  S T U D I E R .  |  I S S N  O N L I N E  2 2 4 5 - 8 9 3 X ,  I S S N  P R I N T  1 6 0 4 - 0 3 2 5  |  A RT I C L E S  A R E  L I C E N S E D  U N D E R  C R E AT I V E  C O M M O N S  C C - B Y- N C  4 . 0

239

Andreas Constantinou i Shroud på Bora Bora. Foto: Christoffer Brekne

Sorgens monotoni
Ind imellem projiceres den nederste del af et menneskeansigt (Constantinous) på den cirkulære 
spilleplads, og stemmen fortæller bl.a. om, hvordan han sad ved siden af moderen, da hun ikke 
længere havde kræfter til at tale. Hvordan han mærkedes hendes vilje til at blive sammen med 
sine elskede, hendes behov for at sige det, og hvordan han forsøgte at berolige hende ved at sige, 
at de vidste, at hun elskede dem, at hun ikke behøvede at sige mere.

I nogle scener dukker et kranie op i ligklædet, og formen på klædet fortætter sig i en 
skikkelse, som kun nærer vores rædsel eller vores længsel efter at se en levende krop. I en anden 
scene er hele torsoen blottet under klædet, kun hovedet er skjult, kroppen hamrer krampagtigt 
mod gulvet. Lyden af hænderne mod gulvet forstærkes og runger gennem lokalet. Jamren og 
skrigen. Sorg. Angst. Thanatos. Længsel efter selv at følge med over tærsklen?

Forestillingen tilbyder ikke noget kontrapunkt til sorgens og angstens patos. Burde den 
det? Den åbner et stort associationsrum, den varierer igen og igen over det samme tema. På den 
måde er den mono-ton, den prøver ikke at være andet, det er undertonerne, den undersøger.



240 Poetisk undersøgelse af den tærskeltilstand, vi alle skal opleve

P E R I P E T I  –  T I D S S K R I F T  F O R  D R A M AT U R G I S K E  S T U D I E R .  |  I S S N  O N L I N E  2 2 4 5 - 8 9 3 X ,  I S S N  P R I N T  1 6 0 4 - 0 3 2 5  |  A RT I C L E S  A R E  L I C E N S E D  U N D E R  C R E AT I V E  C O M M O N S  C C - B Y- N C  4 . 0

Shroud bearbejder og formgiver erfaringen af at blive næsten opløst i én overvældende 
grundtone. Erfaringen af ikke at kunne løsrive sig fra tærskeltilstanden, og måske erkendelsen 
af, at denne tærskeltilstand ikke er undtagelsen, men reglen. At det, som vi forsøger at undslippe 
og kontrollere ved at give det et navn, ved at repræsentere det med symboler, ved at håndtere det 
i ritualer – alt dét vi skjuler bagved ligklædet, alt dét hvis navn jeg ikke nævner i denne tekst – at 
alt det ikke desto mindre omgiver, gennemtrænger og overvælder os.

Til slut roterer forhænget foran spilleområdet, og i et kort glimt ser vi den fulde skikkelse 
fra kisten i første del, før den er væk. Den levende Constantinou træder heldigvis frem på scenen 
til en omfavnende applaus. Sveden hagler forståeligt nok af ham efter en times solopræstation 
under det varme stof. Kun de levende sveder.

Ligklæder og skygger
Det er enen både konceptuelt og tematisk stærk forestilling, Himherandit har lavet. Hvor Andreas 
Constantinou naturligvis træder frem som midtpunkt og forsvindingspunkt for det hele, så har hele 
teamet gjort et godt stykke arbejde med at få selve rummet til at danse på tærsklen. Forestillingen 
fastholdt mig på den ene side i sit eget påtrængende og smertefulde nu, men sendte mig samtidig 
mange andre steder hen undervejs: Orfeusmyten, mine bedsteforældres begravelser, Rosi Braidottis 
begreb om thanatos-politik, det underjordiske kammer i Ursula le Guins Atuans Grave (1970), 
men især til Elfriede Jelineks tekst, Schatten (Eurydike sagt) (2013), som her, i Gitta Honnegers 
oversættelse, får det sidste ord:

Nothing. No more greeting for an ear up there that’s already opening wide to the shrieking, 
the howling, the grinding of teeth, the gorging, devouring, swallowing, digesting and 
already losing me to what’s to follow, which does not exist, no greeting, no grabbing 
something bony, something hard, no more, just a shadow, a brief shadow on the stone, 
I am being pulled, pulled away, no, I am pulling myself together, no, yes I am, I am 
pulling myself together with the last of my strength, with shadowlike hands, without 
hands, without nothing, with Nothing, I am pulling myself together, pulling myself who 
is no longer there, shadow to shadow, I am here no more, I am. (Jelinek, Elfriede. 2017. 
Shadows (Euridice says). PAJ, 39:1, p. 116).



Thomas Rosendal Nielse

P E R I P E T I  –  T I D S S K R I F T  F O R  D R A M AT U R G I S K E  S T U D I E R .  |  I S S N  O N L I N E  2 2 4 5 - 8 9 3 X ,  I S S N  P R I N T  1 6 0 4 - 0 3 2 5  |  A RT I C L E S  A R E  L I C E N S E D  U N D E R  C R E AT I V E  C O M M O N S  C C - B Y- N C  4 . 0

241

Shroud spillede på Bora Bora d. 22. til 26. marts 2025.

Koncept, instruktion, koreografi og performer: 
Andreas Constantinou
Stemmeskuespiller: 
Zoe Mills
Dramaturg: 
Tone Haldrup Lorenzen
Scenografi: 
Jeppe Cohrt
Video- og lysdesign:
Christoffer Brekne
Musik og lyd:
Johannes Smed 

https://bora-bora.dk/forestillinger/shroud-himherandit/

Thomas Rosendal Nielsen er lektor på Afdeling for Dramaturgi og Musikvidenskab, Aarhus 
Universitet, og medlem af Peripetis faste redaktion. 


