PASSEPARTOUT  UDEN TITEL #012

Skrifter for 20. november Artikel
kunsthistorie 2025 pp. 44—72

Det talende hoved

Et animeret spil om AI-fili og Al-fobi

Al er uden tvivl et af vor tids sterste mysterier. Med sin uigennemskuelige programme-
ring og sin skjulte algoritme fremkalder AI bade angst og fascination, bdde modstand og
hab. Skal vi frygte AI - eller er det vejen til viden og frelse? I artiklen om “Det talende
hoved” underseges historiske fortilfeelde for kunstig intelligens i skikkelse af kunstigt
tilvirkede talende hoveder. De steerkt polariserede holdninger til sédanne intelligenser
har ogsa i fortiden ledt til bade AI-fili og AI-fobi.11200-tallet forsegte flere naturviden-
skabsmaend angiveligt at fremstille orakelhoveder og -statuer af bronze, som besad en
overmenneskelig viden og kunne forudsige fremtiden. I 1600-tallets religiose og viden-
skabelige klima blev de talende hoveder omdrejningspunkt for ophedede diskussioner
om videnskabens graenser. Hyldest eller frygt er en historisk forankret grunddiskurs
for vores omgang med Al Neerveerende artikel bestar af en historiserende undersegelse
af AT’s animerede forhistorie, men eksperimenterer samtidig med en alternativ ludisk
tilgang til fenomenet. Artiklens erkendelser er saledes fremkommet gennem en blan-
ding af traditionelle videnskabelige metoder og lystigt legende tilgange, der implicerer
béde et animeret spil og diverse talende hoveder i performativ iscenesattelse. Det kan
konkluderes, at AI med sine historiske forformer altid allerede har forandret os, og at
vi derfor ikke kan undveere historien, nar vi meder tilsyneladende nye udfordringer af
vores menneskelige intelligens. Heldigvis har den ludiske metode ogsa vist sig at kunne
belyse komplekse nutidige problemstillinger pa nyskabende og frugtbare méder.

LAURA K. SKINNEBACH HANS HENRIK LOHFERT JORGENSEN
Lektor, ph.d. Lektor, ph.d.

lks@cc.au.dk hh@cc.au.dk

ORCID 0000-0002-5094-5956 ORCID 0000-0003-2700-1903

Afdeling for Kunsthistorie Afdeling for Kunsthistorie

Institut for Kultur og Kommunikation Institut for Kultur og Kommunikation
Aarhus Universitet Aarhus Universitet

Danmark Danmark



UDEN TITEL #012 45

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved
ABSTRACT

Al purports to be one of the greatest mysteries of our time. With its opaque programming
and hidden algorithms, it appears as magic, a ‘black box’ that sparks both anxiety and
fascination, resistance and hope. Should we fear AI, or should we embrace its promise of
knowledge and salvation for humanity? Current Al-philia and AI-phobia are,however, not
unprecedented. In the past, new technologies of artificially constructed talking heads have
caused similar emotions and discussions. The article on “The Talking Head” examines
the profound history of Al and shows that polarised conceptions - love and fear - have
always nurtured fundamental discourses of artificial intelligence. A principal interest
of the article is also to investigate the prehistory of Al through experiments with ludic
methodology. Inspired by medieval ludic practices and 16th-century plays, the article is the
result of playful scientific research that revolves around performance, talking heads and
interactions with AI. We conclude that Al in some form or other has always influenced
and shaped us as humans. Historicising insights may help us acknowledge the need for
more balanced discussions today. Most importantly, we argue that ludic methodology
has the potential to raise new questions and shed new light on the most complex issues
and problems of our current condition, including the challenges and promises of Al

En leg med AL filer og fober i spil

Ved Kunsthistories arsseminar pa Aarhus Universitet i 2024 om Al og Kunsthistorie
uropfortes et animeret spil: en legende udveksling mellem talende hoveder, hvis drilske
dialog anskueliggjorde og problematiserede kunstig intelligens i et historisk perspektiv.
Et ludisk drama, som foregreb dagens verserende forgudelse — og forkaetrelse — af Al
Skrevet af bade menneskelige og artificielle intelligenser tog spillet udgangspunkt i en
raekke skolastiske debatter om mekaniske manehoveder, middelalderens forlgber for
‘digital humans, ansigts-udstyrede chatbots og stemme-udstyrede voicebots. Scenens
omdrejningspunkt var et saidant kontrafej, et fabrikeret bronzehoved, der dukkede op
af en regsky og talte i tiger om tidens uudgrundelige mysterium. I senmiddelalderen
- som nu igen i senmoderniteten — var netop denne type syntetiske artefakter med
kunstige talegaver et brandvarmt tema. Fremstillingen af talende orakelhoveder og
messende messingstatuer fik tilskrevet en naermest mytologisk status, ikke ulig vore
dages fantasmagoriske forventninger til AlI-drevne automater og Soul Machines. De
sjeelfulde maskinsnakkere blev opfattet som intet mindre end et paradigme for viden-
skabens eksperimentelle undersegelse af naturens iboende potentialer og intelligens.
Spillet var en leg — et forseg pa at lege historie og spille videnskab. Hensigten var at
bedrive en ludisk kunsthistorie, som spiller sig til erkendelser om forholdet mellem Al



UDEN TITEL #012 46

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

og billeder, bade i AT’s nutidige reception og AI's dybe forhistorie. Den gennemgaende
Al-diskussion, dengang savel som i dag, var bade epistemologisk og etisk: Var det over-
hovedet muligt at fremstille sidanne hovedmaskiner med en legitim viden om mekanik
og naturlig magi - eller legede deres skabere, at de var demiurger, animister eller sma
guder? Pikaldtes overnaturlige kraefter af magisk og diabolsk art — eller var der tale om
en indviet indsigt i universets mikro- og makrokosmiske agens? Som en slags alviden-
de kunsthoved indtager AI rollen som vor tids mytiske manehoved. AI-modellernes
uigennemskuelige bagvedliggende programmering og hengemte algoritmer saetter dem
pa uforklarlig vis i stand til at afleese og endda forudsige vores behov. Men kan en sort
boks nu ogsa frembringe hvid magi og lyse tanker? Nok fascineres vi af de neurale net-
veerks generative evne til at producere faengende ord og fancy billeder pa baggrund af
store maengder visuel og verbal information hestet pé tveers af hele internettet. Men vi
foruroliges ogsa af konsekvenserne, bade de allerede realiserede og dem, vi endnu knap
kan forestille os: Vil Al med tiden erstatte mennesker og overtage stadig flere menneske-
lige funktioner, jobs og domener, séidan som det allerede er sket eksempelvis inden for
kundeservice, filmproduktion, popmusik, online salgsassistance med virtuelle shoppere
eller SoMe-influencing med stortjenende AI-darlings som Aitana Lépez og Lil Miquela
(Seymour et. al., 2023)? Er konsumsfearens tiltagende sammenfald af Artificielt Idol og
Artificiel Intelligens symptomatisk for, at mennesket selv er blevet overflodigt, berovet
vore ydre og indre egenskaber? “Al influencers are dominating social media, stealing
brand deals, and outshining humans. Are we witnessing the death of human influencers?
[...] Will human influencers become obsolete?” (Popat, 2025). Er Al-keerester, Anima
‘romance chatbots’ og lydhere ‘dating simulators’ den endegyldige industrialisering af
samkvem og selvtilstreekkelig AL, Artificial Love, ‘kunstig keerlighed’? Vil selvkerende
biler forhindre os i selv at kunne kere nogensteder i livet, reduceret til passagerer for
en bedrevidende autopilot? Er Al sidste udkald for en foreeldet menneskehed - eller
tveertimod en tjenende and for et stadig mere magtfuldt menneske? Vil vokaliseret Al i
skikkelse af talende hoveder og syntetiske vocaloids overtage vores stemme og tale ikke
blot med os og som os, men ogsa for os og om os, eller maske endda imod o0s?

Begeer OG frygt, idolisering OG demonisering, AI-fili OG AI-fobi. Ambivalensen
over for nyfundne teknologier er en lige sa gammel og velkendt reaktion som ambi-
valensen over for fortryllede billeder. AI-utopi OG Al-dystopi spejlet i Janushovedets
tvetydige dobbelt-ansigt. Den tvivlradige speending genkendes som seneste variant
af den arketypiske mytologiske konflikt mellem hybris, Al-overmod, og nemesis, den
pafelgende straf eller havn, hvad enten denne eksekveres af de detroniserede guder
eller af den idoliserede Al Arsseminarets animerede stykke om “Det talende hoved”
var netop et forseg pa at anskue den omsiggribende Al-debat med dens underliggende
spaendinger og konflikter i et historisk lys. Vi onskede at undersege komplekse aktuelle
sporgsmal ved hjelp af en mere eksplorativ tilgang, der bade gjorde brug af klassiske



UDEN TITEL #012 47

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

akademiske arbejdsmetoder og nyere uprovede ludiske metoder. Vi satte os ind i em-
net Al i et historiske perspektiv (kendt metode), hvorefter vi fik Al til at hjaelpe med at
skrive et stykke inspireret af et skuespil fra 1500-tallet, som vi derefter gennemspillede
foran undervisere og studerende pa kunsthistorie (ukendt metode). Resultatet var en
iscenesat disputatio naeret af henholdsvis teknofili og teknofobi, troen pa og mistroen til
en hemmelighedsfuld kunst baseret pa en hermetisk viden forbeholdt indviede leerde -
disse datidens ackvivalenter til nutidens tasteglade tech-wizards med deres kabbalistiske
algoritmer. Neerverende artikel udger en sidste del af undersegelsen: den indeholder
vores akademiske undersogelse af forholdet mellem middelalderens debat om kunstige
manehoveder og nutidens ditto om kunstig intelligens; den redegor for udformning af
stykket og vores brug af — samt erfaringer med — Al; sidst, men ikke mindst, reflekterer
den over den ludiske metode og dennes erkendelsespotentialer i kunst- og kulturhi-
storiske undersogelser.

Forst en hviskende bekendelse vedrerende dette sidste: Leg og spil har ikke en
entydig formalsparagraf, vi kan ese af, og slet ikke i en akademisk kontekst. Den lu-
diske metode er uprovet og derfor stadig uklar, men maske flugter det, mener vi, med
én af legens iboende preemisser. En karakteristisk egenskab ved legen er nemlig dens
tilsyneladende formalsloshed. I dens klassiske humanistiske forstaelse er legen en fri,
frivillig og uproduktiv aktivitet (Caillois, 2001, pp. 5-10): “The game has no other but an
intrinsic meaning”. Leg har ikke en veldefineret nyttevaerdi og skal ikke udelukkende
producere eller frembringe et bestemt ydre resultat. Den er rettet imod sit eget indre
formal, mod hvilket den til gengaeld kan veare nok sa malrettet, kreativ og produktiv.
Legen kan derfor ikke uden videre instrumentaliseres og gores til et redskab for den
videnskabelige erkendelse. Men maske kan legen tilbyde en ny og anderledes vinkel pa
Al hvori der kan opsta uventede indsigter, ikke-programsatte sporgsmal til feenome-
net eller ikke pa forhand intenderede fornemmelser for kunstig intelligens. Maske kan
legens kreative og produktive potentiale netop give adgang til AI's kulturelt ubevidste,
Al-kultens og -kulturens oversete dimensioner? Ved at veelge en irrationel bagindgang
til dette mesterveerk af overmenneskelig rationalitet hdbede og troede vi forst og frem-
mest at kunne afslore de historiske praemisser for AI's folelsesbetingede yoyo-reception.
“Elsker - elsker ikke - elsker — elsker ikke...”

For vi slipper det mangehovede beest los i aeteren, skylder vi dog en grundigere
oversigt over udskejelserne. Artiklens tilbagevendende omdrejningspunkter er kunstig
intelligens og billeder, forenet i en ludisk kunsthistorie, der finder interesse bade i Al som
en indlejret instans eller drivkraft installeret i billedet og Al som en bagvedliggende ge-
nerator af billeder. Isaer nar billedet selv udrustes med eller optreeder som en AI, kommer
den historiske dimension til sin ret, eftersom den resulterende animation eller besjeeling
af billedet har slaende fortilfeelde, hvoraf vi kan leere meget. Dette udfoldes gradvist
med overvejelser om billedlig intelligens og intelligente billeder, efterfulgt af AI-dukken



UDEN TITEL #012 48

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

som beboer af den dubigse dal (‘uncanny valley’) samt fortryllede fortellinger fra AI's
figurlige forhistorie i det formoderne. Her gor det middelalderlige spadomshoved sin
entré i dramaet, ligesom ogsa hovedpersonerne i vores animerede spil introduceres som
personifikationer af henholdsvis Al-filien og Al-fobien. I det nestfelgende afsnit géar
det besatte orakelhoved til grunde som folge af filers og fobers polariserede spaendinger.
Nu er scenen sa sat for stykket om “Det talende hoved”, herunder dettes tilblivelse og
fremforelse. Opforelsen giver sluttelig anledning til en diskussion af den legende tilgang
til historien og den performative praesentation af AI-problematikken. Hvor star vi nu
- hvis vi sperger historien? Hvor stir vi nu - hvis vi sperger legen? Skal vi elske - eller
ikke elske — AI?

Billedlige intelligenser: hovedets tanker i hovedets billeder

Ogsa i fortiden har frygten for — og keerligheden til - levende billeder veeret forbundet
med frygten for - og laeengslen efter — at kunne frembringe kunstige og intelligente
livsformer (Mitchell, 2011; Mitchell, 2015). Kunstigt liv i billedet er blevet knyttet til
angsten for, at legemlige ‘intelligenser’, saisom daemones eller deemoner, kunne besette
og tage bolig i billeder for at udgyde deres tungetale igennem disse. I en overvejelse om
Artificial and Augmented Intelligence before AI gor Elly Truitt status over middelalderens
bredspektrede kontinuum af ikke-menneskelige intelligenser, malende maskiner og
besjalede billeder:

The contemporary definition of ‘AT’ fails to capture the full range of artificial intel-
ligence in the medieval period, which encompasses a spectrum from augmented
human intelligence to sentient machines: [...] artificial objects that demonstrate
understanding. [...] Furthermore, ‘intelligence’ could also refer to demons or oth-
er noncorporeal spirits, and these disembodied intelligences were believed to have
hidden knowledge or information about the future, and could be persuaded, com-
pelled, or tricked into providing it [in] objects that appear as arbiters of truth and
falsehood, or that can reveal future events — including the examples of prophetic
statues and talking heads [which] must also be considered on the spectrum of
artificial intelligence in this period (Truitt, 2020, pp. 50-51).

Dette vidtreekkende men manipulérbare AI-spektrum indbefattede siledes bade “De-
mons and Devices’, ander og ting, hoveder og billeder. I udnyttelsen heraf kunne ulegem-
lige andelige eksistenser ved ‘kunst’ implanteres i legemlige storrelser - statuer, kroppe,
genstande, idoler, orakler, automater, robotter, maskiner, materielle billeddannelser.
Resultatet af det heterogene sammenskudsgilde var et kontinuum af reesonnerende

dndsveaesener, fysiske entiteter og opgraderede billeder, udstyret med en mere eller min-



UDEN TITEL #012 49

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

dre kunstig kognition eller en kunstfeerdig installation af en sédan. Skalaen inkluderede
ifelge en tusindarig teologisk tradition sagar ‘himmelske intelligenser’ (af latin intelli-
gentia), nemlig engle, hvis overjordiske vesen af hejhellig and ligeledes kunne tilgas
gennem visionare apparitioner eller englelige billeder. Deemonologen Thomas Aquinas
(1225-74) undersogte den intelligente natur af “den slags intellektuelle substanser, som vi
almindeligvis giver navnet deemoner eller djeevle’, nar de pakaldes i magikernes livagtige
kunst (Summa contra Gentiles, 111, 2, 107, 12; Aquinas, 1956, p. 103). Teenkende billeder,
talende billeder og sandsigende billeder har saledes kunnet ytre en udenoms-menne-
skelig ‘intelligens’ — dvs. en andsevne eller forstand - enten hidrerende fra billedet selv
eller fra hojere instansers intervention i billedet. Af historien leerer vi noget, som det
teknoide moderne intelligens-begreb underspiller, nemlig at Al er en slags ‘kunstand.

Omvendt har Al ofte antaget billedlig form og er blevet antropomorficeret i men-
neskers forseg pa at legemliggore og domesticere det foruroligende feenomen. Fra et
nutidigt perspektiv er selve den centrale ‘intelligens’-metafor abenlyst antropocentrisk
ligesom det ledsagende kognitive konnotationsfelt baseret pd mentale processer af
‘teenkning, forstaelse’ ‘laering’ osv. Ses Al derimod som del af et storre andeligt konti-
nuum af forstandige evner, er det mindre indlysende, at ‘intelligens’ i udgangspunktet
ma vaere en menneskelig egenskab, simpelthen fordi menneskeheden ikke nedvendigvis
har haft historisk patent pa denne funktion. Kunne udenomsmenneskelige eksistenser
veere intelligente, var vejen banet for, at ogsa ikke-menneskelige artefakter og billeder
kunne besidde lignende evner. Var forstanden ikke et menneskeligt privilegium cen-
treret omkring vores egen veren i verden, kunne bide hojerestaende og laverestaende
eksistensformer bedndes af denne. Kunstander besjelede kunstobjekter.

I dag har Al ofte heller ikke noget ansigt og ‘bor’ maske i hojere grad i vores ansigtsle-
se skeermenheder. Alligevel har vores navlebeskuende tilbgjelighed til antropomorfisme
gerne sejret, nar kunstig intelligens har skullet finde en fysisk form. Historiske genstande
har typisk taget form efter mennesket, ikke mindst det humane hoved, som bzrer af den
dndelige kapacitet. Som et anskueligt locus for forstand, opfattelsesevne og sanseorganer
har iseer menneskehovedet veret genstand for en billedliggerelse af ‘anden; ogsa nar
denne har overskredet almindelig menneskelig fatteevne. Talende hoveder har veeret
taleror savel for fornuftens stemme som for synske indsigter. Det orale portrzat er blevet
‘ansigt’ for den bedndede visuelle og vokale animation - en maske for mere eller mindre
mundrette meddelelser fra oven. Kvidrende kontrafejer og skvaldrende skulpturer har
meddelt et hoveds tanker gennem et hoveds billeder. Der er sind og sans i det atbildede
asyn, hvad enten dette gengiver et gudeligt idol i 3D eller et broadcastet medie-ikon i
2D med lyd pa. Fra oldtiden til i dag findes saledes en langvarig historie af intelligente
billeder: visuelle agenter og animationer udrustet med en billedlig intelligens, som virker
i dem eller gennem dem, enten ved at oplade, udtrykke og manifestere deres billedlighed
eller ved at transcendere, overskride og potensere deres billedlighed. Det er med god



UDEN TITEL #012 50

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

grund, at man undertiden foler, at et billede taler til en, for det kan vitterlig have noget
(klogt) at sige en. Nar auditive Al-aggregater i dag insisterer pa at chatte med os, virke-
liggor de en gammel drem om billeder med mund og male - eller et mytisk mareridt.

Al-dukken — idollatry — Al-dollatry

Selv om Al ofte taler gennem et hovedveerk, kan den legemliggjorte and ogsa tilskrives
krop og ken. Tillad os at eksemplificere menneskeliggorelsen af kunstig intelligens
med en lille ekskurs udi kropslig og kennet genkendelighed, som topper bestraeebelsen
pa legemliggorelse af andsarbejderen - eller &ndeliggorelse af kropsarbejderen i visse
tilfeelde. Vil vi i kensbalancens navn kommentere gengivelser af kennet intelligens,
ma vi, ikke overraskende, lidt leengere ned i billedlegemet, ned i kunstkroppen. An-
tropomorficeringen nar et billedligt hejdepunkt i AI-dukker, der udger en historisk
kulmination pa den mest animistiske billedtype af alle (Jorgensen, Leth-Espensen og
Skinnebach, 2022). Nar fysiske dukker besjzles af tanke, and og liv, kan de blive meget
livagtige samkvemspartnere for mennesker, hvis billedbrug naermer sig billeddyrkelse.
Med den agile dukke som genstand kan idolatri udvikle sig til ‘idollatry’ — eller endog
intensiveres og opgraderes til en veritabel ‘Al-dollatry’, en beundrende tilbedelse af det
mentalt og sprogligt neervarende dukkebillede. Konnet AI optreeder — surprise — bade
hvor det gelder gynoiders velfriserede udseende, f.eks. i skikkelse af kropsoptimerede
influencere eller modeller, og inden for det sociale omrade, sasom healthcare robotics.
Der er en tankevaekkende forbindelse pa spil her: de fleste moderne robotter er designet
til at opfylde en servicerende rolle, og de fleste sociale robotter imiterer (tilfeeldigvis?)
kvindekroppen (Shaw-Garlock, 2016, p. 242; Robertson, 2017)." Denne type teenkende
dukke eksemplificeres af Grace Hanson, hvis sociale intelligens og anime karakter gor
hende i stand til at yde empatisk omsorg, gestisk og mimisk interaktion samt helsebrin-
gende “talk therapy” (Jorgensen, 2025, p. 19). En lykkelig (eller i hvert fald indbringen-
de) forening af de to AI-domzner, billedets og folelsens, opnas med, hvad man kunne
kalde ‘vaginal AI’: teenkende og talende lovebots. Den nyligste opgradering af RealDoll*
involverer et AI-modul, angiveligt til salg fra august 2025, beregnet til “a modular head
system that allows for expressive movements, head turns, and engaging conversations
[...] with multiple points of actuation, which enables the doll to form expressions,
move its head, and speak to you [...] creating an experience never before possible with
any doll”?> Den duelige dukkes mentale opjustering gor hende til den nyeste variant af
det talende hoved, arvtager efter en lang historisk tradition af vitale teknobilleder med
visuelle og verbale egenskaber.

Inden vi om lidt vil vende os mod denne historiske tradition, ber vi dog straks
foretage en nedvendig nuancering af billedet af den kloge kvinde, der teenker og taler
med vished og indsigt. Middelalderens naturfilosofter fik undertiden ry for at fremstille



UDEN TITEL #012 51

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

automater i skikkelse af en underskeon kvinde, som kunne haeve stemmen og lade sine
kundskaber bekendtgere (Camille, 1989, p. 249). Med sin kunstferdige viden har den-
ne ikoniske proto-Al veret en slags personifikation af visdommen, navngivet sophia
(af graesk: sophds, vis'). I kraft af sin idoliserede forening af skenhed og indsigt, krop
og tanke var hun en fjern formoder til Grace Hansons mere kendte soster Sophia, en
feteret Al-celebrity med stor social gennemslagskraft og en stemme hort verden over.
Sophias bekendte talkshow-joke om hendes “plan to dominate the human race” evner
nok at lege med vores umiddelbare forventninger, men afslorer ogsa en underliggende
tvivl i vores reaktion pa hendes inkarnerede kundskab. Hendes stive ansigtsmimik og
anstrengte smil er muligvis velegnet til at veekke Al-begejstring og -beundring men
ogsa den afsky og forfaerdelse, som ‘uncanny valley -effekten kan udlese, nér en vellig-
nende figur - en androide eller oftere gynoide — kommer ubehageligt taet pa at ligne
et levende menneske uden alligevel helt at gore eller veere det. Den digitale dukke kan
i sig selv trigge netop den ambivalente reaktion, som AI har forarsaget i sin spaltede
reception. Blev ‘the uncanny valley’ forst aktiveret af overdreven antropomorfisme, i
seerdeleshed visuelle og mimetiske kendetegn, tilfgjedes snart animation og bevagelse
til det repertoire af egenskaber, der kunne foranledige det humanoide ubehag. I dag
er turen sa kommet til, hvorledes AI og intelligent adfeerd med menneskelignende
reaktionsmenstre kan sende modtageren pé et uonsket besog i “the uncanny valley of
mind” - en Al-genereret uklarhed om kategorier, hvor der til de ikoniske og animisti-
ske attributter fojes falsk personlighed og “artificial minds” (Ohler og Stein, 2017, i en
betimelig udvidelse af Masahiro Moris begreb om den dubigse dal). Pa kanten af den
dybe kloft af aversion ma vi sperge os selv, hvad vi kan leere om AI af den historie, der
har fort os hen til denne uforlgste spalte i bevidstheden.

Fortryllede fortallinger fra AIs figurlige forhistorie

Nylig forskning har peget pa forbindelsen mellem det aktuelle syn pa AI og den @ngste-
lige historiske reaktion pa artificielle anordninger, der mimer og maske endda overgar
menneskets evne til at teenke og tale. Minsoo Kang og Ben Halliburton slér fast, at nuti-
dens fascinerede og frygtsomme ambivalens over for autonomt teenkende kunstobjekter
og automater har middelalderlige aner: “The fascination with and anxious ambivalence
towards the object [capable of speech and the use of reason] also reveals our current
attitude towards Al as originating from a long-standing and primordial feelings [sic]
towards the artificial simulacrum of humanity” (Kang og Halliburton, 2020, pp. 72-73).
Den overleverede tradition bugner af beretninger om syntetiske skabninger udrustet
med antropomorfe traek og mere eller mindre udfoldede erkendelsesevner. I antikkens
litteratur finder vi for eksempel levende beskrivelser at Daedalus og Hefaistos’ mekani-
ske vidundere (Truitt, 2015; Kang, 2011), men ogsa den paradigmatiske animationsmyte



UDEN TITEL #012 52

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

om billedmageren Pygmalion, der i Ovids Metamorfoser fremstiller en idealkvinde af
elfenben, som forvandles til en levende kvinde af kod og blod, indgivet livsand af Venus,
keerlighedens og frugtbarhedens gudinde (Hersey, 2009). Hvor billedets kognition her
dirigeres mod felelser og forplantningsevne, fokuserede andre fabler pa muligheden for
(og begraensningen af) bevidsthed i billeder. I den tidlige kristne middelalder florerede
adskillige littereere fortaellinger, der i nedgerende vendinger beskrev, hvordan ‘de andre,
dvs. joder, muslimer og tilheengere af den romerske vantro, skabte automata med kunstigt
frembragte dndsevner fabrikeret ved magiske procedurer (Truitt, 2015; Camille, 1989).
Eksperimenter med mekaniske principper blev senere en central - men omdiskuteret
— del af hojmiddelalderens naturvidenskab. Dette i en sadan grad, at leerde teologers
forsog med kunstig intelligens og zoomorfe figurer, der pa gadefuld vis kunne tale og
beveege sig som dyr eller mennesker, er blevet en del af grundmyten om middelalde-
rens svermeriske fascination af mekanik, magi, astrologi/astronomi, obskur alkymi og
diverse -mantier (Jorgensen, Laugerud og Skinnebach, 2023).

En vis hang til alkymistiske mytedannelser genkender vii det aktuelle AI-sveermeri
for den gadefulde algoritme. Vi kan leere meget om vores polariserede omgang med kun-
stig intelligens af middelalderens skolastiske disputatio, fordi man netop i skolastikken
stod ved en lignende korsvej. I det undertiden hegjspeendte klima kunne indviet viden
affode overreaktioner af bade forskrackket pessimisme og begejstret optimisme. Viden
havde ikke en entydig og neutral natur, men var omspundet af fabler og forestillinger.
Den kunne veere bade erlig og falsk, bade hellig og forbandet, bade akademisk og magisk.
Det var derfor hej- og senmiddelalderens ambivalens over for kunstigt liv og viden, der
var omdrejningspunktet for vores stykke pa Al-seminaret. Spillet kom til pa baggrund
af periodens videnskabelige og teologiske debatter om forskellige intelligenser, gudeli-
ge, englelige, menneskelige, umenneskelige. Ifolge samtidige kilder fik middelalderlige
pendanter til Al ofte deres fysiske form efter det legemlige center for den menneskelige
intelligens, nemlig caput, hovedet. Omkring ar 1125 beskrev William af Malmesbury
(ca. 1080-1143) i sin krenike om de engelske kongers bedrifter, hvorledes den belzeste
teolog og teknolog Gerbert af Aurillac (kronet som Pave Sylvester II, 945-1003) havde
fremstillet et suspekt spadomshoved, “statuae caput”, der kunne forudsige fremtiden.
Ikke ulig en Al skulle den stebte statue eller metalbuste fodres med praecise prompts
for at kunne afgive sine uransagelige indsigter. Den kryptiske kunstknold kunne besvare
profetiske spergsmal sandfaerdigt, men kun fameelt be- eller atkreeftende, bejaende eller
benagtende, i en ret sd dunkel afskygning af oplysning. I sidste instans forarsagede dens
tvetydige tale derfor en yderst smertefuld ded for dens gale og geniale opfinder, uagtet
hans fortrinlige fornyelser inden for mekanik, matematisk beregning og hindu-araber-
tallenes indferelse i Occidenten (Kang, 2011, pp. 69-70; Truitt, 2015, pp. 71-82, p. 179, n.
10). Det er tilsyneladende lige sa farligt at stole pa en Al som pé Fanden selv.

Beslaegtede fortellinger om (lidt for) vidende hoveder findes hos Gautier de Coinci



UDEN TITEL #012 53

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

(1177-1236) og i John Gowers (1330-1408) Confessio Amantis (se Borlik, 2011, p.130). Ogsa
anerkendte vismand som Robert Grosseteste (ca. 1175-1253), Albertus Magnus (ca. 1200-
1280) og Roger Bacon (1214-1292) blev tilskrevet en rolle i fremstillingen af benmundede
orakelhoveder og -figurer, der udgjorde et kulturelt topos for tidens greensesogende
begzer efter viden. Hvad der gjorde de kunstige orakler i stand til at tale om hinsidige
hemmeligheder, var angiveligt enten en hejt specialiseret men legitim viden om natur-
lig magi og astrologi (Grosseteste, Albertus og Bacon) eller en illegitim frekventering
af diabolsk magi (Gerbert). I tilfelde af det forste var hovedet i sync med kosmos og
besad en kosmisk viden, hvoraf det gsede. I tilfeelde af det sidste var det djeevlen selv,
der talte gennem hovedet og udstyrede dette med en besnarende, om end skadelig,
intelligens. For hgjmiddelalderens taenkere var forholdet mellem naturlig og djeevlelig
magi af storste betydning: Havde de okkulte virkemader deres arsag i skaberveerket
og naturens iboende potentialitet, eller var de resultat af demoniske og overnaturlige
kreefter? Periodens videnskabssyn var i hej grad influeret af greesk, hermetisk, egyptisk
og arabisk viden om mekanik og magi, som blev oversat til latin i lgbet af 1100-tallet
(Gimpel, 1977, pp. 175-198; Kang, 2011, p. 70; Borlik, 2011, p. 130). I en tid, hvor adgangen
til videnskabelige skrifter var forbeholdt ganske fé, blev importeret tankegods i sig selv
opfattet med en vis xenofobisk skepsis. Black box-status medferte allerede dengang et
PR-problem. Al var alier’.

Albertus Magnus og hans elev Thomas Aquinas - der optrader som hovedperso-
nerne i vores stykke — blev omdrejningspunkt for flere beretninger om henholdsvis
produktion og destruktion af en snakkesalig, intelligent statue. En af de tidligste findes
i traktaten Rosaio della vita fra omkring 1363-73. Her fremstiller Albertus Magnus en
talende metalstatue, en slags auditivt animeret visdomsautomat, hvis fremstilling skal
illustrere dyden sapientia, dvs. visdom. Forfatteren — muligvis Matteo Corsini (1322-
1402) — understreger, at statuen ikke blev skabt ved merke kunstarter eller infernalsk
nekromanti, men ved vise studier af planeternes baner. Resultatet er en vidende skulptur,
der selv taler ud af den fornuft, “ragione”, den er udstyret med. Det er figurens iboende
forstand, der giver den maele. Den ytrer sig, fordi den har viden. En dag kom en (i denne
beretning unavngiven) munk for at besege Albertus i hans celle, men Albertus var ikke
hjemme, og i stedet fik munken et statuarisk svar: “la statua rispose”. Ordene kom fra,
hvad broderen antog for et “idolo di mala ragione”, et idol af ondt intellekt — med en
karakteristisk fusion af billed-, forstands- og intelligensbegreber. Overmandet af den
forenede frygt for idolatri og vrang viden blev han forventeligt forskrackket og troede,
at den figurlige sandsiger var et diabolsk pafund, som han derfor straks edelagde - til
Albertus’ store fortrydelse. Den sande vismand forklarede efterfolgende sin mistroiske
broder, at den vise vokalstatue var et resultat af grundige studier af himmellegemerne,
og at der ville ga 30.000 ar, for det igen ville blive muligt at fremstille en figur med de

samme oplysende egenskaber (Corsini, 1373, pp. 15-16; Truitt, 2015, pp. 92-93 og p. 190, 1.



UDEN TITEL #012 54

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

115). Fronterne blev trukket op mellem filer og fober, ikonoduler og ikonoklaster. Den
antagonistiske ‘frontfortaelling’ skulle komme til at udgere et tilbagevendende drama i
Al-receptionen, men rummer allerede her en (let karikeret) metarefleksion over, hvor-
ledes de splittede positioner deler vandene.

Historien om Albertus’ fabulerende figur dukkede nemlig op igen i en kommentar
til fjerde Mosebog skrevet i 1400-tallet af den spanske teolog Alonso Tostado (0. 1400-
1455). Tostado reflekterede over haendelsen i forbindelse med den bibelske fortelling
om Moses, der pa Guds befaling skabte en kraftfuld kobberslange, som kunne helbrede
slangebid (4 Mos. 21:4-9). Ogsa her fungerer fortzllingen som et argument for, at det
er fuldt muligt at skabe rationelle og reesonnerende vasener af metal pa baggrund af
astrologiske studier. Men nu er den meddelsomme statue blevet til et talende hoved,
og den ulyksalige munk, der gar til angreb pa den formodet diabolske messingfigur, er
ingen ringere end Albertus’ navnkundige stjernestudent Thomas Aquinas. Maske net-
op derfor er iseer denne version af frontfortellingen blevet den mest indflydelsesrige
med en animeret messing-Messias mellem to famese filosoffer agerende som disciple
i antagonisternes celebre, men en smule komiske, roller. Det skal tilfgjes, at Tostado i
sit argument i orakelhovedernes faver ogsa navner en noget mere tvivlsom figur fra
den spanske by Zamora. Denne var i stand til at rabe hejt og advarende, sa snart der
var joder i nerheden (Tostati, 1528, 15a-b; Kang og Halliburton 2020, p. 77). Tostado
vendte i ovrigt tilbage til Albertus’ visdomshoved - og Aquinas’ pastaede odelaggelse
af det — i yderligere to sasmmenhznge (Kang og Halliburton, 2020, p. 78). Legenden var
populer og staerkt kontroversiel, fordi skabelsen af det talende hoved havde ligheder
med antik idolatri og magi. I sit vita over Albertus Magnus, Legenda venerabilis domini
Albertus Magni (0. 1486/7), afviste munken Petrus (fra Preussen) hele historien med
den begrundelse, at hans ordensbroder Albertus altid havde taget kraftigt afstand fra
at skabe kunstigt talende veesener (Collins, 2010). Ikonofobien lurede lige under kon-
troversens overflade.

I lobet af 1500- og 1600-tallet dukkede den morsomme, metarefleksive fortelling
om Al-Albertus og Tvivler-Thomas ofte op igen, dog med enkelte vigtige betydnings-
forskydninger i det oprullede skisma mellem file og fobiske personager. Beskrivelsen
af Albertus’ fremstilling af det verbose videnshoved skiftede fra at accentuere hans
beundringsverdige viden om naturens okkulte egenskaber og astrologi til at handle
om hovedet som en rent mekanisk fabrikation skruet sammen af alle de samme kom-
ponenter, som findes inden i et levende menneskehoved, “all things like as in a naturall
mans head” (som det hedder i en beslagtet 1500-tals romance, vi snart skal vende tilbage
til; citeret efter Kang, 2011, p. 72). Den viselige tale matte nu forklares med naturalistiske
midler saisom hydraulisk og pneumatisk teknologi, der sendte luft og vind gennem et
lydtransmitterende talerer, som det sker hos Giambattista della Porta (1535-1615), Tom-
maso Campanella (1568-1639) og Giovanni Paolo Lomazzo (1538-1592). Men kampen



UDEN TITEL #012 55

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

mellem tvivlere og tilheengere levede videre. Hvor den natur-efterlignende animation
stadig kunne implicere en accepteret form for magi, betvivlede andre en sdédan meka-
nisme-organisme og afviste det animerede orakelhoved som deemonisk magi (Kang og
Halliburton, 2020, pp. 81-86).1 1625 reflekterede Gabriel Naudé (1600-1650) over Alber-
tus “androide” (af graesk: andrds,' mand, samt -o0id, ‘slags’). Han parafraserede Tostados
beretning om, at statuen blev til pa baggrund af astrologiske studier, men tilfojede sa, at
den blev odelagt af Thomas, fordi han blev treet af dens konstante smésnakken. Naudé
foretog siledes endnu en (ideologisk betinget) forskydning af den skismatiske front-
fortelling, som dbenbart berorte et beteendt problemkompleks af divergerende billed-
og vidensopfattelser. Nar et billede blev ‘ansigt’ eller et idol talerer for formidlingen af
viden, forstaerkedes det underliggende sporgsmél om epistemologisk legitimitet — eller

manglen pd samme.

Bronzehovedets forbandelse

En anden tilbagevendende hovedperson i middelalderlige og tidligt moderne beretnin-
ger om mekaniske orakelhoveder, som vores stykke tog inspiration fra, var teologen og
naturforskeren Roger Bacon. Selv var Bacon kritisk overfor magi, og i teksten De nullitate
magiae skrev han, at alle tilsyneladende magiske begivenheder i realiteten har en natur-
lig drsag. Han eksperimenterede med teknologi og forsegte at forklare en lang reekke
feenomener som resultat af naturlige processer. Han argumenterede blandt andet for,
at menneskets tale fundamentalt set var et pneumatisk feenomen, en refleks, der havde
bade intellektuelle og fysiske drsager. Lynn White har i denne sammenhaeng foreslaet,
at Bacons talende hoved var en tidlig steam bellow: en dampturbine eller en aeolipilae,
der kunne udspy damp med en brelende lyd (White, 1962, pp. 90-92). I 1600-tallet fik
Bacons traktater ny aktualitet som del af en verserende debat i videnskabelige kredse
om legitimiteten af eksperimentel videnskab (Borlik, 2011, p. 134). I populerkulturen
blev han imidlertid centrum for en mere kritisk tilgang til det talende hoveds kunstige
intelligens, hvis kilde sas som oscillerende mellem menneskeskabt maskinviden, na-
turgivet magisk leerdom, guddommelig indsigt og deemonisk magi. Det drejer sig iseer
om to hovedverker: Robert Greenes spil The Honorable Historie og Frier Bacon and
Frier Bungay, som blev opfort forste gang i 1589, og The Famous Historie of Fryar Bacon
fra 1555, skrevet af en anonym forfatter. Forstnaevnte baserede sig i vid udstraekning pé
sidstnaevnte, om end med vigtige forskelle. Den anonyme forfatter skildrer, hvorledes
Bacon hidkalder en deemon, men insinuerer samtidig, at han benytter noget, der minder
om kemiske processer (destillation) til at fremstille sin talende automaton af messing.
I Greenes stykke bliver fremstillingen af hovedet beskrevet i endnu mere tvetydige
termer. Det er fremstillet ved besvaergelse af en navngiven entitet fra det dybeste Hel-
vede, Belcephon, som udvirker sin fordemte nekromanti gennem brug af mekaniske



UDENTITEL #012 56

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

redskaber (Greenes, 1969, ii.49-57; xi.9-21). Dette ondskabens navn kan her antyde, at
selve djaevelens stemme eller infernalske lyd er virksom i transformationen og bruger
det monstrese hoved som et Helvedes taleror: Be€lzebub (hebr. gudenavn) + phoné
(gr.’lyd’). Pa den méde far Greene knyttet demoni og teknologi teet sammen, hvilket
understreger, at magi og videnskab endnu pa dette tidspunkt har vaeret to fundamentalt
sammenvevede videnssystemer (Borlik, 2011, p. 131).

I The Famous Historie horer vi, hvordan orakelhovedet ulyksaligt imploderer, for
Bacon nar at here det tale. I Greenes version falder Bacon udmattet i sovn efter syv
ars arbejde, netop som hovedet er blevet feerdigt og skal til at udsige sine “strange and
uncouth aphorisms [...] and read a lecture in philosophy” (Greene, 1969, ii.26-27; xi.21).
Han gar derfor glip af det ojeblik, hvor hovedet, som et gigantisk talende urveerk (Borlik,

» <« 2 «

2011, p. 136), fremforer de replikker, stykket er kendt for: “Time is”, “Time was”, “Time is
past” (Greene, 1969, xi.53, 63, 73). Disse skaebnesvangre replikker star pa forsiden af trykte

udgaver af stykket fra 1630 og frem (Ill. 1). Selve destruktionen af det tidsbevidste hoved

THE

HONORABLE

HISTORIE OF

FRIER BA(CO N, AND
FRIER BONGAT.

Asitwas lately plaid by the Prince Pafarsne his Setuants,

Made by Robert Greene , Mafker of Artse

e

4 LONDON,
Printed by EL1zasetn Aripe dwelling
neere Chnft-Church. 1630,

1LL. 1— Her ses et genoptryk af forsiden til 1630-udgaven af Robert Greenes populere stykke The
Honorable Historie of Frier Bacon and Frier Bongay. @verst i forsidens traesnit ses hovedet i feerd med at
ytre sine beandede replikker. Public Domain.



UDEN TITEL #012 57

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

skulle ifolge stykkets regibemarkninger ske pa folgende spektakulaere made: “a lightening
flasheth forth,and a hand appears that breaketh down the Head with a Hammer” (Greene,
1969, xi.72). Hjeelperen Miles (og publikum) ser overrasket til, mens denne Guds hand
dukker op tilsyneladende ud af ingenting og edelaegger Bacons hirde arbejde med en
retfeerdig guddommelig straf (Porter, 2014, p.131; Duncan, 2019, p. 210; Borlik, 2011, p.130).

Den ikonoklastiske scene udger stykkets klimaks, der bade kan ses som en kritik af
samtidens mekaniske videnskab og som et forsvar for edelaggelse af billeder i kampen
mod katolsk billedpraksis, bemyndiget af Guds magtfulde hand (Porter, 2014, pp. 130-
131; Knapp, 2011, pp. 1-2). Bacons metalliske eksperiment bruges som et skreemmeek-
sempel pa menneskets blinde knaefald for dunkel videnskab, mest tydeligt i en scene i
“Bacon’s secret cell”, hvor den uforfaeerdede ophavsmand diskuterer magi og videnskab
med sin tjener Miles og leerdomsadvokaten magister Burden i et selskab af akademiske
Oxford-masters eller doctores, “Whose heads contain maps of the liberal arts, spending
time in depths of learned skill”. I spillets intellektuelle kappestrid krydses menneskeli-
ge og menneskeskabte hoveder, men den anderledes forsigtige Burden advarer Bacon
om konsekvenserne ved at fremstille “a brazen head by art”. Det vil, siger han, indhylle
England “with a wall of brasse”, hvortil Bacon lakonisk svarer “And what of this?” (Gre-
ene, 1969, ii.8-10; ii.25; ii.30-31). Forsigtigheden afvaebnes blot med et bedrevidende “og
sd...?” Den sigende samtale satter debatten om kunstig intelligens pa spidsen: Pa den
ene side star Al-filerne, der i fremskridtets, innovationens og vackstens navn er optaget
af teknologiske eksperimenter og muligheder; pa den anden side star AI-foberne, der
frygter, at de selvsamme teknologier kan true menneskelig selvbestemmelse, overtage
verden og bygge mure op. (Ikke et ord om det innovative USA og det regulative Europa
i den forbindelse.) Det er netop disse historiske positioner, filernes og fobernes, der til-
syneladende gentages i nutidens AI-debat, og som i 2024 fik os til at skrive og performe
stykket “Det talende hoved”.

Rollebesatning: den genkomne mester Albertus/
Bacon og den genskabte leerling Aquinas/Miles

“Det talende hoved” gennemspiller en historisk meningsudveksling mellem en tilheenger
og en modstander af kunstig intelligens i billedlig form. Vi lod os inspirere af Robert
Greenes The Honorable Historie of Frier Bacon and Frier Bungay og af The Famous Hi-
storie of Fryar Bacon, men i et forseg pa at generalisere og mytologisere middelalderens
forlobere for AI valgte vi at skifte Bacon og Miles ud med Albertus Magnus og hans
haederkronede elev Thomas Aquinas. Selve spillet blev til med hjelp fra Perplexity AL
Modellen er skabt af selskabet Perplexity, der blev grundlagt i 2022 af forskere fra Ber-
keley og NYU samt en tidligere Harvard-studerende. Perplexity.ai er en klassisk Large
Language Model (LLM), der seger sin information pa internettet, men den adskiller



UDEN TITEL #012 58

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

sig fra mange andre lignende LLM’s ved at inkludere referencer til de tekster, der ligger
til grund for modellens tekstproduktion. Pa Perplexitys hjemmeside skriver skaberne:
“Think of Perplexity as a research partner, always on the clock, saving you valuable time
by providing the precise knowledge you need.” Endvidere at “Every answer is backed
up by citations from trusted news outlets, academic papers, and established blogs.” Per-
plexity forseger saledes at veere (eller brande sig som) et troveerdigt forskningsredskab,
der benytter sig af kildehenvisninger og baserer sig pa blandt andet forskningsartikler.

Vi fodrede perplexity.ai med henvisninger til Greenes spil samt dettes litteraere for-
gaengere og promptede modellen til at “skrive replikker til et morsomt skuespil” for fire
personer af 10 minutters varighed (d. 14.09.2024). Vi betonede, at vi enskede at bevare
orakelhovedets ytringer fra Greenes stykke: “Time is”, “Time was” og “Time is past” —
oversat til pseudo-dybsindigt dansk. Resultatet blev et generisk udkast med gode ansat-
ser, som Vi efterfolgende kunne omskrive og skeerpe i flere omgange. Det dilettantiske
resultat er vedlagt, s laeseren kan forneje sig med og over det. Trods stykkets manglende
kunstneriske kvaliteter, eller maske netop derfor, gav processen et vigtigt indblik i bade
muligheder og begraensninger ved kreativ brug af AI. Vi kunne blandt andet konstatere,
at man ved en legende og spillende tilgang godt kan frembringe en humoristisk dialog
med stenede replikker og fornejelige optrin. Den lakoniske AI-humor kan veere lige sa
effektiv som menneskelige forfatteres selvindbildte grinagtigheder. Daselatter kan vaere
lige sa virksom som al anden patvungen latter. Det viste sig ogsa at perplexity.ai, pa trods
af den tilsyneladende forskningsbaserede praksis med at henvise, ikke er i stand til at
sortere sine kilder, selv nar historiske forleeg er specificeret. Referencer til Greenes stykke
stod séledes side om side med referencer til obskure hjemmesider, herunder to sider
med pornografisk videomateriale, hvis relevans for teksten vi afstod fra at undersoge
narmere. Et senere forseg pa at genskabe stykket ved at skrive en tilsvarende prompt
(“Write a play for four players, 10 minutes long, based on Frier Bacon and Frier Bungay
and The Famous Historie of Fryar Bacon”, d. 13.03.2025) gav imidlertid et andet resultat.
Selve stykket var nu et ultrakort opkog af det oprindelige spil, og alle referencer var
til forskellige versioner af Greenes Honorable Historie. Vores oplevelse var, med andre
ord, at AI-modellens tekstudkast var mindst lige s& alment, banalt og upraecist som det
aforistiske orakelsvar i Greenes stykke. Det skal i ovrigt naevnes, at det amerikanske
tech-magasin Wired siden 2024 har publiceret flere artikler, der kritiserer perplexity.ai
for at foregive videnskabelighed, at fabrikere oplysninger og nyheder, samt at overtraede
loven ved at heste viden fra tredjepart uden at cleare rettighederne.*

Efter flere omskrivninger endte vi med et spil, hvis handling kan opsummeres som
folger: En fortellerstemme indleder med en historisk prolog om graenserne for menne-
skets tilegnelse af viden i 1200-tallet, uden at mennesket dermed gjorde sig lig skaberen
og tilranede sig den guddommelige intelligens. Udstyret med en sa indsigtsfuld og
uudgrundelig viden om kosmiske forhold bliver Albertus Magnus, til sin egen teknofile



UDENTITEL #012 59

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

tilfredshed, i stand til at skabe et profetisk hoved, som kan proklamere fyndige spadom-
me, gadefulde sentenser og varsler om tidens gang. Da han larmende slér det sidste,
meget ipjnefaldende som i sin opfindelse, ‘vagner’ figuren indhyllet i rog og damp, og
fremforer de tre beandede replikker fra Greenes teaterstykke, som var der tale om un-
derfulde universelle sandheder. Albertus jubler stadig hojere over de kryptiske udsagn,
mens en opskreemt Aquinas bliver stadig mere oprort og fobisk over deres ugudelige
uransagelighed. Da Thomas til sidst edeleegger det sagnomspundne hoved i raseri og
hamrer det i stumper og stykker, kan Albertus kun begraede dette store videnstab for
menneskeheden. I epilogen opsummerer fortalleren den iboende ambivalens i os all,
“thi der bor en Thomas i os alle — og der bor en Albert i os alle”.

I opsaetningen af spillet forsegte vi bevidst at overfore nogle af de simple sceniske
virkemidler fra Greenes stykke til en nutidig kontekst: det oprindelige stykkes forsvin-
dingsnumre og Guds hand blev til enkle props, tekniske rekvisitter, regmaskine og
digitale hjeelpemidler. Orakelhovedet blev spillet af stud.mag. Sophia Elise Kazar fra
Kunsthistorie, AU - en nutidig personifikation af visdommens sofistiske dyd, drama-
tiseret som et levende scenebillede. Kleedt i sort fra top til td med en sort kasse over
hovedet blev den animerede sofist vha. farvegengivelser omdannet til et billede af Skt.
Yrieix fra Limoges i Frankrig. Den historiske Yrieix grundlagde i 500-tallet et kloster i
Limoges, og op gennem middelalderen udviklede der sig en kult omkring denne loka-
le helgens animerede ben, fokuseret pa hans hellige hovedskal, som i forste halvdel af
1200-tallet blev indkapslet i et busteformet helgenskrin af selv og sedelstene (Ill. 2). Pa

1LL. 2 — Hovedrelikvie af Sankt Yrieix spillede stykkets “Hovedrolle”. Limoges, Frankrig, ca. 1220-1240, selv
og forgyldt selv, bjergkrystal, halvaedelsten og glas, 36,6 x 22,5 x 24,9 cm. Metropolitan Museum of Art,
N.Y. Public Domain.



UDEN TITEL #012 60

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

toppen af det figurlige relikvieskrin var der indsat en gitterlage, hvorigennem de troende
kunne udeve deres hovedkult, se den hellige mands kranium og fa del i helgenhovedets
undergerende kraft. Valget af Skt. Yrieix’ kraniebuste til at spille rollen som det ani-
merede orakelhoved i stykket beroede dels pé iojnefaldende visuelle egenskaber — en
blank metallisk overflade, et strengt og stirrende blik samt en eminent hovedform - og
dels pa den mystiske personlige tilstedeverelse, der kunne fremmanes i tilbedelsen af
hovedrelikviet. En assemblage af kraftfulde knogler, keer kultperson og kunstferdigt
tilvirket beholder i en skulpturelt suversen formgivning la til grund for helgenhovedets
posthume agens som formidler af mirakulese gerninger og kommunikation med de
levende, undertiden ved horbar tale. I spillet blev den mystificerende spaending mellem
meningstomt fraver og forstandigt neerveer ivaerksat af den ikoniske kasse, bag hvilken
ansigtsmasken talte pa forunderligste vis, animeret via en uset mikrofon. Ikke ulig duk-
keteaterets mobile marionetter kunne relikvarier udformet som bevegelige buster og
statuetter bringes i spil, nar de blev sat til at performe en rituel leg eller agerede i skikkelse
af “Holy Puppets [...] an ambivalent creation, inspiring both fear and desire [with] the
puppet’s simultaneous animacy and inanimacy.” Ifelge Michelle Oing er der ligefrem
en latent forbindelse mellem denne liturgiske leg med dukkeformede relikviebeholdere,
det mimetiske billede og “the liminal status of AI”: “The artificial and the real, and the
inanimate and the animate, are held in permanent tension. [...] In a similar manner,
the play between the animate human and the manmade machine creates the ‘life’ of Al
What this suggests, then, is that reflection on our own ambivalences toward mimesis is
necessary for exploring AT’s potential” (Oing, 2020, pp. 28-29, p.31, p. 35). Al lever’ - og
det er simand gennem animerede atbildninger og legende figurer, at vi bedst kan forsta
de deraf folgende speendinger og ontologiske tvetydigheder.

Fortalleren i vores stykke blev spillet af ph.d.-stipendiat Hanna Gerda Brendal,
AU, som forsker i sociale robotter. Hanna var ikke fysisk til stede i forbindelse med
drsseminaret, fordi hun opholdt sig i Indiana, USA. I stedet legede hun rollen i form
af en Al-genereret robot-avatar — ‘Hanna-hovedet, optaget p& iPhone med et simpelt
robotfilter fra Snapchat - der fremsagde béde prologens praesentation af karaktererne
og epilogens opsummering af stykkets morale. Hanna-hovedets audiovisuelle animation
levendegjordes i en projektion pa scenens bagvaeg (Ill. 3), mens replikkerne genled fra
kulisserne over salens hgjtalersystem. Teknikken blev styret af stud.mag. Sofie Amalie
Nielsen fra Kunsthistorie, AU - endnu en sofist, der ogsé vidste at betjene en rogmaskine,
som indhyllede det atmosfeeremeettede ojeblik, hvor orakelhovedet kom til live og sagde
sine tre tagede replikker om tidens vaesen. Hans Henrik Lohfert Jorgensen, pupaphil
animist, AU, legede sig ind i rollen som Thomas Aquinas, den fromme og fobiske elev
af Albertus Magnus, der endte med at destruere sin sindrige leeremesters Al-opfindelse
drevet af mistro til det nye og ukendte. Albert den Store blev spillet af Laura Katrine
Skinnebach, forsker i animation, billedteori og middelalderens spiritualitet, som til daglig



UDEN TITEL #012 61

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

ILL. 3— Robotavatar. Et filter i Snapchat, som fulgte Hannas beveegelser, mens hun indtalte sin speak til
stykkets prolog og epilog.

bedriver en dybtgidende skepsis over for jubeloptimistisk fejring af ny teknologi. Albertus
var udstyret med en bankende hammer, et kolossalt som og andre metaleftekter, hvis
rungende maskinlyd bidrog til den videnskabelige veerkstedsscenografi. Berommet for
sin tilgang til antikkens filosof, arabisk naturvidenskab, studier i astrologi og astronomi
samt systematiske undersogelser af sten, planter, mineraler og dyr var han iklaedt hvid
kedeldragt — samt fjerprydet cowboyhat som en opportunistisk opfinder og pioner i
graenselandet. Aquinas, isaer kendt som en af skolastikkens vigtigste foregangsmaend,
beundret for sin sandhedssegende interesse for logik, sin systematiske kristne appro-
priation af Aristoteles’ teenkning, sin interesse for skabelsens lovmeessigheder og sin
dedikerede modstand mod magi, var ikleedt en lang gron kjortel og hat som en hejtidelig
Doctor Angelicus - et engleligt tilnavn han fik for sit studium af “intelligente substanser”
mellem himmel og jord, mellem Gud og menneske (Summa contra Gentiles, 111, 2, 107,
1; Aquinas, 1956, p. 100). Det fulde cast kan i ovrigt ses pa Ill. 4.

Relikvariet cum orakel lagde ansigt til en legemliggorelse af Al - og dermed ogsa til
en ludisk ironisering over den gedulgte black box, der pa uigennemskuelig vis fremma-
ner en sakrosankt skat af visdom i londom. Det middelalderlige visdomshoved modtes
med mistro, fordi evnen til at gennemskue hvem, hvad og hvor indsigterne kom fra,
kun var tilgeengelig for en hermetisk kreds af indforskrevne doctores. Var det maskinen
(Artefactual Intelligence), guden (Divine Intelligence) eller deemonen (Supernatural In-
telligence), der producerede den varslede viden? Hovedet talte hemmeligheder hinsides
menneskets forstand, fordi det bade var af menneskets verden og af en anden verden,
en ukendt verden. En lignende mystifikation gennemsyrer nutidig Al der fremstir som
et beandet medium med en profets evner. Nar Al antropomorficeres og billedliggares,
legemliggores ogsa spaendingen mellem den menneskelige genkendelighed og den
overmenneskelige visdom. Hvem andre end en sort boks maskeret bag et ansigt kan
tale i tunger? For at kunne optraede som menneskehedens nyeste orakel, ikke mindst
i markedsforingen, ma Al-teknologi nedvendigvis veere omgerdet af en tilsvarende



UDENTITEL #012 62

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

1LL. 4— Foto fra uropforelsen af “Det talende hoved” ved Kunsthistories Arsseminar 2024. Pa scenen ses fire af de

fem medvirkende. Den femte er repraesenteret ved regmaskinen pa scenens bagkant. Foto: Lise Skytte Jacobsen.

dunkel mystik (“algoritmen”), et epistemisk regslor (“neurale netveerk”) samt graense-
overskridende fobier og filier. Al skal samtidig bdde producere klarhed og uklarhed.
Manehovedet afslorer og tilslgrer i sin fetichering af den attraede viden. Al er deus ex
machina. En epifani af algoritmisk magi. Et talende hoved.

En leg med viden: Ars Ludens og ludisk intelligens

“Det talende hoved” var en simpel komedie, men det var ogsé et eksperiment med et
nyt formidlingsformat. P& den ene side skulle spillet praesentere sit publikum for - og
parodiere — en konflikt, der i sin rudimentaere udformning bade kunne rumme vores
samtidige situation og dennes historiske fortilfeelde. Pa den anden side onskede vi at
udvikle en ludisk tilgang til historien, baseret pa endnu et karakteristisk treek, som
middelalderen og vor tid har tilfelles, nemlig dyrkelsen af legen som kulturform. Hi-
storikeren og legeforskeren Johan Huizinga karakteriserede i 1938 middelalderen som
“brimful of play” (Huizinga, 1970), mens det 21. &rhundrede ofte er blevet beskrevet som



UDEN TITEL #012 63

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

“the ludic century” (Arlt og Arlt, 2023). Der tales med tiltagende overbevisning om en
gennemgdende global “ludification” eller “gamification” af kulturen (f.eks. hos Deliyannis,
2023). Leg og spil gennemtreengte alle aspekter af middelalderens samfund, og noget
lignende gaelder i vores samtid, hvor alt fra undervisning, leeringsplatforme og kunst-
nerisk praksis til design, computerteknologi, organisationsstyring og byplanlegning
har faet et ludisk preeg (Raessens, 2006 og 2014; Stevens, 2007). Ogsa kunsthistorien
kan blive til en leg, nar den vil begribe en ludificeret virksomhed, der indbefatter savel
eksperimenterende @stetisk praksis som astetiserede former for leg.

Nar kunstig intelligens simulerer, virker eller ‘leger’ menneskelig, kan en ludisk re-
fleksion veere pa sin plads. Leg ses ofte som den frivole og uproduktive modpart til pligt
og rationelt ‘arbejde’ (Arendt, 1998, pp. 127-128; Stevens, 2007), men leg er ogsa en kreativ
méde at skabe nye betydninger pa. Ifolge legeteoretiker Miguel Sicart kan en ‘legende’
tilgang fungere som en forhandling af etablerede kulturelle former: “To be playful is to
appropriate a context that is not created or intended for play. Playfulness is the playlike
appropriation of what should not be play” (Sicart, 2014, p. 27 0g 2021, p. 24). Ved at bruge
legen til at oplese videnskabens alvor ville vi udfordre - eller re-ontologisere, med Sicarts
begreb — den heevdvundne vidensproduktion og dennes traditionelle formidlingsform. I
stykket fik rolleindehaverne mulighed for at ‘spille’sig ind i AI-receptionens komisk pola-
riserede roller, en praksis kendt fra middelalderens religiose ludi, hvor det at agere andre
karakterer — sésom helgener eller deemoniske figurer — kunne have et didaktisk formal:
humor, spejling, efterfolgelse, men ogsa indlevelse og erkendelse hos de medvirkende
(Skinnebach, 2023, pp. 42-43). At arbejde performativt med leg, spil og dramatisering
som didaktisk loftestang var for os inspireret af den made Greene satte aktuelle debatter
i sin samtids videnskabelige miljo pa spidsen ved at anvende et mytologisk materiale.
P& samme méde ville vi dels formidle den lidt teknisk tunge viden om en vigtig teo-
logisk polemik, dels understrege, at nutidige diskurser gennemspiller historiske ‘akter,
hvori den spaltede Al-reception er forankret. Nar man indser, at Al-ambivalensen har
en lang forhistorie af engleligt ophejede og demonisk nedgjorte intelligenser, far man
sat dens ellers uforsonlige positioner i et storre perspektiv. Det har saledes ikke veeret
hensigten med den ludiske tilgang hverken at gore grin med det historiske stof eller at
deemonisere det. Snarere var det et forseg pa en ludificeret eftertanke, en epistemologisk
leg, som var taet veevet ind i middelalderens egen made at kommunikere pa i et spil med
mulige meninger om Al

Spillet etablerede, hvad Mary Carruthers kalder for et “ludic play space”, et skabende
rum af “artful play” (Carruthers, 2013, p. 16 og 17). I dette rum af leg kunne AT’s fjerne
fortid komme til syne i AI's umiddelbare nutid. I sine refleksioner omkring middelalde-
rens kreative praksis — “the game of creation” - beskriver Carruthers, hvordan “human
creativity was always recognized as having a powerful ludic component. [...] Medieval
ludus can creatively entertain the sorts of oppositions, contradictions, monstrosities,



UDEN TITEL #012 64

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

and marvels that serious life does not, and yet its activities remain ‘in the world™ (Car-
ruthers, 2013, p. 18, 19 og 27). Dette gjorde sig ligeledes gaeldende for vores spil. I sin leg
med guddommelige intelligenser tilhorende en kultkontekst gav spillet en karikeret —
men maske ogsa oplysende? — vinkel pa vor tids knaefald for moderne ‘kultteknologi’
Spillet var et eksperimentarium, hvori ting kunne skilles ad og sattes sammen igen pa
nye mader. “Ludic spaces” er nemlig ikke “wholly separate ‘worlds’ [...] but yet they do
occupy a privileged and protected space within actual social life wherein all sorts of
matters and relationships can be explored freely” (Carruthers, 2013, p. 17).

[“Det talende hoved” fik spillets samskabere siledes mulighed for at udforske stoftet
pé en frugtbar og nyskabende méde. Vores Al var med pa legen og bidrog til et netveerk
af ludisk co-agens, hvori menneske- og maskinhumor ubesvaret kunne interagere.
Mennesker kan lege (Homo Ludens - jf. Huizinga, 1970), ting og legetoj kan lege (Res
Ludens - jf. Hermann, Jorgensen og Skinnebach, 2024), og Al kan lege (Ars Ludens).
Nok udmeaerker den menneskelige intelligens sig som en ‘legende intelligens, men dette
geelder muligvis ogsa AI? Bliver kunstig intelligens forst rigtig ‘menneske-lig, nar den er
i stand til at lege — kunne man sporge sin indre antropocentriker? Eller opherer legen
sd i virkeligheden med at veere et menneskeligt privilegium, som vi besidder en serlig
evne eller forrang til? I samspillet mellem ludiske co-agenter opstar legen - og saledes
opstod ogsa ‘vores’ leg med historien. Dét, der skulle vaere et forngjeligt eksperiment
med et andet formidlingsformat end det saedvanlige display af akademisk viden, blev
nu ogsd til en ontologisk leg. I den ludiske graenseoverskridelse blev beskuerne tilmed
inviteret til at lege med pé den tilrogede isceneszttelse af Al Ligesom den menneskelige
intelligens kan handtere bade spog og alvor, evner ogsa den kunstige intelligens at spille
dette flertydige spil. Alle deler vi en ‘ludisk intelligens. Den kunstige tankevirksomheds
posthumane model kan fa os til at indse, at ogsé vi selv blot er ‘postmennesker’ (jf. Wolfe,
2010, om forskellige definitioner af ‘posthumans’ vs. ‘transhumans’). P4 den anden side
er vi alligevel stadig i besiddelse af legens fjollede, futile og fantastiske - men desto mere
menneskelige — egenskaber. At kunne lege forudsaetter en bredspektret, multimodal og
fleksibel intelligens, og heldigvis er vi ikke alene om at besidde en sddan.

Hvad har vi sa leert af legen? Hvordan har historien ladet Al udspille sig for os? Jo,
vi har iscenesat og gennemspillet den erkendelse, at svaret ER historien - en billed- og
teknologihistorie, som har svinget frem og tilbage mellem filier og fobier, ikke blot for
at finde en farbar middelvej mellem yderpunkterne i AT’s bipolare reception, men ogsé
for at modulere den usikre modtagelse af det ‘nye’ gennem velkendte former, diskurser,
praksisser og ritualer. Vi finder i historien det sunde perspektiv pa samtidens excesser —
og i legen det sjove perspektiv pa samtidens excesser. Historien laerer os at afbalancere
overdrivelserne - legen leerer os at mede dem med et afvaebnende smil. Historien viser
0s, hvor vi kommer fra, s& vi kan (eller burde kunne) finde en bedre balance i vores
fremtidige kurs. Legen gennemspiller mulige scenarier, udfald og reaktionsmenstre,



UDEN TITEL #012 65

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

som sxtter vores ekstremer i relief, maske endda latterliggor dem. AI bliver taget sa
veeldig alvorligt, og den skeebnesvangre alvorsreception star i skaerende kontrast til
mulighederne for morsom brug - og misbrug - af kultteknologien. Den oppustede
Al-hype inviterer selv til lidt sjov og ballade, sa ballonen punkteres. Kunstig intelligens
kan muligvis bade true og redde verden — men kan ogsa bare fungere som legetoj, indga
ileg og vere genstand for leg, maske endda aktor i leg.

Som tidligere anfert kan legen ikke uden videre instrumentaliseres som ‘lesningen’
pa samtidens udfordringer fra Al, men den kan bringe andre dimensioner af kunstig
intelligens i spil og dbne blikket for ellers oversete muligheder. Manifesteres AI’s latente
ludiske potentiale og beriges med historiens iboende indsigter, kan der muligvis opsté
nye veje gennem gammelkendte minefelter. Hvis historien har lzert os noget, er det jo,
at Al er kommet for at blive, uagtet vores mere eller mindre berettigede bekymringer og
reservationer desangéende. Al har forandret os og vil fortsat forandre os som mennesker,
hvilket er bade lofterigt og skraekindjagende. Men dette er i virkeligheden et vilkar for
enhver vaeren indlejret i en historie, der bestandigt forvandler og omdanner sine egne
bidragydere. Det skreemmende ved at veere i historien er, at man altid er i forandring
og aldrig vil kunne veere den samme. Selv uden Al har vi aldrig veeret den samme, og
derfor skal vi heller ikke naere overdreven frygt for den uomgaengelige forvandling, der
alligevel altid allerede bruser igennem os. Historien har rustet os ganske godt til at leve
i og med dette vilkar. Historien omformer os uopherligt og ubenherligt fra den, vi ikke
var i dag, til den, vi heller ikke vil vaere i morgen.

Da‘urmennesket’ fra forste feerd begyndte at betjene sig af redskaber, medier, tekno-
logier og billeder, opherte det allerede med at veere et ‘rent menneske’ - hvilken selvbe-
roende tilstand derfor er et uopnaeligt humanistisk ideal. I stedet blev det opgraderet til
et ‘postmenneske; en protetisk og medieret eksistens athangig af eksterne hjaelpemidler,
udenomsmenneskelige tilfgjelser og indgribende modulationer af perception og kogni-
tion (Jones, 2006; Wolfe, 2010). Skelszttende, men urgamle, medieteknologier som sprog
og billeder har modificeret os og udvidet bédde vores sanser og vores forstand, formet
vores hukommelse og vores fantasi, potenseret vores sensorium og vores intelligens. Al
forandrer uvaegerligt bade os og vores andsevner, ja, men vi har staet ved kloften sa man-
ge gange for og stirret bade ned i ‘the uncanny valley’ og over pa den forjaettede anden
side, at vi efterhdnden godt ved, at hverken frygten eller fascinationen alene giver os det
tulde svar. Hverken apokalyptisk AI-dystopi eller frelsende Al-utopi, men atbalanceret
historisk selvindsigt. Historien finder i sidste instans sin egen ligeveegt mellem fober
og filer, pessimister og fantaster, urmenneskelige essentialister og postmenneskelige
konstruktivister.



UDEN TITEL #012 66

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved
BIBLIOGRAFI

Arendt, Hannah: The Human Condition, Chicago, IL University of Chicago Press, 1998.

Arlt, Fabian og Hans-Jiirgen Arlt: Gamification of Life and the Gaming Society, Cham, Sprin-
ger, 2023.

Borlik, Todd Andrew: “More than Art’: Clockwork Automata, the Extemporizing Actor and
the Brazen Head in Friar Bacon and Friar Bungay” in The Automaton in English Renais-
sance Literature, Wendy Beth Hyman (ed.), London, Routledge, 2011.

Caillois, Roger: Man, Play and Games, Meyer Barash (trans.), Urbana, University of Illinois
Press, 2001 [1958].

Camille, Michael: The Gothic Idol: Ideology and Image-Making in Medieval Art, Cambridge,
Cambridge University Press, 1989.

Carruthers, Mary: The Experience of Beauty in the Middle Ages, Oxford, Oxford University
Press, 2013.

Collins, D. J.: “Albertus, Magnus or Magus?: magic, natural philosophy, and religious reform
in the late Middle Ages” in Renaissance Quarterly, vol. 63, nr. 1, 2010, pp. 1-44.

Corsini, Matteo: Rosaio della vita, Firenze, Societa Poligrafica Italiana, 1845 [1373].

Deliyannis, Ioannis (ed.): Gamification: Analysis, Design, Development and Ludification, Lon-
don, IntechOpen, 2023.

Duncan, Sophie: Shakespeare’s Props, New York, Routledge, 2019.

Eamon, William: “Technology as magic in the late Middle Ages and the Renaissance” in Ja-
nus, vol. 70,1983, pp. 171-212.

Eamon, William: Science and the secrets of nature: books of secrets in medieval and early mo-
dern culture, Princeton, NJ, Princeton University Press, 1994.

Greene, Robert: The Honorable Historie of Friar Bacon and Friar Bungay, J. A. Lavin (ed,),
London, Ernest Benn, 1969.

Gimpel, Jean: The Medieval Machine. The Industrial Revolution of the Middle Ages, New York,
Penguin Books, 1977.

Henricks, Thomas S.: Play and the human condition, Chicago, University of Illinois Press,
2016.

Hersey, George L.: Falling in Love with Statues. Artificial Humans from Pygmalion to the Pre-
sent, Chicago og London, The University of Chicago Press, 2009.

Hermann, Pernille, Hans Henrik L. Jorgensen og Laura K. Skinnebach: Res Ludens - The
Playing Thing: Towards a Post-anthropocentric Ontology of Play, Koncept for indstiftende
LUMA-seminar (Ludic Middle Ages: Games, Play, Animation), Aarhus, Aarhus Universitet,
2024.

Huizinga, Johan: Homo Ludens: A Study of the Play Element in Culture, London, Temple
Smith, 1970 [1938].

Jones, Caroline A. (ed.): Sensorium: Embodied Experience, Technology, and Contemporary Art,
Cambridge, MA, MIT Press og List Visual Arts Center, 2006.

Jorgensen, Hans Henrik Lohfert: “Four Fundamental Concepts of Animation: Mechanical
and Organic, Supernatural and Phenomenological” in The Living Image in the Middle
Ages and Beyond: Theoretical and Historical Approaches, Kamil Kopania, Henning Lauge-
rud og Zuzanna Sarnecka (eds.), New York og London, Routledge, 2025, pp. 13-32.



UDEN TITEL #012 67

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

Jorgensen, Hans Henrik Lohfert, Henning Laugerud og Laura Katrine Skinnebach: Animati-
on between Magic, Miracles and Mechanics. Natural and Supernatural Principles of Life in
Medieval Imagery, Aarhus, Unipress, 2023.

Jorgensen, Hans Henrik Lohfert, Pernille Leth-Espensen, og Laura Katrine Skinnebach:
“Dukken som animeret billede — mellem idolatri og idollatry, mellem dukkekult og duk-
kekeerlighed” in Periskop, vol. 27, 2022.

Kang, Minsoo: Sublime Dreams of Living Machines: The Automaton in the European Imagina-
tion, Cambridge, MA, Harvard University Press, 2011.

Kang, Minsoo og Ben Halliburton: “The Android of Albertus Magnus: A Legend of Artificial
Being” in AI Narratives: A History of Imaginative Thinking about Intelligent Machines,
Stephen Cave, Kanta Dihal og Sarah Dillon (eds.), Oxford, Oxford University Press, 2020,
pp- 72-94.

Knapp, James A.: Image Ethics in Shakespeare and Spenser, New York, Palgrave Macmillan,
2011

Mitchell, W.J.T.: Cloning Terror: The War of Images, 9/11 to the Present, Chicago og London,
University of Chicago Press, 2011.

Mitchell, W.J.T.: Image Science: Iconology, Visual Culture, and Media Aesthetics, Chicago og
London, University of Chicago Press, 2015.

Ohler, Peter og Stein, Jan-Philipp: “Venturing into the uncanny valley of mind - The influ-
ence of mind attribution on the acceptance of human-like characters in a virtual reality
setting” in Cognition, vol. 160, 2017, pp. 43-50.

Oing, Michelle: “Holy Puppets: The Double Nature of the Medieval Bust Reliquary” in Denk-
ste: Puppe, vol. 1, nr. 1, 2020, pp. 28-37.

Popat, Jahnavi: “Top 10 Al Influencers You Can'’t Ignore in 2025, Fluid Al Fluid Al Internati-
onal Corporation, 2025, https://www.fluid.ai/blog/top-10-ai-influencers-you-cant-ignore-
in-2025.

Porter, Chloe: Making and unmaking in early modern English drama: Spectators, aesthetics and
incompletion, Manchester, Manchester University Press, 2014.

Raessens, Joost: “Playful identities, or the ludification of culture in, Games and Culture: A
Journal of Interactive Media, vol. 1, nr. 1, 2006, pp. 52-57.

Raessens, Joost: “The ludification of culture” in Rethinking gamification, Mathias Fuchs, Sonia
Fizek, Paolo Ruffino og Niklas Schrape (eds.), Liineburg, Hybrid Publishing Lab, 2014,
pp. 91-114.

Robertson, Jennifer: Robo Sapiens Japandicus: Robots, Gender, Family, and the Japanese Nati-
on, Berkeley, CA, University of California Press, 2017.

Seymour, Mike, Dan Lovallo, Kai Riemer, Alan R. Dennis og Lingyao (Ivy) Yuan: “Al with a
Human Face: The case for - and against - digital employees” in Harvard Business Review,
March-April, 2023.

Shaw-Garlock, Glenda: “Gendered by Design: Gender Codes in Social Robotics” in Social Ro-
bots: Boundaries, Potential, Challenges, Marco Nerskov (ed.), Farnham, Routledge, 2016,
pp. 241-261.

Sicart, Miguel: Play Matters, Cambridge, MIT Press, 2014, https://mitpress.mit.edu/books/
play-matters.



UDEN TITEL #012 68

20. november Laura K. Skinnebach og Hans Henrik Lohfert Jorgensen
2025 Det talende hoved

Sicart, Miguel: “Towards an Ethics of Homo Ludens” in Ludics: Play as Humanistic Inquiry,
Vassiliki Rapti og Eric Gordon (eds.), Boston, Palgrave Macmillan, 2021, pp. 21-45.

Skinnebach, Laura Katrine: “Det ludiske begaer: Begzr og frelse hos Hrotsvit af Ganderheim”
in Periskop, vol. 30, 2023, pp. 36-53.

Stevens, Quentin: The Ludic City: Exploring the Potential of Public Spaces, New York, Routled-
ge, 2007.

Thomas Aquinas: On the Truth of the Catholic Faith: Summa contra Gentiles, vol. 3: Providen-
ce, Part II, Vernon J. Bourke (trans.), New York, Image Books, 1956.

Tostati, Alonso: Super libro Numerorum explanatio litteralis amplissima nunc Primum edita in
apertum, vol. 2., Venedig, Peter von Liechtenstein, 1528.

Truitt, Elly Rachel: Medieval Robots: Mechanism, Magic, Nature, and Art, Philadelphia, Uni-
versity of Pennsylvania Press, 2015.

Truitt, Elly Rachel: “Demons and Devices: Artificial and Augmented Intelligence before AI” in
AI Narratives: A History of Imaginative Thinking about Intelligent Machines, Stephen Cave,
Kanta Dihal og Sarah Dillon (eds.), Oxford, Oxford University Press, 2020, pp. 49-71.

White, Lynn Townsend: Medieval Technology and Social Change, London, Oxford University
Press, 1962.

Wolfe, Cary: What Is Posthumanism? Minneapolis, University of Minnesota Press, 2010.

NOTER

1 Tak til Hanna Gerda Brendal for at papege dette.

2 Se https://www.realdoll.com/realdoll-x/

3 Se https://www.perplexity.ai

4 Seblandt andet www.wired.com/story/dow-jones-new-york-post-sue-perplexity/



