Wagner og Venusbjerget

- noter om eros og musik i Richard Wagners univers

af Lars Ole Bonde

Optakt

Temaet musik og seksualitet vil uden tvivl lede mange klas-
sisk interesseredes tanker hen pa Richard Wagner. Det er ikke
tilfeeldigt. Dels kredser Wagner pa det stoflige, indholdsmaes-
sige plan om eros og erotiske konflikter i hele sin produktion,
fra ungdomsverket »Das Liebesverbot« til hans sidste musik-
drama, 100 érs—jubilaren/»Parsifal«. Dels er driften pa spil
ogsa pa et mere uhandgribeligt, musikalsk plan hos Wagner.
Det kan komme til udtryk pa forskellige mader: dirigenten
Herbert von Karajan har fortalt, at hans hjerteaktivitet stiger
narmest katastrofalt under bestemte passager hos Wagner, og
anekdoter vil vide, at to europaeiske dirigenter er faldet dede
om under direktion af lignende passager. Mere ydmyge dnder
vil nok som undertegnede have erfaret et bestemt »sug« i mel-
lemgulvet, nar Wagners orkestermelodi for alvor folder sig ud.
- Det handler ogsa om musik og seksualitet. I denne artikel vil
jeg forsege at bevaege mig pa begge de naevnte planer: dels vil
jeg undersoge Wagners forstaelse af seksualiteten, den sanse-
lige kaerligheds placering og betydning i hans univers, dels vil
jeg give et bud pa, hvordan forbindelsen mellem musik og sek-
sualitet knyttes i et enkelt af Wagners vaerker.

Paulus og Wagner. Karlighedens dilemma
20. september sidste ar, 14. sondag efter trinitatis, kunne
kirkegeengere hoere flg. budskab som dagens epistel: »I skal
handle i Anden, siger jeg, s vil I ingenlunde fuldbyrde kedets
begaeringer. Thi kedet begarer imod Anden og Anden imod
kedet; de to ligger i strid med hinanden, sa I ikke kan gore det
som I gerne vil.(...) Og de som herer Kristus Jesus til, har
korsfeestet kodet med dets lidenskaber og begeaeringer«.
Sadan skriver Apostlen Paulus til galaterne (efter 1. tekst-
raekke). Enklar, koncentreret version af den dualisme, der som
historisk-praktisk reaktioner antagonisme har vaeret en del af
den kristne kirkes budskab til menneskene. Konflikten mellem
And (med stort) og ked (med lille), Himmel og helvede, athol-
denhed og seksualitet, keerlighed og utugt, o.s.v.

Samme sondag, 20. september 1981, kunne manidansk TV
overvaere en transmission af Richard Wagners Tannhatiser
(fra Bayreuth 1973 - i G6tz Friedrichs instruktion). Sammen-
treeffet er sikkert tilfzeldigt rent programpolitisk, men indholds-
maessig er det slaende. Tannhaiiser handler om nojagtig det
samme, men i kritisk belysning: det paulinske budskab som
problem. Den franske symbolist Charles Baudelaire taler i
artiklen »Richard Wagner og Tannhatiser« i Paris 1861 (en af
de forste seriose Wagner-analyser overhovedet) om operaen
som en fremstilling af »kampen mellem de to principper, som
har valgt det menneskelige hjerte til sin hovedslagmark, altsa
kodets kamp med Anden, helvedes med himlen, satans med
Gud«. Og Wieland Wagner sa Tannhaiisers tragedie som
»mandens tragedie i den kristne tidsalder«.

I Tannhé4user artikulerer og bearbejder Wagner m.a.o. en
helt grundleeggende konflikt, som den vestlige kultur har keem-
pet med siden kristendommens forste apostle. Konflikten ud-
spiller sig pa forskellige planer og med forskellige betegnelser -
fra Paulus’ modstilling af and/ked til Nietszches af Apollon/
Dionysos, men essensen er den samme. Det er en kulturel kon-
flikt, som saetter dybe spor i den enkeltes psyke. Hos Wagner
nuanceres konflikten gennem en sammenvavning med en
reekke andre temaer, som jeg vil gore rede for i det folgende;
konflikten gestaltes dramatisk og musikalsk. Og den fores til-
syneladende frem til en (for)lesning i 3. og sidste akt. Deteren
konfliktlesning, som er vanskelig at forstd umiddelbart, dra-
matisk, selv om den giver god mening ud fra Wagners filoso-
fiske standpunkt i 1840’erne, op til revolutionen i 48/49. Jeg
synes ogsd, den er utilfredsstillende, kritisabel set med nuti-
dige bagkloge gjne. Men den er gribende - og som veerket iov-
rigt praeget af indre modseetninger og brud. I det folgende vil jeg
forsoge at gore rede for nogle af de veesentligste brudflader i
vaerket.

Mellem Himmel og Helvede. Tannhéusers problem
Jeg vil ikke her anvende spalteplads pa et referat af handlings-

47



48

A RB AN i

To verdener: Venusbjergets dunkle,
dragende hatteverden med blode, as-
symetriske konturer og svevende lys
og farveovergange (gouache af Evg.
Delacroix) og Wartburgs klare, stren-
ge dagverden med skarpe konturer,
symmetri og orden (Phillippe Chape-
rons udkast til 2. akt, scene 3 i Paris-
opscetningen 1861).



gangen i Wagners opera, ligesom jeg vil undlade en leengere
redegorelse for de biografiske omstaendigheder samt for det
kildemateriale, der ligger til grund for librettoen. Disse oplys-
ninger kan findes i operaforere samt i nogle af de efter artiklen
neevnte beger. Det vil m.a.o. veere en fordel at have gjort sig
bekendt med operaens forleb, gennem et operaferer-opslag
eller - naturligvis bedst - via en gennemlytning.

Wagners Tannh&duser-libretto er resultatet af en sindrig
kombination af 2 eller snarere 3 oprindeligt uathaengige legen-
der - hvilket ogsa afspejles i veerkets fulde titel: » Tannhduser
og sangerkrigen pd Wartburg«. Legenden om ridder Tann-
hauser, hans ophold i, flugt fra og (som konsekvens af pavens
fordommelse) tilbagevenden til det helvedes fortryllende
Venusbjerg har Wagner forbundet med legenden om sanger-
krigen, hvor Heinrich von Oftendingen chokerer det traditi-
onsbundne hof med sin udfordrende sang. Det 3. element i hel-
heden er »Den hellige Elisabeth, tilfort Wartburgmiljeet fra
en helt tredje kilde. Pointen ved denne kombination er fra
Wagners side, at han pa afgerende vis far sat sit konfliktstof i
dramatisk relief: karlighedsgudinden Venus far en veerdig
modspiller i den rene jomfru Elisabeth. Den tragiske relation
mellem Tannhauser og Elisabeth seetter landgrevens konser-
vative hof og dets »begraensede folsomhed« i effektivt modlys.

Konfliktstoffet i Tannhduser tegnes gennem kontrasterin-
gen mellem to »miljeer«, der samtidig udger to forskellige livs-
principper, som titelhelten befinder sig i et spaendingsfyldt for-
hold til: pa den ene side Venushjerget, lystens og den sanse-
lige kaerligheds rige, pad den anden side Wartburg: from-
hedens, ridderlighedens og den andelige kerligheds hejborg.
Som Wagner tegner Tannhduser, befinder han sig darligt
begge steder, men vel nok darligst pa Wartburg.
Venusbjerget
Venusbjerget - som ievrigt var vaerkets originaltitel, indtil
Wagner af sin forleegger blev konfronteret med de medicinsk-
anatomiske vitsmuligheder, som 14 i den - er dramatisk, tekst-
ligt og scenografisk tegnet som et fascinerende sted, den far-
lige Venus som en sympatisk »djaevel«. Det kraever derfor en
preecisering af Tannhidusers selvforstielse at fatte stedets
minussider. Venusbjergets »livsfilosofi« formuleres allerede i
sirenernes indledende sang;:

»Naht euch dem Strande,/naht euch dem Lande,”/woinden

Armen/glihender Liebe/selig Erwarmen/still” eure Triebe!«

»Kom hid til landet, /hvor fyrig Elskovs /favnende Arme
/stiller al Uro,/Laengsel og Harme!«
Det er den erotiske nydelses, den totale sanselige behovopfyl-
delses princip, der hyldes her - i skarp kontrast til det, Venus
kalder »de kolde menneskers« verden,

»vor deres blodem, tribem Wahn/der Freude Goétter wir
entfloh’n /tief in der Erde wiarmender Schoos«.

»ved hvis forhadte, vrange Tro/de salige Guder flygted sky

/dybt ind i Jordens varme Bo«.
Der er langt fra Venus’ evangelium, jordens varmende sked til
den paulinske forsagelse med udsigt til himmelsk belenning. -
Hvis man undrer sig over, hvordan antikkens stralende Venus
egentlig er havnet i jordens indre, som kvindelig deemonisk
pendant til satan selv, er samme Paulus i besiddelse af for-
klaringsnoglen: gennem »kriminaliseringen« af seksualiteten
blev symbolgudinden Venus treengt bort fra det klare dagslys.
Og fra underverdenen er der ikke langt til »jorddeemonen,
kodets fyrste og syndens herre«, som Baudelaire kalder ham.

Tannhéausers reaktion er interessant. For ham er den ero-
tiske selvrealisering en nedvendighed. Det var derfor, han
overhovedet kom til Venusbjerget. Men han oplever det som et
kunstigt paradis. Det er bogstaveligt talt » for meget« for ham.
Da Venus traenger sig ind pa ham, forklarer han, hvad han
mangler:

»nicht Lust allein liegt mir am Herzen,/aus Freuden sehn’

ich mich nach Schmerzen«.

»Ej Glaede blot soger mit Hjerte,/fra Gleede laenges jeg mod
Smerte«.

Eller endnu mere tilspidset:
»Mein Sehnen drangt zum Kampfe;/nicht such’ ich Wonn’
und Lust./O, Goéttin, woll’ es fassen,/mich dringt es hin
zum Tod!«

»Min leengsel gar mod kampen/og €j mod glaedens lyst./O

du, Gudinde, her da: /Jeg drages mod min dod«.
Det er altsa ikke kun et spergsmél om, at Tannh&user stiller et
naturligt liv op over Venusbjergets kunstighed (hvor savel
tiden som den konkrete natur er fraveerende), Venus’ »iiber-
grosser Reiz«; Tannh4user har et andet mal, som han deler
med sdvel Den flyvende Holleender som Tristan. Langslen
efter doden som befrielse foregriber allerede keerlighedsforlos-

49



ningen i 3. akt. - Denne Tannhé&users kroniske utilpassethed,
den hvilelose libido, viser frem for alt Tannhduser som
kunstner. Pa samme made som Siegmund i »Walkiire« er
Tannhéauser trofast mod sin egen overbevisning - og ma be-
tale med social forstedning og isolation. Som operaen er an-
lagt bliver dette sociale tema, kunstnerens (fundamentale)
konfliktforhold til det omgivende samfunds normer, der altid
indtager en fremtreedende plads i Wagners musikdramatik,
nok sat i skyggen af veerkets moralske tema, konfliktens mel-
lem eros’, keerlighedsdriftens to fremtraedelsesformer. Vaer-
kets religiose dimension, som i den konkrete dramatiske ud-
formning er ret s& fremtraedende, anser jeg (som det vil frem-
gd) for underordnet. I mine gjne er der tale om en indre mod-
sigelse i veerket, som giver anledning til mange misforstaelser.

Wartburg

2. akt iscenesattes af Hermann, Wolfram m.fl. som den for-
tabte sons hjemkomst. Men det viser sig endnu engang, at pro-
feten/kunstneren, som han virkelig er, ikke er agtet i sit hjem-
land. Sangerkrigen, der var tenkt som en rehabilitering af
Tannhéuser, skrider frem som en tilspidset konfrontation
mellem Tannhiuser, som pé sin side fastholder sine (ung-
tyske) principper om den sanselige kaerligheds legitimitet, og
hele Hermanns hof, som totalt afviser alle ideologiske »fra-
vigelser« af den heviske »heje« keerligheds renhed. Her star
Wagner tydeligvis bag Tannhéusers fordemmelse af hoffets
selvfornaegtende, glaedelose, a-erotiske konformitet, f.eks. i
angrebet pa Biterolf:

»Ha, thorger Prahler, Biterolf! /Singst du von Liebe, grim-
mer Wolf?/Gewisslich hast du nicht gemeint,/was mir ge-
niessenswerth erscheint. /was hast du Armster wohl ge-
nossen? /Dein Leben war nicht liebereich, /und was von
Freuden dir entsprossen, /das galt wohl wahrlich keinen
Streich!«

»Ha, Biterolf! Du Praler,/kun lidt om Keerlighed du véd,
/og sikkert har du ikke kendt,/hvad kun har Navn deraf for-
tjent./Hvad har du, Stakkel, vel erfaret? -/Dit Liv jo ingen
Blomster beer./Hvad der blev dig af Elskov sparet,/ var vist
ej mindste Offer veerd«.
Katastrofen indtraeder, hejdepunktet nas, med Tannh&users
ophidsede besyngelse af Venus, som selvsagt er en forhénelse
af alle »borgerlige« moralske principper. Men der er ikke bare

50

tale om en social katastrofe, det er Tannh&users personlige,
endelige katastrofe: han forrader Elisabeth gennem sin sang. -
Denne Elisabeth er ikke blot en modpol til Venus. Som
Wagner tegner hende, har hun to sider: den ene er fromheden,
renheden, engle-ligheden, som er identisk med den entydige
fortolkning, omgivelserne (hoffet) leegger ned over hende. Den
anden er sanseligheden, den menneskelige »opvekkelse«,
Elisabeth erfarer gennem Tannh&users sang (= kunsten!). Den
bringer forvirring i det ellers velordnede univers. Elisabeth
glemmer sig selv (f.eks. i den store duet med Tannhduser i 2.
akt), applauderer stumt Tannh&users ogsa for hende forjeet-
tede bekendelse til den sanselige keerligheds gleeder. Og ma
fortryde i 3. akts afsluttende ben til jomfru Maria.

- Elisabeth og Venus er den dramatiske projektion af den
kvindelige dualisme (hvorfor en instrukter som Gotz Fried-
rich da ogsa lader samme sangerinde udfere begge partier):
luderen og madonnaen. Hvilket i realiteten er fremtraedelses-
former for mandens psykoseksuelle spaltning: kvinden som
»brugsgenstand« (seksualiteten) og kvinden som ophgjet
skikkelse, moder (idealiteten, d&ndelighed). Denne spaltning er
ikke sveer at finde i Wagners eget liv: hans forste kone Minna
over for Mathilde Wesendonck! Wagner kunne ikke lose
denne konfliktisit egetliv, dels fordi den kulturelle spaltning af
kvinden er dybt rodfaestet i den borgerligt-patriarkalske fami-
liestruktur, som Wagner trods principiel kritik og mange
kvaler bekreeftede i sin egen praksis, dels fordi Wagners kvin-
desyn ogsa teoretisk forblev traditionelt, farvet som det var af
en gennemfort dualistisk teenkning i det aktivt mandlige og det
passivt kvindelige princip som »naturlige«, polaere kraefter.

Derfor er det ikke sa underligt, at hans alter ego, Tannhiu-
ser, gar i stykker pa en tilsvarende konflikt. Det er straks mere
bemerkelsesverdigt, at Wagner ikke overlader ham til den
evige fortabelse, men lader den »obligatoriske forlasning«
(med Manfred Gregor-Dellins udtryk) finde sted. Dette
haenger sammen med Wagners opfattelse af eros som en men-
neskelig grunddrift. Tannh&users forbrydelse er nemlig ikke,
at han hylder den sanselige, kedelige kaerlighed, her forlader
Wagner altsa ikke de ungtyske bastioner.

Hans Mayer har, med udgangspunkt i et brev fra Wagner til
Liszt, preeciseret hvad det er, Tannh&user gor galt: »projice-
ringen af sanseligt begeer pa Elisabeth, fejlagtig vellystig efter-
streebelse af Himlens sendebud: dette begrunder Tannhiu-



ser’s usonlige skyld«. Tannhduser blander altsa tingene sam-
men og det ma man iflg. Wagner ikke. Tannh&user’s skyldbe-
vidsthed fejler da heller ikke noget: »Zum Heil der Siindigen
zu fithlen,/die Gottgesandte nahte mir:/doch ach! sie frevelnd
zu beriihren /hob ich den Lasterblick zu ihr«. - P& Adolph
Hertz’ mere afdempede teater-dansk: »At fri min Sjeel fra
Syndens Laenke /den himmelsendte nermed sig,/og dog jeg
voved freekt at kreenke /den, som til Frelse sendtes mig«.

Og derfor altsa pilgrimsfeerden til Rom - pé Elisabeths for-
anledning og egentlig mod Wartburgfolkets enske - og derfor
muligheden af den afsluttende forsoning. Elisabeth er bade
»keerlighedsobjekt, elskende og forleserinde«. Tannhauser
kommer fra sit brud med den middelalderlige kristne moral og
konvention om ikke med livet sa dog med sin sjeeli behold. Den
betingelseslose kaerligheds altopofrende troskab - som Elisa-
beth inkarnerer - er i Wagners filosofi en ideal drift. Derfor
kan Tannh&user forlgses: opheves i den rene menneskekaer-
ligheds sfeere.

Wagners opfattelse af eros som en dobbelthed af konsdrif-
ten i sneevrere forstand og ideel (neeste)keaerlighed i bredere
forstand kan illustreres med et citat fra hans beromte »Mor-
genhilsen« til Mathilde Wesendonck:

»Hvor jeg dog vrevler! Skyldes det gleeden ved at tale med
mig selv eller fryden ved at tale til dig? Ja, til dig! Men hvis
jeg ser ind i dine gjne, kan jeg ikke sige et ord mere, for da
bliver alt, hvad jeg kunne sige, ligegyldigt! Se, da bliver alt
s ubestrideligt sandt, da bliver jeg sa sikker pa mig selv,
nar dette vidunderlige, hellige blik hviler pa mig, og jeg for-
taber mig i det. Da er der intet objekt og intet subjekt mere.
Alt er ét og uadskilleligt, dyb, uendelig harmoni. O, det er
fred, og i denne fred det hojeste, mest fuldkomne liv . . .«
Her hylder Wagner sin egen Elisabeth. At agtehustruen
Minna blev stiktosset over brevet, viser for sa vidt kun, at
idealet i praksis var utroveerdigt. Men faktum er altsé, at mens
Freud ansd seksualdriften, eros i snaver forstand, for den i
psykologisk henseende grundleeggende kraft og keerlighedens
mere forfinede former for »malhemmede« (men ikke derfor
mindre veerdige) afledninger, var den ideelle, betingelseslose
naestekerlighed det primaere for Wagner. Denne kaerlig-
hedens hgjeste form er forlesningstankens grundlag. Og den er
samtidig forbundet med kvindens natur. - Det er ikke Wagner,
der har opfundet denne specielle tolkning af kvindens keerlig-

hedsdrift. Den ligger helt klart i forleengelse af tankegangen
hos den (progressive!) borgerlige filosof Fichte, nar han
skriver: »Keerligheden er altsa den skikkelse, i hvilken kens-
driften viser sig hos kvinden. Og kerlighed er det, nar man for
den andens skyld, og ikke ifolge et begreb, men ifelge en natur-
lig drift opofrer sig . . . Kort sagt: hos den ufordaervede kvinde
ytrer der sig ingen kensdrift, der bor heller ingen kensdrift, kun
keerlighed, - og denne keerlighed er kvindens naturdrift, nem-
lig at tilfredsstille en mand«.

Forlesningstankegangen er i Tannhduser vavet ind i veer-
kets steerkt religiose aura, som yderligere forstaerkes af pil-
grimskorenes formdannende funktion. Jeg opfatter den religi-
ose aura som en indre modsigelse i veerket, der i mine gjne/
orer gor slutningen - uforlost!

Fra Wagners side skal slutningen ikke forstds som en
religios syndsforladelse af Tannhauser, som en stadfaestelse af
den paulinske dualisme, selvom det kan lyde sadan og se sddan
ud.

Pilgrimsprocessionerne forstar jeg som den scenisk-drama-
tiske tydeliggerelse af den proces, Tannhduser gennemgar.
Men altsa ikke som veerkets religiose pointe! For Wagners for-
losningsfilosofi er ikke en religios forteelse. Han var en staerk
modstander af kristendommen, og hans teoretiske grundlag i
den forbindelse var Feuerbachs »Das Wesen des Christen-
tums«, som han leerte at kende i 1841. Men Wagners kritik af
kristendommen er vel at merke en institutionskritik, ikke en
forkastelse af evangeliet. Det er en forkastelse af Paulus og en
fremhaevelse af Jesus - oproreren, menneskeelskeren- »kunst-
neren«. Wagners optagethed af evangeliet kan man overbevise
sig om i det dramatiske udkast »Jesus von Nazareth« eller det
musikalsk temmelig uudholdelige lejlighedsveerk fra Tann-
hauser-tiden »Das Liebesmahl der Apostel«.

Hvis Wagner havde en Gud, var det hverken Paulus’ eller
praesternes, men naturens. Pa dette punkter hanienklang med
Jakobinerne i den franske revolution - eller med Beethoven,
sddan som Rudolf Bahro beskriver hans religiositet: Han »var
naturligvis aldrig ateist, ikke engang i sine yngre ar. I hans reli-
gion, savidt man . .. overhovedet kan skelne den fra moral,
samles - som hos mange tyske oplysningsmeand, ogsa de mest
militante - dominerende deistiske, delvis ogsa panteistiske
elementer med en fornuftsmeaessig kristendom. Den er grund-
lagt pa individualitet og personligt ansvar . . .«

51



Wagners kritik af kristendommen som institution haenger
sammen med hans grundleeggende erotiske tilveerelsesforsta-
else. Mennesket har nok en guddommelig natur, men kan kun
né frem til en erkendelse af denne gennem en ophavelse af
selv-fremmedgerelsen i det borgerlige samfund. Den selv-
fremmedgerelse, som bl.a. Paulus har sin del af ansvaret for.
Eros - forstéet bade snaevert som kensdrift og bredt som selv-
forglemmende neestekaerlighed er i Wagners ejne den eneste
vej til dette mal. Tannhauser’s slutning skal derfor forstas som
et - saerpraeget - forseg pa at skabe en syntese af sanselig og
andelig keerlighed - ikke som en bekreeftelse af dens antago-
nisme. Men sddan opleves den nappe. Og Wagner blev da
heller aldrig selv tilfreds med den.

Tannhiduser mellem opera og drama

Musikalsk set herer Tannhauser endnu til operagenren.
Musikdramaet, som der teoretisk gores rede for specielt i
»Oper und Drama« (1851), blev forst holdt over diben med
»Nibelungens Ring« og »Tristan og Isolde«. - Tannhé&user er
en meget stramt struktureret og formbevidst monologisk num-
meropera, med alle de dertil horende virkemidler: sluttede ari-
er, duetter, ensembler, korpartiet etc. Hvis man kort skal
karakterisere forskellene mellem de to musikdramatiske typer,
kan man med Carl Dahlhaus sige, at operaens musik er af
momentan og autonom karakter, den er lagt an pa en effektiv
her-og-nu-virkning, musikalsk identitet fra gjeblik til ejeblik,
fra nummer til nummer. I modsetning hertil streeber musik-
dramaets musik efter sammenhang og interaktion gennem ud-
arbejdede overgange og et omfattende system af referencer
inden for det enkelte veerk (tematisk, harmonisk, rytmisk,
klangligt etc.). I Tannhauser er dette referencesystem (f.eks.
ledemotivteknikken) setilyset af de senere musikdramaer kun
rudimenteert (de referencer, som faktisk findes, er ikke med
sikkerhed udkomponerede, men kan virke tilfeeldige). Egentlig
ledemotivfunktion kan man kun tale om i forbindelse med
Venusbjerg-musikken og dens anvendelse i 2. og 3. akt. - Alli-
gevel adskiller Tannhduser (og for den »Den flyvende Hol-
leender«) sig meget fra de samtidige operakonventioner - og
fra Wagners egen store succes »Rienzi« (1840), som er holdt
helt i den franske »store opera«s stil. Forskellen ligger bl.a. i
udviklingen af orkestermelodien fra den konventionelle led-
sagende, dekorative funktion som indramning af det vokale ud-
sagn til en selvstaendigt kommenterende, dialogisk, hermonisk

52

betonet funktion i helheden. »Det nye« i Tannhéuser gor sig
geeldende pa flere omrader: motivmaterialet er mere differen-
tieret end tidligere og derfor mere egnet til symfonisk behand-
ling, orkestreringen meget raffineret, og pa det harmoniske felt
er Wagner i fuld gang med at spaende funktionsharmonikkens
bue ud mod det spreengningspunkt, der nas i »Tristan og
Isolde«. Man treaeffer det karakteristiske Wagner-faenomen,
som Manfred Gregor-Dellin kalder »disse meerkverdige
Wagner-dissonanser, der ikke mere klinger dissonantisk«.

I et musikhistorisk perspektiv er der ingen tvivlom, at opera-
ens mest interessante og »progressive« musik er at finde i 1.
akts Venusbjerg-afsnit. Denne vil jeg komme neermere ind pa
senere. Men i det hele taget er det tydeligt, at Tannhauser-
musikken er praeget af en stilistisk »spaltning«. Der er meget
langt fra Venusbjergets gennemgribende kromatik til Wart-
burgs enkle diatonik. - De mange bearbejdelser og aendringer,
Wagner foretog i arenes lob - specielt i forbindelse med Pari-
serforsteopforelseni 1861, peger pa, at komponisten selv folte
de stilistiske forskelle som en darligdom, der burde udbedres.
Dette er nok ogsa tildels rigtigt. Men der kan heller ikke veere
tvivl om, at de stilistiske forskelle i vid udstraekning er bevid-
ste forseg pa en musikalsk-psykologisk realisme, en preecis
karakteristik af »miljoerne«s forskellighed. I mine orer er det
ogsé klart, at der under den bevidste musikalske miljo- og per-
sonkarakteristiks overflade opererer nogle ubevidste konflik-
ter i Wagners selvforstaelse, som kommer til udtryk i musi-
kalske stilproblemer - uden at veere udslag af manglende kom-
positorisk kunnen.

Den vigtigste og umiddelbart mest iorefaldende forskel i stil
gar mellem Venus’ musik pa den ene side og alle »de andres«
pa den anden ( - til »de andre« herer paradoksalt nok ogsa
Tannh&user selv). Venus’ verden lader sig musikalsk vanske-
ligt indordne i et velafgreenset form- eller stilbegreb, mens
Wartburgmusikken, specielt i 2. akt (gaesternes indtog), som
var sd yndet og flittigt brugt i det 3. Rige, er en yderst konven-
tionel og hejstiliseret affeere: ingen overraskelser eller speaen-
dingsmomenter dér. Her ytrer de mere ubevidste stilkonflikter
sig imidlertid: Wartburgfolket og -~musikken er pa en gang
tydeligt karakteriseret negativt (jvf. tidligere) som et a-erotisk
selvbeherskelsens tempel og positivt som udtryk for nationale
tyske dyder, - netop som modsztning til Venusverdenens
»franske« dekadence, som pa sin vis afspejler Wagners dybe



Kong Ludwig II af Bayern (1845-86) varikke blot Wagners beundrer og
(lunefulde) meecen. Hans begejstring gav sig udtryk i en udstrakt grad af
identifikation med Wagners helteskikkelser. I slottet Linderhoflod han til
egen fornojelse bygge en » Venusgrotte«, som kunne scettes under forskel-
lige former for belysning. Grotten vardekoreret af August Heckel og baden

konstrueret af Frantz Seitz. Her efter en tegning af Heinrich Breling,

1881.

Ludwig II som Lohengrin i Venusgrotten!

53



foragt for den gennemkommercialiserede franske musikkultur
og dens trivielle nydelsesprincipper. Tannhédusers umiddel-
bare modpol i Wartburgmiljeet er Wolfram von Eschenbach,
den »hgje keaerlighed«s 1. sanger. Denne modstilling af 2
sangere med forskellige idealer og forskellig stil kan minde om
konstellationen Walther von Stolzing - Sixtus Beckmesser i
»Mestersangerne i Niirnberg«, men hvor (jede- og musikkri-
tikerkarikaturen) Beckmesser er tegnet sa ondt og satirisk fra
Wagners side, at man darligt kan tage ham alvorligt som mod-
stander, er der - ogsa musikalsk - endnu format over Wolfram.
Hans »Sang til Aftenstjernen« er nok operaens sterste hit gen-
nem tiderne, vel netop fordi dette nummer er sé konventionelt-
populeert anlagt som det er. Men for Wagner som komponist
og musikpolitiker bliver kombinationen af det nationalt tysk
idiom og det konventionelle musikalske sprog er et stort pro-
blem, - man kan fristes til at sige, at den stilistiske dialektik
lober lobsk: Wagners forseg pa at nyformulere en national tysk
musikstil kommer i praksis til at ligne de konventioner, han
samtidig tager afstand fra. - Wolfram skal faktisk fremsta som
en (velmenende) »skurk«, men hans musik giver i hej grad
anelser om den nationalte, pompwost-heroiske stil, som Wag-
ner senere forseger at nuancere under betegnelsen »die heil’ge
deutsche Kunst« i »Mestersangerne«. Ud fra operaens dra-
matiske konception kunne man forvente, at Tannhduser musi-
kalsk var tegnet i en klar mellemposition mellem Venusbjerg-
og Wartburgmusik. Han laener sig imidlertid tydeligt op ad
Wartburg-idiomet. Saledes er hans kernestykke, Venuslied-
en, naermere en heroisk march end en erotisk henrevet beken-
delse. Tannhiusers stigende ophidselse i Venusbjerg-scenen
udtrykkes ikke gennem en karakteraendring i hans musikalske
sprog (f.eks. gennem en opbrydning af syntaksen), men ved en
simpel transponering af Lieden i 3 stadier: de tre strofer i hhv.
Des, D og Es. Man kan altsa sige, at den tilstraebte syntese af
sanselig og andelig kaerlighed aldrig nar til musikalsk udtryk i
Tannhéusers eget sprog.

»Det er jo helt igennem vellystige toner!«

- skulle Otto Wesendonck ifelge Cosima Wagners dagboger
(15.3.1881) have sagt oven pa konfrontationen med Venus-
bjerg-musikken ved en af proverne i Paris. »Han frygtede vel,
at jeg skulle have danset den slags for hans kone«, fojede
Wagner til, stadig ifelge Cosima. De biografiske paralleller,
som ellers er speendende nok, vil jeg her lade ligge foristedet at

54

undersoge, hvad der teknisk-musikalsk ligger bag en sadan
»vellystig« musik. For Wesendoncks (maske lidt bornert-af-
visende) reaktion er der tydeligvis mange, der har delt, bade
dengang og i dag. Ogsa Baudelaire taler om den »vellystige og
orgiastiske« musik, preeget af »lidenskabens og viljens inten-
sitet og heftighed«. Det er ikke tilfaeldigt, at netop Venusbjerg-
musikken virker fremmedartet, moderne. Som den som regel
spillesidagerdetiPariserversionen, som er meget leengere og
mere gennemarbejdet end den oprindelige Dresden-version
fra 1845. Pariserversionen (som findes i flere udgaver p.gr.a.
de mange rettelser, Wagner i tidens lob foretog) er blevet til i
1860-61, d.v.s. efter kompositionen af store dele af »Nibelun-
gens Ringy, efter feerdiggorelsen af » Tristan og Isolde«, efter
den teoretiske og praktiske reform af operaen: musikdramaet.

Dette kommer bl.a. til udtryk i musikkens langt mere abne,
dialogiske karakter og i orkestermelodiens flydende beveegel-
se. Feellesskabet med den lidenskabelige, farvemeaettede Trist-
an-musik ses bl.a. i den opadgéende kromatiske melodibe-
vaegelse, som praeger store dele af bacchanalets musik (1. akt,
1. scene). Harmonikken er ofte tve- eller flertydig, orkester-
klangen preeget af de specielle instrumentkombinationer og
den arbejdsdeling, hvormed Wagner skaber nye blandings-
klangfarver. - Man kan altséa ikke sige, at Wagners metode til
frembringelsen af en spaendingsfyldt, seksuelt ladet musik er
knyttet til en enkelt musikalsk parameter (f.eks. den altererede
harmonik). Princippet kan vel naermest betegnes som spen-
dingsfyldt udscettelse: denne musik bestar af en reekke uafslut-
tede, sammenvavede spaendingsforleb som skabes af integra-
tionen af folgende elementer: differentieret orkesterdynamik,
harmonisk dramatik (brud og flertydighed), kromatik, korte
kontrastrige motiv»kerner«, rytmisk mangfoldighed og for-
mel &benhed (d.v.s. tendenser til »musikalsk prosa«, som
bryder med den klassiske periodiske syntaks). Carl Dahlhaus
har forsegt at give en teknisk-musikalsk forklaring pa »det
magiske« i Venusbjergmusikken. Han heefter sig her ved, at
Wagner i partituret udvisker forskellen pa det melodiske og det
harmoniske element, forgrund og baggrund: dette giver ham
anledning til at treekke en perspektivrig parallel til gestaltpsy-
kologiens skelnen mellem figur og baggrund, mellem det tyde-
ligt-definerede og det mindre skarpt afgraensede, denne skel-
nen som er nedvendig for at kunne opretholde skarphedeni et
synsindtryk og pé et bredere plan: den intellektuelle kontrol i



jeg’ets forhold til omverdenen. - Wagners musikalske sabote-
ring af denne »tryghedsskabende« skelnen afstedkommer iflg.
Dahlhaus, at » Lytteren har folelsen af at miste sit normale fod-
feeste og veere i en tilstand af musikalsk opsaettelse« (suspen-
sion = savel spanding som udsattelse).

Herfraer der ikke langt til at heevde, at Wagner udkompone-
rer forlysten, orgasmens spaendingsforleb indtil kulminatio-
nen.

Tannhiuser-ouverturen. Et symfonisk digt

Forspillet til Tannh&duser findes i flere udgaver. I Pariserver-
sionen gér forspillet direkte over i bacchanalet og udger altsa
ikke nogen sluttet form. Til Dresdenversionen skrev Wagner
imidlertid en afrundet ouverture, der ogsa spilies losrevet som
koncertouverture. Den tilhorer samme type som ouverturen til
Den flyvende Hollaender (med redder bl.a. i Beethovens Leo-
nore nr. 3). Der er altsa tale om en symfonisk digtning, som
ikke blot anvender og bearbejder nogle af operaens temaer,
men ogsa udtrykker en rent musikalsk version af det drama-
tiske handlingsforleb. Tannhauser-ouverturen er ikke - som
Holleender-ouverturen - en koncentreret »genfortaelling« af
hele operaens handling, men den afspejler operaens konflikt-
opstilling og -bearbejdelse. Af operaens musikalske mate-
riale anvendes stort set kun pilgrimskorenes temaer og Venus-
bjergets musik, d.v.s. at hele sangerkrigslegendens stof og Eli-
sabeth-skikkelsen er fraveerende. - Alligevel rummer ouver-
turen det helt substantielle i operaen: konflikten mellem And
og ked, for nu at genbruge Paulus’ formulering, og Wagners
onske om at na til en syntese af sanselig og andelig keerlighed.
Wagners ideer fremgar af opsatsen Venusbjerget. Program-
matisk kommentar til Tannhduser-ouverturen, som blev skre-
vet til en koncertopforelse i Ziirich 16.3.1852. (Artiklen er her
gengivet med indskudte tema-referencer).

Operaens to verdener spilles ud mod hinanden gennem
musikalsk materiale af vidt forskellig karakter. Det »dndelige
princips« motiver ser siledes ud:

Motiv A1:
Nadens frelse Z

21
Nl
o

Motiv A2: ek
Angermotivet - Ll id ¥

RS-

3"
TN

Det er enkle, homofone motiver, A1 rent diatonisk. Taktarten
er 3/4, d.v.s. den havdvundne symbolisering af den hellige
treenighed. Klangligt er pilgrimskoret domineret af forst tree-,
senere messingblasere. A2, angermotivet, adskiller sig fra A1
bl.a. gennem den kromatisk nedadgdende beveegelse over 3
toner (som sekvenseres harmonisk). Her symboliserer kroma-
tikken den andelige laengsel, laengslen efter syndsforladelsen
(jvf. Tannhdusers »overtagelse« af motivet senere i 1. akt).
Det »Sanselige princips« motiver er helt anderledes:

B1-B6: Bacchanal-motiver

C-: Venusliedens motiv

D: Karlighedsfortryllelsens motiv

Disse motiver er mere komplicerede. De udger ikke, som A-
motiverne en sammenhangende, periodisk struktur, meneren
raeekke sma mosaikmotiver, »kerner«, som er velegnede til
symfonisk bearbejdning (harmonisk variering, melodiske a&nd-
ringer, augmentering, sekvensering etc.). Venusbjergmusik-
ken er overvejende kromatisk anlagt, synkoperet (B3 og B6)
bygget op over harmoniske spaendinger. Taktarten er 4/4, og
klangligt er den preeget dels af violiner, dels af klangblandin-
ger via kombinationer af strygere og traeblasere. Flere af mo-
tiverne, specielt B6 har et tydeligt sleegtskab med A2’s kroma-
tiske del: her er det den sanselige leengsel, der symboliseres.

55



Midt imellem de to verdener star Tannhausers marchagtige
hymne (C), mejslet ind i Venusbjergets helhed. Det eneste
motiv, der findes begge steder og saledes forbinder de to verde-
ner er det kontrapunktiske

har en central placering: i ouverturens 1. del (fra t. 40) optree-
der det som en brudt triolfigur med en nedadgéende overvej-
ende diatonisk oktavbeveegelse som kendetegn, senere (fra t.
55) bliver det mere kromatisk i anlaegget, suefzerens lille
sekund dominerer. I 2. del (Venusbjerget) (fra t. 309, hvor det
vokserud af B6) er det entydigt kromatisk-dissonatisk. I 3. del
klinger motivet forst sammen med Al i sin kromatiske ud-
gave. Efterhanden forsvinder det kromatiske preeg, og i sin af-
sluttende form (t. 378ff) er motivet en sammenhaengende
16.delsfigur, rent diatonisk og stabil. Motivet er blevet »for-
lost!«

Wagners poetiske forlesningsside er ogsd gennemfort pa
andre mader: modstillingen af 1. dels »guddommelige« 3/4 og
2. dels »verdslige« 4/4 »ophaeves« i 3. del ved at pilgrims-
motiverne gennem augmentation »bemaegtiger sig« den 4-
delte takt. Formelt set er ouverturen en traditionelt anlagt
3delt form: ABA, hvor sidste A-del er en varieret, hymnisk
version. Satsen har imidlertid ogsa klare sonatesatsanlaeg,
bade ud fra en motivisk og ud fra en harmonisk betragtning. I sa
fald udger pilgrimsmotiverne A1 og A2 hovedtemagruppen (i
Tonika, E-dur, og Tonika-variant, e-moll), og Tannhausers
Venuslied indtager det kontrasterende sidetemas plads (i do-
minanten). Modulationsdelen gar da frat. 192-241 (bl.a. med
introduktion af nyt motiv, D), mens reprisen (t. 242ff) indled-
ningsvis bringer ST tilbage til Tonika, altsa pilgrimsmusik-
kens toneart - med strettoen (t. 378ff) og dennes ekstra aug-
mentering af tema Al som en sidste bombastisk understreg-
ning af Wagners poetiske idé.

Der kan altsa ikke herske nogen tvivl om, at Wagners mal i
Tannhiuser(ouverturen) var at tilvejebringe en syntese af
andelig og sanselig keerlighed, at ophaeve deres modsetnings-
forhold (gennem den rene overindividuelle naestekeerlighed),
ikke bekreefte det. Der er heller ikke tvivl om, at han savel i
ouverturen somioperaen som helhed har givet denne kulturel-
le grundkonflikt og dens postulerede lesning musikalsk udtryk.

/

56

Richard Wagner: Venusbjerget
- programmatisk kommentar til Tannhduser-ouverturen

Betegnelserne i de skarpe paranteser henviser til motivover-
sigten [ afsnittet om ouverturen.

[A1+A2]: Et pilgrimstog skrider forbi os; dets sang, troende,
angergiven og bodfeerdig, som heaever sig til hab og til
fortrestning om frelsen, neermer sig i begyndelsen, vokser sa -
som i umiddelbar neerhed - [A1+A2+X] til et meegtigt ud-
brud og fjerner sig endelig. [A1]: Aftenskumring: sangen der
endelig hen. - [B1+B3]: Ved nattens frembrud viser der sig for-
tryllende feenomener: en rosa dampende duft hvirvler op; [B4]:
vellystige jubelklange traenger frem til vort ere, [B6]: de urolige
bevaegelser i en grufuldt yppig dans kommer til syne. Dette er
Venusbjerget’s forforende trylleri, som ved nattetide giver sig
til kende for dem, i hvis bryst der breender en dristig sanselig
leengsel. Tiltrukket af det lokkende syn neermer en slank mand-
lig skikkelse sig: deter Tannhduser, keerlighedens sanger. [C]:
Han lader stolt sin keerlighedssang klinge, glad og udfordren-
de, som for at tvinge det yppige trylleri hen til sig. [B3+B1+B5]:
med vild jubel bliver han besvaret: de rosenfarvede skyer ind-
hyller ham og beruser hans sanser. [D]: i det mest forferende
skeer foran ham far hans fortryllende blik gje pa en usigeligt
aggende kvindeskikkelse; han herer stemmen, som i vellystig
sod skaelven synger sirenekaldet, som lover den modige opfyl-
delse af hans vildeste ensker. Det er Venus selv, som kommer
til'syne for ham. [B1+B6]: da breender det ham gennem hjerte
og sanser, en glodende fortaerende laengsel teender blodet i
hans arer: med uimodstéelig magt driver den ham narmere,
[C]: og med sin keerlighedsjubelsang, som han nu lader klinge
til hendes pris i hojeste henrykkelse, treeder han frem for gud-
inden selv. [B1-6]: - Som pa et troldomsrab dbenbares nu
Venusbjergets under for ham: ustyrlig jubel og vilde glaedes-
réb haever sig fra alle sider; i drukken jubel bruser bacchantin-
der frem og river i deres rasende dans Tannhéduser med sig, lige
i gudindens varme keerlighedsarme, som omslynger den glzae-
desberusede med voldsom glod og treekker ham med sig til det
utilneermelige fjerne, helt til selvforglemmelsens rige. [Motiv
X]: det suder afsted som den vilde haer, og derefter leegger
stormen sig hurtigt. Kun en vellystigt klagende svirren giver
endnu luften liv, en gyseligt yppig susen belger, som usalig



Assai stretto.

o

Jr

a” E—

Jr

V4

I

aaa—

s
L

=

Erd

——

7z

S

v

(BPEferanos, . -

ff .~
(Beeteresrn s -
Hpm = S e

Tre tveersnit gennem » Tannhduser«-partituret, som viser x-motivets vigtigste fremtreedelsesformer: (1)
motivets forste tilsynekomst .38 som brudt triolfigur, rentdiatonisk, (2) motivets kromatiske, rent » sanse-
lige« forvridning i ouverturens B-del, t.309 ff, og (3) motivets endelige » forlosning « som sammenhcengen-
de sekstendedelsfigur, rent diatonisk i codaens 4/4-»syntese« (1.380, strettoens begyndelse). (Partitur:

Eulenburg).

sanselig keerlighedslysts dndedrag, over stedet, hvor det hen-
rykkende vanhellige trylleri kundgeres, og hvor natten nu atter
breder sig ud. [A1+X]: - men morgenen deemrer allerede: fra
det fjerne fornemmes pilgrimssangen atter. Som denne sang
nermer sig mere og mere, og som dagen fortreenger natten
mere og mere, haever [ X+A2] den summen og susen i luften,
der for lod som fordemtes grufulde klagetone, sig til en stadig
mere gleedesfyldt belge, sddan at denne belge endelig, dasolen

star pragtfuld op [A1+X]: og pilgrimssangen i voldsom be-
gejstring forkynder hele verden og alt hvad som er oglever, den
vundne frelse, svulmer til den mest ophejede henrykkelses
gladeste brusen. Det er jubelen fra selve Venusbjerget, forlest
fra usalighedens forbandelse, vi fornemmer til Gudshymnen.
Sadan bruser og springer alle livets pulsslag til forlesningens
sang; og de to adskilte elementer, and og ked, Gud og natur,
omslynges til keerlighedens helligt forenende kys.

57



Receptionshistorie pd en anden made: I den religiose sekt
Tongil-/Kceerlighedsfamiliens pjece » Musiknoglen« (af Fader
David) er deringen tvivlom Wagners placering i det (moral-
ske) verdensbillede, heller ikke om hans musiks effektivitet
som (moralnedbrydende) pavirkningskilde.

58

Wagners erotiske dilemma i

Bade Tannhiuser og Elisabeth dor af den grundlaeggende kon-
flikt, forlosning eller ej. Den tilstraebte syntese i 3. akt virker
ikke overbevisende, specielt ikke pa tilskuere med en mere
»moderne« seksualmoral. Dette henger ikke mindst sammen
med dedslangslens centrale placering i Wagners filosofiske
univers: eros og deden er teet sammenvavede - som porten til
en andelig genfedsel, som symbolsk fremstilling af en psykisk
frigerelsesproces. Denne tankegang er, selvfolgelig specielt i
den dybt kulturpessimistiske version, som den antager hos
Schopenhauer (og farvet heraf hos den politisk desillusione-
rede Wagner i 50’ernes eksilar), vanskelig at forene med et
rationalistisk og/ eller socialistisk menneskesyn. - Men for at
forstd Wagners indsats som »erotisk politiker« (Jim Morri-
son) ma man forsta hans situation historisk: hele hans produk-
tion herer hjemme i Viktorianismens tidsalder - og fremtraeder
fundamentalt som en » modproduktion« i forhold til den vikto-
rianske moral. Der er ingen heroisering af det borgerlige aegte-
skab som fornuftig, inddemmende ramme om seksualiteten i
Wagners vaerker. Hos ham er agteskaberne krisefenomener
(f.eks. Hunding og Sieglinde, Wotan og Fricka). Derimod er
den sanselige, ikke-aegteskabelige kaerligheds berusende nat-
teverden et ofte tilbagevendende tableau (Venusbjerget, 1. akt
af »Walkiire«, 2. akt af »Tristan . . .«), og Wagners heroise-
ring geelder den frie, normbrydende kerlighed, vel nappe
smukkere realiseret end i Patrice Chereaus fremstilling af
Siegmund og Sieglinde som elskende sdskendepar i Bay-
reuths jubileeumsring. - Men samtidig rummer vearkerne en
latent angst for seksualitetens greensenedbrydende kreefter.
Wagners ambivalente holdning kan naeppe forklares tilfreds-
stillende med en henvisning til hans teoretiske forstaelse af den
rene nastekaerlighed som den hejeste form af eros. Den heen-
ger ogsd uloseligt sammen med hans fundamentalt borgerligt-
patriarkalske opfattelse af seksualdriften: for Wagner - som
for Viktorianismen - eksisterer der simpelthen ingen positiv
kvindelig seksualitet. Hans positive kvindeskikkelser inkarne-
rer netop den rene, ikke-seksuelle kaerligheds idé. Dette histo-
riske dilemma var uleseligt: man kan ikke samtidig fremstille
seksualiteten som en positiv nedvendighed og fastholde kvin-
den i en entydig rolle som Madonna, som &ndelig forleser-
inde. Derfor er Wagners abenlyse fascination af seksualiteten
sa ambivalent. Og ambivalensen slar ud pa mange mader: den



preeger hans sprog, f.eks. i Tannhduser-ouverture-kommen-
tarens beskrivelse af Venusbjergets forfaerdelige fortryllelse,
tilspidset i vendinger som »gyseligt yppig susen« og »det hen-
rykkende, vanhellige trylleri«; eller i den slet skjulte begejst-
ring, hvormed Wagner (deekket bag en peen undskyldning)
udbreder sigom Venusbjergets glaederi et brev til »Elisabeth«,
Mathilde Wesendonck! Og den praeger selvfolgelig hans
musik: Wagners bemaerkelsesvaerdige tendens til at skrive
noget af sin mest umiddelbart medrivende og irrationelt fasci-
nerende musik i forhold til den sanselige keerlighed(slengsel)
har jeg allerede kommenteret. - At musikken ogsa virker pa
publikum kan der ikke veere tvivl om: tumulterne i Paris 1861
var ganske vist snarere udtryk for en opera-/programpolitisk
magtkamp end for en konflikt mellem engageret protest og hen-
revet accept af Tannhiuser, men musiktidsskriftet » Signale
fiir die musikalische Welt« beretter allerede i 1847 om, at
Wagners operaer har forvandlet det »kelige og rolige Dres-
den-teaterpublikum« til en »begejstret meengde«. To ar for
forseger samme tidsskrift i en kritisk kommentar til Tann-
hauser at give en forklaring pa denne effekt, nar det haevdes, at
»Historiens morale odelegges af den alt-for-praetentiose
fremstilling af synd, og p& samme tid kan man ikke overse hen-
sigten (. . .) at spille op til publikums vellyst for billigt bifalds
skyld«. Anmelderen har nok misforstadet Wagners hensigter,
men han har lysende klart fattet, at Wagners musik(drama)
spiller pa seksualitetens strenge. - 100 ar senere tager psykia-
teren Erling Jacobsen det samme faenomen op i en positiv tolk-
ning, nar han skriver; at Wagner i » Tristan og Isolde gor et ene-
stdende intenst forseg pa at skildre orgasmens vaesen med en
steerkt fremhaevelse af, at den smelter sammen med og far sin
evighedskarakter af hovedpersonernes ded«. Leegen og vise-
keellingen Margrethe Berg indvender i polemik mod Erling
Jacobsen, at Tristan og Isolde er »en veritabel oversvemmel-
se af uforlosthed«, og at dens »falske reklame for en hgjtskum-
mende patos kaldet keerlighed er (. . .) ligesé farlig som andre
indsmuglede ideologier fra romantikken. Tristan og Isolde
lider af erotisk forstoppelse. De er Wagners nedrab, ikke et
eksempel til efterfolgelse«. Margrethe Bergs ideologikritiske
forkastelse af den romantiske kaerlighedsideologi kan jeg ikke
veere uenig i, men hendes kritik af Wagner (og Erling
Jacobsen) bygger pa en total forkastelse af dybdepsykologien
som indfaldsvinkel til en (frigerende) veerkforstaelse, - en kri-

tik, som jeg ikke kan vaere enig i, dels fordi den mangler histo-
risk perspektiv, dels fordi den reducerer fascinationen til et
produkt af falsk reklame for en foraeldet, men langt fra udded
ideologi. Wagners »farlighed« (positivt savel som negativt)
ligger naeppe primeert i kolporteringen af den romantiske
keerlighedsopfattelse, men snarere i hans musikalske »mas-
sage« af underbevidstheden. En undersogelse af denne proces
- musikalsk og psykologisk - er neeppe mulig uden at inddrage
psykoanalysen og dybdepsykologien. Wagner har selv indi-
rekte peget pa denne indfaldsvinkel gennem sin teoretiske pla-
cering af musikken som folelsernes og det ubevidstes sprog:
»Tonesproget udsiger, som folelsens rene organ, kun det,
som er uudsigeligt for talesproget i sig selv, og altsa set ud
fra vort forstandsmenneskelige standpunkt simpelthen det
uudsigelige«.

Litteraturhenvisninger:

Bahro, Rudolf: . . .die nicht mit den Wolfen heulen. Svensk
udg.: Tidens store fuga, Stockholm 1980.

Barth, Herbert, Dietrich Mack & Egon Voss (red.): Wagner.
A documentary study. London 1975.

Berg, Margrethe: Et monodramatisk portreet af leengslen. I:
Festskrift til Arne Kjeer. Arhus 1973.

Bonde, Lars Ole: Kunsten og revolutionen. Studier i forholdet
mellem musik og samfund hos Richard Wagner. Arhus 1979.
Dahlhaus, Carl: Wagners Konzeption des musikalischen
Dramas. Regensburg 1971.

Gregor-Dellin, Martin: Richard Wagner. Miinchen 1980.
Jacobsen, Erling: De psykiske grundprocesser. Kebenhavn
1968.

Mayer, Hans: Wagner. In Selbstzeugnisse und Bilddokumen-
ten. Hamburg 1959.

Nielsen, Erik A.: Urelementets musik. I: Dansk Arbog for
Musikforskning XI, 1980.

Wagner, Richard: Tannhéuser. Oversat af Adolph Hertz. 5.
udg. Kbh. 1921.

Wagner, Richard: Tannhéuser. (Udg. af Dietrich Mack. -
Heri bl.a. Baudelaires artikel om T. i Paris og W’s » Program-
matiske kommentar« til ouverturen). Frankfurt 1979.

59





