Musik og de fortraengte folelser

af Karin Sivertsen

Nar jeg i sidste nummer af MODSPIL i artiklen » Stanken der
forsvandt« tog udgangspunkt i Rainer Werner Fassbinders
film om Lili Marleen, var det for at vise en bestemt fremstil-
ling af forbindelseslinierne mellem samfund - i dette tilfeelde et
irrationelt autoriteert styre, Hitlers Tyskland - og mediet
musik. Konklusionen var, at Fassbinder lader de to sta ad-
skilt, han naegter at lade sin heltinde og hendes sang inficere af
stanken fra nazismen. I denne artikel, som ogsa tager udgangs-
punkt i filmen Lili Marleen, drejer det sig om at forstd, hvor-
dan Fassbinder slipper afsted med at fascinere os gennem en
sddan fremstilling, som bevidst vender op og ned pa vores fore-
stillinger om samfundsmaessige sammenhange og som haver
det banale og vulgeere op som sandt og rigtigt (og her taenkes
der ikke kun pa sangen, men ogsa pa pigen - de to er allerede
blevet et, bade i pigens, Fassbinders og vores bevidsthed) pa
bekostning af det politisk heroiske.

Filmens hensigt er klart nok at treekke interessen veek fra det
politiske /historiske forleb og i stedet seette sogelyset pa de
mekanismer, der ligger bag handlingen - afskreelle det ydre og
lokke de dybere bevidsthedsmaessige lag frem til overfladen.

Og jordbunden er faktisk godet for en sadan betragtnings-
made. Det glemte sprog, i Erich Fromms formulering, d.v.s.
det ubevidstes sprog, pakalder sig endnu engang opmerksom-
hed efter at have veret stuvet af vejen i en arrackke, hvor den
vigtigste drivkraft i progressive kredse har veret interessen for
det politiske.

Dette omskift geelder ogsa for det kunstneriske udtryk, hvis
man vil tillade denne betegnelse, selv om der kleber en del
borgerlige fordomme til begrebet.

I 70’erne var kapitalismekritikken fremherskende i kunst-
en, udtrykt gennem beskrivelsen af de sociale vilkar under et
ubarmhjertigt ekonomisk system eller besyngelsen af alter-
native politiske systemer. Men fra begyndelsen af 80’erne er
andre mere individcentrerede former dukket op, f.eks. har ly-
rikken en stor renaessance i disse ar, og i analysen af kultur-
produkterne er negleordene udtryk som fascination, regres-
sion og narcissisme.

10

Alle tre begreber refererer til tilstand i det forbevidste. Fas-
cination- tryllebundetheden af det folelsesmaessige-, regres-
sion - tilbagevenden til barndommens ukomplicerede lykke-
oplevelse -, narcissisme - trygheden ved at vende blikket ind-
ad, ved atnyde jeg-oplevelsen. Nar Fassbinder bevager sig ud
i temaet nazi-Tyskland, er det for at vise os noget om disse til-
stande. Han vil vise, hvordan de opstar som reaktion pa et
intolerant og ubarmhjertigt samfundssystem. Og han taler ikke
kun om en afgreenset historisk periode og et bestemt politisk
system; de nutidige vestlige kapitalistiske samfund - ikke
mindst Vesttyskland - udever jo ogsd en massiv undertryk-
kelse omend med mere raffinerede midler end nazismen.

Det, der er sa tankevaekkende er, at Fassbinder bruger en
sangs historie til at vise os noget om disse oplevelsesformer. Er
dette nu tilfeeldigt?

Kunne det f.eks. lige sa godt have veeret et maleris historie
eller en romans historie? Jeg mener ikke, det er tilfaeldigt. Det
er netop karakteristisk, at musik benyttes til at formidle et bud-
skab eller et udsagn, der handler om det enkelte menneskes
folelsesmaessige reaktioner pa et ydre pres.

Musik har nemlig en meget direkte kontakt til felelsen. Hvor
sproget, bade det talte og skrevne sprog og sprog som logik i de
samfundsmassige handlemader, henvender sig til intellektet,
henvender musik som sprog sig til dybere folelsesmeessige lagi
mennesket.

Hvad der menes med dette, kan anskueliggores pa folgende
made. Lad os forestille os, at vi skal beskrive en folelsesop-
levelse, f.eks. en stemning, hvor man foler sig forladt, fortabt,
hvor hele verden ser gra ud, skremmende omend ikke direkte
farlig. Denne tilstand vil man gerne beskrive for en ven, men
konstaterer at man famler efter ordene, og pa et vist tidspunkt
far man fornemmelsen af, at intet af det man har sagt, er en fyl-
destgorende forklaring af stemningens mange nuancer. Vi har i
vores sprog ikke midler til at fange denne oplevelses mange-
dimentionalitet, fordi oplevelsens karakter refererer til forbe-



vidste lag, folelser og fornemmelser, som endnu ikke er formid-

stykke musik, som indeholdt disse folelser; i dette tilfaelde
let gennem bevidstheden og derfor heller ikke direkte lader sig
forklare i »det bevidste sprog«.

f.eks. sangen Lili Marleen. Sangens sprog, d.v.s. kombinatio-
En vej til at formidle oplevelsen kunne sé veere at spille et

nen af tekst, melodi, rytme og akkompagnement formidler
denne sammensatte oplevelse.

g it
5 N 2y

b
e

11



Det kan lade sig gore, fordi musik har denne direkte forbin-
delse til forbevidste lag. For ikke at mystificere den enkle
konstatering kan man blot henvise til den oplevelse, naesten
alle kender, at man, ved at hore en bestemt melodi, der engang
blev spillet under omstendigheder, der var lykkelige, stadig
kan opleve denne lykkefornemmelse, uanset omstaendigheder-
ne i den nuvaerende situation er helt andre, ja, maske endda
ulykkelige. Her rorer musikken ved folelsesmaessige lag, derer
stuvet af vejen - maske endda fortreengt, fordi de er ubzerlige i
den nuvarende ulykkelige situation. Men en musikoplevelse
kan altsa na frem til dem.

Vender vi os nu i en parentes mod Fassbinders rehabilite-
ring af det banale og vulgaere - opdager vi en parallel til den
generelle rehabilitering af det u- og forbevidste som legitimt
interesseomrade. For det banale og vulgere forbinder sig til
disse lag, de pirrer den fortraengte seksualitet. Bevidstheden
afviser feanomenerne (netop som banale og vulgaere), men det
ubevidste driftsliv drager dem til sig.

Derfor kan Fassbinder fascinere os med sin film. Vi er spo-
ret ind pa denne betragtningsmade og Fassbinder tager skrid-
tet fuldt ud. Man kan ikke forestille sig denne film lavet for 10
arsiden, men det er et interessant tankeeksperiment at prove at
placere den anno 1971 og forestille sig den modtagelse den
ville f4. Jeg er overbevist om, at den ville veere blevet fordemt
som ren nazistisk propaganda.

Og sa skal vi have knyttet forbindelsen til musik og de erfa-
ringer, denne film kan give os i forbindelse med vores inte-
resse specielt for musik.

Min tese er, at musik kan bruges til at bevidstgere om de for-
bevidste lag, vise os narcissismen, regressionen og den blinde
fascination som udtryk for afmagt overfor et overmaegtigt sam-
fundsmeessigt pres og netop vise os det specielt klart, fordi den
selv er 1 forbindelse med disse lag. Med andre ord vise os
undertrykkelsen ved undertrykkelsens eget udtryk.

Vi kan iagttage udtrykket i sédvel et ydre som et indre per-
spektiv. I realiteten begiver vi os ganske frivilligt ind i en
undertrykkelsessituation, nar vi f.eks. holder fest og spiller
musik sé hejt, atingen kan tale sammen eller forskanser os bag
en walkman bandoptager, som satter en usynlig mur omkring
brugeren. Kommunikationen til omverdenen er i begge til-
fzelde brudt, der er kun individets egen resourcer at treekke pa,
hvilket svarer udmeerket til det udtryk der ligger i den danse-
form, vi nu mest kender, enkeltpersoners individuelle dans -

12

sommetider sammen med en anden, men ikke nedvendigvis.

Den indre undertrykkelse viser sig som forstening og mang-
lende evne til at bryde ud af jeg’ets isolation. Fassbinder har et
lysende klart eksempel pa dette i sin film, som kan tjene som
illustration.

Da Willie er blevet ophgjet til topfigur i det nazistiske sys-
tem, installeres hun i en luksusvilla, som hun sevngaengerag-
tigt, fuldsteendig fascineret, besigtiger. Rundgangen kulmine-
rer, da hun tager et stort spejl ned fra veeggen og laegger sig i
sengen med det, hviskende sit eget navn. Fassbinder fremstil-
ler her hendes narcissistiske oplevelse, der lukker hendes gjne
for hvem, der har givet hende den eftertragtede luksus og hvad
der ligger bag det hele.

Hun er lukket inde i sit eget univers.

Musik er med til at fastholde denne type jeg-oplevelse, fordi
jeg’etiekstrem grad kan vegetere under musiklytten. Man kan
ikke leese en roman og samtidig vende blikket indad i selv-
nydelse, men man kan here musik og gore det. Musik er dag-
dremmenes Nirvana.

I disse musikkens karakteristiske forbindelseslinier til jeg’et
ligger imidlertid samtidig dens potentiale - den teette forbin-
delse til jeg’et er jo ikke nedvendigvis at betragte som et nega-
tivt fenomen - ej heller den frivillige underkastelse under hej
musik i en koncert eller festsituation. Det, der er farligt, er den
ubevidste underkastelse eller den ubevidste dyrkelse af jeg’et.
Den positive modpol til denne situation er den tilstand, hvor
individet er sig sine behov og folelsesmeessige pavirkninger
bevidst samtidig med, at udsynet til verden udenfor individet
stadig holdes intakt. I den tilstand kan vi sa smat begynde at
tale om »det hele menneske«.

Hvilken forestilling om relationen mellem samfund og
musik ender vi hermed i? Tydeligvis nok en noget mere direkte
forbindelse end den, vi kender fra de mere eller mindre kom-
plicerede afspejlingsteorier.

Jeg vil formulere det pa den made, at det forbevidste, bade
det kollektivt forbevidste og det individuelle simpelthen er
samfund. Mennesket er en del af samfundet - den vigtigste del
- det er opfattelsen af samfundet som udelukkende bestaende
af produktionssfzeren og den dertil knyttede overbygning af
statslig eller kulturel art, der er forkert.

Og hvis mennesket er samfund er ogsa det menneskelige
forbevidste samfund og séledes er der en naturlig forbindelse
mellem musik og samfund.





