


KUML 2024
Årbog for Jysk Arkæologisk Selskab

With summaries in English

I kommission hos Aarhus Universitetsforlag



103

Vindelevskatten
Et dynastisk offer fra folkevandringstiden

A F M A DS R AV N & K ENT OT TE L AURSEN

Jelling er måske bedst kendt for sine kongelige begravelsespladser og en stor 
runesten opstillet af Harald Blåtand, hvor han proklamerede, at han ‘vandt’ 
Danmark og Norge og gjorde danerne kristne.1 Men et fund af en bemærkel-
sesværdig skat fra det 6. århundrede i den lille landsby Vindelev, 8 km nordøst 
for Jelling, bringer et andet, ældre dynastisk center frem i lyset og former et 
bredere billede af magten i området. Fundet blev opdaget den 21. december 
2020, da Ole Ginnerup Schytz gik en tur med sin nye detektor sammen med 
sin gamle klassekammerat, Jørgen Antonsen, på sidstnævntes mark i Vindelev. 
Skatten består i alt af 23 stykker guld, herunder fire romerske medaljoner, 13 
brakteater (en enkelt i flere fragmenter), et cirkulært hængesmykke, to klinker 
med nitter til reparation af brakteaterne og et brakteatfragment med en isid-
dende klinke samt et skedemundblik. Skattens samlede vægt er 795,6 g (fig. 
1; tabel 1). 

Fundet stammer fra sen romertid (175-400 e.Kr.) og ældre germansk jern-
alder (400-550 e.Kr.). Guldstykkernes motiver og runer er unikke og afslører 
en række hidtil usete ikonografiske elementer inden for denne fundkategori 
i Europa og cementerer tilstedeværelsen af guden Odin som en vigtig del af 
datidens religion i Norden. De romerske medaljoner viser forbindelser til et 
elitært netværk på europæisk plan. 

Fundet gav anledning til en udgravning på fundstedet for at fastslå fundets 
kontekst og sikre eventuelle tilbageværende dele af skatten. Undersøgelsen af ​​
skatten er et igangværende samarbejde mellem Nationalmuseet, Konserve-
ringscenter Vejle, Heimdal-archeometry, DTU og Vejlemuseerne, og derfor 
foreligger delresultater flere steder. Denne artikel giver en foreløbig samlet 
præsentation af især udgravningernes resultater og en status på fundbear-
bejdningen samt perspektiver på skattens implikationer for vores forståelse af 
Danmark i folkevandringstiden, magtens landskab og religionens rolle i den 
herskende orden.2 



104

Fig. 1. Vindelevskatten (klinken X39 er ikke med på billedet). – Foto: M. Højlund 
Rasmussen, Vejle Konserveringscenter.

The Vindelev hoard (repair patch X39 is not included in the picture). 

X-NR Type Vægt i gram Diameter i cm IK-NR
X 1 A-brakteat 7,1 3,3 IK 729
X 2 Medaljon 13,1 2,9
X 3 A-brakteat 20,2 5,3 IK 730
X 4 C-brakteat 15,6 4,4 IK 737 
X 5 Medaljon 39,5 5,1
X 6 Medaljon 16,7 3,6
X 7 C-brakteat* 6,0 3,8 IK 731
X 8 Cirkulært hængesmykke 32,0 7,7
X 9 A-brakteat 87,2 10,3 IK 732
X 10 A-brakteat 123,7 13,8 IK 733
X 11 C-brakteat 13,0 4,6 IK 31,2
X 12 Fragment af brakteat 37,2 IK 734
X 13 C-brakteat 16,2 5,2 IK 738
X 14 A-brakteat 54,5 8,2 IK 730
X 15 Medaljon 44,1 5,1
X16 A-brakteat 6,4 3,4 IK 735
X 17 C-brakteat 91,8 11,8 IK 739
X 18 Skedemundblik 72,6 B=5,6; H=1,9
X 19 A-brakteat 58,5 8,8 IK 736
X 20 A-brakteat 32,4 11,4 IK 734
X 21 Klinke 1,2 (IK 732)
X 22 Fragment af brakteat med isiddende klinke 5,3 IK 734
X39 Klinke 1,3
Vægt i alt:  795,6

*) X 7 klassificeres i IK som en type A-brakteat

Tabel 1. Nummer, type, vægt og diameter på skattens bestanddele. Fragmenter af samme 
genstand eller samhørende dele er fremhævet med farve. – Data: Vejle Konserveringscenter 
/ Vejlemuseerne.

Number, type, weight and diameter of the objects contained in the hoard. Fragments of, 
or items belonging to, the same object are highlighted in the same colour.



105

Gennemgang af skattefundet
De romerske guldmedaljoner

Den ældste del af fundet indeholder hele fire romerske guldmedaljoner. Me-
daljoner er tidligere kun fundet enkeltvist i Danmark. Ganske usædvanligt er 
medaljonerne fundet i sammenhæng med deres nordiske modstykker, guld-
brakteater. Kombinationen af disse to typer objekter i en enkelt kontekst er 
kun set i ét enkelt tidligere tilfælde, nemlig i en stor skat fra Zagórzyn i Polen.3 

Den ældste medaljon er et 23,7 karat guldstykke, der vejer 39,5 g. Det er 
præget i Trier, i det nuværende Tyskland. Medaljonen viser den romerske 
kejser Konstantin den Store (ca. 305-337 e.Kr.). Bogstaverne er slidte, ligesom 
bagsiden er det. På bagsiden ses to sejrsgudinder, som holder et skjold mel-
lem sig, hvor der er angivet, at medaljonen er præget i anledning af kejserens 
fornyelse af sine løfter for 30. gang, altså ved fejringen af begyndelsen af hans 
30. embedsperiode ved nytåret 335-336 e.Kr. (fig. 2).

To meget slidte medaljoner, ligeledes præget i Trier, viser kejserne Con-
stans (337-350 e.Kr.) og Gratian (367-383 e.Kr.). En anden viser Valentinian I 
(364-375 e.Kr.); den blev præget i Thessaloniki, i nutidens Grækenland i Det 
Østromerske Rige. Valentinian-medaljonen er 24 karat guld og vejer 44,1 g. På 
forsiden ser vi et portræt af kejseren. På bagsiden ser vi ham igen, denne gang 
i sin rolle som øverstbefalende for militæret, iført rustning og en lang kappe. 

Fig. 2. Medaljon med portræt af Konstantin den Store udstedt i Trier år 335/336 e.Kr.  
a) Forside; b) Bagside. – Foto: M. Højlund Rasmussen, Vejle Konserveringscenter.

Medallion with portrait of Constantine the Great, minted in Trier in AD 335/336.  
a) Obverse; b) Reverse.

a b



106

Ved kejserens fødder sidder en krigsfange med hænderne bundet bag ryggen, 
der repræsenterer barbarerne overvundet af Det Romerske Imperium (fig. 3).

De to største medaljoner i Vindelevfundet trækker tråde til to af de største 
europæiske guldskatte fra folkevandringstiden. Constantin-medaljonen har en 
type-parallel i skatten fra Szilágysomlyó i det nuværende Rumænien, mens 
Valentinian-medaljonen er præget med det samme stempel på forsiden som en 
medaljon fra den førnævnte Zagórzyn-skat i Polen. Valentinian-medaljonen fra 
Vindelev er forsynet med en øsken identisk med eksemplaret fra Zagórzyn, men 
adskiller sig ved tilføjelsen af en bort dekoreret med en type zigzagmønster, 
der kendes både fra andre romerske medaljoner uden for Romerriget såvel som 
nordiske guldbrakteater. Valentinian-medaljonerne fra Vindelev og Zagórzyn 
må være præget i det samme værksted i Thessaloniki og har forladt Romerriget 
sammen for derefter at have fået monteret øskener i samme værksted uden for 
Romerriget, før deres veje skiltes.4 XRF-målinger af grundstofsammensætning 
på borte og øskener viser, at disse dele har en markant lavere lødighed end selve 
medaljonerne, og det bekræfter formodningen om, at der er tale om senere 
tilføjelser foretaget af håndværkere uden for Romerriget.5

De romerske medaljoner blev brugt som kejserlige gaver til højtstående 
medlemmer af den romerske elite og som diplomatiske gaver til allierede uden 
for Romerriget. Ofte nævnt i denne sammenhæng er beskrivelsen i Gregor af 

a b

Fig. 3. Medaljon med portræt af Valentinian I, udstedt i Thessaloniki. a) Forside; b) Bagside 
– Foto: M. Højlund Rasmussen, Vejle Konserveringscenter.

Medallion with portrait of Valentinian I, minted in Thessaloniki. a) Obverse; b) Reverse.



107

Tours Frankerkrønike af en guldmønt med en vægt på et pund, som var givet 
som en personlig gave fra den byzantinske kejser til frankerkongen Chilperic 
I (539-584 e.Kr.).6 Fundkonteksterne uden for Romerriget tegner et generelt 
billede af, at medaljonerne her som regel overgik til den kvindelige sfære, 
hvorfor de ofte tolkes som udtryk for ægteskabsalliancer på eliteniveau.7 

Brakteaterne
Vindelevskatten indeholder i alt 13 hele brakteater. Skattens særlige position il-
lustreres ikke mindst gennem denne fundgruppe. Hvis man opstiller en top-12 
liste over de største nordiske guldbrakteater, så findes halvdelen i Vindelevskat-
ten (tabel 2).8 Ud fra en gennemsnitsvægt på mellem 2 og 7 g for en brakteat 
svarer vægten af de 13 brakteater fra Vindelev til omkring 100 almindelige 
brakteater.9 De usædvanligt store borter har givet god plads til kunstneriske 
udfoldelser, hvor der ud over geometriske mønstre også ses flere unikke an-
sigtsmasker og dyrefigurer. 

0

20

40

60

80

100

120

140

160

Vind
ele

v I
K 7

33
 : 

1

Åsu
m

, S
kå

ne
 IK

 1
1:

 2

Vind
ele

v, 
IK

 7
39

: 3

Vind
ele

v, 
IK

 7
34

: 4

San
deg

år
d, B

or
nh

olm
 IK

 3
24

: 5

Vind
ele

v I
K 7

32
: 6

Ger
et

e, 
Got

lan
d IK

 6
2,

1:
 7

Skå
ne

 IK
 1

50
,1

: 8

Helg
ö,

 M
ell

em
sv

er
ige

 IK
 2

70
: 9

Vind
ele

v I
K 7

36
: 1

0

Sch
ub

y, 
Sles

vig
 IK

 5
73

: 1
1

Vind
ele

v I
K 7

30
: 1

2

Diameter mm

Top 12 over største brakteater
Vægt gr

138

123,7 121,9

100,3

118

91,8

114

32,4

107,6

31

87,2

103

92,5

59,9

91,7

56,7

0

90

58,5

88

38,82

85,5 84

54,5

Tabel 2. Søjlediagram med diameter og vægt for de 12 største kendte nordiske guldbrak-
teater. Seks eksemplarer tilhørende Vindelevskatten er markeret med røde pile. – Data: 
Morten Axboe / IK og Vejlemuseerne.

Bar chart showing the diameter and weight of the 12 largest known Nordic gold bracteates. 
Six items belonging to the Vindelev hoard are highlighted with red arrows.



108

Selvom størrelsen ikke altid er det vigtigste, mener vi, at den exceptionelle 
størrelse på brakteaterne fra Vindelevskatten, samlet og individuelt, er med til 
at understrege fundets betydning i forhold til tidligere fund. Samtidigt sætter 
skatten fundstedet på danmarkskortet i forhold til andre potentielle elitere-
sidenser og centralbebyggelser fra folkevandringstiden som f.eks. Gudme på 
Fyn, Sorte Muld på Bornholm og Uppåkra i Skåne.

Vindelevskatten indeholder ingen perler eller en pragtfibel, som det ellers er 
typisk for en gruppe større brakteatfund, der ofte opfattes som samlede smyk-
kesæt. Efter alt at dømme er samlingen af hængesmykker i Vindelevskatten også 
for omfattende til at kunne bæres som en enkelt samlet opsætning. Andre større 
brakteatfund ses kombineret med mere tilfældige guldgenstande – ringguld, 
brudguld og sværdskedemundblik. Vindelevskattens sammensætning minder 
mest om samtidige depoter med mundblik og cirkulære hængesmykker med 
indfattede sten fra Darum ved Ribe og Sletner, Østfold i Norge.10 Kombina-
tionen med guldmedaljoner er dog, som nævnt, unik for Vindelevskatten i 
nordisk sammenhæng.

De nordiske guldbrakteater opdeles normalt på fire typer, A- B-, C- og D-
brakteater, hvor kun typerne A og C er repræsenteret i skatten. Brakteaterne 
fra Vindelev tilhører den ældre del af den nordiske brakteattradition fra det 5. 
århundrede e.Kr.11 

A-brakteaterne
A-brakteaterne, der afbilder buster eller hoveder, øger den samlede mængde af 
denne type markant, da A-brakteaterne kun udgør en tiendedel af det samlede 
korpus, men hele otte ud af 13 stykker i Vindelevskatten. Blandt A-brakteaterne 
ser vi den hidtil største brakteat, X10 (IK 733).12 Den måler i dens nuværende 
sammenbukkede form 138 mm i diameter og er dermed 15 mm bredere end 
den nu næststørste brakteat fra Åsum i Skåne (IK 11). Nærmere undersøgelser 
viser, at brakteaten faktisk har været endnu bredere. Den er også den tungeste 
med en vægt på 123,7 g, dvs. 23,4 g tungere end den svenske brakteat. 

Ved fundtidspunktet udgjorde brakteat X1 (IK 729) en ny variant af A-
motivet, der dog i mellemtiden er blevet fulgt af nye fund fra Himmerland 
og Fyn: Lundby ved Aalborg (IK 726) og Lumby Torp ved Odense (IK 752). 
Fælles for denne nye variant er afbildningen af den karakteristiske senromer-
ske konsuldragt, trabea triumphalis, en ceremoniel klud, mappa, løftet i den ene 
hånd, mens der i den anden hånd hviler en globus med tre mindre kugler på 
toppen (fig. 4).

Den simpleste A-brakteat fra Vindelev er X16 (IK 735). Den viser et tilsy-
neladende løst svævende hoved, uden brystparti eller arme, men til gengæld 
omgivet af en række abstrakte tegn. Motivet er unikt. Som nærmeste paral-



109

Fig. 4. A-brakteat 
X1 (IK 729). – Foto: 
Cecilie Odderskov 
Saugbjerg, Vejle 
Konserveringscenter. 

A-bracteate X1 (IK 729).

cm

Fig. 5. Røntgenfoto af tre 
samhørende fragmen-
ter af samme brakteat, 
X12, X20 og X22 (IK 
734), sammenlignet med 
afstøbning af centermo-
tivet fra X10 (IK 733) 
(forskellig skala). – Foto: 
Signe Nygaard, Vejle 
Konserveringsenter 

X-ray photo of three 
fragments of the same 
bracteate, X12, X20 and 
X22 (IK 734), compared 
with a cast of the central 
motif on X10 (IK 733) 
(different scales).



110

leller kan man pege på et par fund langs den hollandske og tyske nordsøkyst, 
fra Wurth Hitzum (IK 76) og Sievern (IK 156).13 

Brakteaterne X10 og X20 tilhører samme variant af et A-motiv med afbild-
ninger af to mandsbuster side om side, dog uden at være stempelidentiske (fig. 
5). Varianten er før kun kendt fra Fyn, med fund vest for Odense ved Elmelund 
(IK 47,1) og øst for Odense ved Rågelund (IK 680), samt ikke mindst fra den 
store Broholmskat nær Gudme (IK 47, 2-3). De to brakteater fra Vindelev får 
dog i størrelse deres fynske slægtninge til at blegne.

Fig. 6. To A-brakteater 
med buster iført pels-
dragt eller rustning? a): 
X3 (IK 730), med knu-
dering og globus i hæn-
derne. b) X9 (IK 732), 
med drikkehorn og glo-
bus i hænderne. – Foto: 
Cecilie Odderskov Saug-
bjerg (beskåret), Vejle 
Konserveringscenter. 

Two A-bracteates show-
ing busts clad possibly 
in fur or armour. a): X3 
(IK 730), with a knotted 
ring and holding a globe. 
b): X9 (IK 732), with a 
drinking horn and hold-
ing a globe.

a

b



111

De resterende A-brakteater har mere unikke præg uden direkte sammen-
lignelige varianter. Unikke træk kan ses på de stempelidentiske X3 og X14 
(IK 730), hvor den afbildede person synes iklædt en pelsdragt eller rustning 
og holder en såkaldt knudering i den ene hånd (fig. 6a). Personen på X9 (IK 
732) synes iklædt en lignende dragt og holder et drikkehorn for munden (fig. 
6b), et motiv, der også kendes fra et brakteatmotiv fra Scalford og Hoby ved 
Rotherby i England (IK 635).14 

Karakteristisk for disse præg, inklusive X1, er også, at personen holder en 
globus i brysthøjde med den anden hånd. Brakteat X19 (IK 736) viser endnu 
et sjældent motiv med en tilbedende gestus, hvor der i den ene hånd ses et 
scepter, der ligner en omformet udgave af et romersk felttegn (fig. 7).

C-brakteaterne
Blandt C-brakteaterne, der viser et hoved i profil over et stort firbenet dyr, er 
X4 (IK 737) særlig interessant, fordi den næsten er identisk med en brakteat, 
der blev fundet i 1600-tallet på Fyn (IK 58) (fig. 8). Ud over at eksemplaret fra 
Vindelev er forsynet med en dekorativ bort og har bevaret sin øsken, er det kun 
små detaljer, der adskiller de to brakteater. De er ikke stempelidentiske, men der 
er uden tvivl tale om samme guldsmed og samme forlæg. Fyn-brakteaten er 
forsynet med en runeindskrift, der har spillet en vigtig rolle i forskningshisto-
rien omkring tydningen af C-brakteaternes motiv. Denne indskrift foreligger 
nu i en ny version, og læsningen fører til debat.

Stempelidentitet findes derimod mellem X11 (IK 31,2) og en brakteat fra 
et større skattefund gjort ved Bolbro vest for Odense i 1852 (IK 31,1). Vinde-
leveksemplaret er dog forsynet med en større bort og mere eksklusiv øsken i 
forhold til det fynske eksemplar (fig. 9). 

At de to stempelidentiske brakteater ikke er produceret i samme omgang, 
antydes af en lille farveforskel i guldet. Måske har de ligefrem været produceret 

cm

Fig. 7. Røntgenfoto af A-brakteat 
X19 (IK 736), med scepter i den 
ene hånd. – Foto: Signe Nygaard, 
Vejle Konserveringscenter.

X-ray photo of A-bracteate X19 
(IK 736), holding a sceptre. 



112

Fig. 8. To C-brakteater med næsten samme motiv. a) X4 (IK 737) fra Vindelev. – Foto: 
M. Højlund Rasmussen, Vejle Konserveringscenter. b) Fyn-brakteaten (IK 58) – Foto: 
Lennart Larsen, Nationalmuseet.

Two C-bracteates with almost identical motifs. a) X4 (IK 737) from Vindelev. b) The 
Funen bracteate (IK 58). 

i forskellige regioner.15 I et bånd rundt om centermotivet ses en runeindskrift, 
som har vist sig formentlig at være en forvanskning af den mere læsbare ind-
skrift på X13.16

Motivet på X13 (IK 738) udgør en ny variant, men er i øvrigt nært beslægtet 
med X11 i detaljer som det spiralformede øre, hagekorset foran ansigtet og 
hestens benstilling. Rundt om figurerne ses en runesekvens, der er læsbar. På 
borten ses bl.a. en række frontale ansigtsmasker (fig. 10). De nærmeste paral-
leller til disse ansigter finder man på relieffiblerne af den såkaldte jyske type, 
dekorerede med tidlig stil I (ca. 450-525 e.Kr.).17

Den sammenfoldede brakteat X17 (IK 739) er den hidtil tredjestørste kendte 
brakteat. Takket være en afstøbning af motivet fremstillet af Vejle Konserve-
ringscenter er det muligt at se, hvad det forestiller, på trods af midterfolden 
(fig. 11). Der er tale om en ny variant over det sædvanlige C-tema. Igen ses 
et stort ansigt over et firbenet væsen, der uden tvivl forestiller en hest med 
både tydelig manke og hestehale. Detaljer er en lang udhængende tunge og 
en tydelig opsats, hvor hornsmykket er placeret på hestens hoved. Som på X4 
ses der foran personens ansigt en stor fugl, i modsætning til et hagekors, som 
indtager denne plads hos X11 og X13. Hestens benstilling er også den samme 
som på X4. Andre detaljer er en stor hårknude i nakken og et spiraloprullet øre. 

a b



113

Den store bort er bl.a. forsynet med to rækker af små frontale ansigtsmasker, 
der går igen i plastisk version på prydtrekanten.

Et noget usædvanligt motiv ses på X7 (IK 731). Igen ses et stort mandsho-
ved – her forsynet med et svunget overskæg – over et firbenet dyr. Dyret har 
en lang og tynd hale, og ud af munden rækker det en lang slangetunge med 
tvedelt spids. Manden er desuden forsynet med en torque i et bånd om halsen. 
Han er fremstillet med to arme, den ene med hånden på dyret under sig, og i 
den anden løfter han en mærkværdig genstand (fig. 12).

Det er formentlig et scepter med en figuropstilling som afslutning. Sådanne 
sceptre med figuropsatser kendes fra senromerske afbildninger af kejsere og 
konsuler, især på de såkaldte konsulardiptykoner. Opstillingen består af en 
trælignende gevækst og en menneskelignende helfigur. Figuren har en stor 
underlæbe eller noget, der kommer ud af munden. I hænderne ses en globus og 
en krans. Hans to fødder er placeret stående på stavens platform. Han er tilsy-
neladende iklædt en tunika inderst og yderst et skraveret klæde afsluttet som en 
fiskehale. Her er det nærliggende at formode en afbildning af et rituelt optrin.

Motivet på X7 er unikt, men ikke uden sammenligning. En meget nær 
pendant er fundet ved Kristianslund ved Odense (IK 691). Kun detaljerne er 
forskellige, f.eks. har planten øverst på scepteret forskellige antal grene. De 
to brakteater er formentlig fremstillet i samme værksted, hvis ikke af samme 

cm

Fig. 9. C-brakteat 
X11 (IK 31,2). – Foto: 
Cecilie Odderskov 
Saugbjerg, Vejle 
Konserveringscenter.

C-bracteate X11 (IK 
31,2). 



114

cm

cm

Fig. 10. C-brakteat X13 
(IK 738). Langs bagho-
vedet ses runeindskrif-
ten med den ældste 
nævnelse af Odin. – Foto: 
Michael Højlund, Vejle 
Konservatorcenter. 

C-bracteate X13 (IK 738). 
The runic inscription 
with the earliest mention 
of Odin is seen along the 
back of the head.

Fig. 11. Afstøbning af 
centralmotiv på C-brak-
teat X17 (IK 739). – Foto: 
Signe Nygaard, Vejle 
Konserveringscenter.

Cast of the central motif 
on C-bracteate X17 (IK 
739).

person. Nære paralleller findes også blandt nogle nordsjællandske C-brakteater, 
hvor den mindre helfigur dog ikke er placeret på toppen af en stav. På en 
brakteat fundet ved Esrum Sø (IK 50) holdes helfiguren i det ene ben. Fra 
Jørlunde Mark nær Slangerup findes to varianter: en, hvor helfiguren svæver 
over centralfigurens udstrakte hånd (IK 79), og en, hvor den lille figur er 
reduceret til et svævende ansigt (IK 78). På en A-brakteat fra Kongsvad Å ved 
Faxe (IK 101) ses også en lille helfigur foran centralfigurens buste, her med 
planten holdt i den ene hånd og ikke stående foran figuren. 



115

Hængesmykke
Ud over medaljoner og brakteater findes der i Vindelevskatten endnu en type 
hængesmykke (fig. 13). X8 tilhører en gruppe af cirkulære hængesmykker uden 
det prægede billedmotiv, som er karakteristisk for brakteaterne. I andre detaljer 
ligner det til forveksling en brakteat med samme type øsken monteret med 
en prydtrekant på en bort dekoreret med koncentriske felter med geometriske 
indstemplinger og afsluttet med en kanttråd. Prydtrekanten er dekoreret med 
filigrancirkler og indfatninger med mørkt glas, ligesom i centeret, hvor den 

cm

Fig. 12. C-brakteat 
X7 (IK 731). – Foto: 
Cecilie Odderskov 
Saugbjerg, Vejle 
Konserveringscenter.

C-bracteate X7 (IK 
731).

cm

Fig. 13. Cirkulært 
hængesmykke X8, 
med indfatninger. 
Indlægninger formo-
des at være glas, men 
det er ikke teknisk 
undersøgt endnu. – 
Foto: Cecilie Odder-
skov Saugbjerg, Vejle 
Konserveringscenter.

Circular pendant 
X8, with settings for 
inlays. The inlays 
are presumed to be 
glass, but this has not 
yet been examined 
technically.



116

centrale indfatning dog er tom.18 Cirkulære hængesmykker med filigranud-
smykning og indfatninger kendes fra andre depotfund med brakteater – et 
enkelt fra Darum i Sydvestjylland og fire, en større og tre mindre, fra Sletner, 
Østfold i Norge.19 Både det sydvestjyske og det norske parallelfund udgør 
større depoter, der begge også, som i Vindelevskatten, hver især indeholder 
et guldmundblik.

Skedemundblik
Guldmundblikket fra Vindelev tilhører en eksklusiv gruppe bestående af 17 
andre medlemmer fra Danmark, Norge og Sverige (fig. 14). De består af en 
underplade i massivt guld, hvor der på siderne er fastloddet guldblik med 
dyreornamentik, der igen er kronet med filigran og granulation, mens der 
langs kanterne er påloddet kraftigere perletråd.20 Ornamentikken består af fire 
slyngede og sammenflettede dyrekroppe. Øjnene er runde, og hovedramme, 

Fig. 14. Skedemundblik med sen dyrestil I eller begyndende dyrestil II på. Fundet daterer 
nedlægningstidspunktet, da det er den yngste genstand i depotfundet. a) Forside b) Bag-
side. – Foto: Cecilie Odderskov Saugbjerg, Vejle Konserveringscenter.

Scabbard mouthpiece with animal style I or II decoration. It is the latest item in the hoard 
and dates from the time of its deposition. a) Front. b) Back.

a

b

cm



117

kæber og krop er ekstremt udtrukne. Karakteren af slyngede bånd understreges 
yderligere af fraværet af lår og ben. Dyrenes kroppe løber parvist sammen gen-
nem fortsættelser af forskellige kropsdele i et andet individ. På bagsiden danner 
to af dyrenes kroppe et fletmønster. Om man vil opfatte ornamentikken som 
en variant af sen stil I (ca. 500-565 e.Kr.) eller måske som et tidligt eksperiment 
i stil II (ca. 550-625 e.Kr.), er nærmest et spørgsmål om temperament, men 
daterer den af denne grund nok til første halvdel eller midten af 500-tallet.

Da denne type af mundingsblik aldrig er fundet monteret på skeder, og da 
nogle af dem er for små til at være til sværdskeder, har det været diskuteret, 
om der i nogle tilfælde kan være tale om beslag til dolkskeder, hvor tilknyt-
ningen til krigeridentiteten eller en eksklusiv maskulin sfære ikke er givet.21 
Mundblikket fra Vindelevskatten passer dog med en udvendig bredde på 5,9 
cm med størrelsen på andre samtidige fund af mundblik fundet monteret på 
sværdskeder. Det eksklusive håndværk, samt det forhold, at de optræder af-
monterede og ofte i depoter med andre prestigegenstande, peger på en vigtig 
symbolsk værdi. Man kan her tænke på skikken med adoption af ‘våbensønner’ 
mellem fyrster i de tidligmiddelalderlige germanske kongeriger, som omtales 
i forskellige kilder fra især 5. og 6. århundrede e.Kr.22

Fundets kontekst og deponeringsårsag
Efter den indledende opdagelse af fundet blev der udgravet rundt om depotets 
fundsted af arkæologer fra Vejlemuseerne takket være en bevilling fra Slots- og 
Kulturstyrelsen. Da der dukkede en hel del spor efter stolpehuller op, blev der 
samtidigt foretaget forundersøgelser over et større areal rundt om fundstedet, 
hvilket indtil videre antyder, at skatten har været deponeret i en typisk landsby 
fra yngre jernalder (3.-6. århundrede e.Kr.).23

Ud fra information fra finderne og efterfølgende GPS-opmålinger af marke-
ringer af fundstederne viste det sig, at størstedelen af skatten lå i to tætliggende 
koncentrationer med knap en meters afstand med brakteaten X10 et par meter 
nord for denne koncentration. Andre dele var spredt yderligere omkring ved 
pløjning og harvning af marken (fig. 15).24 Det antyder, at fundet har ligget i 
overfladen nogle år, inden det blev fundet. Lodsejeren har oplyst, at det først 
var et par år tilbage, forpagteren begyndte at bruge store landbrugsmaskiner. 

Under de to koncentrationer af skatten afslørede vores udgravning spor af 
en samtidig bosættelse fra det 3.-6. århundrede bestående af langhuse og hegn. 
Midt i udgravningsfeltet ses et NV-SØ-orienteret treskibet langhus, der ikke 
er fuldt afgrænset i enderne, men fortsætter uden for feltgrænserne. Husets 
samlede længde kan derfor ikke fastslås. Huset er placeret på et lokalt højde-
drag, og den eksponerede placering er formentlig forklaringen på den relativt 



118

dårlige bevaringstilstand af husets væglinjer. Bredden på huset anslås til ca. 
6 m. Spændene i sættene ligger på knap 3 m, og afstanden mellem de fleste 
sæt er på godt 3 m. Der ses også en større afstand mellem sættene på næsten 
4,5 m, der tolkes som indgangsrummet midt i langhuset. Netop her ses også 
et svagt indfald i vægforløbet, der måske angiver placeringen af indgangen.25 
Huset skiller sig ikke ud fra det typiske billede af et langhus fra yngre romersk 
og ældre germansk jernalder, hvor breddegennemsnittet ligger på 5 til 6 m.26 
På trods af det exceptionelle fund kan man altså ikke tale om en hal eller 
kultbygning på stedet, hvor guldet er fundet, som den begrænsede udgravning 
viser indtil nu (fig. 16). 

Tre brakteater er fundet uden for dette langhus, spredt ud til hjørnerne af 
marken langs med pløjeretningen. De to tætliggende hovedkoncentrationer af 
guldskatten var placeret omtrent midt mellem to stolper i den nordlige række 

Fig. 15. Udgravningsfeltet omkring fundkoncentrationen, med søgegrøfter på markstyk-
ket syd herfor. Tolkede huskonstruktioner er fremhævet med grå skygge og tilhørende 
stolpehuller med rødt. Med gule prikker er markeret guldfund, spredt over marken og 
med koncentration i langhuset centralt i udgravningsfeltet. X12, X20 og X22 er fragmen-
ter af samme guldbrakteat. – Grafik: Kent Otte Laursen, Vejlemuseerne; baggrundskort: 
Ortofoto, GeoDanmark.

The excavation trench around the find site, with trial trenches extending on to the field 
south of it. Proposed house structures are highlighted with grey shading, with associated 
postholes in red. Gold finds are marked with yellow dots, seen scattered over the field and 
concentrated in the longhouse in the centre of the trench. X12, X20 and X22 are fragments 
of the same gold bracteate.

X19

X10

X39

X21
X22

X17 X20
X12

0 10 20 m



119

af tagbærende stolper. Den store brakteat X10 er fundet ved den nordlige væg-
linje et par meter nord herfor. En guldklinke til reparation, X21, der passer 
til hullerne i brakteaten X9 fra hovedkoncentrationen, er ligeledes fundet ved 
væglinjen og formentlig transporteret hertil fra hovedkoncentrationen i forbin-
delse med moderne markarbejde. Efterudgravningens eneste guldfund, guld-
klinken X39, er fundet lige uden for huset, men stammer fra jord afgravet med 
gravemaskinen over fundkoncentrationen i forbindelse med udgravningen. 

Der blev foretaget syv 14C-dateringer på materiale fra tre forskellige stolpe-
huller. Dateringen spreder sig over yngre romersk til overgangen ældre/yngre 
germansk jernalder. De tre yngste dateringer stammer fra tre kornkerner fra 
samme stolpehul og giver en datering til perioden 534-610 e.Kr. (fig. 17).27 

X10

X21

X39

0 5 m

Fig. 16. Udgravningsfeltet omkring fundkoncentrationen. Tolkede huskonstruktioner er 
fremhævet med grå skygge og tilhørende stolpehuller med rødt. De formodede indgange i 
det centrale hus er markeret med sorte trekanter. Inde i huset er de to hovedkoncentrationer 
af depotet fremhævet med gule firkanter. Nord herfor er fundet X10, verdens største guld-
brakteat, og vest for koncentrationerne er fundet X21, en klinke af guld til reparation af en 
brakteat X9. Uden for huset, i jord afgravet over fundkoncentrationen, er fundet klinken 
X39. – Grafik: Kent Otte Laursen, Vejlemuseerne. Baggrundskort: Ortofoto, GeoDanmark.

The excavation trench around the find site for the hoard. Proposed house structures are 
highlighted with grey shading, with associated postholes in red. The presumed locations 
of the entrances to the central house are marked with black triangles. The two main 
concentrations of finds from the hoard inside the house are marked with yellow squares. 
X10, the world’s largest gold bracteate, lay to the north, while X21, a gold repair patch for 
bracteate X9, was found to the west of the concentration of finds. Repair patch X39 was 
found outside the house.



120

R_Date X43A

R_Date X43B

R_Date X43C

R_Date X44B

R_Date X45A

R_Date X45B

R_Date X45C

100 1calBC/1calAD 101 201 301 401 501 601 701

Calibrated date (calBC/calAD)

OxCal v4.4.4 Bronk Ramsey (2021); r:5 Atmospheric data from Reimer et al (2020)

Vindelev X43 R_Combine(1516,14)
95.4% probability

545 (95.4%) 596calAD

X2-Test: df=2 T=0.3(5% 6.0)

400 450 500 550 600 650

1300

1400

1500

1600

1700
OxCal v4.4.4 Bronk Ramsey (2021); r:5; Atmospheric data from Reimer et al (2020)

R
ad

io
ca

rb
on

 d
et

er
m

in
at

io
n 

(B
P

)

Calibrated date (calAD)

Fig. 17. 14C-dateringer fra hus K1 med koncentrationer af guldfund. a) Samtlige date-
ringer fra tagbærende stolper i huset. b) Kombineret datering af de tre yngste prøver fra 
samme stolpehul ud fra Oxcals R_Combine-funktion.
14C dates from house K1 with the concentrations of gold finds. a) All dates from sam-
pled postholes. b) Combined date for the three youngest samples from the same post-
hole using Oxcal R_Combine function.

a

b



121

Fundforholdene peger på, at skatten sandsynligvis er deponeret inde i et lang-
hus. Selvom alt guldet er fundet i pløjelaget, og intet af det in situ i registrerede 
anlæg, er de to store tætliggende koncentrationer af guld placeret inden for 
rammerne af dette hus. Spredningen af resten af guldet følger pløjeretningen 
øst-vest langs med diget nord for fundkoncentrationen, og adskillelsen på knap 
en meter mellem de to hovedkoncentrationer kan formentlig forklares ved nylig 
jordbearbejdning. Det er muligt at antage en selvstændig deponeringshændelse 
for X10, der er fundet ca. 2 m nord for hovedkoncentrationen. 

Da X10 er jævngammel med flere af de resterende genstande og er fundet 
inden for rammerne af samme konstruktion, er der dog ikke nogen særlig 
anledning til at tro, at de to hændelser har været nævneværdigt adskilt i tid. 
Vi antager derfor, at den yngste genstand, mundblikket X18, daterer, hvornår 
det samlede fund tidligst kan være deponeret. Typologisk daterer vi mund-
blikket til ca. 500-550 e.Kr. Denne datering svarer meget godt til de yngste 
14C-dateringer af langhuset, hvor guldet er fundet.

Guldfund, herunder brakteatskatte, er tidligere blevet fundet begravet ved 
eller i huse, især på centralpladser som ved Gudme på Fyn, Sorte Muld på 
Bornholm og Uppåkra i Skåne, men i Jylland også i en mere ydmyg eller almin-
delig bebyggelse som ved Rugbjerggård ved Aulum.28 Det er dog også kendt, at 
gulddepoter gerne placeres afsides og nær overgange til eller i marginale våd-
områder. En opdeling på mere profane værdidepoter på tørt land versus sakrale 
depoter på vådbund er givetvis en alt for forenklet tolkning.29 Ud fra detaljer i 
behandlingen af de enkelte genstande finder vi det mest sandsynligt, at fundet 
i dette tilfælde bør tilskrives en rituel nedlægning, formentlig et kriseritual. 

Gulddepoter og krisetider?
Morten Axboe har fremhævet en fundhorisont af gulddepoter i Skandinavien 
med slutdatering til første halvdel af 6. århundrede, der afspejler en stigende 
aktivitet i gulddeponeringer, der kan tolkes som en reaktion på hændelser, som 
i høj grad har påvirket livet i området: Et askestøvslør fra et vulkanudbrud i år 
536 e.Kr., der betød faldende temperaturer, som givetvis har haft indvirkning på 
høstudbyttet, og udbruddet af Den Justinianske Pest i 541-542 e.Kr., der spredte 
sig fra Det Østromerske Rige til resten af Europa. Guldhorisonten kan i den 
forbindelse tolkes som de skandinaviske eliters forsøg på at mildne gudernes 
vrede ved store og værdifulde ofringer, et kriseritual. Social og politisk uro, 
koblet med eventuel hungersnød og pestudbrud, kan være en medvirkende 
årsag til, at de mange depoter aldrig blev hentet igen. Guldhorisonten skal ikke 
nødvendigvis ses som en meget kortvarig begivenhed, tværtimod kan den 
have strakt sig over en eller to generationer og ligger i forlængelse af en ældre 
tradition for deponering af guld, der kendes allerede i 400-tallet. Horisonten 



122

falder på den anden side sammen med ophørstiden for produktionen af guld-
brakteater samt afslutningen af ældre germansk jernalder og begyndelsen af 
yngre germansk jernalder i midten af 6. århundrede.30 

De senere års forskning har udvidet og præciseret vores billede af disse 
naturkatastrofer og deres effekt på miljøet og samfundet. Støvsløret i år 536 
e.Kr. er blevet bekræftet som forårsaget af et vulkanudbrud og en markant 
nedkøling på mellem 2° og 4°.31 Forskningen peger også på, at Europa påvirkes 
af yderligere tre store vulkanudbrud i 540, 547 og 574 e.Kr. Vulkanudbruddenes 
effekt kan på den nordlige halvkugle ses i træernes vækstringe som frostskader 
og stagnation i væksten. Sommertemperaturer under gennemsnittet kan i nogle 
beregninger ses helt frem til 570’erne, i andre helt frem til 660’erne e.Kr. Tegn 
på diskontinuitet i bebyggelser ses tydeligt flere steder i Skandinavien, selvom 
krisen ser ud til at have ramt nogle regioner hårdere end andre.32

I området omkring Vindelev kan man pege på den store bebyggelse Granga-
ard Allé ved Jelling, hvor omfattende 14C-dateringer fra Vejlemuseernes ud-
gravninger viser, at landsbyen blev forladt ca. 530-550 e.Kr.33 En kombina-
tion af de tre yngste 14C-dateringer fra langhuset i Vindelev, hvor guldet er 
fundet, ligger i intervallet 545 e.Kr-596 e.Kr. med en top på kurven omkring 
565 e.Kr. (fig. 17b).34 Med det forbehold at huset ikke er helt udgravet, og at 
udgravning af et større areal og flere 14C-dateringer står højt på ønskelisten, 
må vi formode, at huset blev forladt i eller kort efter dette tidsrum. Hvis man 
følger de foreløbige 14C-dateringer fra langhuset i Vindelev, er det formentligt 
ikke vulkanudbruddet i 536 e.Kr., som har givet anledning til deponeringen, 
men snarere en af de senere hændelser. Deponeringen behøver dog ikke være 
direkte relateret til hverken pestudbrud eller naturkatastrofer, men kan skyl-
des en anden social dynamik, f.eks. noget så banalt som et familieoverhoveds 
naturlige død. Hvorom alting er, må Vindelev dog anses for en af de landsbyer, 
der overlevede krisen i midten af det 6. århundrede e.Kr. Formentlig findes 
de yngre faser af landsbyen længere mod nord, tættere på Vindelev Kirke og 
den endnu eksisterende landsby. På Fyn tyder undersøgelser på, at en storstilet 
omstrukturering af bebyggelsen med fiksering omkring de historisk kendte 
landsbyer og ejerlav har fundet sted omkring 600 e.Kr.35 Om samme struktur 
er gældende i Sydøstjylland, står endnu tilbage at blive fastslået entydigt.

Var guldskatten en ofring?
Vi har nu en nogenlunde idé om nedlægningstidspunktet for guldet, der falder 
i en periode præget af kriser og social uro, der kan være årsagen til forøgede 
deponeringer af værdigenstande. Det næste spørgsmål er, om vi kan bekræfte, at 
der er tale om et offerfund. Teoretisk set kan der være tale om værdigenstande, 
der kun var tænkt som en midlertidig deponering i en krisetid, men som aldrig 



123

blev hentet igen. I sådanne tilfælde vil man forvente et deponeringssted, hvor 
skatten let kunne skaffes til veje igen. Her passer deponeringen i et hus. Man 
ville så også forvente et hastigt indsamlet og bredt udvalg af værdigenstande, 
og her peger Vindelevskattens nøje udvalgte genstande snarere i retning af en 
rituel deponering.36

Mange af genstandene, især medaljonerne og de mindre brakteater, er in-
takte, uden skader eller buk. Det står i kontrast til især de store brakteater, 
hvor der ud over gamle reparationsspor ses en del brud og buk og foldnin-
ger. Flere af skaderne på de forskellige stykker kan skyldes mødet med store 
landbrugsmaskiner. Andre skader må dog ses som udtryk for menneskelig 
manipulering før deponeringen, altså symbolske handlinger, der igen peger 
mod en rituel deponering.

cm

Fig. 18. Manipulerede øskener. a) Fragment X12 (IK 734), med de luxe øskenrør og bort-
stykke, afrevet og vredet i spiralform – Foto: Michael Højlund, Vejle Konserveringscenter. 
b) Brakteat X3 set fra bagsiden, med næsten afrevet øsken – Foto: Michael Højlund, Vejle 
Konserveringscenter. c) Brakteat X14, med øskenen fladtrykt og bukket ind over brakte-
atskivens forside. – Foto: Nikita Helena Andersen, Nationalmuseet. 

Manipulated suspension loops. a) Fragment X12 (IK 734) with tubular deluxe suspension 
loop and torn-off and spirally twisted piece of border. b) Bracteate X3, rear view, with 
suspension loop almost torn off. c) Bracteate X14 with flattened suspension loop bent over 
the front of the bracteate disc.

a

b

c



124

De tre fragmenter fra samme brakteat, X12, X20 og X22, er givetvis spredt 
ved harvning og pløjning, og det er muligt, at brakteaten også er sønderdelt 
ved markarbejde (fig. 5; fig. 15). Den nærmest proptrækkerlignende snoning 
af stykket med øskenen tyder dog på, at menneskehænder og mindre redskaber 
har været involveret i første omgang (fig. 18a). Den næsten afrevne øsken på 
X3 (fig. 18b) og øskenen bukket ind over skiven på X14 (fig. 18c) er andre 
eksempler. Foldningerne på X19 virker også menneskeskabte (fig. 7), og både 
her og på X20 er dele af kanten foldet ind, som om man bevidst har villet 
sløre eller dække ansigterne på menneskefigurerne på midten af skiven. Også 
trykket på midten af bagsiden på mundblikket X18 kan høre med til denne 
behandling før nedlæggelsen (fig. 19).

Tydeligst er dog tilfældene, hvor de meget store brakteater er foldet sym-
metrisk om deres egne akser, hvor man givetvis kan udelukke, at en land-
brugsmaskine har været på spil. Det er sket for X17 og for X10, sidstnævnte 
er endda foldet først på den ene led og herefter delvist foldet på den anden 
led (fig. 20). Sammenfoldning af brakteater er ikke et ukendt fænomen. I de 
fleste andre tilfælde er der formentlig tale om praktiske handlinger forud for 
omsmeltning, for at brakteaterne skulle kunne passe i smeltediglen.37 Det kan 
dog ikke komme på tale for de kæmpestore Vindelevbrakteater.

Den mest sigende manipulation af X10 ses langs brakteatens rand. Langs 
kanten af skiven mangler den sædvanlige randtråd, og øverst oppe, på begge 
sider af øskenen, ses tydelige symmetriske brudflader i skiven. Der er afskåret 
knap 1 cm langs hele skivens kant. Øverst på skiven kan man se, at kniven har 
skåret tværs igennem kæberne til slangehoveder med gabet åbnet mod øskenen, 
af samme type som stadig ses bevaret på X20 (fig. 21).38

cm

Fig. 19. Skedemundblik X18 set fra siden, med bagsiden øverst. Her ses der spor efter 
sammenpresning i form af en bule. – Foto: Michael Højlund, Vejle Konserveringscenter.

Sideview of scabbard mouthpiece X18, with rear uppermost, where evidence of pressure 
can be seen in the form of a dent.



125

Fig. 20. Symmetrisk sammenfoldede brakteater. a) Brakteat X17. – Foto: Michael Højlund, 
Vejle Konserveringscenter. b) Brakteat X10 set frontalt på de luxe øskenrør – Foto: Michael 
Højlund, Vejle Konserveringscenter. c) Brakteat X10 set fra siden af de luxe øskenrør og 
med centermotiv synligt i midten. – Foto: Signe Nygaard, Vejle Konserveringscenter.

Symmetrically folded bracteates. a) Bracteate X17. b) Bracteate X10 with frontal view of 
the tubular deluxe suspension loop. c) Bracteate X10 with sideview of the tubular deluxe 
suspension loop and with central motif visible in the middle.

a

b

c



126

a

b



127

At ødelægge noget bevidst er en behandling, der ofte ses i rituelle sammen-
hænge. Den brutale behandling af ældre jernalders moselig er et eksempel på 
rituel destruktion af mennesker. I yngre romertid træder den bevidste ødelæg-
gelse tydeligt frem i behandlingen af våbenudstyr i bl.a. Illerup. Man kan her og 
andre steder se flere store våbendeponeringer fra 3.-5. århundrede, hvor talrige 
våben og personligt udstyr er blevet fundet bøjet, skilt ad, sønderhakket og 
brudt med vilje før nedlægningen. Skikken er dog ikke begrænset til våbenof-
ferfundene på våd bund, men lignende behandling ses også på våbenudstyr i 
samtidige grave. Depoter af forsætligt ødelagte lanse- og spydspidser er også 
fundet på centralpladser som Uppåkra og Sorte Muld.39 

Bevæggrunden for en rituel destruktion kan være ønsket om at kontrollere 
afvigende, urene eller farlige kræfter. Genstandene kan have været opfattet som 
en forlængelse af deres ejere, som besjælede eller som aktive agenter i sig selv, 
som det har været nødvendigt at dræbe symbolsk, som en form for sympatisk 
magi, før nedlæggelsen. En vigtig funktion af de omfattende destruktioner, 
som afspejles i de store våbenofringer, må tænkes at være afløb for stress efter 
en overstået krise. En anden bevæggrund for rituel ødelæggelse er forestillingen 
om eksistensen af ‘Den Anden Verden’, der er et spejl- eller vrangbillede på 
den dennesidige verden, hvor det, man ødelægger, bliver helt og samlet igen 
i det hinsides.40

Brakteaterne som gruppe er et eksempel på, at selvom den rituelle destruk-
tion af genstande nok træder tydeligst frem i omgangen med våbenudstyr, 
ses skikken også i den civile sfære. Den nærmeste parallel til behandlingen 

Fig. 21. Brud og afskæringer ved randen af X10. a) Vertikale brud på begge sider af øskenrør 
og prydtrekant, hvor ca. 1 cm af randen er brækket af, markeret med blå streger og pile. 
Bemærk de åbne kæber af et slangehoved i højre side, der gaber over tre filigrancirkler. 
I venstre side ses afskæringen langs randen, angivet med rød streg og pile. b) Detalje set 
ved øskenrørets åbning: Under afskæringen ses den nederste halvdel af slangekroppen 
langs randen: dele af underkæbe og segmenter af hoved og krop, opdelt med dobbelte 
konturstreger og dekoreret med indstemplede halvcirkler. – Foto: Nikita Helena Andersen, 
Nationalmuseet.

Fractures and cuts at the edge of X10. a) Vertical fractures on both sides of the tubular 
suspension loop and ornamental triangle, where c. 1 cm of the border has been detached, 
marked with blue lines and arrows. Note the open jaws of a serpent’s head on the right, 
gaping over three filigree circlets. On the left, the cut along the edge can be seen, indicated 
by a red line and arrows. b) Detail at the opening of the tubular suspension loop: Below 
the cut, the lower half of the serpent’s body is visible along the edge: parts of the lower 
jaw and segments of the head and body, divided by double contour lines and decorated 
with stamped semicircles.



128

af Vindelevbrakteaterne findes i det store depotfund fra Söderby i Uppland, 
Sverige. En brakteat med en større bort var først blevet ødelagt med ‘graffiti’ af 
stik og ridser på forsiden. Derefter fik den øskenen revet af, og afslutningsvis 
blev skiven foldet sammen.41

Brakteater er som bekendt fundet både på datidens marginaljorde eller våd-
bund og på bopladser eller tørbund. Men ligesom spor af rituel destruktion 
på våben optræder både i moser, grave og på bopladser, synes opdelingen af 
brakteaternes kontekster ikke afgørende for, om et depot skal tolkes som ri-
tuelt. Snarere er det behandlingen af genstandene op til deponeringen, der er 
vigtig at have for øje. Söderby-depotet er således fundet i et engområde, mens 
Vindelevdepotet stammer fra tør bund. 

Vindelevskatten er hverken deponeret i en hal eller et tempel, men i et til-
syneladende typisk langhus. Det forhold peger mest på en privat ceremoni. I 
den nordiske førkristne religion synes husholdningens private ritualer først og 
fremmest at have været ledet af det kvindelige familieoverhoved. Et eksempel 
på et kriseritual i forbindelse med en hungersnød i Grønland omtales i Erik 
den Rødes saga. Her ledes ceremonien, der afholdes på gården hos bygdens 
storbonde, af en tilkaldt kvindelig rituel specialist, en vølve.42 

Den usædvanlige sammensætning af værdifulde og symbolladede genstande 
i Vindelevskatten, det forhold, at skatten repræsenterer en lang akkumulerings-
tid på nedlægningstidspunktet, og ikke mindst den rituelle destruktion, under-
streger værdien af den handling, som deponeringen udgør. Der er formentlig 
tale om personlige ejendele fra en snæver kreds, der har gået i arv gennem den 
samme slægt i generationer, og som givetvis repræsenterer egnens ledere – et 
dynasti. En mere kollektiv ansamling, hvor en større kreds af personer har 
bidraget, kan dog også komme på tale for et depot af denne størrelse.43 

Forudsat at nedlægningen er samtidig med den yngste 14C-datering af huset, 
kan der være tale om en afsluttende rituel handling, der markerer fraflytningen 
af huset eller endda omstruktureringen af hele bebyggelsen, måske som reak-
tion på og kulmination af krisetiden i midten af det 6. århundrede. I et større 
perspektiv kan deponeringen i så fald ses som markeringen af samfundets 
omorganisering på tærsklen til yngre germansk jernalder, der lagde grunden 
til den senere vikingetid.44

Det er måske mindre vigtigt, om det kan afgøres, om det var husets frue 
eller herre, der ledede denne ceremoni. Høvdinge og konger synes i den før-
kristne periode at have stået i spidsen for vigtige officielle ritualer.45 Gravfund 
peger på, at brakteaterne har været kvinders ejendele.46 Mændene dominerer 
dog billedfladen og bruger også, som vi skal se, brakteaterne til at iscenesætte 
sig gennem runeindskrifterne på dem.



129

Runer, brakteater og Odin
Ud over den store værdi, som guldskatten har repræsenteret i sin samtid, det 
billede, den antyder af magtkoncentration i det sydøstjyske landskab og læn-
gere ud i Europa, samt de vigtige rituelle og samfundsmæssige aspekter, som 
dens deponering afspejler, har dens billeder og sproglig information gennem 
runerne vist sig at være af høj videnskabelig værdi. 

Tolkningen af runesekvenserne på brakteaterne fra Vindelev indskriver 
sig i en lang debat om guden Odins historie, og om hvorvidt brakteaternes 
billeder forestiller denne gud. Odins navn er kendt i varianter på mange ger-
manske sprog fra den tidlige middelalder og frem. Tacitus angiver i Germania 
fra 98 e.Kr., at germanerne især dyrkede Mercurius, den romerske betegnelse, 
der dækker over Odin. Formentlig har han været bredt dyrket blandt mange 
germanske stammer som minimum siden vores tidsregnings begyndelse. Re-
ligionshistorikeren Jens Peter Schødt finder det sandsynligt, at Odin, eller i 
det mindste en guddom af samme type eller funktion, går helt tilbage til en 
fællesindoeuropæisk forestillingsverden, men at forestillingerne givetvis har 
udviklet sig over tid.47 

Flere forskere har igennem tiden fremsat hypoteser om mulige oprindelses-
steder og spredning af dyrkelsen af Odin. Som oftest regnes bevægelsen fra syd 
mod nord til Skandinavien, hvor ankomsten af hans kult, eller i det mindste 
vigtige og karakteristiske dele af den, typisk sættes til folkevandringstiden med 
henvisning til netop billederne på de nordiske guldbrakteater.48

Traditionen for at tolke brakteaternes figurer som billeder af nordiske guder, 
hvor især Odin er et populært bud, rækker langt tilbage i forskningshistorien.49 
Nogle forskere har kritiseret identifikationen af Odin på brakteaterne – eller 
forholdt sig skeptisk til, at der overhovedet er tale om gudebilleder.50 Skåret 
ind til benet handler kontroversen om, hvorvidt der på billederne findes træk, 
der er specifikke nok til med sikkerhed at identificere den afbildede figur som 
netop Odin. 

En bekræftelse af Odin-tolkningen ville i princippet kunne findes i rune-
indskrifterne på brakteaterne. Her er billedet dog ikke entydigt. Man har indtil 
for nylig ikke kunnet fremvise en enkelt direkte nævnelse af gudens navn på 
brakteaterne. Det tætteste, man er kommet, er et navn på Fyn-brakteaten (IK 
58), som er blevet læst som Houaz, tolket som en urnordisk forgænger til et 
af Odins omkring 200 tilnavne, “Den høje”, der kendes fra middelalderens 
kilder.51 I den nye læsning af den tilsvarende runesekvens på X4 fra Vinde-
levskatten, der som nævnt er en næsten identisk pendant til Fyn-brakteaten, 
læser Lisbeth Imer og Krister Vasshus midt i ordet dog en “R”-rune og ikke 
et “U”. Dermed støtter de op om en anden etableret læsning af navnet som 
Horaz, “Den kære”, som ikke er et kendt tilnavn for Odin.52 



130

Mens koblingen mellem Odin og C-brakteatmotivet således svækkes, eller 
fortsat er kontroversiel, bringes Odin dog stærkt tilbage på banen ved tydningen 
af runerne på brakteaten X13 fra Vindelevskatten. Her ses der ifølge Imer og 
Vasshus en utvetydig direkte benævnelse af Odin, tilmed den ældste kendte 
bevarede indskrift med navnet på denne centrale gud overhovedet. Men heller 
ikke denne indskrift kan uden tvang siges at benævne figuren på brakteaten. 
Ifølge Imer og Vasshus refereres der til en person nævnt andetsteds i teksten, 
nemlig Jagaz, der karakteriseres som “Han, som er/der er Odins mand”. Odins 
navn står med andre ord i genitiv og er ikke sætningens subjekt. De tolker 
derfor figuren på brakteaten som en konge eller høvding ved navn Jagaz, der 
angives som “Odins mand”.53 

Med andre ord bekræfter teksten ikke, at brakteaternes C-motiv forestiller 
Odin, men kun at Odin var en del af den religiøse forestillingsverden i Nor-
dens folkevandringstid, hvilket er overordentligt vigtigt i sig selv. Man kan 
dog ikke – som Imer og Vasshus heller ikke påstår – datere, hvornår troen på 
guden Odin først er opstået, eller hvornår den er ankommet til Skandinavien. 
Indskriftens store betydning ligger i, at vigtige aspekter af troen på Odin, som 
kun er kendt fra senere kildetekster fra andre regioner, allerede har været til 
stede i folkevandringstidens Skandinavien, nemlig forestillingerne om fami-
liære forhold mellem mennesker og Odin. 

“Han er Odins mand” – religion og magt
Men hvad vil det sige at være Odins mand? Imer og Vasshus foreslår, at Jagaz 
gennem motiv og tekst fremstiller sig selv som “a prince with divine ance-
stors”.54 At Odin er stamfader til diverse kongeslægter, er en forestilling, der 
kendes fra både angelsaksiske genealogier og skandinavisk sagnhistorie.55 En 
række historikere har peget på, at der blandt de forskellige germanske kon-
gedømmer, der opstod i kølvandet på Romerrigets fald, findes en udbredt 
forestilling om aristokratiets afstamning fra guderne, heriblandt ofte Odin. 
Forestillingen anses for at have været central i dannelsen af nye større stam-
meforbund og opbygningen af en fælles identitet, hvor afstamningsmyten 
har udgjort en traditionskerne, der fungerede som et religiøst legitimerende 
samlingspunkt.56

Et andet aspekt af denne relation mellem Odin og krigeraristokratiet af-
spejles formentlig i senere sagaer, hvor konger og helte ses at have et særligt 
forhold til Odin. Odin optræder som deres hjælper, forsyner dem med viden, 
råd og våben og kræver på den anden side af sine udvalgte helte, at de vier deres 
slagne fjender til ham eller sender ham menneskeofre.57 Disse fortællinger 
kan afspejle indvielser af unge mænd, krigere og konger til særlige forbund 



131

eller embeder, hvor tilknytningen til Odin spillede en væsentlig rolle.58 I f lere 
sagaer optræder Odin inkognito som heltenes fosterfader, hvilket også kan 
ses afspejlet i den islandske høvding, forfatter og skjald Snorri Sturlusons 
beskrivelse af forholdet mellem Odin og hans krigere i Valhal, einherjerne, 
som hans óskasynir, adoptivsønner eller ordret “ønskesønner”.59 Dette tanke-
gods kan ses som en parallel til forholdet mellem konge og hird (comitatus) 
og til skikken med at adoptere våbensønner i den tidlige middelalders ari-
stokratiske miljø.60 Jagaz kan således være en Odins mand på mange måder, 
måske fordi han hævdes at nedstamme fra denne gud, fordi han er indviet 
til ham i et kultisk forbund, eller i kraft af sit embede som konge anser sig 
som en adoptivsøn til gudernes konge, eller måske fordi han tænkes at indgå 
i dødsgudens hird i det hinsides.

Det videnskabelige perspektiv i den nye runetekst er således ikke kun af 
sproghistorisk og arkæologisk interesse, men også af religionshistorisk inte-
resse. Vigtige dele af forestillingerne om Odin, der bedst kendes fra langt 
senere kilder, nemlig myten om Valhal, ses nu at være til stede på et tidligere 
tidspunkt.61 Teksten bekræfter også en udbredt formodning, som længe har cir-
kuleret blandt religionshistorikere, arkæologer og historikere, om den centrale 
rolle, som Odin spillede i folkevandringstidens samfund. Stednavneforskeren 
Kristian Halds konklusion fra 1963 om udbredelsen af stednavne knyttet til 
Odin i Danmark, opsummerer meget godt dette billede, der især synes at være 
gældende for Sydskandinavien:

… a single god, Odin, played a completely dominant role in the public 
cult. It was Odin who was worshipped in the vi and the temples, while the 
old divinities of fertility, worshipped by the ordinary farming population, 
had to be content with primitive cult-places out in woods and groves. 
Such concentration on the cult of a single god is unparalleled in the other 
Scandinavian countries. This predominance must be closely related to 
the social structure of Denmark in the Migration Age and succeeding 
centuries, a period in which we may conceive a concentration of political 
power and intellectual culture amongst the aristocratic families of the 
chieftains. In this connexion it is worth noting that amongst the West 
Germanic peoples who lived nearest the Danes in the Migration Age, i.e., 
the Angles and the Saxons, the Odinic faith was also dominant, at least 
amongst the aristocracy. Woden figures as the progenitor of all the Anglo-
Saxon royal houses, with the sole exception of the dynasty of Essex. 62

Ovenstående citat illustrerer langt hen ad vejen et forskningsstandpunkt, der 
længe har været udbredt blandt skandinaviske arkæologer.63 



132

At det ikke er gudernes konge selv, men ifølge Imer og Vasshus en af hans 
aristokratiske dyrkere, der optræder på det udbredte C-brakteatmotiv, er både 
et vigtigt bidrag til brakteatforskningen snævert set og et vigtigt bidrag til den 
bredere samfundsforståelse af perioden. Læsningen af runerne styrker den lejr, 
der ikke mener, at brakteaternes billedflader er fyldt med guder, men vil nok 
ikke uden videre blive accepteret i den anden lejr, der foretrækker at se guder på 
billederne. Debatten vil nok bølge frem og tilbage et stykke tid endnu. Læsnin-
gen af runerne slår dog på den anden side fast, at dyrkelsen af Odin, lige meget 
om han er afbildet på brakteaterne eller ej, fortsat må regnes som et centralt 
aspekt af magtens sociale dynamik i folkevandringstidens Sydskandinavien.

Selvom de nye runefund på Vindelevbrakteaterne altså sætter spørgsmål 
ved formodningen om, at det er Odin, vi ser på brakteaterne, cementerer 
fundet den overordnede forståelse af vigtigheden af Odinkulten i Norden, 
flere hundrede år før oplysninger om den nordiske førkristne religion blev 
nedfældet på pergament.

Sammenfatning
Udgravningerne i Vindelev har med al sandsynlighed afsløret deponerings-
stedet for den detektorfundne guldskat. Deponeringen er sket i tør jord og 
inden for rammerne af et langhus. Udgravningens udstrækning er begrænset, 
men afslører ikke desto mindre et tilsyneladende typisk langhus indenfor en 
ligeledes typisk bebyggelse. Det nærmeste parallelfund er et brakteatdepot fra 
et langhus ved Rugbjerg i Vestjylland. Husets og bebyggelsens tilsyneladende 
ordinære karakter står i kontrast til det på mange måder ekstraordinære depot, 
der udgør det størst kendte brakteatdepot målt på vægten, og som indeholder 
seks ud af 12 af de største kendte brakteater i Skandinavien. For første gang 
er brakteaterne fundet sammen med romerske guldmedaljoner. 

Guldmedaljonerne viser hen til et vidtrækkende europæisk elitenetværk og 
forbindes med to af de største kendte gulddepoter uden for Romerriget. Den 
interne kronologi i skatten, der strækker sig over to århundreder, tolker vi 
således, at genstandene har været prestigefyldte arvestykker. De exceptionelle 
genstande viser hen til samfundets øverste niveau. Vi tolker skatten som ud-
tryk for en længerevarende tilstedeværelse af magtfulde personer i Vindelev, 
et dynasti. Ud fra motivligheder og stempelidentiteter på brakteaterne træder 
forskellige forbindelser til andre egne af landet frem. Især er en forbindelse i 
kraft af brakteaternes ligheder til elitecentre i Odense og Gudme interessante 
som udtryk for kontakter mellem regionale eliter på Fyn og i Sydjylland.

Særtrækkene ved især A-brakteaterne tyder på, at der i Vindelev eller om-
egn har eksisteret et tidligt innovationscenter for brakteatikonografien med 



133

håndværkere, der har været lige så kreative og tidligt på færde som på Fyn. De 
nye varianter med tvillingemotivet, der ofte fremhæves som et af de ældste 
motiver, kan med god ret endda udfordre idéen om, at motivet skulle være 
født på Fyn. Om man nogensinde ville kunne pege på et enkelt område, hvor 
brakteaterne er opstået, er dog nok tvivlsomt.

Flere af genstandene viser tegn på rituel destruktion, flere er bukkede, et 
fragment er snoet rundt i en spiralform, og et par af de store brakteater er 
foldede symmetrisk om deres akser. Mest sigende er manipulationen af den 
størst kendte brakteat, X10. Før sammenfoldningen har man skåret 1 cm af 
hele randen på langs af en dekoration med en tohovedet slangefigur, hvor snit-
tet er ført gennem kæberne på dyret. Vi tolker derfor nedlægningen af skatten 
som en sakral handling. 

Tidspunktet for deponeringen – der kan fastsættes ud fra skedemundblik-
ket som den typologisk yngste genstand og 14C-dateringer af huset til sidste 
halvdel af 6. århundrede – falder i overgangstiden mellem ældre og yngre 
germansk jernalder, en periode præget af naturkatastrofer, epidemier og kli-
maforandringer. Periodens samfundsændringer træder bl.a. frem gennem en 
omorganisering af bebyggelsen omkring 600 e.Kr. Vi foreslår, at nedlæggelsen 
af Vindelevskatten har fundet sted som led i et kriseritual. Deponeringen inde 
i et hus tyder på et ritual af en mere eller mindre privat karakter. Ritualet kan 
være foretaget i forbindelse med fraflytningen, hvor bebyggelsen blev omorga-
niseret. Nedlægningen har formentlig samtidig markeret enden på det dynasti, 
der længe regerede området omkring Vindelev.

Runerne på brakteaterne spiller ind med vigtig ny viden i debatten om 
betydningen af brakteaternes motiver. På X13 henvises der for første gang 
på skrift til guden Odin. Tekstsammenhængen viser dog hen til en anden 
navngivet person, Jagaz, der karakteriseres som “Odins mand”. Hvis man vil 
identificere den afbildede figur med en af de omtalte personer i runeteksten, 
er det derfor sandsynligvis Jagaz, der må forstås som en jordisk høvding eller 
konge, som vi ser. Det vigtige fra et religionshistorisk perspektiv – ud over 
at cementere eksistensen af Odin allerede i Nordens folkevandringstid – er 
implikationerne af tilhørsforholdet mellem Odin og Jagaz, der formentlig il-
lustrerer senere kendte koncepter som elitens propaganda om guddommelig 
afstamning og forestillinger om Valhal.

Afslutning – fra Vindelev til Jelling?
Udgravningerne i Vindelev er, som tidligere understreget, foreløbigt for be-
grænsede til at kunne sige noget entydigt om bebyggelsens karakter. Ud fra 
det exceptionelle fund må tolkningen dog være, at der her residerede en lokal 



134

hersker. Hvor store territorier man skal regne med i folkevandringstiden, hvor 
politisk centraliserede eller hvor autonome de har været, og hvornår Danmark 
samles i fælles politisk enhed, har dog været heftigt debatteret.
I de skriftlige kilder er det især stammenavnene jyder og danere, der er 
relevante for spørgsmålet, om hvor Vindelev skal placeres i historien om 
Danmarks opståen og landets tidligste kongedømmer. Jyderne angives af 
Beda Venerabilis (ca. 672-735 e.Kr.) som den nordligste af de stammer, der, 
sammen med anglerne og saxerne, bosatte sig i England fra ca. 449 e.Kr.64 
At mange folk vitterligt f lyttede sig fra den østlige til den vestlige side af 
Nordsøkysten, er bekræftet gennem analyser af et stort arkæologisk og ge-
netisk datamateriale.65

Danerne og deres konger dukker op i de skriftlige kilder i begyndelsen af 
det 6. århundrede. 66 Det ældste navn på en rex danorum, en vis Chlochilaicus, 
nævnes af Gregor af Tours (538-594 e.Kr.), som anfører af et kystangreb på 
Frankerriget i tiden omkring 511-530 e.Kr.67 Forholdet mellem jyderne og 
danerne er stadig uklart. Muligvis har folkeforflytninger sammen med kli-
makriser og pestepidemier i 500-tallet skabt rum for en omvæltning og en ny 
konstellation af herskere i denne periode.

Størrelsen på de forskellige autonome enheder er der delte meninger om. 
Johan Nicolay regner for Nordsøområdets vedkommende med en række min-
dre politiske regionale kongedømmer i det 5. århundrede, der i løbet af det 6. 
århundrede vokser til overregionale enheder eller føderationer.68 Omfanget af 
danernes territorium lå ifølge Ulf Näsman allerede i 500-tallet med en kerne 
“i et område dækkende Sydjylland, Fyn samt Sjælland. I en nær periferi fin-
der man løsere tilknyttet Nordjylland, Sydhalland, Skåne, Blekinge og Born-
holm.”69 Fynske Gudme er ofte blevet udpeget som center for et vidstrakt rige 
med hegemoni over store dele af Danmark. Andre har nærmere set Gudme 
som hovedstad blot i et lokalt sydøstfynsk kongedømme. Man har påpeget, at 
magten udtrykker sig på forskellige måder i det arkæologiske materiale, hvor de 
rige fund og de klassiske centralpladser mest er et østdansk fænomen, hvilket 
kan skyldes, at man har struktureret samfundene i Øst- og Vestdanmark ud 
fra forskellige principper.70

Nye fund og revurderinger af gamle fund er vigtige for at nuancere diskus-
sionen. I denne sammenhæng er det interessant at bemærke, at den ældste fase 
af befæstningerne af Dannevirke, kongerigets senere grænse 168 km syd for 
Vindelev, for nylig er blevet dateret tilbage til det 5. århundrede.71 Man kan 
også pege på revurderingen af den velkendte centerlignende plads Dankirke 
og fundet af kultpladsen ved Fæsted/Harreby i Syd- og Sønderjylland. Eller 
rige gravpladser som Vårst i Nordjylland og den formodede kongegrav Høj 



135

Stene ved Vejerslev i Midtjylland. Magtens udtryk dukker op forskellige steder 
i Jylland til forskellige tider frem mod vikingetiden – men udviklingen, dyna-
mikken og de mulige relationer imellem dem er svær at afgøre.72

Vindelev kan have været center i en autonom enhed eller på tidspunkter 
indgået som en underordnet del i et større magtkonglomerat. Stednavnet med 
endelsen -lev er i forskningen sat i forbindelse med tildelingen af land og 
gods fra en overkonge til hirdmænd eller underlydende hærledere i en slags 
proto-feudalt system.73 Dagfinn Skre har givet et bud ud fra skriftlige kilder 
og arkæologiske fund på betegnelserne på disse herskere. Her skelnes mellem 
stammeledere som kindins og ƥuidans, terminologier, der kendes fra goterne.74 
De afløses i løbet af 3-400-tallet af en dróttinn (hærleder), inden begrebet ku-
nungr (konge) dukker op. I ordet kunungr ligger et element af, at titlen arves fra 
midten af 400- og begyndelsen af 500-tallet.75 Hvis denne tolkning er korrekt, 
kan man se forbindelserne mellem Vindelevskatten og de fynske brakteater som 
et udtryk for en relation mellem et dynasti ledet af en krigsherre, en dróttinn, i 
Vindelev og en mulig overkonge, kunungr, i fynske Gudme.76 

Hvis man på den anden side ser størrelsen på de enkelte brakteater som 
et direkte mål for status, så er det nærliggende at opfatte dynastiet i Vindelev 
som jævnbyrdig eller ligefrem højest i hierarkiet, en konkurrerende kunungr i 
Jylland, der i skriftlige kilder i hvert fald så sent som i slutningen af 800-tallet 
synes at have en vis autonomi.77 Men vi ved stadig for lidt om magtens udtryk i 
Danmark og især Vestdanmark til at kunne udrede det præcise forhold mellem 
Jylland, Fyn og resten af Danmark i germansk jernalder.78

På trods af kongegraven ved Høj Stene og måske på grund af den østdansk 
udseende kongehal ved Erritsø fra slutningen af 600-tallet synes der i det jyske 
at være et ‘hul’ i kongerækken indtil Sigfreds og Godfreds dynasti fra midten 
af 7-800-tallet, der synes at tilhøre i hvert fald det sydjyske område.79 

Efter endnu en svækkelse af kongeriget i slutningen af 800-tallet80 nævnes 
kong Haralds mor, dronning Thyra, på fire runesten i det sydlige Jylland i 
900-tallet inden for en radius på 60 km fra Vindelev. Kunne det være, at hendes 
dynasti, et jysk, havde så betydelig magt tilbage i tiden – muligvis endda hele 
vejen tilbage til Vindelev-fundet i det 6. århundrede – at kong Gorm, en konge, 
hvis oprindelse er bredt omdiskuteret, måtte gifte sig, for at han og sønnen 
Harald kunne ‘vinde’ hele Danmark og ikke mindst sikre, at hun blev nævnt 
på fire runesten i regionen?81 

Mens denne hypotese stadig skal testes, ideelt ved bl.a. at undersøge, om 
Vindelevlandsbyen fortsætter op i vikingetiden, kan de nuværende fund fra 
Vindelev i hvert fald fortælle os, at der var et magtfuldt dynasti i området i 
jernalderen. Et dynasti, der tilsyneladende følte sig tæt knyttet til guden Odin 



136

og skabte alliancer på tværs af Europa og det tidlige Danmark. Gennem de 
gyldne arvestykker, der blev begravet under krisen i det 6. århundrede, min-
dedes slægten sin fortids storhed, her på skellet til en ny tidsalder. 

Om nedlægningen af Vindelevskatten markerede enden på dette dynasti, 
ved vi ikke. Nogen sammenhæng med det senere Jellingdynasti, der blomst
rer op 400 år senere, er nok tvivlsomt. Men det er et påfaldende tilfælde, at 
magten manifesteres så tydeligt i to separate epoker i den samme afgrænsede 
egn i Sydjylland.

Tak 
Forfatterne takker Slots- og Kulturstyrelsen for at støtte udgravningen, Vejle 
Kommune for at støtte og for at garantere for udstillingen af fundet i 2022. 
Tak til finderne Jørgen Antonsen og Ole Ginnerup Schytz for et spændende 
samarbejde. Også tak til især Michael Højlund Rasmussen og Signe Nygaard, 
Vejle Konserveringscenter, for brug af fotos og røntgenbilleder af genstandene 
samt til Arne Jouttijärvi, Heimdal-archeometry, og Carsten Gundlach, DTU, 
for foreløbige metalanalyser, XRF og CT-scanninger. Resultaterne herfra for-
ventes publiceret mere omfattende andetsteds. Lisbeth Imer, Helle Horsnæs og 
Michael Andersen fra Nationalmuseet takkes også for konstruktivt samarbejde. 
Også tak til Morten Axboe og Karen Høilund Nielsen for god kollegial støtte 
og diskussioner. En anonym fagfællebedømmer takkes for at påpege en række 
relevante mangler og temaer.

NOTER

	 1.	 Pedersen, Jessen og Holst 2023.

	 2.	 Axboe 2021; Axboe 2022; Otte Laursen 2022a; Otte Laursen 2022b; Otte Laursen 
og Høilund Nielsen 2022; Otte Laursen og Ravn 2022; Nygaard og Jouttijärvi 2022; 
Ravn 2022a og Ravn 2022b; Horsnæs 2023; Imer og Vasshus 2023; Vegendal 2023. 
En større fremlægning i et internationalt tidsskrift er under forberedelse.

	 3.	 Horsnæs 2023, s.175. 

	 4.	 Horsnæs 2023, s. 175-178, 181f.

	 5.	 Nygaard og Jouttijärvi 2022, s. 7-8.

	 6.	 Frankerkrøniken 6:2; jf. Horsnæs 2023, s.179f.

	 7.	 Horsnæs 2023, s. 180-184. For diskussion af medaljonernes rolle i diplomatiske 
udvekslinger henvises til Horsnæs’ fremlæggelse med videre henvisninger.

	 8.	 Data indsamlet af Morten Axboe, mail per 25.12.2020 til Vejlemuseerne.

	 9.	 Axboe 2022, s. 60. Selv om der således i Danmark findes gulddepoter fra 
folkevandringstiden, der numerisk indeholder flere brakteater end Vindelevskatten 
(Kitnæsskatten med 20 brakteater, Års og Skonager med 15 brakteater hver, Tapdrup 
med 14), så er vægten af de 13 brakteater i Vindelevskatten således betydeligt 
større. Der findes også mere blandede gulddepoter fra folkevandringstiden, der 



137

vægtmæssigt overgår Vindelevfundet, men dog ikke primært indeholder brakteater 
(størst er Broholmskatten, ca. 8 kg, med 7 brakteater).

	 10.	 For analyser og tolkninger af kombinationsgrupper af brakteatfund, se Hedeager 
1991; Høilund Nielsen 2005; Behr 2011: s. 214-217.

	 11.	 Axboe 2021; Axboe 2022; Otte Laursen 2022a; Otte Laursen 2022b. Brakteaten X7 
klassificeres af Axboe som en A-brakteat, af Otte Laursen som en C-brakteat.

	 12.	 Der henvises i omtale af brakteaterne gennemgående til katalognummer i 
Die Goldbrakteaten der Völkerwanderungszeit: Ikonographischer Katalog (=IK + 
løbenummer): Karl Hauck et al. 1985-1989 og supplementbindet Heizmann og 
Axboe 2011. For oplysninger om upublicerede IK-numre takkes Morten Axboe.

	 13.	 Imer og Vasshus 2023, s. 62.

	 14.	 Wicker 2021.

	 15.	 Imer og Vashuss 2023, s. 74.

	 16.	 Imer og Vashuss 2023, s. 73, 76.

	 17.	 Haseloff 1981, s. 21-173, en face-masker: s. 81-86. Ud fra disse paralleller må 
dateringen af X13 henføres til midten eller anden halvdel af 5. århundrede, hvor 
Imer og Vasshus 2023 foretrækker en datering af brakteaten til tidlig 5. århundrede.

	 18.	 Det indfattede materiale er i skrivende stund ikke bestemt ved tekniske analyser.

	 19.	 Mackeprang 1952, tavle 23 og tavle 28, s. 2-4.

	 20.	 Haseloff 1981, s. 246-259; Thrane 1994, s. 112-114 med udbredelseskort fig. 34; 
Jørgensen og Vang Petersen 1998, s. 230.

	 21.	 Amundsen 2020, s. 209-211 med yderligere henvisninger.

	 22.	 Kiss 2015.

	 23.	 Otte Laursen 2023.

	 24.	 Den længste transport i begge retninger fra det formodede centrum for 
deponeringen er henholdsvis op til 93 meter ud mod det nordøstlige hjørne af 
marken og 28 meter ud mod det nordvestlige hjørne af marken. I begge retninger 
er transporten sket i pløjeretningen i formarken langs med et dige og ud mod 
hjørnerne af marken, hvor landbrugsmaskinerne vender og løfter skærene.

	 25.	 Otte Laursen 2023.

	 26.	 Hvass 1988, s. 70.

	 27.	 Otte Laursen 2023, s. 16-18.

	 28.	 Gudme, se Henriksen 2010, s. 419; Sorte Muld, se Østergaard Sørensen 2008; 
Uppåkra, se Larsson og Söderberg 2013; Rugbjerg, se Juul Pedersen 2006.

	 29.	 Se Nicolay 2014, s. 296-308 for historik og diskussion af tolkninger af gulddepoter 
fra Sydskandinaviens folkevandringstid med yderligere henvisninger.

	 30.	 Axboe 1999; 2001; 2007, s. 117-123. Se også Høilund Nielsen 2005.

	 31.	 Price 2020, s. 76; Hald et al. 2024.

	 32.	 For en klassisk formulering af konsekvenserne, se Gräslund og Price 2012. For en 
opdateret diskussion og yderligere henvisninger, se Gundersen 2021.

	 33.	 Balsgaard Juul 2022, s. 35-43.

	 34.	 Kombinationen af de tre prøver er foretaget i programmet Oxcal ved funktionen 
R_Combine.



138

	 35.	 Hansen 2015.

	 36.	 Hedeager 1991; Høilund Nielsen 2005, s. 265-270. 

	 37.	 Axboe 2023.

	 38.	 Ved konserveringen i 2021 bemærkedes det, at prydtrekanten tilsyneladende 
hævede sig lidt fra selve skiven. Guldsmed Niels Vase har ved besøg på 
konserveringscenteret også noteret, at der tilsyneladende var afskåret et felt langs 
med kanten. Forholdet blev bekræftet af Morten Axboe og Kent Otte Laursen ved 
studie af skatten på Den Kongelige Mønt og Medaljesamling i januar 2023.

	 39.	 Ilkjær 2002; Pind 2013; Nørgård Jørgensen 2014, s. 259-261, 263f. Se også 
Henriksen 2009, s. 201-208 for bevidst ødelæggelse af skjoldudstyr fra gravkontekst; 
Birch Iversen 2010, s. 143f. for fund af depoter af spyd- og lansespidser på tørbund.

	 40.	 Løvschal og Holst 2018; Pind 2013, s. 71-73; Ravn 2024; Schjødt 2020b; Willerslev 
2009.

	 41.	 Lamm et al. 1999.

	 42.	 Schjødt 2020b, s. 786-792; Schjødt 2020c, s. 798-802.

	 43.	 Jf. Amundsen 2020, s. 207-212.

	 44.	 Price 2020, s. 82.

	 45.	 Schjødt 2020a.

	 46.	 Gaimster 2001; Behr 2011, s. 204-210 med forskningshistorik og yderligere 
henvisninger.

	 47.	 Schødt 2020c, s. 1123-1132 med videre referencer; Tacitus Germania, kap. 9.

	 48.	 Således Ambrosiani 1907; Helm 1946; Kaliff og Sundqvist 2004; Hedeager 2011,  
s. 212-223.

	 49.	 Se Behr 2011, s. 157-171, passim, for yderligere henvisning til ældre varianter af 
denne tolkning; i nyere tid er det især Karl Hauck, der i mange bidrag har udviklet 
Odin-hypotesen, se senest Hauck 2011; dertil Lotte Hedeager i flere bidrag, f.eks. 
Hedeager 1997 og 2011; nævnes bør også Anders Kaliff og Olof Sundqvist 2004.

	 50.	 Der findes også en lang tradition for mere sekulære tolkninger eller tolkninger, der 
fokuserer mere på muligheden for at genkende ceremonielle eller rituelle optrin 
på billederne, snarere end gudemyter: se Behr 2011, s. 155-172, 182-189, 220-229; 
Wicker 2015; Otte Laursen 2022a; Otte Laursen 2022b.

	 51.	 Tolkningen af indskriften som et tilnavn til Odin går tilbage til Wolfgang Krause 
i 1966, der mente, at navnet nok nærmere sigter på runemesteren, men også at 
runemesteren her identificerer sig selv med den guddommelige runemester, Odin: 
Krause og Jankuhn 1966, s. 255. For en oversigt over Odins mange tilnavne, se Falk 
1924; Price 2019, s. 63-68.

	 52	 Imer og Vasshus 2023, s. 69-70; se også Antonsen 2002, s. 64-66; Looijenga 1995; 
Wicker og Williams 2013, s. 197-202. Læsningen Houaz foretrækkes af Düwel og 
Nowak 2011, s. 469-473.

	 53.	 Imer og Vasshus 2023, s. 77, 82, 92f. 

	 54.	 Imer og Vasshus 2023, s. 92.

	 55.	 Se Moisl 1981 mht. angelsaksiske genealogier; Schjødt 2020a, s. 551-555 for nordisk 
førkristen religion.

	 56.	 Tankegangen er central for den såkaldte Wien-skole, hvor Wenskus 1961 er 
det grundlæggende værk; se også Wolfram 1988; Wolfram 2005. I skandinavisk 



139

arkæologi er skolens idéer først og fremmest fremtrædende i Lotte Hedeagers 
arbejder, f.eks. 1997 og 2011. For en kritik af Wien-skolen, se Gillett 2006; Andersen 
2017, s. 75-80; Borri 2024.

	 57.	 Schjødt 2020d, s. 1162-1165.

	 58.	 Schjødt 2020d, s. 1161-1165.

	 59.	 Snorris Edda, Gylfis blændværk s. 20.

	 60.	 Se Nordberg 2004, s. 219-223; Schjødt 2020d, s. 1166-70.

	 61.	 Om spørgsmålet om Valhalforestillingernes alder, se Nordberg 2004; Roesdahl 
2022; Schødt 2020d, s. 1166-1170.

	 62.	 Hald 1963, s. 107f.

	 63.	 Se Jørgen 2004, 124ff; Hedeager 2011.

	 64.	 Angler-folkets Kirkehistorie af Beda den Ærværdige, I, 15.

	 65.	 Gretzinger, J., Sayer, D., Justeau, P. et al. 2022. For en arkæologisk illustration af, 
at det syd- og sønderjyske område affolkes, se også Høilund Nielsen 2005. Johan 
Nicolay og andre har dertil argumenteret for en migration fra Jylland mod syd til 
det hollandske område i 5. århundrede, se Nicolay 2014, s. 353 med yderligere 
referencer.

	 66.	 For en oversigt over danernes tidlige historie og forskningshistoriske teorier 
om deres oprindelse, se Hoffmann 1995 og Andersens 2017, s. 98-230. Om 
etableringen af danernes hegemoni i Sydskandinavien ud fra et arkæologisk synssæt, 
se Näsman 2006 og senest Andersen 2017 og Skre 2020, der inkluderer skriftlige 
kilder.

	 67.	 Søby Christensen 2005 argumenterer for en datering til omkring 530; Andersen 
2017, s. 198-201 argumenterer for en datering til mellem 511 og 516.

	 68.	 Nicolay 2014, s. 346-359.

	 69.	 Näsman 2006, 226 og Myhre 2015, s. 135.

	 70.	 Se debat hos Birch Iversen 2012 med videre henvisninger; Holst 2014.

	 71.	 Tummuscheit og Witte 2019.

	 72.	 Dankirke: se senest Søvsø 2019; Fæsted/Harreby: se Grundvad 2020 og Grundvad 
og Albris 2020; Vårst: se Trier Christiansen 2020; Høj Stene: se Høgsbjerg, Jeppesen 
og Laursen 2019.

	 73.	 Albris 2015; Hedeager 1992, s. 150-154, 186-188.

	 74.	 Ravn 2003, s. 8-10. Se også Wolfram 1988, Wolfram 2005, s. 66-173 samt Norr 
1998, s. 29-54.

	 75.	 Skre 2020, s. 201.

	 76.	 En model for, hvordan dette fungerer i det nederlandske område, findes i Nicolay 
2015 samt i Hines og IJssenagger 2017.

	 77.	  Ottar og Wulfstan 1983, se også Bately 2007. 

	 78.	 Jf. Holst 2014.

	 79.	 Skre 2020, s. 205.

	 80.	 Myhre 2015, s. 136.

	 81.	 Dobat 2015; Imer et al. 2023. s. 1276.



140

LIT TER ATUR

Albris, S. L. 2015: Navnedannelser på -lev og jernalderens samfundsstruktur. En 
diskussion om navnetypens forhold til yngre jernalders centralpladser. I: E. Aldrin, 
L. Gustafsson, M. Löfdahl og L. Wenner (red): Innovationer i namn och namnmönster. 
NORNA-rapporter 92. Halmstadt, s. 9-35. 

Ambrosiani, s. 1907: Odinskultens härkomst. Stockholm.

Amundsen, M.D. 2020: Glimrende Gull. En utforskende studie av gull fra Folkevandringstid 
i Rogaland, Vestfold og Østfold. Avhandling for graden Philosophiae Doctor (Ph.d.), Institut 
for Arkeologi, Konservering og Historie. Det Humanistiske Fakultet, Universitetet i 
Oslo.

Andersen, K.H. 2017: Da danerne blev danske. Dansk etnicitet og identitet til ca. 1000. 
Upubliceret Ph.d. afhandling. Aarhus Universitet.

Andrén, A. 1991: Guld og magt – en tolkning av de skandinaviska guldbrakteaternas 
funktion. I: C. Fabech og J. Ringtved (red): Samfundsorganisation og Regional Variation. 
Højbjerg, s. 245-256.

Angler-folkets Kirkehistorie af Beda den Ærværdige. 1864. Chr. M. Kragballe. København.

Antonsen, E. 2002: Runes and Germanic linguistics. Berlin.

Antonsen, J. og H. Martinussen 2024: Vindelevskatten. Et sted – et fund. Tranbjerg.

Axboe, M. 1999: The year 536 and the Scandinavian gold hoards. Medieval Archaeology 
43, s. 186-88.

Axboe, M. 2001: Amulet pendants and a darkened sun. On the function of Gold 
Bracteates and a Possible motivation for the Large Gold Hoards. I: B. Magnus (red.): 
Roman Gold and the Development of the Early Germanic kingdoms. Stockholm, s. 119-135.

Axboe, M. 2007: Brakteatstudier. København. 

Axboe, M. 2008: Guldbrakteater. I: Christian Adamsen, Ulla Lund Hansen, Finn Ole 
Nielsen og Margrethe Watt (red): Sorte Muld. Rønne, s. 34-41.

Axboe, M. 2021: Guldskatten fra Vindelev. En meget foreløbig præsentation. Fund & 
Fortid – Arkæologi for Alle, 2021:4, s. 14-20.

Axboe, M. 2022: The World’s largest Gold Bracteate: A brief presentation of the 
Migration Period gold hoard from Vindelev, Denmark. The European Archaeologist 74, 
s. 54-61.

Axboe, M. 2023: På vej mod smeltediglen … Primitive tider, s. 203-297. 

Balsgaard Juul, K. 2022: Beretning VKH 7675, Grangaard Allé. Vejlemuseerne.

Bately, J. 2007: Text and translation: the three parts of the known world and the 
geography of Europe north of the Danube according to Orosiuś  Historiae and 
its Old English version: I, Bately, J. & A. Englert (red.): Ohtheré s Voyages. A late 
9th-century account of voyages along the coasts of Norway and Denmark and its cultural context. 
Maritime Culture of the North vol. 1, 40-58. Vikingeskibsmuseet, 2007.

Behr, C. 2011: Forschungsgeschichte. I: Heizmann W. og M. Axboe (red.): Die 
Goldbrakteaten der Völkerwanderungszeit – Auswertung und Neufunde. Berlin/New York, 
s. 153-229.

Birch Iversen, R. 2010: Kragehul Mose. Ein Kriegsbeuteopfer auf Südwestfünen. Højbjerg.

Birch Iversen, R. 2012: Skolepenge spildt på god latin – en kommentar til Ulf Näsman. 
Kuml, s. 231-258.



141

Borri, F. 2024: ‘Traditionskern’, ‘Gefolgschaft’: More Questions Than Answers. I: 
Loschiavo, L. (red.) The Civilian Legacy of the Roman Army. Leiden/Boston, s. 336-363.

Dobat, A. 2015: Viking stranger-kings: the foreign as a source of power in Viking Age 
Scandinavia, or, why there was a peacock in the Gokstad ship burial? Early Medieval 
Archaeology 23,2, s. 161-201.

Düvel, K. og S. Nowak: Die semantisch lesbaren Inschriften auf Goldbrakteaten. I: 
W. Heizmann og M. Axboe (red.): Die Goldbrakteaten der Völkerwanderungszeit – 
Auswertung und Neufunde. Berlin/New York, s. 375-473.

Falk, H. 1924: Odensheiti. Kristiania.

Frankerkrøniken. Gregorius Turonensis. 1911-18. J.P. Jacobsen. København.

Gaimster, M. 2001: Gold Bracteates and Necklaces. Political ideals in the sixth century. 
I: B. Magnus (red.): Roman Gold and the Development of the Early Germanic Kingdoms. 
Stockholm, s. 143-155.

Gillett, A. 2006: Ethnogenesis: A Contested Model of Early Medieval Europe. History 
Compass 4,2, s. 241-260.

Gretzinger, J., D. Sayer, P. Justeau, et al. 2022. The Anglo-Saxon migration and the 
formation of the early English gene pool. Nature 610, s. 112-119. 

Grundvad L. 2020: Jernalderofringer fra Stavnsager Høj ved Fæsted – en foreløbig 
præsentation af deponeringer og kontekster. Arkæologi i Slesvig/Archäologie in Schleswig, 
18, s. 119-138.

Grundvad, L. og L. Albris 2020: Afdækning af fænomenet hørg fra yngre jernalder og 
vikingetid. Nye udgravninger ved Harreby. By Marsk og Geest 32, s. 17-43.

Gräslund B. og N. Price 2012: Twilight of the gods? The ‘dust veil event’ of AD 536 in 
critical perspective. Antiquity. 86,332, s. 428-443. 

Gundersen, I.M. 2021: Iron Age Vulnerability. The Fimbulwinter hypothesis and the archaeology 
of the inlands of eastern Norway. University of Oslo.

Hald, K. 1963. The cult of Odin in Danish place-names. I: A. Brown og P. Foote (red.): 
Early English and Norse studies presented to Hugh Smith in honour of his sixtieth birthday. 
London, s. 99-109.

Hald, M.M, Styring, A, Mortensen M.F., Maltas, T., Vidas, D., Henriksen, P.S., 
Pihl A, Jensen, P.M., Christensen, L.B., Hansen, J, Dollar, S., Egeberg, T., et al 
2024: Farming During Turbulent Times: Agriculture, Food Crops, and Manuring 
Practices in Bronze Age to Viking Age Denmark. Journal of Archaeological Science 
Reports Volume: 58, 104736. 

Hansen, J. 2015: Landsbydannelse og bebyggelsesstruktur i det 1. årtusinde – et 
bebyggelseshistorisk regionalstudie. Institut for Historie, Kartografisk 
Dokumentationscenter, Syddansk Universitet.

Haseloff, G. 1981: Die germanische Tierornamentik der Völkerwanderungszeit: Studien zu 
Salin‘s Stil I. Berlin/New York.

Hauck, K. 2011: Machttaten Odins. Die Chiffrenwelt der Brakteaten und die Methode 
ihrer Auswertung. I: W. Heizmann og M. Axboe (red.): Die Goldbrakteaten der 
Völkerwanderungszeit – Auswertung und Neufunde. Berlin/New York, s. 1-60.

Hauck, K., M. Axboe, H. Lange og L. von Padberg 1985-1989: Die Goldbrakteaten der 
Völkerwanderungszeit. München.

Hedeager, L. 1991: Gulddepoterne fra ældre germanertid – forsøg på en tolkning. I: C. 
Fabech og J. Ringtved (red.): Samfundsorganisation og Regional Variation. Højbjerg, s. 
203-212.



142

Hedeager, L. 1992: Danmarks jernalder. Mellem stamme og stat. Århus.

Hedeager, L. 1997: Skygger af en anden virkelighed. Oldnordiske myter. København.

Hedeager, L. 2011: Iron Age Myth and Materiality. An Archaeology of Scandinavia AD 400-
1000. London. 

Heizmann W. og M. Axboe (red.): Die Goldbrakteaten der Völkerwanderungszeit – 
Auswertung und Neufunde. Berlin/New York.

Helm, K. 1946: Wodan. Ausbreitung und Wanderung seines Kultes. Gießen.

Henriksen, M.B. 2009: Brudager Mark. En romertidsgravplads nær Gudme på Sydøstfyn. 
Bind I. Odense.

Henriksen, M.B. 2010: Gold deposits in the Late Roman and Migration Period 
landscape – a case study from the island of Funen (Fyn), Denmark. I: U. Lund 
Hansen og A. Bitner-Wróblewska (red.) Worlds Apart? Contacts across the Baltic Sea in 
the Iron Age. København/Warszawa, s. 389-432.

Hines, J. og IJssennagger, N. 2017: Introduction: Frisians – Who, When, Where, Why? 
I: John Hines og Nelleke IJsennagger (red.): Frisians and their North Sea Neighbours. 
From the Fifth century to the Viking Age. Woodbridge, s. 1-4. 

Hoffmann, E. 1995: Historische Zeugnisse zur Däneneinwanderung im 6. Jahrhundert. 
I: E. Marold og C. Zimmermann: Nordwestgermanisch, Berlin/Boston, s. 77-94.

Holst. M.K. 2014: Warrior aristocracy and village community: Two fundamental forms 
of social organisation the Late Iron Age and Viking Age. I: E. Stidsing, K. Høilund 
Nielsen og R. Fiedel (red.): Wealth and Complexity: Economically Specialised sites in the 
Late Iron Age Denmark. Aarhus. 

Horsnæs, H. 2023: Large Imperial Gold Medallions from the Fourth Century. 
Reflections on the Distribution and Use of Roman Medallions in Barbaricum – The 
Medallions from the Vindelev Hoard, Denmark. The Numismatic Chronicle 183, s. 
169-188.

Hvass, S. 1988: Jernalderens bebyggelse. I: P. Mortensen og B. M. Rasmussen (red.): Fra 
Stamme til Stat i Danmark 1. Højbjerg, s. 53-92.

Høegsberg, M., Jeppesen, J. og Laursen, J. 2019: Høj Stene. En monumental 
skibssætning ved Gudenåen. Kuml, s. 41-91.

Høilund Nielsen, K. 2005: “… the sun was darkened by day and the moon by night…
there were distress among men…”- on social and political development in 5th-to 7th 
century southern Scandinavia. Studien Zur Sachsenforschung 15, s. 247-285. 

Ilkjær, J. 2002: Den bevidste ødelæggelse i krigsbytteofringerne. I: K. Jennbert, A. 
Andrén og C. Raudvere (red.): Plats och praxis. Studier av nordisk förkristen ritual. Vägar 
til Midgård 2. Lund, s. 203-214.

Imer, L., L. Kitzler Åhfeldt og H. Zedig 2023: A lady of leadership: 3D-scanning of 
runestones in search of Queen Thyra and the Jelling Dynasty. Antiquity 97 (395), s. 
1262-1278. 

Imer, L. M., og K.S.K. Vasshus 2023: Lost in Transition. The Runic Bracteates from the 
Vindelev Hoard. Nowele 76,1, s. 60-99. 

Jensen, J. 2004: Danmarks Oldtid. Yngre Jernalder og Vikingetid 400 e.Kr.-1050 e.Kr. 
København.

Juel Pedersen, V. 2006: Stormandspryd. Skalk 2006:2, s. 5-11.

Jørgensen, L. og P. Vang Petersen 1998: Guld, magt og tro. Danske skattefund fra oldtid og 
middelalder. København.



143

Kaliff, A., og O. Sundqvist 2004: Oden och Mithraskulten. Religiös acculturation under 
romersk järnålder och folkvandringstid. Occasional Papers in Archaeology, 35. Uppsala.

Kiss, A.P. 2015: Per arma adoptio: Eine gotische Sitte in den frühmittelalterlichen 
schriftlichen Quellen. I: T. Vida (red.): Romania Gothica II: The Frontier World of 
Romans, Barbarians and Military Culture. Budapest, s. 95-108.

Krause, W. og H. Jankuhn 1966: Die Runeninschriften im älteren Futhark. Göttingen.

Lamm.J. P., H. Hydman, og M. Axboe 1999: “Århundradets brakteat”—kring fyndet 
av en unik tionde brakteat från Söderby i Danmarks socken, Uppland. Fornvännen, s. 
225-243. 

Larsson, L. og B. Söderberg 2013: Brända hallar – diskontinuitet och kontinuitet – ett 
järnåldersresidens i Uppåkra, Sydsverige. Fornvännen, s. 238-248.

Looijenga, T. 1995: Bracteate Fyn-C 1: A Surprising Encounter with Emperor Marcus 
Aurelius Carus? I: E. Marold og C. Zimmermann (red): Nordwestgermanisch. Berlin/
Boston, s. 85-102.

Løvschal, M. og M.K. Holst 2018: Governing martial traditions: Post-conflict ritual 
sites in Iron Age Northern Europe (200 BC-AD 200). Journal of Anthropological 
Archaeology 50, s. 27-39.

Mackeprang, M. 1952: De Nordiske Guldbrakteater. Højbjerg.

Moisl, H. 1981: Anglo-Saxon royal genealogies and Germanic oral tradition. Journal of 
Medieval History 7,3, s. 215-248.

Myhre, B. 2015: Før Viken Ble Norge. Borregravfeltet som religiøs og politisk arena. Norske 
Oldfunn XXXI. Tønsberg Vestfold Fylkeskommune. 

Nicolay, J.A.W. 2014: The splendour of Power – early medieval kingship and the use of gold and 
silver in the southern North Sea area (5th to 7th century AD). Groningen. 

Nordberg, A. 2003: Krigarne i Odins sal. Dödsforeställningar och krigarkult i fornnordisk 
religion. Stockholm universitet. 

Norr, S. 1998: To Rede and to Rown. Expressions of Early Scandinavian Kingship in Written 
Sources. Uppsala.

Nygaard, S. og A. Jouttijärvi 2022: Guldbrakteater fra Vindelev VKH8206. Rapport fra 
Konserveringscenter Vejle og Heimdal-archaeometry. 

Näsman, U. 2006: Danerne og det danske kongeriges opkomst. Om 
forskningsprogrammet “fra Stamme til Stat i Danmark”. Kuml, s. 205-41.

Nørgård Jørgensen, A. 2014: Kriegsbeuteopfer im Moor von Ejsbøl – 
Schlußfolgerungen und Zusammenfassung. I: A. Nørgård Jørgensen og H.C.H. 
Andersen: Ejsbøl Mose. Die Kriegsbeuteopfer im Moor von Ejsbøl aus dem späten 1.Jh.v.Chr. 
bis zum frühen 5.Jh.n.Chr. 

Ottar og Wulfstan: to rejsebeskrivelser fra vikingetiden 1983. Jan Skamby Madsen (red.). 
Roskilde.

Otte Laursen, K. 2022a: A-brakteaterne fra Vindelev: Skalk 2022:2, s. 10-13.

Otte Laursen, K. 2022b: C-brakteaterne fra Vindelev: Skalk 2022:4, s. 14-17.

Otte Laursen, K. 2023: Rapport for arkæologisk efterudgravning og forundersøgelse VKH 8206 
Vindelev. Vejlemuseerne.

Otte Laursen, K. og K. Høilund Nielsen. 2022: Guldmundblikket fra Vindelev. Skalk. 
2022:4, s. 18-19.



144

Otte Laursen, K. og M. Ravn. 2022: Guldfundet fra Vindelev og verdens største 
brakteat/The Gold Hoard from Vindelev and the World’s Largest Bracteate. I: M. 
Ravn og C. Lindblom (red.): Magt og guld. Vikinger i øst/Power and Gold. Vikings in the 
East. Aarhus, s. 52-77.

Pedersen, A., M.D. Jessen, og M.K. Holst 2023: Jelling- Monuments and Landscape. 
Publications from the National Museum, Studies in Archaeology and History Vol. 
20:4 1-2- Jelling Series. Odense. 

Pind Nielsen, A. 2013: Skjoldbuler – offer og symbol. Ritualer, kosmologi og magt i 
skandinavisk jernalder. Kuml, s. 65-79.

Price, N. 2019: The Viking Way. Magic and Mind in Late Iron Age Scandinavia. Oxford.

Price, N. 2020: The Children of Ash and Elm. A History of the Vikings. London. 

Ravn, M. 2003: Death ritual and Germanic social structure. (ca. AD 200-600). BAR 
international series 1164. Oxford.

Ravn, M., C. Juel, C. Lindblom og A. Pedersen 2019: Erritsø – new investigations of 
an aristocratic, early Viking Age manor in Western Denmark c. 700-850 AD. I: R. 
Annaert (red.): Early medieval Water-scapes. Risks and opportunities for (im)material cultural 
exchange. Neue Studien zur Sachsenforschung 8. Braunschweigs, s. 37-44

Ravn, M. 2022a: Guldskatten fra Vindelev. Skalk 2022,2, s. 8-9.

Ravn, M. 2022b: A Warlord’s Hoard? Minerva – Archaeology and Ancient Art, 198, s. 22-28.

Ravn, M. 2024: Haraldskær Woman under a new light: Bog bodies, martial rituals and 
value. I: M.J. Walsh, S. O’Neill, og L. Sørensen (red.): In the darkest of days: exploring 
human sacrifice and value in southern Scandinavian prehistory. Oxford/ Philadelphia,  
s. 61-68. 

Ravn, M. in press: Mads Ravn: (red): Viking Age Aristocratic Residences in Northern Europe. 
ISBN: 9788772197944.

Roesdahl, E. 2022: Archaeology and Odin in Late Pagan Denmark – A Note. 
Religionsvidenskabeligt Tidsskrift 74, s. 385-395.

Schjødt, J.P. 2020a: 23 – Kings and rulers. I: J.P. Schjødt, J. Lindow og A. Andrén 
(red): The Pre-Christian Religions of the North. History and Structures, Volume II: Social, 
Geographical, and Historical Contexts, and Communication between Worlds. Turnhout,  
s. 529-557.

Schjødt, J.P. 2020b: 30 – Crisis rituals. I: J.P. Schjødt, J. Lindow og A. Andrén (red): The 
Pre-Christian Religions of the North. History and Structures, Volume II: Social, Geographical, 
and Historical Contexts, and Communication between Worlds. Turnhout, s. 781-796. 

Schjødt, J.P. 2020c. 31 – Cyclical rituals. I: J.P. Schjødt, J. Lindow og A. Andrén 
(red): The Pre-Christian Religions of the North. History and Structures, Volume II: Social, 
Geographical, and Historical Contexts, and Communication between Worlds. Turnhout,  
s. 797-822.

Schjødt, J.P. 2020d: 42 – Óðinn. I: J.P. Schjødt, J. Lindow og A. Andrén (red): The Pre-
Christian Religions of the North. History and Structures, Volume III: Conceptual Frameworks: 
The Cosmos and Collective Beings. Turnhout, s. 1123-1194.Skre. D. 2020: Rulership 
and Ruler’s sites in 1st-10th century Scandinavia. I: D. Skre (red.) Rulership in 1st to 14th 
century Scandinavia. Royal Graves and sites at Avaldsnes and beyond. Berlin/Boston,  
s. 193-234. 

Sundqvist, O. 2020: Cultic Leaders and Religious specialists. I: J.P. Schjødt, J. Lindow 
og A. Andrén (red): The Pre-Christian Religions of the North. History and Structures, 
Volume II: Social, Geographical, and Historical Contexts, and Communication between 
Worlds. Turnhout, s. 739-779. 



145

Snorri Sturluson: Edda 2012. K. Lembek og R. Stavnem (overs.). København.

Søby Christensen, A. 2005: Beowulf, Hygelac og Chlochilaichus. Om 
beretningskronologien i Beowulf. Historisk Tidsskrift, 105,1, s. 40-79.

Søvsø, M. 2019: Dankirke. Nyt lys over centralpladsernes locus classicus. Arkæologi I 
Slesvig/Archäologie in Schleswig 17, 2018, s. 65-82.

Tacitus Germania. Forestillinger om germanerne 2016. A. A. Lund (overs.). Højbjerg.

Thrane, H. 1994: Goldene Schwertteile der Völkerwanderungszeit aus Gudme auf 
Fünen, Dänemark. I: K. H. Keller og N. Staubach (red.): Iconologia sacra. Mythos, 
Bildkunst und Dichtung in der Religions- und Sozialgeschichte Alteuropas. Festschrift für Karl 
Hauck zum 75. Geburtstag. Berlin, s. 106-117.

Trier Christiansen, T. 2020: Hedensk tempel fundet ved Vaarst. Nordjyllands 
Historiske Museum. Årbog, s. 63-68.

Tummuscheit, A. og F. Witte 2019. The Danevirke: Preliminary Results of New 
Excavations (2010-2014) at the Defensive System in the German-Danish Borderland. 
Offa’s Dyke Journal, 1, s. 114-134. 

Vegendal, S. 2023: 3D-skanninger udfolder guldskattens 
hemmeligheder. Besøgt 13. august 2024: https://www.dtu.dk/
newsarchive/2023/10/3d-skanninger-udfolder-guldskattens-hemmeligheder

Wenskus, R. 1961: Stammesbildung und Verfassung. Das Werden der frühmittelalterlichen gentes. 
Köln.

Wicker, N. L. 2015: Bracteate Inscriptions and Context Analysis in the Light of 
Alternatives to Hauck’s Iconographic Interpretations. Futhark: International Journal of 
Runic Studies 5, s. 25-43.

Wicker, N.L. 2021: Bracteates and Beverages. An Image from Scalford (and Hoby) and 
the transcripts alu. I M. MacLeod, M. Bianchi og H. Williams (red.): Reading Runes. 
Proceedings of the Eighth International Symposium on Runes and Runic Inscription, Nyköping, 
Sweden, 2-6 September 2014 (Runrön 24). Uppsala, s. 127-141.

Wicker, N.L. og H. Williams. 2013: Bracteates and runes. Futhark: International Journal of 
Runic Studies 3, s. 151-213.

Willerslev, R. 2009: The optimal sacrifice: A study of voluntary death among the 
Siberian Chukchi. American Ethnologist 36, 4, s. 693-704.

Wolfram, H. 1988: History of the the Goths. Berkeley. 

Wolfram, H. 2005: Gotische Studien. Volk und Herrschaft im Frühen Mittelalter. München.

Østergaard Sørensen, P. 2008: Udgravninger på Fuglesangsageren. I: C. Adamsen,  
U. Lund Hansen, F.O. Nielsen og M. Watt (red.) Sorte Muld. Rønne, s. 134-141.



146

SUM M A RY

The Vindelev hoard 
A dynastic offering from the Migration period

The discovery of an amazing gold hoard 
in Vindelev, a small and to date largely 
archaeologically unknown village near the 
later royal seat of Jelling, has shed light on 
a powerful dynasty in southeastern Jut-
land, four centuries before the Viking Age 
and the Jelling Dynasty. The hoard was 
discovered in 2020 by two amateur ar-
chaeologists. It comprises 23 gold objects, 
including the world’s largest gold bracte-
ate, Roman medallions and other artefacts 
dating to the Late Roman and Germanic 
Iron Ages (c. AD 335-550). It has a total 
weight of 795.6 g. 

Following the hoard’s discovery, 
archaeologists from Vejlemuseerne ex-
cavated around the deposition site. Al-
though of limited extent, the excavation 
nonetheless revealed the remains of an 
apparently typical longhouse within a 
similarly typical settlement. The Vindelev 
hoard’s closest parallel is a bracteate hoard 
from a longhouse in Rugbjerg, West Jut-
land. The seemingly ordinary character 
of the house and settlement here contrasts 
with the extraordinary nature of the 
hoard. It is the largest known bracteate 
hoard by weight and contains six out of 
the 12 largest known bracteates in Scan-
dinavia. Furthermore, it is the first in-
stance of bracteates being found together 
with Roman gold medallions.

These gold medallions are indicative 
of an extensive European elite network 
and are associated with two of the largest 
known gold hoards outside the Roman 
Empire. We interpret the Vindelev hoard’s 
internal chronology, spanning two cen-
turies, as evidence that these objects were 
prestigious heirlooms, exceptional items 
associated with the upper echelons of so-
ciety. We perceive the hoard as an indica-

tion of the prolonged presence of power-
ful individuals in Vindelev, possibly in the 
form of a dynasty. Based on the motifs 
and stamp identities evident on the brac-
teates, links to other parts of Denmark 
become apparent. Similarities with bracte-
ates at elite centres at Odense and Gudme 
are especially interesting as expressions of 
contacts between regional elites on Funen 
and in South Jutland.

The distinctive features of the A-brac-
teates suggest that an early innovation 
centre for bracteate iconography may 
have existed in Vindelev or its immediate 
vicinity, with craftsmen as creative and 
early in their work as those on Funen. 
The new variants bearing the twin motif, 
often highlighted as one of the earliest 
motifs, could even challenge the idea 
that this motif originated on Funen. It is, 
however, doubtful whether a single area 
where bracteates first emerged could ever 
be pinpointed.

Several objects show signs of ritual de-
struction: Some are bent, one fragment is 
twisted into a spiral, and two of the large 
bracteates have been symmetrically folded 
along their axes. Most striking of all is the 
manipulation of the largest known bracte-
ate, X10. Prior to being folded, 1 cm of its 
entire edge was removed by cutting along 
a decoration featuring a two-headed snake 
figure, with the cut passing through the 
animal’s jaws. We therefore interpret the 
deposition of the hoard as a sacred act.

The date for the deposition, as deter-
mined by the typologically latest item, 
the scabbard mouthpiece, and 14C-dating 
of the house to the second half of the 
6th century, falls within the transitional 
period between the Early and Late Ger-
manic Iron Age. This was a time marked 



147

by natural disasters, epidemics and cli-
mate change, and several societal changes 
took place, such as a reorganisation of 
settlements around AD 600. We propose 
that the deposition of the Vindelev hoard 
was part of a crisis ritual. Its deposition 
within a house suggests that this ritual 
was a relatively private undertaking, pos-
sibly conducted in connection with the 
abandonment and reorganisation of the 
settlement. It likely marked the end of 
the dynasty that for so long ruled the area 
around Vindelev.

The runes on the bracteates contribute 
important new information with respect 
to the meaning of the bracteate motifs. 
The god Odin is referenced in writing for 

the first time on X13. The text context, 
however, refers to another named per-
son, Jagaz, described as “Odin’s man”. If 
the depicted figure were to be identified 
with one of the individuals mentioned in 
the runic text, Jagaz is a likely candidate, 
being understood as an earthly chieftain 
or king. The significant aspect from the 
perspective of religious history, beyond 
confirming the existence of Odin in the 
Nordic region already during the Migra-
tion period, is its implications for the rela-
tionship between Odin and Jagaz, which 
likely illustrates later known concepts 
such as elite propaganda about divine an-
cestry and notions of Valhalla.

Mads Ravn 
Moesgaard Museum

Kent Otte Laursen 
Vejlemuseerne


