Halldor Gudmundsson
Ideologikritik og tradition

Om Leo Lowenthals litteraturanalyser

I de sidste 10-15 ar har en stor del af diskussionen om litteratur og
samfund i Vesteuropa stiet i ideologikritikkens tegn. Det skyldes
bl.a. fornyelsen af marxismen efter det efterhanden mytiske arstal
'68, og den samtidige styrkelse af forskellige bevaegelser, der har sat
sig det formal at gore op med den "dominerende ideologi”. Man
har segt at afdekke og kritisere repressive ideologiske menstre i
diverse kulturprodukter, indenfor litteratur- sdvel som massekom-
munikationsforskning, og hentet teoretiske inspirationer fra bl.a.
strukturalisme, semiologi, psykoanalyse og radikal sociologi.

I de sidste par ar har man sa oplevet et bagslag blandt mange
"kulturarbejdere”, en ofte forstielig modvilje mod den form for
ideologianalyse der synes at skrive sig selv, og en mindre forstaelig
tilbagevenden til en mere "ren” eestetisk teori, renset for samfundets
og historiens snavs. Her geelder det ikke at kaste barnet ud med
badevandet: grundtanken bag den ideologikritiske virksomhed, vil-
jen til en kritisk tilegnelse af traditionen ud fra perspektivet om et
demokratisk herredemmefrit samfund, er efter min mening stadig
hojst aktuel. Men denne virksomhed og dens forhold til litteraturen
mé selviolgelig ogsa blive genstand for kritisk undersogelse, hvad det
folgende er et forseg pa.

Mit udgangspunkt er Leo Lowenthals ofte oversete pionerarbejde
indenfor dette felt i trediverne; efter en redegorelse for hans teore-
tiske forudsetninger og ideologiopfattelse diskuteres specielt hans
analyser af Ibsen og Hamsun - i sammenhang med arbejder af
beslaegtede kritikere som Brandes, Mehring og Lukdcs - for at belyse
styrke savel som svagheder ved denne type af litteraturkritik.

Leo Lowenthal og ideologikritikken

Leo Lowenthal er en af de mindre kendte af de intellektuelle der
udgjorde frankfurterskolens inderkreds i trediverne, og han er heller
ikke nogen teoretiker pa hejde med Marcuse, Horkheimer eller

34



Adorno. Men han bidrog pid mange mader til den kritiske teoris
udformning, iseer pa sit omréde, litteraturhistorie og -sociologi.
Han har en baggrund der ligner de andres: fodt ved arhundre-
deskiftet i en jodisk velhavende familie blev Leo Lowenthal socialist
under indtryk af den russiske revolution og den revolutionzre op-
stand i hjemlandet, Tyskland; en overgang var han medlem af det
uafhzngige socialdemokratiske parti, USPD, og sympatiserede med
dets venstreflaj (Marcuse var en lang tid medlem af det samme
parti, og s vidt jeg ved var de to de eneste i frankfurterskolens
inderkreds der nogensinde var partipolitisk aktive). I tyverne feerdes
han i de tyske universitetsmiljoer og kommer tidligt i beroring med
psykoanalyse og marxisme. Allerede i 1926 tilknyttes han Institut
fiir Sozialforschung i Frankfurt, og efter at Horkheimer overtog
instituttets ledelse i '31, arbejdede Leo Lowenthal iszr med at
redigere dets tidsskrift, Zestschrift fiir Sozialforschung. Tre ar senere
emigrerer han med sine kolleger til USA, patager sig opgaver for
den amerikanske regering under krigen og frem til 1956 (bl.a. ved
Voice of America), hvor han bliver professor ved Berkeley; det har
han veeret siden.

Omkring 28’ begynder Leo Lowenthal sit arbejde pa en materia-
listisk fortolkning af det 19. arhundredes litteratur. Hans konklu-
sioner blev dels offentliggjort i Zeitschrift i lobet af trediverne, dels
blev de fremlagt i foredrag som forst kom pa tryk i bogen Erzahl-
kunst und Gesellschaft i 1971 (artiklerne er oprindeligt fra perioden
'98-'31). Et par af Leo Lowenthals vigtigste artikler fandtes leenge
kun i Zestschrift i deres oprindelige form, eftersom de blev kraftigt
omarbejdet - pa bekostning af deres socialkritiske dimension - i hans
vel nok mest laste bog, Literature and the Image of Man (1957)1.

I trediverne var Leo Lowenthal en pioner indenfor sit felt, hvilket
ogsa fremgar af hans inspirationskilder: han havde last artikler om
litteratur af Franz Mehring, Levin Schiickings Die Soziologie der
literarischen Geschmacksbildung, Romanens teori af Georg Lukacs
og Brandes' Hovedstromninger (ifolge hans forord til Erzdhlkunst
5.8-9), og ingen af dem byder pa en "marxistisk litteratursociologi” .
Der fandtes selvfolgelig ogsa artikler om litterzere emner af forskel-
lige ledende marxister, men der drejer det sig snarere om en sociali-
stisk journalistik end principielle teoretiske overvejelser (desuden er
det usandsynligt at Leo Lowenthal har kendt til veerker som Trot-
skys Litteratur og revolution). Vigtigere inspirationer har Leo
Lowenthal kunnet hente fra sine arbejdskammerater ved instituttet,
fra Horkheimers kritik af traditionel teori og Fromms socialpsy-




kologi for eksempel.? Det er ikke mindst under indflydelse af den
kritiske teoris udvikling, at han i sin programmatiske artikel fra '32,
"Das gesellschaftliche Bewusstsein in der Literaturwissenschaft”,
erklerer: "Litteraturhistorie er for en stor del ideologiforskning”
(Erzdhlkunst, s. 32).

Hvad er sa ideologi ifelge Leo Lowenthal? Bestemt ikke den
empiriske videnskab der beskaftiger sig med de menneskelige dnds-
evners udvikling, analogt med zoologien, og som den franske filosof
Destutt de Tracy havde efterlyst i revolutionens kelvand. Lige siden
Napoleon Bonaparte polemiserede imod de Tracys "upraktiske
svaermeri” har ordet haft en negativ konnotation i europaeisk ands-
liv. Opfattelsen af ideologi som realitetsfjern bevidsthed blev uddy-
bet af Marx og Engels, og det er deres forstaelse af begrebet som
Leo Lowenthal tilegnede sig i trediverne.® Den kan, med litteratur-
forskeren Christa Biirgers ord, sammenfattes saledes: "Han (Marx,
min anm.) mener et rationelt system til forstaelse af verden, som
ikke desto mindre indeholder irrationelle aspekter, og hvis fordrej-
ninger og tomrum (Leerstellen) - der er synlige for fortolkeren -
hzenger sammen med henholdsvis ideologiproducenternes og -benyt-
ternes interesser” (C. Biirger: Textanalyse als Ideologikritik s. 24-
25). Selvfolgelig har man fra forskellige teoretikere siden set forsog
pa at udvikle et mere nuanceret marxistisk ideologibegreb, ogsa
med stotte i Marx selv. Et relevant eksempel i denne sammenhzng
er Lukdcs' Historie og klassebevidsthed, hvis overvejelser om tings-
liggorelsen har varet en vigtig inspirationkilde for frankfurtersko-
lens senere kritik af den rationelle fornuft.

Men i den omtalte periode definerer Leo Lowenthal ideologi 1
den ortodokse forstand, jf. det han skriver i ovennzevnte program-
artikel: "Ideologien er falsk bevidsthed, som fordrejer de samfunds-
meessige modsatninger, for at satte et skin af harmoni 1 stedet for
en erkendelse af de sociale antagonismer” (Erzdhlkunst, s. 32).
"Skin af harmoni” og den "samfundsmzesssige situations forklarelse
(Verkliarung)” er formuleringer som Leo Lowenthal bruger gang pa
gang nar han diskuterer ideologi. I trediverne ser han sin kritik som
led i en politisk kamp: "Den ideologiske mekanisme virker som regel
pa den made, at en eksisterende samfundsordens faktiske og foran-
derlige antagonistiske karakter benaegtes, mere eller mindre formid-
let” (LL: "Die Auffassung Dostojewskis im Vorkriegsdeutschland”,
s. 353). Leo Lowenthal soger i litteraere vaerker, og 1 litteratur-
historie og -kritik, efter symptomer pa en sidan ideologi. For at
"forklare” en bestemt ideologi mener han imidlertid ikke at man

36



kan nejes med at henvise til dens socialokonomiske grundlag:
"Tvaertimod ma en sadan henvisning suppleres med en undersegelse
af de psykiske mekanismer, der betinger og styrker en konsolidering
af det ideologiske indhold” (smst. s.368). Og der er det altsd Freuds
psykoanalyse kommer ind.

Frankfurterskolens teoretikere ansa allerede i trediverne analysen
af kultur, ideologi og andre siakaldte overbygningsfeenomener for at
spille et stadig storre rolle for forstielsen af kapitalismen. De blev
tidligt overbeviste om at en forening af Marx’ og Freuds synspunkter
ville veere en uundveerlig bestanddel af en kritisk teori om det
borgerlige samfund. Der blev i tyverne gjort enkelte forsog pa at fa
disse tzenkere til at indga fornuftsegteskab, bade indenfor psykoa-
nalytiske kredse og blandt kommunister, jf. Wilhelm Reichs vel-
kendte skrifter. Men de blev altsd i begge tilfeelde modsagt fra
"officiel” side, savel af ortodokse kommunister som psykoanalyti-
kere.

I denne sammenhang er frankfurterskolens historiske og politiske
erfaring yderst vigtig: de oplever nazismens gigantiske vakst og ser
den store stotte den nyder hos sméaborgerskabet, men ogsad blandt
arbejderbefolkningen. Dette fznomen skal socialpsykologien hjzlpe
at forklare.

Da Horkheimer overtog Institut fiir Sozialforschungs ledelse er-
kleerede han, at en af dets forste opgaver skulle blive en empirisk
undersogelse af autoriteere ideer blandt arbejdere i Weimar-repu-
blikken (jf. M. Jay: The Dialectical Imagination, s. 116). Selv om
den kun delvist blev gennemfort og resultaterne aldrig kom pa tryk i
deres helhed, dannede undersegelsen dog grundlaget for det store
projekt Studien tiber Autoritdt und Familie, som offentliggjordes i
Paris i 1936.

I sin almene teoretiske indledning til dette vaerk (genoptrykt i
Traditionelle und kritische Theorie) leegger Horkheimer isaer veegt
pAa to ting til at forklare den fascistiske ideologis steerke position: pa
den ene side understreger han familiens rolle som formidler af
samfundets tvangsstruktur; igennem faderens dominerende stilling
reproduceres de herskende autoritetsforhold, samtidig med at fami-
liens rolle gar tilbage i takt med dens udvikling fra produktions- til
konsumenhed. Pa den anden side haevder Horkheimer, at autoritet
ikke kun bygger pa tvang og frygt for straf, men at den ogsé
manifesterer sig i de undertryktes indre, sjelelivet. Her inddrages
Freud.

Erich Fromm skrev Studiens socialpsykologiske afsnit, hvor han

37




anvender Freuds kategorier over den enkeltes udvikling, sasom for-
treengning og sublimering, pa hele sociale lag og klasser og fremszet-
ter en social karaktertypologi. Central i hans fremstilling er den
autoritzere karakter med dens sado-masochistiske egenskaber, en
personlighed "hvis aggressioner retter sig mod den vergelase og hvis
sympatier ligger hos den magthavende” (Fromm, s. 115). Denne
karaktertype udvikles iseer blandt de sociale lag der er afskaret fra at
tilfredsstille deres behov for fremgang og jordisk lykke - som f.eks.
de tyske smaborgere og funktionerer i tyverne der pa grund af
monopolkapitalismens udvikling kun sa frem til deklassering og
fattigdom - og som derfor, i pligtens eller feedrelandets navn, gor
driftens fortreengning til deres ideal.

Fromms brug af individualpsykologiske kategorier om hele sam-
fundslag er et abstrakt-spekulativt foretagende, men desuden kan
frankfurterskolens datidige fascismeopfattelse kritiseres for mangler
i den okonomiske analyse - kapitalismens udvikling inddeles i to
faser, liberalisme og monopolkapitalisme - og en undervurdering af
det parlamentariske demokrati (fremgar tydeligt i Marcuses berom-
te artikel fra ’34: "Kampen mod liberalismen i den totaliteere stats-
opfattelse”).

Leo Lowenthal skrev foruden Hamsun-essayet i disse dr en anden
artikel, hvori han beskaftigede sig indgdende med den autoriteere
ideologis forhistorie, nemlig "Die Aufffassung Dostojewskis im Vor-
kriegsdeutschland”. Hans zrinde er at vise nogle gennemgaende
trek ved den meget omfangsrige Dostojevskij-reception i Tyskland
for forste verdenskrig. Denne reception har en vigtig ideologisk
funktion hos mellemlagene og det lavere borgerskab, - samfunds-
grupper der ikke har kunnet sikre sig deres andel af den gkonomiske
og politiske magt og som lever i konstant frygt for at miste det de
har.

Ved hjxlp af reprasentative citater fra ca. 800 artikler om
Dostojevskij og hans vaerker lykkes det Leo Lowenthal at vise, hvor-
dan forfatterskabet bruges som en slags trost over for uopfyldte
ensker om et lykkeligt liv. Der sker en mystificering af Dostojevskijs
liv og hans romaner, som praesenteres som en hojere enhed, der
rummer ”“sandheden” om den menneskelige tilvaerelse. De mange
piner og strabadser, forfatteren og hans personer udszttes for,
tilleegges en mystisk betydning, som ikke kan begribes af den ratio-
nelle fornuft; det samme gelder for Dostojevskij som eksponent for
den sande russiske and og dybsindig psykopatolog.

Ifolge Leo Lowenthal er for borgerskabet ringen fra Goethes unge

38



AR s e

Werther sluttet, nu flygter det igen ind i den indre tilfredsstillelse
fra et fjendtligt samfund. Leo Lowenthal henviser til Freuds drifts-
lzere: hvis en drift af sociale grunde ikke kan tilfredsstilles, overfores
den ofte til et andet objekt. Men en sidan konstant frustration, eller
erstatning i fantasien, kan medfere neurose. Denne, proces kan
ifolge Leo Lowenthal og helt i Fromms dnd gere sig geldende for
hele samfundsgrupper. Det tyske sméaborgerskab finder i Dostojevs-
kijs vaerker denne sammenblanding af vrede og resignation, som er
dets egen reaktion pa den historiske situation. Leo Lowenthal afslut-
ter artiklen med almene bemzrkninger om kunstens dobbeltstilling:
pa den ene side fantasi-tilfredsstillelse og forsoning med omgivel-
serne, pd den anden side utopi og protest. En dobbelthed han ogsa
synes at finde i Dostojevskijs forfatterskab, som han ellers ikke
behandler eksplicit.

P4 den ene side siger Leo Lowenthal at den jordiske lykke ikke
findes i Dostojevskijs romanverden, p& den anden side kritiserer han
Dostojevskij-receptionen for ikke at fa oje pa den russiske forfatters
menneskekarlighed og medfelelse. Det er svagheden ved dette pio-
ner-arbejde inden for det som senere er blevet kaldt receptions-
forskning: laeseren savner et bud pa, hvor vidt en anden positiv
reception af Dostojevskijs vaerker, end den Leo Lowenthal gor rede
for, er mulig.*

Leo Lowenthals ideologibegreb har altsd to dimensioner: den
socialekonomiske taget fra Marx, og den socialpsykologiske fra
Freud via Fromm. Séiledes udrustet med en marxistisk tang og en
psykoanalytisk skruetraekker tager han fat pd de ideologiske meka-
nismer i litteraturproduktionen savel som -receptionen. Blandt de
forfatterskaber han behandlede med disse redskaber i trediverne er
Goethes, Gottfried Kellers og C. F. Meyers, men han skrev ogsd
essays om Ibsen og Hamsun, som jeg vil se nzrmere pa i det
folgende.

Ibsen: tematik og dramatisk form

Ibsens stilling var fuld af modsigelser. Midt imellem naturalisme og
kommende modernisme ned han stor anseelse bade hos traditionelle
og eksperimenterende forfattere. I over to artier tiljublede Europas
borgerlige teaterpublikum ham, og samtidig var hans kritik rettet
mod deres moral og levevis. Hans kritik faldt pd mange punkter
sammen med socialisternes, men hans udgangspunkt var en ekstrem

39



individualistisk humanisme. Disse modsigelser bragte allerede den
tyske socialdemokratiske leder Franz Mehring i klemme i sine an-
meldelser af Ibsen i den socialdemokratiske presse omkring 1890.
Efter hans mening var det bedst lykkedes for Ibsen at overvinde sin
"sociale uklarhed” i Et dukkehjem, Gengangere og Samfundets
stotter; alle sammen stykker hvor den sociale problematik er for-
holdsvis uformidlet. Sin styrke kunne Ibsen takke Norge med dets
oprindelige (urwiichsige!) bondebefolkning og sméborgerskab for
(jf. FM: Gesammelte Schriften bd.12, s. 59, formuleringen har
Mehring faktisk fra Engels).

Norge var ifelge Mehring det eneste land, der modstod den
europaiske reaktion efter Waterloo og beholdt sin demokratiske
forfatning. I denne situation udleste produktivkraefternes udvikling
senere op i det 19. drhundrede "et kaernesundt og serdeles kraftigt
element” (smst.), som gjorde at den norske litteratur kunne rive sig
op af romantikkens sump og na helt nye hojder. Men et moderne
proletariat naede ikke at udvikle sig i Norge, og derfor manglede
Ibsen - som efter 1870 for det meste var bosat i Tyskland - neglen til
en fuld forstaelse af samfundets problemer. Selv synes Mehring
derimod at mangle noglen til forstaelsen af Ibsens senere vaerker, da
de forekom ham alt for dunkle og mystiske, s& han holdt sig til den
formulering, at de viste "den forfaerdelige virkning, forradnelses-
lugten af et undergiende samfund har pa en stor digters tusind fine
nerver” (smst. s. 65). Mehring ser det borgerlige samfunds forfald 1
Ibsens seneste veerker, som Lukécs gjorde det 50 ar senere i moder-
nismen, og nogle socialister maerker det stadigveek i samtidens a-
vantgarde. Det kan for Mehrings og Lukics vedkommende dels
forklares med deres klassicisme (og en puritansk holdning hos deres
kampfeller, jf. den stzerke modvilje mod naturalismens "perver-
sioner” indenfor 2. Internationale omkring 1890), dels haenger det
sammen med et undertiden narmest apokalyptisk historiesyn som
overalt i samtiden ser tegn pa den bestiende ordens forfald og
endelige undergang og den nye ordens uundgaelige sejr. Udfra
Mehrings og Lukécs’ historiske situation henholdsvis for ferste og
anden verdenskrig er denne vision forstdelig, men den har klart vist
sig at veere ideologisk blokerende.

Leo Lowenthal havde som feor naevnt leest Mehring, men han
kommer et godt stykke naermere til en forstaelse af Ibsens veerker 1
sin analyse fra 1936 ("Das Individuum in der individualistischen
Gesellschaft”). Ifslge ham er Ibsen forfatteren der maler den libera-
listiske ideologi om den enkeltes udviklingsmuligheder i samfundet

40



med realiteten, hans samtids borgerlige samfund, for at vise dens
hulhed. Ibsen nedbryder en ideologi, uden at konstruere nogen
anden i stedet for. "Hans egen individualisme indebaerer - i mod-
seetning til den i samfundet herskende, - en oprigtig bekymring for
individet og den isolation, han finder det 1, er for Ibsen anledning
til sorg, ikke til ideologiske konstruktioner” ("Das Individ.”, s. 34).
Ibsen vaekker ikke noget ideologisk hab, ingen helbredes i hans
dramaer, hvor samfundsstrukturens psykologiske konsekvenser kom-
mer til syne. Ibsens stykker har ikke det "skin af harmoni” der for
Leo Lowenthal er tyngdepunktet i en ideologisk konstruktion.

Ibsen giver liberalismen de bedste vilkar: han skildrer den enkelte
i privatsfeeren. "Digtningen bliver til studiet af konkurrencelovens
odeleggende indflydelse pA menneskenes private skebne” (smst. s.
326); fordi Ibsen viser hvordan sjeelen, et centralt begreb i den
borgerlige selvforstaelse, genspejler de samfundsmaessige modsaeet-
ninger, kommer han teettere pa den bitre virkelighed end storste-
delen af hans samtids sociale tendenslitteratur. Ibsens personer ac-
cepterer de okonomiske vilkdr, men hvis de klarer sig erhvervs-
maessigt, sygner deres privatliv hen: "De forsommer deres lykke (som
de selv forstar den) mens de jagter efter den” (smst. 5.334). Ibsen
tilherer savel som Zola ifelge Leo Lowenthal naturalismen: "Natu-
ralismen underseger individualitetens tingsliggarelsesfaenomener.
Heri ligger dens revolutionzre stilling inden for den borgerlige
digtning” (smst. s. 336). Hvorimod naturalismen efter Lukics’ me-
ning - og der teenker han primart pd Zola - netop haftede sig ved
den tingsliggjorte overflade, og ikke formdede pa en kunstnerisk
made at vise historiens dybtliggende hovedtendenser. En sddan hel-
hedsrealisme ville for Leo Lowenthal indebzere en risiko for ideolo-
gidannelse og konformisme, sddan som den viste sig hos Gottfried
Keller, hvis episke form "set fra et sociologisk synspunkt har (...)
den funktion at indrette en verden, man i det store og hele kan vare
tilfreds med” (Erzdhlkunst s. 220). - En interessant forskel mellem
de to marxister, selv om man hos Leo Lowenthal ikke finder en lige
s konsekvent realismeopfattelse som hos Lukacs.

"Gru og frygt” preeger ifolge Leo Lowenthal atmosferen i Ibsens
stykker, og det heenger sammen med hvordan de enkeltes interesser
udelukker hinanden. Allerede Brandes - for at henvise til en anden
af Leo Lowenthals inspirationskilder - havde kaldt Ibsen "det Uhyg-
geliges Digter”, der overalt matte prove det, der syntes aegte, og
"uden megen Forundring at overbevise sig om dets Falskhed” (Bran-
des andet indtryk af Ibsen fra 1882, Samlede Skrifter 3, s. 277).

41




Lykken opnas kun pa de andres bekostning, "livet fremtraeder ikke
som en vereform, men som en ting, som man har, bruger og ber
udnytte profitabelt” ("Das Individuum”, s. 331); bade Ellidas og
Hedda Gablers agteskaber er indgaet ved en slags handel. Adskil-
lelsen mellem det private og det erhvervsmaessige liv skaber frygt hos
personerne, for deres fortid og for hinanden, menneskelig solidaritet
er udelukket ved disse betingelser.

Nar Ibsens personer forseger at bryde igennem hykleriet, er
deden altid nzer (jf. Hedda Gabler, Ndr vi dode vdgner o.1l.). Leo
Léwenthal papeger imidlertid at deres motiver ofte ikke fortjener
deres ofre (jf. Hedvigs selvmord i Vildanden). Ibsen gar ikke den
samme vej som borgerskabets pessimistiske filosoffer, men “fremstil-
ler derimod modstykket til et menneskeligt liv, og derved en kritisk
maélestok for den umenneskelige virkelighed. Hos Ibsen er det ho-
vedsageligt kvinderne, der giver dette perspektiv” (smst. s. 347).

Dette er et af Leo Lowenthals centrale punkter. I disse ar udvik-
lede franfurterskolen som navnt sine teorier om familie og autori-
tet, og i ‘34 skrev Leo Lowenthal projektets teoretiske afsnit, som
dog aldrig blev offentliggjort. Ibsens skildring af eegteskabets og den
borgerlige families problematik er for ham en oplagt illustration af
de socialpsykologiske teorier om familiens formidling af samfundets
struktur og magtforhold. Kvinden undertrykkes og holdes uden for
produktionsprocessen, og Ibsen retter opmaerksomheden mod "det
hos kvinden som transcenderer den onde tingsliggorelses sfaere”
(smst.).® Ibsens kvindeskikkelser egner sig ikke til forretningsvirk-
somhed, men de holder til gengzld fast ved de menneskelige vaerdi-
er. Mzndene jagter efter profit og karriere, men kvinderne minder
dem om lofterne fra deres ungdom. I forholdet mellem Rubek og
Irene i Ndr vi dode vdgner overfores dette pa kunsten. Hans hoved-
veerk har kostet hende hendes liv. Det er kvinderne der star fast pa
kravet om lykke, deriblandt seksuel nydelse. De opnar ikke denne
lykke, og nogen af dem der af denne grund, men denne dod er en
protest mod et samfund, der ikke rummer nydelse og lykke. Det vil
sige at i Ibsens vaerker optraeder kategorien jordisk lykke, der er et
vigtigt kriterium for Leo Lowenthal. Det drejer sig ikke om at vise
den jordiske lykke som umiddelbar mulig, men at bevare kravet pa
den, istedet for at bebude afsavn og anger. Sa kan kunsten ifolge
Leo Lowenthal spille en frigerende rolle. Det gor den hos Ibsen:
"Saa skeptisk han end ievrigt er, saa tvivler han dog egentlig ikke
paa lykkens Mulighed” (Brandes, Samlede Skrifter 3, s. 284).

Leo Lowenthal har enkelte kritiske bemaerkninger til Ibsen, som

42



vedrerer hans moralske rigorisme. Selv om Ibsens kvinder formu-
lerer kravet om lykke "sa beerer dog den skrappe og barske made
disse krav formuleres pa, stadig i stor udstrzkning asketiske og
patriarkalske praeg. (...) Ibsens strenghed bebuder en menneskelig
frihed, men tilhgrer den endnu ikke selv” ("Das Individuum”, s.
355). Mehring og Leo Lowenthal er enige om at Ibsen tilhorer den
verden, han kritiserer; det er nok Ibsens egen mening med hans
beremte ytring: at digte, er at holde dommedag over sig selv. Leo
Lowenthal papeger, at der i rigorismen i moralske spergsmal ligger
en tendens til hovmod og menneskeforagt, noget som Brandes heller
ikke vil frikende sin ven for. I det praktiske teaterarbejde viser
denne ambivalens sig for eksempel i sporgsmalet om, hvordan Hjal-
mar Ekdal i Vildanden skal fortolkes.

Lukacs har faktisk en lignende pointe i en artikel fra 1938 ("Marx
und das Problem des ideologischen Verfalls”). Lukics mener at
Ibsen i Vildanden kommer taet pa en "storartet typisk komedie om
de borgerlige idealers selvoplesning” (GLW 4, s. 290), en slags ny
Don Quijote. Hos Cervantes latterliggores ifelge Lukacs heltens
idealer mens hans menneskelige renhed og haederlighed ikke drages
1 tvivl. Men Ibsen formdar ikke som Cervantes i gleede at skille sig af
med fortidens idealer, han holder krampagtigt fast ved Gregers
Werles budskab - han overvurderer Gregers' idealer samtidig og han
undervurderer hans menneskelighed - og ender med at “soge til-
flugt” i symbolismen.

En verdensanskuelse i krise er et gennemgdende tema hos Ibsen.
Hans mandlige hovedpersoner har deres storhedstid bag sig. De
siges at have varet kreative genier (Solness, Lavborg, Rubek), men
for tilskuerne preasenteres de som faerdige og fulde af selvbedrag.
Som i moderne romaner keemper personerne for at kunne kommu-
nikere, for at leere hinandens identitet at kende. Det er de kvinde-
lige hovedpersoner, der ser mest realistisk pdA kommunikationens
begransninger; Ellida: "Vi kan jo tale over til hverandre - nar vi
engang imellem synes vi har noe & si” (Ibsen: Nutidsdramaer, s.
337); Hedda Gabler nar Brack sparger hende om hun da ikke elsker
Tesman: "Uh, - bruk da ikke det klissete ord!” (smst. s. 403), og
Irene, som gennemskuer Rubeks egocentrisme: ”Jeg har ikke nekke-
len til deg lenger, Arnold” (smst. s. 592).

Ibsens tematik foregriber delvist allerede modernismen. Hedda
Gabler f. eks. er med Brandes’ ord "en sand Udartningstype”, som
er ude pad "at fordarve, at odelegge og at de”, men alligevel har
Ibsen " paa en eller anden Maade gjort hende sympatetisk for os”

43




(Brandes’ tredje indtryk af Ibsen fra 1898, Saml. Skr. 3, s. 331-32).
Hedda foragter smaborgerskabet og middelmédigheden, men selv
er hun ikke det ringeste interesseret i nogen form for positiv aktivi-
tet. Hun har et klart formal: "Jeg vil for en eneste gang i mit liv ha
makt over en menneskeskjebne” (Nutidsdramaer, s. 415). Og denne
magt vil hun udnytte i skenhedens navn, “La meg fa fri for alt det
som stygt er” siger hun et sted (s. 419). Skenheden finder hun i
Lovborgs ded, som hun ikke heorer sandheden om, og sit eget
selvmord.

Det er netop vedrorende forholdet mellem tematik og dramatisk
form, Ibsens veerker som teaterstykker, at Leo Lowenthals analyse
forekommer ufuldsteendig. Pa det omrade, hvad angar samspillet
mellem det formelle og det indholdsmaessige udsagn og den histo-
riske situation, kunne den godt suppleres med Peter Szondis Theorie
des modernen Dramas (1956). Szondi beskaftiger sig med det bor-
gerlige dramas krise, misforholdet mellem den samfundsmaessige
tematik og den traditionelle dramaform. Form forstdet med Ador-
nos ord som "niedergeschlagener Inhalt”, d.v.s. formen har faste og
varige egenskaber, men den har samtidig sin oprindelse i indholdet,
den indebrer et udsagn. Det er nar tematikken, som betinges af
den historiske situation, bevaeger sig indenfor den overleverede form
som et problematisk udsagn indenfor noget uomtvisteligt, at selve
genren bliver historisk problematisk (Szondi, s. 11). Den dramatiske
form Ibsen arbejder med, udvikledes i 1600-tallets Frankrig under
indflydelse af Aristoteles’ kanonisering af de graeske tragedier; al
veegt ligger pad udforskningen af menneskelige situationer. Dette
drama bygger pa mellemmenneskelige situationer med dialogen
som hovedvirkemiddel, dets tid er nutiden, det er befriet for episke
egenskaber. Dramaet er primart og absolut, d.v.s. det beror helt pa
sine egne situationer, bade forfatteren og tilskuerne er i en vis
forstand fraverende mens det spilles; tilfeeldigheder udelukkes s
vidt muligt, handlingen mé have sin forklaring i dramaets situa-
tioner og ikke i fortiden, historien eller noget andet udenforstdende.
Ifolge Szondi var denne dramaform herskende indenfor europaisk
teater helt frem til 1860. For Ibsen bliver den et problem: hans
tematik stdr i modsaetning til dramaformens udsagn. Han temati-
serer ikke den menneskelige handling i nutiden, men den forsvund-
ne tid, fortiden, inderligheden. Men ved at afslere personernes
skjulte liv, lade dem bringe det for dagen i dramaerne, odelaegger
han det; hans personer kan ikke leve uden deres "livslegn”. "I tider,
der er fjendtlige over for dramaet, bliver dramatikeren saledes sine




egne skabningers morder” (smst. s. 31).

I slutningen af det 19. arhundrede gennemlever dramaet sin
krise. 1 stedet for formens nutidige handling mellem mennesker
tematiserer Ibsen fortiden og dens virkninger i menneskenes indre,
mens han bibeholder formen. Dette er et gennemgéende trak ved
den europmiske dramatik i denne historiske situation: i stedet for
mellem-menneskelige relationer star subjekt/objekt-forholdet i cen-
trum (et tilsvarende billede tegner sig for romanens vedkommende).
Ibsens beromte analytiske teknik er et forseg pa at lese denne
modsetning mellem det formelle og det indholdsmaessige udsagn i
en syntese, der trods hans store kunnen bare delvis lykkes, og som
ikke kunne vise vejen for den fremtidige udvikling.

Ibsens vaerker er kritiske i den forstand at de problematiserer
savel den herskende ideologi som det klassiske dramas form indefra.
Denne kritik er hele tiden ved at sprenge sine rammer, men holdes
dog indenfor dem af ubenherlig strenghed. Med sin baggrund i
bade norsk og tysk kultur skaber Ibsen sin egen kortvarige syntese i
en overgangsperiode; en syntese som i sin konsekvente blotlagning
af individualismens modsztninger i det borgerlige samfund far den
nedbrydende kraft over for enhver "falsk bevidsthed” som Leo
Lowenthal tilkender den, men som til slut bliver selvadelaeggende.

Var Hamsuns opror reaktioncert?

Leo Lowenthals essay "Knut Hamsun. Zur Vorgeschichte der auto-
ritiren Ideologie” er et af hans mest kendte; hele forfatterskabet
inddrages og frankfurterskolens socialpsykologi bruges flittigt.® Det
er skrevet 1 1934 pa et tidspunkt hvor Leo Lowenthal som s& mange
andre ikke kendte til Hamsuns sympati for Hitler, og hans zrinde
var at vise, hvordan den autoritere ideologi manifesterede sig i
Hamsuns veerker. I bogen Det reaktioncere opror (1975) tager M.
Giersing m. fl. Leo Léwenthals standpunkter op og uddyber dem,
jf. undertitlen: om fascismen i Hamsuns forfatterskab.

Leo Lowenthals hovedtese angar naturens rolle inden for den
senliberalistiske ideologi, d.v.s. den ideologi der har aflost den
liberalistiske tro pa den enkeltes skabnes rationalitet. Umiddelbart
ligner de irrationelle treek dem fra romantikken, men deres funk-
tion er en anden: "Det skjer en overgang fra en aktivistisk til en
resigneret livsfilosofi” (Hamsun, norsk udg., s. 71), hvor mennesket
soger kompensation for sin afmagt over for det hejt udviklede kapi-

45




talistiske samfund i en hengivelse til naturen. Leo Léwenthal ind-
rommer, at situationen i Hamsuns Norge er en anden end i Tysk-
land, men han heavder, at det udslaggivende for Hamsuns soczale
funktion er de tyske mellemlags begejstring for ham: "I Hamsuns
veerk finner de igjen sin egen ideologi” (smst. 5.72). Det vil sige, at
Leo Lowenthal sammenkobler indholds- og receptionsanalyse, sam-
tidig og han setter Hamsuns funktion i Norge i parantes.

Leo Lowenthals udgangspunkt er naturoplevelsen hos Hamsun:

"Mennesket som behersket vesen opplever i naturen en forheyet

livsoplevelse. Det er fuldsteendigt forsvarslest overfor de krafter
som bevirker forandringer i natursfeeren, og naturoplevelsen opp-
trer derfor dels som en reproduksjon av menneskets samfunns-
massige skjebne - av dette folger den sentimentalitetsfelelse som er
knyttet til opplevelsen -, og dels, gjennom skjennheten i opplevel-
sen, som en verdigere rettferdiggjorelse av den samme skjebne”

(smst. s. 66-67).

Naturen star udenfor den undertrykkende produktionsproces, der-
for seger mennesket ud i den, blot for at fa sin afmagt bekraftet (jf.
Marx om religionen). Det er en helt anden opfattelse end f. eks. hos
Rousseau, hvor naturens harmoni var endnu et bevis p&d absolu-
tismens kunstlethed, "unaturligheden” i den gamle samfundsorden
og nodvendigheden af en ny.

Tilbedelsen af naturen er nert knyttet til anti-intellektualismen
hos grupper, der har folt sig som ofre for en udbyttende magt, som
har stillet intellektet i sin tjeneste, d.v.s. her henvises igen til de
tyske smaborgeres og funktionzrers historiske situaton i tyverne.
Tilbedelsen af naturen i senliberalismen indebzerer at bade afmag-
ten og den udenforstaende autoritet glorificeres; mennesket nyder i
naturen sin egen afmagt. Dette tilsyneladende paradoks forklares
hos frankfurterskolen ud fra fornavnte tese om den autoritere
karakter og dens masochisme: "Hvor denne karakter stoder pa
magt, ma den naesten automatisk re og elske den” (Fromm, s.
115). Leo Lowenthals hovedsynspunkt er at Hamsun star for inder-
liggorelsen af de menneskelige drifter og behov, hvilket er forudset-
ningen for den masochistiske personligheds udformning. Og fra
Hamsuns naturforgudelse er der en kort vej til den "identitet mel-
lem individ og naturfaktorer som péa autoriteer vis foreskrives i
dagens samfunnsmessige virkelighet” (Hamsun, s. 79), d.v.s. nazis-
men, den Blut und Boden ideologi, som reducerer mennesket til
natur; Leo Lowenthals artikel er en redegorelse for nazismens ideo-
logiske grobund.

46



Hamsun er en reaktion pa Ibsen, hos ham henvises kvinden igen
til sine biologiske funktioner. Det er imidlertid interessant at se at
den unge Hamsun og Ibsen pa sine gamle dage har enkelte treek til
feelles, som f. eks. den stedige individualisme og sammenblandin-
gen af anarkisme og aristokratisme i foragten for den smaborgerlige
bornerthed; jf. Ibsens Hedda Gabler og Hamsuns tidlige essay om
det moderne Amerikas andsliv, hvoraf hans respekt for bdde anarki-
ster og sydstatsaristokrati i Amerika tydeligt fremgar. En lighed
hverken Hamsun, Ibsen eller Leo Lowenthal ville vaere bekendt.

I introduktionen til Det reaktionere oprer oves der en slags
selvkritik, som faktisk ogsa galder for Leo Lowenthals opleaeg. For-
fatterne mener at de har veret tilbejelige til at nejes med den blotte
ideologiidentificering og at de derved har forsemt at analysere be-
vidsthedsstrukturens produktion, ligesom de ikke i tilstraekkelig grad
har taget udviklingen i Norge i betragtning. En symptomal leesning,
kan man sige, uden den nedvendige historiske forankring. Ellers
ville man f. eks. preve at finde sammenhzngen mellem Hamsuns
forherligelse af landbruget og foragt for handelsstanden pa den ene
side, og hans egen opvaekst i en fattig bondefamilie der var fuld-
steendig athaengig af onkelen, en rig og hensynsles forretningsmand,
pa den anden side; det sidstnzvnte kunne sa igen forbindes med
1880’ernes store landbrugskrise i Norge, emigrationen til Amerika
0.5.v.

En historisk analyse ville endvidere have profiteret af at komme
ind pa forfatterskabets udvikling, dets brydninger og kriser. Denne
mulighed antydes i Det reaktioncere opror mens den ligger udenfor
Leo Lowenthals arbejde. Med Sult og Markens grode som eksempler
vil jeg prove at vise hvordan en sadan tilgang ville differentiere Leo
Lowenthals Hamsun-billede.

Med Sult debuterer i 1890 ikke bare forfatteren til Hitlers nekro-
log, bogen er ogsa med til at introducere en ny opfattelse af sjale-
livet og selve skrivemaden i nordisk litteratur. James McFarlane
citerer i sit essay "The Mind of Modernism” netop en artikel af
Hamsun, “Fra det ubevidste sjeleliv’ 1890, for at vise hvad de nye
forfattere i deres storbyromaner var ude efter:

"Disse tankens og felelsens vandringer 1 det bld, skridlese, sporlase

rejser med hjernen og hjertet, saelsomme nervevirksomheder,
blodets hvisken, benpibernes bon, hele det ubevidste sjeeleliv” (cit.
efter Kirkegaard, s. 185).
Disse ord udtrykker pa sin vis ogsa det forhold at Hamsun tilherer
som Sults helt en helt ny social gruppe: han er fritstaende skribent,

47




som forseger at holde sig i live ved at holde foredrag eller ved at
seelge sine andelige produkter pé avis- og tidsskriftmarkedet.

Denne gruppes reaktion pa storbydannelsen beskrev den tyske
sociolog Georg Simmel i 1902 i sit essay "Storbyerne og andslivet”:

"Det moderne livs dypeste problemer springer ut av at individet
krever 4 fa bevare sin selvstendighet og egenart overfor samfunnets
overmakt, den historiske arv og livets ytre kultur og teknikk"..."-
Det psykologiske grunnlag for den typiske storbyindividualitet er
nervelivets intenstvering, noe som er en virkning av at de indre og
ytre inntryk skifter hurtigt og uavbrutt.”..."Det som na oppe-
barer den enkeltes verdi, er ikke lenger "det almene menneske” i
ham, men netopp det & vere i besittelse av unike egenskaper og
ikke kunne forveksles med noen annen” (Handling og samfunn, s.
87,88 & 101).
Man skulle tro han havde haft Sult i tankerne.

I sin bog Knut Hamsun som modernist analyserer Peter Kirke-
gaard, inspireret af Benjamins Baudelaire-vaerk, Sult som moderni-
stisk roman. Han viser hvordan helten foler sig haevet op over bade
pjalteproletariatet og borgerskabet, og hvordan denne folelse kan
ses i forhold til prostitutionstemaet, der bade indbefatter kerlig-
heden til Ylajali og heltens forsog pé at szlge sine egne skriverier.
"Sults emne er skrivningen af den” (Kirkegaard, s. 172), og heltens
ustyrlige sjzleliv star overfor redaktorernes negterne salgsvurdering
og krav om folkelighed - et tema som rummer en vigtig protest.

Ved arhundredeskiftet vokser blandt mange europziske tnkere
og forfattere folelsen af at samfundet er fuldstzendigt uigennem-
skueligt, kapitalens hensynslashed har gjort enhver form for moral
suspekt, jf. Nietzsches gennembrud (Hamsun var vel at merke i
Brandes’ omgangskreds kort efter at denne havde holdt sin beromte
forelaesning om Nietzsche); nu stilles der spergsmalstegn ved subjek-
tets rationalitet, det underbevidste erobrer scenen. Den altoversku-
ende, ordnende og moraliserende forfatterinstans i romanlittera-
turen er pa tilbagetog for til sidst at finde et tilflugtssted i socialre-
alismen. Det er en uholdbar generalisering at betragte hele denne
udvikling som forberedelse for nazismens sejr.

Ovennaevnte "modernistiske” livsopfattelse deltes kun af et lille
mindretal i Europa fer 1914. Den problemfrie optimisme, frem-
skridtstro pa grundlag af enorm markedsekspansion var den mest
udbredte stemning eller herskende ideologi i Europas hovedsteder.
Mange af modernismens banebrydere kunne fornemme hulheden i
denne ideoloi, og det samme gjorde store dele af arbejderbevae-

48



gelsen. Denne fornemmelse forte Hamsun og mange andre senere
over i den autoritaere lejr, men sa vidt er det netop ikke kommet i
Sult. '

Den bog markerer for Leo Léwenthal simpelthen begyndelsen til
den senliberalistiske ideologi indenfor litteraturen. Han mener at
der som i hele Hamsuns forfatterskab hersker "den kulturelle karrig-
het og det skyggeaktige ved de mennesker han har skapt” (Hamsun,
s. 100). Han ser allerede i Sult alle de ideologiske elementer, der
preger Hamsuns senere vaerker, helten "lar seg passivt drive med i
det ufatteliges og uberegneliges strom; han flykter fra byen og seker
tillflukt i naturen” (smst. s.72). I Det reaktionere opror nevnes Sult
som det forste eksempel pad at Hamsuns helte mister "troen pi at
kunne opna en meningsfyldt funktion i en social sammenhang
overhovedet” (s.73). Men heri ligger der en parallel til Ibsen; vel
tror de fleste af hans personer at de kan opna en social fornuftig
aktivitet, men denne tro viser sig vaere illusorisk.

Romanen gennemgér i slutningen af det 19. arhundrede ligesa
store forandringer som dramaet, subjekt/objekt-forholdet kommer i
centrum i stedet for handlinger, der udspiller sig mellem menne-
sker. Den ungarske romanforsker Ferenc Fehér har sammenfattet de
generelle tendenser i sit essay "Ist der Roman eine problematische
Gattung?” (i Lukics o.a. Individuum und Praxis). Romanens hand-
lingsmenneske bliver ifelge Fehér til et folelsesmenneske, psykolo-
gien aflagser plottet, epopéens lighedstegn mellem karakter og dad
forsvinder. Det er bemarkelsesvaedigt at Hamsun ikke selv ville
kalde Sult for en roman, men "en bog om en emtalelig menneske-
sjels fine svingninger”, forskning i sultens virkninger (brev til Bran-
des, cit. efter Kirkegaard, s.110). Romanens helt loses fra sine
sociale rodder, han er det udstedte individ, ofte anonym som i Sult.
Romanens vaerdipluralisme afleste i sin tid epopéens strenge hierar-
ki, men denne pluralisme kan sl4 om i moralrelativisme, undertiden
fulgt af sentimentalitet; ogsid denne tendens fremtraeder i Sult.
“Qutsideren” er ofte fuld af foragt for hverdagslivet og dets menne-
sker, og romanens kulturelle bredde indsnaevres: den gkonomiske
aktivitet, sd fremtraedende hos Balzac, glider ud af billedet, ligesom
den historiske dimension - stadig ifelge Fehér - treeder i baggrun-
den; den nye roman har intet tilovers for idealet.

Disse tendenser i romanens udvikling kan man si knytte til
forfatterens @ndrede stilling, til hejkapitalismens skanselslgse ratio-
nalisering af arbejdet, storbydannelsen, bendernes og mange sma-
borgeres proletarisering, for blot at nzevne et par stikord.

4 Kulwr & klasse 49 49



Den modernistiske romans centrale tema er som bekendt frem-
medgerelsen, og ogsa for Sult geelder, at den ikke opstiller noget
"skin af harmoni”, der er ideologiens centrale funktion ifelge Leo
Lowenthal. Sults helt flygter en dag ud i Bogstadskogen, men han
finder ikke nogen ro som Glahn senere, han "kjempet og stred med
vrede og frygt til hen p4 morgenstunden” og skynder sig igen til
byen dagen derpa (Hamsun Samlede verker 1, s. 35). Han fasci-
neres af havet, men det symboliserer bade flugtmuligheden og de-
den: "Og jeg bringes igjen til & teenke pa havnen, pa skibene, de
sorte uhyrer som 14 og ventet pa mig. De vilde suge mig til sig og
holde mig fast og seile med mig over land og hav, gjennom morke
riker som ingen menneske har set” (smst. s. 51). Det er hovedper-
sonens desperation og frygt der skildres, jf. den uforglemmelige
natscene i feengselscellen, hans "sult” efter noget, der ikke findes,
hans maniske optagethed af nye ord. Vores helt er ikke mindre
kynisk end Hedda Gabler over for sine medmennesker og han - jf.
scenen med den gamle p& banken - viser dem ofte “det ondes
maske”, for at henvise til Adornos ord om Hedda Gabler (Minima
Moralia, s. 118). Selv vil han ligesom Hedda skanes for "alt det som
stygt er”, som da han ser en voksen mand spytte pa en ung dreng:
"Jeg vendte mig bort for ikke 4 se guttens grat” (s. 131).

I sin neerlaesning af Sult peger Rolf Nyboe Nettum (Konflikt og
visjon) pa splittelsen mellem det oplevende og det fortzllende jeg,
mellem det impulsive og det reflekterende subjekt, pa optagetheden
af fantasien og sprogets meninger og mangel af samme; d.v.s.
gennemgdaende trzk ved modernismen. Sults helt har enkelte inspi-
rerede ojeblikke, hvor han ligesom oplever lykken, men den knuses
igen. Han er en mand, der ikke kan leve op til sit overjegs harde
krav og derfor er fuld af vrede mod faderskikkelsens gud - en
moderne Job. Hans oprerske blasfemiske sind vil endnu ikke adlyde
nogen autoritet, det er ikke uden grund at Hamsun selv betegner
Sult et par ar senere som en "knytnzevebog” (jf. Kirkegaard, s. 207).

Leo Lowenthal er selvfolgelig ogsd klar over at der ligger i
Hamsuns varker en protest mod den historiske udvikling, men han
mener at forfatterens samfundskritik "er forst og fremmest rettet
mot de grupper som onsker en virkelig samfunnsforandring” (Ham-
sun, s. 97). Det galder sa vidt jeg kan se ikke for Sult.

Den er et opgor med bylivet, men der ligger ikke i bogen noget
alternativ, som der gor det i mange af Hamsuns senere beger. Selv
om Pan kan man péastd at det "moderne nervemennesket Glahn kan
aldri forsvinne i "skogmennesket”, skinndrakten ikke for alvor avle-

50



se laytnantsuniformen” (Nyboe Nettum, s. 270).

I Markens grode (1917) er fortzlleméaden langt mere traditionel i
forhold til Sults suggestive egotrip, afstanden mellem fortaellerin-
stans og hovedperson er stor, men samtidig har Hamsuns "ideologi”
her faet en positiv udformning. Isak er "det rigtige menneske, det
overordentlige menneske” og "markboens liv (er) én lang udfoldelse
af hvad naturevnerne kan udrette i et kontinuerligt forleb” (Det
reaktioncere oprer, s. 94). Livet som bonde fremtraeder i mytisk
form, og det svarer til smaborgerskabets drem om en naturbundet
produktion:

"Mennesker som opplever en bestemt organisering av samfunnet

som en byrde, far tryllet frem for seg en eksistensform som, hvis
den skulle omfatte alle, ville fore med seg en sosial og kulturell

utarmelse i et omfang man ikke kan forestille seg” .

(Hamsun, s.84).

unagteligt et steerkt argument imod enhver form for regressiv
utopisme.

Leo Lowenthal ser i Markens grode et forseg pa "forklarelsen af
det heroiske” og pa at formidle laseren “et skin af en mening med
tilveerelsen”. Det er ikke tilfeeldigt at bade hos ham og i Det reaktio-
neere oprer citeres dette veaerk langt mere udferligt end Sult. I
Markens grode knyttes livet steerkt til naturen, og betegnes udtryk-
keligt som et kredsleb, med sine "sma og store” sorger og gleder;
folkene pa Sellanrd har en fjende i bylivets forfeengelighed, iseer er
det kvinderne der fristes af andre opgaver end de biologiske. Pa mig
og sikkert mange andre nutidige leesere virker Hamsuns utopi fak-
tisk meget frastedende, mens jeg ikke benagter stilens suggestions-
kraft, med al dens ironi og sine "understatements”.

"Markboen gjorde sig ikke ondt av de herligheter han ikke fik:

kunst, aviser, luksus, politik var veerd nejagtig det somm menne-
skene ville betale for det, ikke mere; markens grode derimod den
matte skaffes til hvilkensomhelst pris, den var altings ophav, den
eneste kilde” (Hamsun bd.7, s. 361-62).
Isak er p4 en made umenneskelig, han slider hardt i det, og det er
egentlig det eneste som for alvor optager ham, hvorimod hans
samtaler sjeeldent bliver til mere end et "hm”. Han og hans sen
Sivert - i modseetning til Eleseus, som byen har fordarvet - beskrives
faktisk som en slags dyr: "Han (Sivert, min anm.) kjendte veederen
fra lam og skjente den og var ett med den, en slegtning, medskap-
ning” (smst. s. 217). Fortalleren lader af og til hinlige bemaeerk-
ninger falde om Isaks enfoldighed og mangel pa kultivering, men




samtidig er det hos ham, sympatien ligger. Markens grode er, set fra
en ideologikritisk synsvinkel, et “senliberalistisk” svar pa de despe-
rate spergsmal, Sult stiller.”

Som en ideologianalyse af Markens grode og selvsagt en del andre
af Hamsuns senere verker er Leo Lowenthals artikel efter min
mening stadig gyldig. Leo Lowenthal nejes ikke med at konstatere,
at Hamsuns veerker indeholder en protest mod det kapitalistiske
samfund, men afdzkker ved at traekke pa hele forfatterskabet den
hamsunske utopis reaktionzre indhold. Samtidig er det veerd at
huske at Leo Lowenthals artikel var en prognose: Hamsuns senere
stillingtagen for Hitler og Quisling var for Leo Lowenthal en logisk
konklusion af ideologien i hans veerker.

Mine forbehold gaelder som antydet iszer mangelen pé historisk
forankring og en mere formorienteret analyse. Gennemgangen af
Sult skulle vise en mere fundamental svaghed ved denne type af
ideologikritik: i selve begrebet ideologi ligger, at man leder efter et i
sig selv koherent system til forstaelse af verden, og derfor er tilbe-
jelig til at reducere litteratur til ideologi, og ikke at fa gje pa,
hvordan ideologien bearbejdes i den fiktive tekst, pd konflikten
mellem ideologien og fremstillingsformen. Her holder jeg med den
norske litteraturforsker Atle Kittang, som heaevder at i Hamsuns
mere vaerdifulde beger "blir denne ideologien stadig broten opp av
motstridande forestillinger.” Ikke mindst for Sult geelder Kittangs
ord:

“Men det er i det spenningsfyldte forholdet mellom motstridande

forestillingsmenster - eller snarere: det er i fiksjonens konkrete,

stadig nagende oppleysning, omformning og kritikk av fastlaste,
slutta ideologiske menster, at dei eigentlege poetiske gneistane

spring” (Litteraturkritiske problem, s. 117).

Tradition og traditionskritik

Leo Loéwenthal har i sin tilegnelse af traditionen leert en del af
Brandes, f. eks. er der mange lighedspunkter i forstaelsen af Ibsen
(og faktisk ogsd Goethe). Det er maske ikke lige hvad man kunne
vente, efter som "Georg Brandes i sine litterzere forelaesninger ved
Kobenhavns Universitet preedikede den borgerlige oplysning pa en
made, der snarere kan betegnes som andfuld legende end som
grundig endsige samfundsomstyrtende” (Mehring, i GS bd. 12, s.

52



57). Men i de pageldende tilfeelde ligger deres formal ikke s& langt
fra hinanden. Leo Lowenthal vil fremdrage de sider af den litterazre
tradition, der er progressiv i den forstand, at de stir i modsetning
til de irrationelle og resignerende stremninger i deres samtid; Bran-
des opponerer mod de restaurative, frihedsberovende krefter i det
19. arhundredes historie, som giver "Ingen store Opgaver i Virkelig-
heden til den Enkelte; derfor ingen Plads for Geniet” (Brandes S.S.
bd.4,s. 212).

Franz Mehring, Leo Lowenthals anden inspirationskilde, kan
faktisk siges at std for en lignende "kulturel strategi” som Georg
Lukdcs. Han tror ikke pd muligheden af en proletarisk litteratur og
han tager staerkt afstand fra den borgerlige "dekadence” (i debatten
i 2. Internationale om naturalismens fordeervende egenskaber). P&
den anden side havde Mehring lagt s& stor vaegt pad kunsten som
udtryk for en bestemt klasses ideologi, at det gav Engels anledning
til at skrive sit kendte brev fra 1893 om at Marx og han i utilstreek-
kelig grad havde gjort rede for de ideologiske forestillingers "for-
melle side” (jf. Raddatz’ forord til Mehrings Werkauswahl 1, s. 34).

Litteraturens klassekarakter gjorde den dog ikke arbejderfjendsk,
ifolge Mehring var det netop "i forste raekke arbejderklassen, som
skal bevare den tyske kulturs store overleveringer” (smst. s. 87).
Béde Mehring og Lukacs vil bidrage til, at arbejderklassen patager
sig at forvalte den progressive borgerlige kulturtradition, samtidig
med at de leegger vaegt pa dens opdragende rolle. Derfor er de, hver
i sin tid, fjendtlige over for den nye litteraturs "patologiske deka-
dence og dunkle symbolik”.

Eftertiden har vist at denne belgebevaegelse mellem psykologisk
dekadence og progressiv samfundsaktivitet ikke er nogen brugbar
model for litteraturens udvikling, ligesom det ikke er en nedvendig
forudseetning for litteraturens "progressive” rolle, at digteren "i den
herskende misere ikke kun ser dagens elendighed, men ogsi mor-
gendagens hab” (Mehring Werkauswahl 111, s. 14, jf. Lukacs be-
greb om perspektiv). Dette krav, som nappe mange ville formulere i
dagens debat, har vaeret med til at hindre at Mehring kunne na til
en forstaelse af Ibsens vaerker efter Et dukkehjem, som Leo Lowen-
thal gjorde det.

I mange henseender star Leo Lowenthal Mehring og Lukécs neer.
Hans anliggende er at afdeekke de ideologiske undertrykkelsesmon-
stre og deres funktion i litteraturen sivel som deres socialpsyko-
logiske grundlag. Men der er vigtige forskelle. Jeg vil ikke pasta at
artiklerne i det lille bind Erzihlkunst und Gesellschaft og de efter-




folgende i Zeitschrift er helt pd hojde med Lukics arbejder fra
samme periode, som f. eks. Den historiske Toman, men der ligger
frugtbare ansatser og perspektiver i dem som Lukacs ikke har.

En af dem er receptionsforskningen, som Dostojevskij-artiklen er
det oplagte eksempe! pa, men dette perspektiv spiller ogsa en frem-
traedende rolle i mange andre artikler. "At studere kunstvaerkers
reception vil sige at yde et bidrag til en materialistisk @stetik” ("Die
Auffassung”, s. 343). Leo Lowenthal nyder godt af denne indsigt i
sine senere arbejder om massekulturen. De vigtigste af dem er
samlet i bogen Literatur und Gesellschaft, der iser beskaeftiger sig
med forholdet mellem kunst og massekultur, deriblandt denne de-
bats historiske redder; bogen indeholder endvidere en kendt artikel
om biografier i populare ugeblade og deres udvikling. Den moral-
ske og socialkritiske tone er tydeligvis neddampet i disse arbejder,
under indflydelse af amerikansk sociologi er Leo Lowenthal tilbe-
jelig til at optrade som en "neutral iagttager” af sit materiale, og
han vogter sig for en ensidig fordommelse af massekulturen (jf.
David Gross artikel "Leo Lowenthal, Adorno, Barthes: three per-
spectives on popular culture” i Telos 45). Men selv om hans stilling
til nogle af de grundleeggende spergsmal er tvetydig, er hans analy-
ser af massekulturen ofte befriende historisk konkrete i forhold til
Horkheimers og Adornos i Oplysningens dialekiik, hvor begrebet
kulturindustri dakker over alt for mange forskellige feenomener.

Et andet perspektiv Leo Lowenthal har fremfor Lukdcs og Meh-
ring er indsigten i psykoanalysen. For ham er litteraturen "en doku-
mentation af den samfundsmassige formidling af det psykiske ind-
re” (i den autobiografiske samtalebog Mitmachen wollte ich nie, s.
171) og han undersoger dens socialpsykologiske grundlag. Han er i
hejere grad end Lukacs opmaerksom pa den samfundsmaessige over-
repression af de menneskelige drifter og dens genklang i littera-
turen. For eksempel kritiserer Leo Lowenthal den schweiziske forfat-
ter Gottfried Kellers budskab om afkald og pligtopfyldelse, hans
forsoning med samfundet forbundet med en streng moral, som efter
hans mening vidner om en smaborgerlig regression. Sa vidt Lukdcs
er opmarksom pa disse trek hos Keller, bifalder han dem. Kellers
morallzre er en vigtig del af den opdragende virksomhed, Lukacs
roser ham for, og holder ham ubesmittet af dekadencen, et ord Leo
Lowenthal ikke bruger.

Psykoanalysen er ligeledes en del af grundlaget for Leo Lowen-
thals idé om at der ber holdes fast ved den jordiske lykkes mulighed.
Ibsen lader kvinderne give udtryk for dette hab, de formulerer



ofrer disse vaerdier i deres hablese straben efter samfundsmaessig
fremgang. Dette perspektiv, der ogsa er til stede i Ibsens sidste veerk,
Ndr vi dede vdgner, far Mehring ikke oje pa.

Viljen til at veere historisk og konkret praeger hele Leo Lowen-
thals arbejde, og hans tale er, som Martin Jay papeger, langt mere
"ligeud” end Adornos og Benjamins (jf. Telos 45, s. 78). Det er nok
derfor, at hans artikler ikke har haft samme fascinationskraft som
deres, men de kan heller ikke gores til genstand for utallige forskel-
lige tolkninger. Derimod kan man godt sige at Leo Lowenthals
behandling af abstrakte teoretiske spergsmal er mindre interessant,
og at han undertiden mangler forstaelse for den litterare teksts
egenart.

Litteratur er for ham nzsten ensbetydende med ideologi. Han
sammenligner den med religionen: "de er samfundsmassigt produ-
cerede affektive udtryk, som mere eller mindre intensivt umyndig-
gjorte samfundslag bruger til at affinde sig med den sociale virkelig-
hed, og andre bruger til forklarelse af deres triumf” (Die Auffas-
sung, s. 380). Litteraturens sociale funktion er derfor hovedsageligt
affirmativ, men den rummer en protest mod virkelighedens elendig-
hed, som ideologikritikken kan fremdrage - ogsd i Dostojevskijs og
Hamsuns forfatterskaber.

At undersopge litteraturens sociale funktion er altid Leo Lowen-
thals hovedanliggende, han er ideologi- fremfor litteraturforsker,
med hvem han dog deler den uundgéelige overvurdering af littera-
turens sociale betydning. Hans Erzdhlkunst und Gesellschaft er som
helhed en undersogelse af hvordan den borgerlige bevidsthed mani-
festerer sig i det tyske 19. arhundredes litteratur, og denne bevidst-
heds - liberalismens og individualismens - oplesning og forfald er pa
tale i artiklerne om Ibsen, Hamsun og Dostojevskij-receptionen.

Leo Lowenthals udgangspunkt i trediverne er en radikal rationa-
lisme, for ham gar skillelinien i den intellektuelle bearbejdelse af
virkeligheden mellem ideologi og videnskab, og for litteraturen er
der ikke nogen god plads i dette skema. I denne forbindelse gor sig
undertiden et implicit realismekrav geldende, som nar han siger om
det 19. drhundredes realisme og naturalisme, at de forseger at vare
"en genspejling af det virkelige liv, og derved indebarer opfordrin-
gen til dets forandring” ("Die Auffassung”, s. 338). Det giver sa
anledning til mildt talt uheldige formuleringer, som den pastand, at
hvis litteraturen saetter sine personer i en samfundsmaessig sammen-
hzng "har poesien en tendens til at udvikle sig til videnskab” (”Das
Individuum”, s. $36).




Det forholder sig jo lidt anderledes med Lukécs' realismebegreb.
Han tog afstand fra naturalismen, fordi den beskrev den tingslig-
gjorte overflade og undlod at fortelle om tingenes historiske sam-
menhzng. Lukics tilbagevendende kritik af den umiddelbare erfa-
ring indeholder et udemokratisk element, og en kritik af hans realis-
mebegreb ma tage stilling til dets filosofiske - hegelske - forudseet-
ninger, i adskillelsen af fremtreedelsesform og veesen, erfaring og
realitet og totalitetsbegreb.

Leo Lowenthals position kan snarere kendetegnes som en forkzr-
lighed for den realistiske fremstillingsform, fordi den egner sig
fortraeffeligt til den ideologikritiske analyse. Som ovenfor antydet
indebaerer begrebet ideologi en idé om et system af holdninger og
opfattelser, der har en form for indre logik. Et sddant system er
langt nemmere at afdakke i litteratur som bygger pa en realistisk
fortzlleform end i modernistiske vaerker: Leo Lowenthal har be-
skaeftiget sig meget med litteratur fra for 1900 og med massekultur-
produkter, selv om han personligt haevder at dele Adornos affektion
for avantgardismen (jf. Mitmachen, s. 181). Hans analyse virker da
ogsa utilfredsstillende hvor han slar den modernistisk inspirerede
Sult i hartkorn med Markens grode.

Terry Eagleton fremsetter et sted en hypotese om at realismens
progressive funktion (hvis man nu skal bruge det ord om litteratur)
iseer var knyttet til tidligere kapitalistiske udviklingstrin, den pre-
vede at na frem til en helhedsforstielse over for det fragmentariske
konkurrencesamfund. Men efter som det borgerlige samfund udvik-
lede sig gennem monopolisering og rationalisering, bureaukratise-
ring og massekultur til et forvaltet samfund "traddte modernismen i
kunsten frem i opposition til alle disse traek ved at udforske det
fragmentariske, det private og det usigelige, det desperate og uredu-
cerbare moment, som den eneste nodvendige negation af det tilsyne-
ladende "monolitiske” samfund den stod over for” (Terry Eagleton:
Walter Benjamin, s. 90). Selvfolgelig var det en tvetydig reaktion
med al sin foragt for smaborgeren og hverdagslivet, og dens stor-
hedstid synes nu at vere forbi, i denne omgang. Men i modernismen
gav et voksende samfundslag, intelligentsiaen, udtryk for sin protest
mod subjektets fragmentering over for rationaliseringen eller tings-
liggorelsen, i et opger med det traditionelle formsprog.

Det er som om Leo Ldwenthals ideologikritiske begrebsapparat
ikke passer pa modernistiske veerker, ligesom han ikke er tilstrak-
kelig opmarksom pa konflikten mellem ideologi og formsprog hos
Ibsen, maske fordi han ikke opererer med nogen teori om littera-

56



Ibsen, maske fordi han ikke opererer med nogen teori om littera-
turens egenart. Leo Lowenthal har faktisk givet sine grunde for ikke
at analysere avantgardismen litteratursociologisk: man kunne hzv-
de at Kafka genspejler fremmedgerelsen og det bureaukratiske kaos
i den hejindustrialiserede civilisation, at det absurde drama reflek-
terer den agte kommunikations forfald etc.,” - so what? Hvad har
man derved sagt? For det forste s har man derved intet sagt om
disse veerkers kunstneriske veerdi, og for det andet s& har man - i
forhold til standarden i samtidens socialfilosofiske diskussion - i
sidste ende kun disket op med banaliteter” (Mitmachen, s. 184).

Leo Lowenthal har utvivlsomt ret i at en vis historisk afstand er
en forudseztning for en sociologisk analyse af veerkernes betydning.
Det er mere tvivlsomt, ndr han i retrospekt fremstiller sit arbejde
som en slags sociologisk supplement til en ren zestetisk analyse (smst.
s. 182). I trediverne betragtede han det tvaertimod som et bidrag til
en materialistisk @estetik, og han forsegte, ofte med held, at sam-
menkoble receptionsanalyse og indre tematisk analyse. Er man op-
marksom pa "formens ideologi” og historicitet, skulle dette ogsa
veere muligt over for vaerker, der ikke bygger pa traditionelle frem-
stillingsformer. Men Leo Loéwenthal har valgt en anden vej end
Adorno, som med stor sikkerhed mente at kunne papege moderni-
stiske kunstveerkers sociale indhold.® De mener begge at vaerdifulde
kunstveerker rummer et utopisk element, men hvor Adorno lagger
ensidigt veegt pa negationen, vil Leo Lowenthal prove at atdekke
utopiens faktiske indhold. Adornos teorier er da ogsd historisk
steerkt knyttede til avantgardismens astetik, og han har bestemt
ikke meget til overs for receptionsforskning, dersom den ikke skelner
mellem autentisk og nautentisk reception.

Disse graenser geelder ikke for Leo Lowenthal, og man kunne godt
supplere Adornos analyser med hans betragtningsméade. Lad os tage
Beckett som eksempel: den negation og agte desperation over men-
neskelivets oplesning, som bzerer hans vaerker, kan sagtens udvikle
sig til en tom attitude hos hans epigoner, Becketts "budskab” lader
sig ikke gentage i det uendelige uden at miste noget af sin kraft. Og
disse vaerkers sociale funktion afheenger ikke kun af deres indhold,
men ogsa af den sociale situation de indgar i. Hans Waiting for
Godot var en stor succes i Polen i 1957, hvor Godot blev opfattet
som det svigtede lofte om et retfeerdigt samfund, mens stykket ved
sin premiere aret for i U.S.A. blev annonceret som "the laugh hit of
two continents”.

Leo Lowenthals ideologikritik er et inspireret forseg pa at gere




traditionen relevant for samtiden. I den totalitere bevagelses stor-
hedstid modarbejder han litteraturens udnyttelse i den herskende
ideologi - ogsa nazisterne paberabte sig Goethe - og fremhzver de
demokratiske sider af traditionen mens han afslorer de autoritare.

Uden at forfalde til den "obsession with method”, Leo Lowenthal
kritiserede pa et seminar om litteratursociologi i 1968 (jf. Telos 45,
s. 151), kraever en kritisk fortsattelse af hans arbejde et mere nuan-
ceret syn pa begrebet ideologi. Han var i sin tid ikke tilstraekkeligt
opmarksom pi ideologiens formidling igennem institutioner, magt-
apparater, politiske organisationer etc., pa uensartheden i samfun-
dets udvikling og de dertilhorende brydninger og konflikter i ideolo-
gien, som f. eks. konflikten mellem okonomisk karaktermaske og
det enkelte subjekt (jf. Peter Madsen i Kultur & Klasse 35, s. 42-47)
som han dog kommer tet pa i sin Ibsen-analyse. Disse svagheder
kan ses i Hamsun-artiklen, ideologi betragtes for meget som et
lukket, kohzrent system. Her er det ortodokse ideologibegreb util-
straekkeligt: nutidens kritikere star snarere over for ideologiske frag-
menter, end lukkede systemer.

Ideologikritikeren ma s& vidt muligt bestrzebe sig pa at vere sig
sine egne forudsztninger bevidst, og vaere forsigtig med at fremfore
sin litteraturkritik som om man talte pd vegne af en verdensbe-
veegelse, der star lige foran sin triumf. Bade Mehrings og Lukacs’
forestillinger om at deres samtids moderne litteratur var udtryk for
en doende samfundsordens febrilske desperation har vist sig at vere
ideologiske, d.v.s. vidnet om falsk bevidsthed. Et absolut, objektivt
standpunkt er selvfolgelig uteenkeligt, og ideologikritikkens eneste
mulighed er hele tiden at reflektere over den distance, der er mel-
lem traditionen og dens egen forestillingsverden.

For at undgd den reduktion af litteratur til ideologi, Leo Lowen-
thal undertiden forfalder til, er en storre opmaerksomhed om littera-
turens egenart pakravet - efter som netop misforholdet mellem
ideologi og dens fiktive bearbejdning pakalder sig interesse. En
undersogelse af formsprogets historiske forudsetninger sivel som
receptionsvilkar er her af stor hjelp, jf. hvordan Szondis underse-
gelse af forholdet mellem formsprog, tematik og den historiske
udvikling satter Ibsen i et andet perspektiv end Leo Lowenthals
udelukkende ideologiske analyse.

I de sidste par ar har der varet mange andre forseg pa at
analysere "formens ideologi” i stedet for simpelthen at drage en
skillelinje mellem sociologisk og @stetisk analyse, vaerker af Terry
Eagleton (Criticism and Ideology 1976) og Frederic Jameson (The




G

Political Unconscious 1981) kan neevnes som eksempler fra det
engelske sprogomrade. Det galder om at preve at fi hold pa de
mange forskellige sociale faktorer, der pavirker et veerks produktion
og reception, dets tematik og formsprog. Altsa ikke “blot og bart”
en indre estetisk analyse, men en rekonstruktion af den historiske
situation og en vurdering af dens betydning for samtiden. Ud fra
den opfattelse, at historiens erfaringer savel som menneskenes for-
skellige udtryk for dem har relevans, er opgaven en stadig nyvur-
dering af den anerkendte tradition, en fremhavelse af fortreengte
stremninger, frigorende kritik af den ideologi, der styrker herre-
demmet. Med Benjamins ord:

"I enhver @&ra ma forseget gores pany at befri traditionen fra den

konformisme, der er ved at knuse den."®

Artiklen er en forkortet version af min universitetsopgave med sam-
me navn, mangfoldiggjort som arbejdspapir fra Institut for Littera-
turvidenskab, Kebenhavn, AIL nr. 127.

Noter

1 Leo Lowenthals Hamsun-artikel i sin oprindelige form og Ibsen-artiklen i den
omarbejdede version findes nu pa norsk, i Om Ibsen og Hamsun (Novus,
Oslo 1980), samt en udmaerket indledning ved @ystein Rottem. De sidste par
ar har Leo Lowenthals vaerker vearet genstand for eget opmarksomhed;
saledes har det amerikanske tidsskrift Telos helliget ham et nummer (45,
1980) med bidrag af bl.a. Habermas, Martin Jay, Heller og Fehér. Hans
Schriften udkommer nu hos Luchterhand.

2 Jf. Horkheimers "Traditionelle und kritische Theorie” fra 1937, pa norsk i
antologien Kritisk teori, og Fromms socialpsykologiske afsnit i Studien iber
Autoritit und Famalie fra 1936.

3 En ideologiopfattelse som man finder i Den tyske ideologi og i Marx’ beromte
forord vl Til krittkken af den politiske okonomi, et af de fa steder hvor den
omstridte basis/overbygningsmodel eksplicit navnes.

4 Dette gjorde Walter Benjamin i sin tid opmaerksom pa i et brev til Leo
Lowenthal, jf. Mitmachen wollte ich nie, en autobiografisk samtale med H.
Dubiel, s. 260.

5 1 en radikaliseret form genfinder vi denne tankegang hos Adorno, f. eks. i det
kvindesyn der kommer til udtryk i afsnittet “Mensch und Tier” sidst i Oplys-
ningens dialektik - kvinden, taberen i den historiske udvikling, har bevaret en
rest af mytos, naturbundetheden. Jf. endvidere Adornos afsnit om Hedda




Gabler i Minima Moralia.

6 Den umiddelbare anledning til dette arbejde var uenighed: Herbert Marcuse
hzevdede i en diskussion i 34, at Hamsun var verdens storste romanforfatter,
hvortil Leo Lowenthal vredt svarede at han var fascist. Det patog han sig sa
selvipligelig at bevise (jf. Mztmachen, s. 96).

7 Det kunne vare interessant at foretage en ideologikritisk sammenligning
mellem Markens grede og Laxness' Frie mend, hans i sin tid mest udbredte
bog fra '35. Laxness benytter sig af mange af de samme temaer og motiver
som Hamsun, der forekommer sdgar analoge handelser, men til fordel for en
moderat grundtanke om solidaritet.

8 Adorno skrev under psudonymet Hektor Rottweiler en fodnote til Hamsun-
artiklen hvor han pastod at de samme ideologiske undertrykkelsesmonstre fra
Hamsuns romaner skulle kunne findes i Sibelius’ musik!

9 Citeret efter Eagleton: Walter Benjamin, s. 47.

Litteratur

T.W. Adorno : Minima Moralia, Frankfurt 1951.

Georg Brandes: Samlede Skrifter bd. 3 & 4, Kebenhavn 1900.

Christa Birger: Textanalyse als Ideologiekrit:k, Frankfurt 1973.

Terry Eagleton: Walter Benjamin, London 1981.

Ferenc Fehér: "Ist der Roman eine problematische Gattung?” i
Lukdcs o.a.: Individuum und Praxis, Frankfurt 1975.

Erich Fromm: "Sozialpsychologischer Teil” i Studien iber
Autoritdt und Familie, Paris 1936.

M. Giersing, J. Thobo-Carlsen, M. Westergaard-Nielsen:

Det reaktioncere opror, Kebenhavn 1975.

Knut Hamsun: Samlede veerker bd. 1 & 7, Oslo 1954-55.

M. Horkheimer: Traditionelle und kritische Theorie,
Frankfurt 1970.

Henrik Ibsen: Nutidsdramaer 1877-99, Oslo 1962.

Martin Jay: The Dialectical Imagination, London 1973.

Peter Kirkegaard: Knut Hamsun som modernist, Kobenhavn 1975.

Atle Kittang: Litteraturkritiske problem, Oslo 1975.

Georg Lukics: Werke, bd. 4, Neuwied & Berlin 1964.

Leo Lowenthal: "Die Auffassung Dostojewskis im
Vorkriegsdeutschland” i Zestschrift fir Sozialforschung 111/3, Pa-
ris 1934.

Leo Lowenthal: "Das Individuum in der individualistischen
Gesellschaft. Bemerkungen tiber Ibsen.”, Z{fS V/3, Paris 1936.

Leo Lowenthal: "Knut Hamsun. Zur Vorgeschichte der
autoritaren Ideologie”, ZfS VI/2, Paris 1936.

Leo Lowenthal: Om Ibsen og Hamsun.

60




Indledning ved Qystein Rottem, Oslo 1980.
Leo Lowenthal: Erzdhlkunst und Gesellschaft
Neuwied & Berlin 1971.
Leo Lowenthal: Literatur und Gesellschaft.
Das Buch in der Massenkultur, Neuwied & Berlin 1972.
Leo Lowenthal: Mitmachen wollte ich nie. Ein autobiographische
Gesprach mit Helmuth Dubiel, Frankfurt 1980.
Peter Madsen: "Historie og bevidsthedshistorie”, Kultur & Klasse
35, 1979.
James McFarlane: "The Mind of Modernism”,
i Bradbury/McFarlane (ed.): Modernism, London 1976.
Franz Mehring: Gesammelte Schriften, bd. 12, Berlin 1963.
Franz Mehring: Werkauswahl1 & 111,
forord F. J. Raddatz, Darmstadt & Neuwied 1974-75.
Rolf Nyboe Nettum: Konflzkt og visjon, Oslo 1970.
Georg Simmel: "Storbyene og dndslivet” i Dag Osterberg (ed.)
Handling og samfunn, Oslo 1978.
Peter Szondi: Theorie des modernen Dramas, Frankfurt 1965.
Telos 45: Tribute to Lowenthal,
artikler af bl.a. Jay, Gross, Sayre, Habermas, Heller & Fehér, St.
Louis 1980.




