
Andagtslitteraturen i 1700-tallet og 
dens anvendelse i 1800-tallet1

Af Jens Rasmussen

Kilde: Frederik B. Boye (1715-1759): Nogle faa udvalgte  
og med Blod besprængte Blomster, opsamlede under Jesu  
Kors, Dem især til Trøst og Opmuntring, som i Sandhed  
elske vor Frelser, København, fortale 12. dec. 1849, for-
mentlig trykt ved årsskiftet 1749/1750.2

Uddrag
d. 18 Februarii
Vi rose os i Guds Herligheds Haab. Rom. 5,2.

Lad kun de Rige sig storlig ophøye,
Og udi Verden sig stedse fornøye,
Al deres Herlighed engang forgaaer.
Vi kan i Christo os rose med Ære,
Skal vi for Verden end Skumpelskud være;
Thi vores Herlighed evig bestaaer (s. 49).

1 Denne artikel bygger på min bog: Vækkelser i dansk luthersk fæl-
leskultur. Andagtsbøger og lægmandsforsamlinger (1800-1840), 
Odense 2016.
2 Ifølge Det Kgl. Bibliotek er denne andagtsbog trykt første gang med 
fortale 12. dec. 1749. Førsteudgaven dækker kun 272 dage i året. 2. 
oplag kom i 1753 med et tillæg og dedikation til prinsesse Caroline 
Amalie. 3. oplag 1759 med yderligere et tillæg og med datoer til de 
enkelte skriftsteder og vers. Herefter dækker andagtsbogen alle årets 
365 dage. 4. oplag kom i 1768 og i 5. oplag er dateringen usikker. 
Andagtsbogen blev optrykt af C.L. Buchs Boghandel i år 1800, som 6. 
oplag og med alle tillæg fra 3. oplag i 1759: Blev digitaliseret i 2014 
af Det Kgl. Bibliotek: 
https://www.kb.dk/e-mat/dod/11050806408D.pdf (15.10.2024). Om 
udgivelseshistorien: A.T. Jantzen: »Om Frederik Boyes Skatkiste«, 
Kirkehistoriske Samlinger 5/V (1909-1911), s. 406-409.



64 Jens Rasmussen

d. 23 Februarii
Naaden er bleven ved Jesum. Joh. 1,17.

Her er Naade for enhver!
Horer, Tyve, Drukkenbolte,
Hver som sig til Synden solgte,
Kom, og Naade frit begier.
Men gaae først til Jesus hen,
Ved ham faaer du Gud til Ven (s. 54).

d. 4 April.
Herre! skynd dig, bønhør mig, min Aand forgaaer. Psalm. 
143,7.

Frelsere! hør mig, min Aand mig forgaaer,
Om jeg nu ikke Bønhørelse faaer,
For dine Vunder jeg tigger og beder,
Hør mig, saafremt som du Frelsere heder,
Lad mig forgieves ey raabe på dig,
Du er paa Naade og Miskundhed Riig (s. 94).

d. 5 April.
Svar:
Alt det I begiere i Bønnen, dersom I troe, skal I faae det. Matth. 
21,22.

Du som vil klage, du ikke bønhøres,
Beder du ogsaa i Troe og i Haab?
Derved kan Jesus ret inderlig røres,
Derved annammer han Syndernes Raab, 
Alt hvad du først og tilsidst skal begiere,
Er: At du maatte en Troende være (s. 95).

d. 16 April.
Æder, det er mit Legeme, drikker alle, det er mit Blod. Matth. 
26,26.27.

Ak! hvor er dog Jesus god,
Han sit Legem vilde give,
Og sit dyre Hierte-Blod,
For at holde mig ved Live,
Drik, min Siel! og vær nu glad,



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  65

Spiis den rare Himmel-Mad (s. 106).

d. 17 April.
Dette giører til min Ihukommelse. 1. Cor. 11,24.

Naar du vil sidde ved Frelserens Bord,
Tænk paa hans blodige Smerte,
Tænk paa hans Vunder, han Kors og hans Ord,
Læg det altsammen paa Hierte,
Vil dig end Dievelens Pile indskyde,
Trods i din Frelsere kan du ham byde (s. 107)

d. 18 April.
Christus vort Paaskelam er og Slagtet for os. 1. Cor. 5,7.

Lammet er slagtet, ach hører I Siele!
Som udi Hiertet bekymrede gaae,
Hvorfor skal Synderne eder saa qvæle?
Altid hos Lammet I Frelse kan faae,
Bliver hans Blod ei bestænket paa eder,
Saa er forgieves, I beder og leder (s. 108).

d. 21 April.
Du har bedrevet Horerie med mange Bolere, kom dog igien til 
mig, siger Herren. Jer. 3,1.

Standser, I Horer og Hoerkarle med,
Hører, hvor Jesus forkynder Jer Fred,
Seer til hans blodige Arme,
Kommer, ak kommer, og falder til Fod:
Raaber om Naade for Frelserens Blod,
Han vil sig evig forbarme (s. 111).

d. 24 May.
Da vi ere retfærdiggiorte, have vi Fred med Gud ved vor Herre 
Jesum. Rom. 5,1.

Skal du nogen Tid faae Fred, 
Da maa Jesu Blod og Smerte 
Ret tilegnes i dit Hierte,
Skiule al din Nøgenhed. 
Jesu Retfærdighed ene bestaaer, 



66 Jens Rasmussen

Derved Guds Fred i dit Hierte opgaaer (s. 144).

d. 27 May.
Vær ikke vantroe, men troendes. Joh. 20,27.

Ak! hvor er min Vantroe stor, 
Hiertet er saa heel tvivlraadig, 
At Guds Søn vil være naadig, 
Jeg saa ganske lidet troer; 
Herre Jesu! styrk min Troe, 
At jeg dog kan finde Roe (s. 147).

d. 22 Junii.
Min Søn giv mig dit Hierte. Sal. Ordspr. 23,26.

Hør! hvor han beder, Guds evig Søn: 
Giv mig dit Hierte, o Synder! til Løn
For mit Arbeide og Møie. 
Helligste Jesu! vil du have det? 
Det er saa syndigt, saa skident og slet, 
Du maa det rense og bøie (s. 173)

d. 28 Junii.
Vi ere retfærdiggiorte i hans Blod. Rom. 5,9.

O! hvor seer jeg skiden ud! 
Kan jeg blive Jesu Brud? 
Ja dette Blod kan vist rense dig saa, 
At du foruden al Smitte skal staae, 
Jesu Blod retfærdiggiører, 
Og vist ogsaa helliggiører (s. 179). 

d. 15 Julii.
Kaster eders Frimodighed ikke bort, hvilken haver en stor 
Belønning. Ebr. 10,35.

Om dine Lidelser synes at stige, 
Du maae dog aldrig fra Frelseren vige, 
Tab ikke Modet, til Enden hold ud, 
Tænk paa den evige, evige Ære, 
At du med Lammet en Krone skal bære, 
Tæt ved hans Side som Dronning og Brud (s. 196).



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  67

d. 12 September.
Om nogen ikke haver Christi Aand, denne er ikke hans. Rom. 
8,9.

Har du ei Guds Aand;
Saa ligger du fangen i Dievelens Baand, 
Du er ikke Christi, du er under Dom, 
Du er fra al Naade og Salighed tom, 
For alting i Troen kys Jesum paa Haand, 
Saa faaer du hans Aand (s. 255).

d. 24 September.
Jeg haver stridet den gode Strid …, fremdeles er Retfærdigheds 
Krone henlagt til mig. 2. Tim. 4,8.9.

Min Strid er fuldendt, Nu har jeg mig vendt
Til Kronen, som Jesus mig haver tilkiendt. 
Den skienkes af Naade for Frelserens Saar, 
Derfor jeg med Glæde til Himmelen gaaer: 
Hav Verden god Nat, Der komme min Skat (s. 267).

d. 25 September.
Du har giort os til Konger og Præster for vor Gud, og vi skal 
regiere over Jorden. Aabenb. 5,10.

Det gaaer vist over Fornuft og al Sands, 
Konge og Præst, 
Frelserens Giest, 
Palmer i Hænde, paa Hovedet Krands. 
Hvem mon skal nyde den Ære hos Gud? 
Den som vil være vor Frelseres Brud (s. 268).

d. 26 September.
Hvor to eller tre ere forsamlede i mit Navn, der er jeg midt 
iblandt dem. Matth. 18,20.

Tænker! Hvad Glæde, naar Troende veed,
Jesus iblandt dem ved Bønnen har Sted, 
O hvor maae Hierterne brænde! 
Det er ei Under, man fryder sig saa, 
Naar man fra Bønnen og Sangen opstaae,



68 Jens Rasmussen

Kan man Velsignelse kiende (s. 269).

d. 1 October.
Lammet, som er slagtet, er værdig at tage Magt og Rigdom og 
Viisdom og Styrke og Priis og Ære og Velsignelse. Aab. 5,11.

Amen! det samme skal være min Sang, 
Det vil jeg synge med frydefuld Klang, 
Ja Guds Børn alle tilsammen, 
Lammet; kun Lammet, dets Vunder og Saar 
Æren og Prisen i Evighed faaer, 
Amen Halleluja, Amen (1. tillæg, s. 274).3

d. 5 October.
Og nu, hvad bier du efter? staae op for at døbes, og at aftoe dine 
Synder. Ap. Giern. 22,16.

Hvad bier du efter bekymrede Siel? 
Hvi hindrer du længer dit evige Vel? 
Din Jesus dig Naade forkynder.
Annam ham, saa lettes dit sorrigfuld Mod, 
Tilegn dig ved Troen hans Død og hans Blod, 
Saa renses du af dine Synder (1. tillæg, s. 278).

d. 16 October.
Som bedrøvede, men altid glade. 2. Cor. 6,10.

Lad Verden tænke, hvad den vil, 
Jeg agter haant om Verdens Spil, 
Min Siel har Himmel-Glæde; 
Jeg veed, hvad Naade mig er skeet, 
Jeg veed, hvad Lammet har beredt, 
For mig paa Ærens Sæde (1. tillæg, s. 289).

d. 11 November.
Min Retfærdighed skal blive evindeligen. Ef. 51,8.

Kast da din egen Retfærdighed bort, 
Ellers du visselig kommer til kort, 

3 DDS. 2003, nr. 439, v. 3-4, bearbejdet 1866: »Brødre og Søstre! Vi skil-
les nu ad«



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  69

Hvad kan din egen dig nytte? 
Jesu Retfærdighed evig bestaaer,
Søg den, som Synder, i Troe til hans Saar, 
Aldrig du bedre kan bytte (1. tillæg, s. 315). 

d. 27 November.
Værer altid glade. 1 Thess. 5,16.

Bort Vantroe! bort Melankolie! 
Den Synder maa sig glæde, 
Som er ved Jesu Blod giort frie, 
Og vil fra Synden træde.
Ak, søde Frelser! tag min slemme Vantroe bort, 
Thi den forvolder tit, min Glæde er saa kort (1. tillæg, s. 331).

d. 31 December.
Og Gud skal aftørre al Graad … Aabenb. 21,4.

Er der da saa stor en Glæde
I det nye Jerusalem?
Hvi vil jeg da gaae og græde?
Denne Stad er jo mit Hjem.
Kunde jeg kun bie, lide, Tiden bliver dog ei lang,
Synge Frydens Seierssang (2. tillæg, s. 365).



70 Jens Rasmussen

Figur 2: Friderich Boye (1715-1759) er forfatter til andagts-
bogen Nogle faa udvalgte og med Blod besprængte Blomster, 
opsamlede under Jesu Kors, 1749/1750. Den blev siden trykt af  
Brødremenigheden og kom i flere udgaver til brug for de vakte 
kredse i hele 1800-tallet. Boye var lærer ved Vajsenhuset fra 
1745. Herefter fra 1750 personel kapellan ved Trinitatis kirke i  
København for sognepræst Chr. Langemach Leth. Foto af kob-
berstik, udført af maleren Andreas Brünniche, Det Kgl. Biblio-
teks billedsamling.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  71

Indledning

Frederik  Boyes  andagtsbog  Nogle  faa  udvalgte  og  med  
Blod besprængte Blomster er et eksempel på andagtslitte-
raturen  i  1700-tallets  herrnhutiske  pietisme.4 I  løbet  af 
1700-tallet blev Boyes andagtsbog båret videre til de herrn-
hutiske  vennekredse  i  Jylland,  på  Fyn og i  København. 
Vækkelserne  senere  i  1800-tallets  første  halvdel  havde 
netop  deres  forudsætninger  i  disse  kredses  holdninger. 
Boyes andagtsbog blev så populær, at den blev genoptrykt 
adskillige gange gennem hele 1700-1800-tallet. Den fort-
satte  brug  af  bogen  viser  en  kontinuitet  i  dansk  from-
hedspraksis.  Centrum for  herrnhuterne  var  mønsterbyen 
Christiansfeld,  en  indvandrerkoloni  fra  1700-tallet  med 
religiøs  indflydelse.  Herrnhutismen  holdt  med  den  lu-
thersk-ortodokse  bodsfromhed  fast  i  Guds  retfærdiggø-
relse og forsoning. Men omvendelsen skete med troen på 
Jesu blods og sårs stedfortrædende handling. Herrnhuterne 
tilhørte altså den »milde« pietisme uden den voldsomme 
anger,  bod  og  domsforkyndelse,  som  drev  Halle-pietis-
men.  Korset var i centrum, og Kristi blod dækkede over 
Guds dom over det syndige menneske.5

Boyes andagtsbog er et eksempel, for langt flere af de 
gamle luthersk-ortodokse og pietistiske andagtsbøger blev 
også anvendt af de vakte kredse i hele 1800-tallet, hvilket 
vil blive belyst i denne artikel. Hensigten er at beskrive de 
religiøst vaktes brug af denne andagtslitteratur, for derved 
gives  et  billede  af  deres  kristendom og en forståelse  af 
disse  andagtsbøgers  anvendelse  i  de  gudelige  forsam-

4 Ordet Herrnhut betyder »Herrens beskyttelse«, hvilket herrnhuterne 
opnåede på grev Zinzendorfs gods i Sachsen. 
5 A. Pontoppidan Thyssen: Vækkelsernes Frembrud i Danmark i første 
Halvdel af det 19. Århundrede. Vækkelse, kirkefornyelse og nationali-
tetskamp i Sønderjylland, 1815-1850, bd. VII, Åbenrå 1977, s. 55-97; 
Rasmussen 2016, s. 58ff. og 63ff.



72 Jens Rasmussen

lingers andagter. Kort sagt kan de læste andagtsbøger være 
med til at beskrive de vaktes fromhedsliv og vise en konti-
nuitet. Det gælder ikke mindst i 1800-tallet, hvor vækkel-
serne i årene 1820-1840 var omfattende og spredte sig til 
hele landet, ligesom de vaktes vækkelseskristendom over-
levede i grundtvigianismen og Indre Mission i sidste tred-
jedel af 1800-tallet. Læsefærdigheden hos den almindelige 
befolkning var tiltagende allerede i 1600-tallet og grunden 
til den omfattende spredning af andagtsbøger i 1800-tallet 
var ikke mindst skoleloven fra 1814 med faget læsning. En 
hel del vakte kunne således læse i bibel og andagtsbøger.6 

Et særligt træk for de vakte i 1800-tallet var deres tilknyt-
ning til lutherdommen. Vigtig læsning i de gudelige for-
samlinger var Luthers prædikensamling, hans Kirkepostil,  
og  Luthers  Lille  Katekismus.  Professor  P.G.  Lindhardts 
opfattelse af,  at  de vakte var pietister og ikke-lutherske, 
må  derfor  korrigeres. Der  argumenteres  i  denne  artikel 
således for kontinuitet i andagtslitteraturen fra 1700-1800-
tallet, og der betones en stærkere luthertradition i andagts-
litteraturen end hidtil antaget. Artiklen giver senere hen-
visninger til forskningslitteraturen.7

Boyes andagtsbog og dens brugshistorie

Boye lægger i bogen vægten på de troendes hverdagsliv og 
forsoningen i Jesu blod. Vægten på de troendes hverdagsliv 
viser sig også ved, at andagtsbogen dækker alle årets dage 
med et andagtsstykke til hver dag, men den markerer ikke 
kirkens højtider (jul, påske og pinse). Bogens format er til-

6 Charlotte Appel: Læsning og bogmarked. I 1600-tallets Danmark, bd. 
1-2, København 2001, bl.a. konklusionen, s. 833ff.; H. Horstbøll: 
Menigmands medie. Det folkelige bogtryk i Danmark 1500-1840, 
København 1999, s. 436-449.
7 Se forskningsoversigt i artiklens afsnit: »Vækkelserne 1820-1840«, 
noterne 23-33. Rasmussen 2016, s. 30-36.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  73

passet til det enkelte andagtsstykke, så hver side indehol-
der dagens bibelvers og et salmevers, som henholdsvis er 
udvalgt  og digtet  af  Boye.8 Hoveddelen af  andagtsstyk-
kerne fra førsteudgaven dækker perioden fra 1. januar til 
1.  oktober  med  1.  tillæg  tilføjet  anden  oplag  fra  1753, 
indeholdende andagtsstykker fra 2. oktober til 15. decem-
ber, mens 2. tillæg, der var tilføjet tredje oplag fra 1759, 
omfatter perioden 16. december til 31. december. Til sidst 
i bogen findes et register over anvendte skriftsteder.

Boks 1
De udvalgte andagtsstykker fra Boyes andagtsbog kan beskrives ud 
fra følgende emner – her med henvisning til andagtsstykkernes 
datoer:

Retfærdiggørelsen – troens 
hovedartikel – sker i Kristi 
Blod:
24. maj, 28. juni, 11. november.

Livet i Kristus. De gudelige 
forsamlinger:
26. september, 1. oktober.

Gudstjenestens altergang:
16. april, 17. april.

Påskelammet (langfredag):
18. april.

Dåbens støtte i livet:
5. oktober.

Synden i det daglig liv:
23. februar, 21. april.

Ugudelige og troende:
12. september.

Tvivl, tro og Vantro:
27. maj, 27. november.

Troendes bøn:
4. april, 5. april.

Denne verdens lidelse og 
møje. Håbet til himmelglæden:
22. juni, 15. juli, 16. oktober, 
31. december.

Alle i samfundet er lige i 
forholdet til Gud og frelsen:
18. februar, 25. september.

Ved livets slutning: 
24. september.

8 Jf. Mogens Dalsgaard: »Den huslige Andagt 1800-1850«, Kirkehi-
storiske Samlinger (2006), s. 43 og 76f.



74 Jens Rasmussen

Udvalget af andagtsstykker ovenfor har til formål at vise, 
hvordan Boye fremhæver, at frelsen ved Jesu blod er løn-
nen for denne verdens lidelse og tyngende arbejde, og at 
frelsen bliver skænket den troende trods den menneskelige 
modgang og syndens fristelser. Trygt kan man møde dom-
men, forstået som himmelglæden, når den troende holder 
sig til frelsen ved Kristi blod. I frelsen er alle uanset stand 
lige for Gud. 

Boyes  herrnhutisme  viser  sig  både  i  andagtsbogens 
dedikation  og  indledning.  I  dedikationen  til  prinsesse 
Charlotta Amalia, søster til Christian 6., skriver Frederik 
Boye, at »Hvert Blomster i mig er ved Jesu Kors oprunden 
… hvert Blomster er bestænkt med Jesu dyre Blod«. Her-
efter i fortalen, dateret 12. december 1749, karakteriserer 
han sin bog som en af »de  saakaldte smaa Skat-Kister«.9 

Boye oplyser, at han har digtet salmeversene, der »handle 
om Menneskets Elendighed og Opreisning i Jesu Blod og 
Død«. Han forklarer, at disse vers både skal tjene »Uom-
vendte«  og  »Omvendte«  sjæle:  De  skal  »tjene  de 
Uomvendte  til  Opvækkelse,  Overbeviisning  og 
Oplysning«, og ligeledes være »i Sandhed Omvendte og 
troende  Sjæle  til  Opmuntring,  Underviisning,  Trøst  og 
Lægedom mod Vantroe og alle Satans gloende Pile«. For-
fatteren håber, at de troende vil bruge hans andagtsbog, så 
Kristi blod kan give dem den fornødne kraft »til at over-
vinde  den  fordømmelige  Vantroe,  saavelsom Verden  og 
hele Helvedes Hær« og få de troende til at »skinne som 
himmelske Lys iblandt den vanartige Slægt,  med Glæde 
ved Jesu Blod gaae Døden i Møde«.

Boyes andagtsbog var således præget af pietismen og 
dens variant herrnhutismen. Den lutherske baggrund med 
retfærdiggørelse ved tro var også vigtig,  men i  andagts-

9 Fortalen, 6. oplag, 1800. Se boks 2 vedrørende andre »Skat-Kister«.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  75

bogen blev den herrnhutistiske forståelse fremhævet med 
formuleringer  om  retfærdiggørelsen  ved  Jesu  blod  og 
lidelse  langfredag.  Den  pietistiske  understregning  af  de 
troendes liv i Kristus med troens frugter og kampen mod 
ugudelighed og tvivl fyldte en del i bogen. Enevælden var 
et standssamfund, oftest opdelt ud fra sociale forhold og 
samfundsposition  i  godsejere  (adel),  borgere  (embeds-
mænd), gejstlige (lærere) og almuen i byerne og på landet. 
I modsætning til denne standsinddeling under enevælden 
fremhævede pietismen, at  alle var lige for Gud, når det 
gjaldt frelsen og livets afslutning, der med herrnhutismens 
forståelse var uden særlig betoning af den strenge pietis-
mes domsforkyndelse. Med andagtsbogens popularitet og 
anvendelse in mente, ser det således ud til, at Boyes frem-
stilling  både  vandt  genklang  hos  de  pietistisk  vakte  fra 
midten af 1700-tallet, i de gudelige forsamlinger 1820-40 
og fortsat i sidste halvdel af 1800-tallet.

Boye var først lærer ved Vajsenhuset i København, som 
i  1730’erne var  et  produktivt  midtpunkt  for  den danske 
pietisme med skole og kirke, og som Christian 6. havde 
skænket privilegier angående apotek, bogtrykkeri og bog-
handel.  Senere  i  1750 blev Boye personel  kapellan hos 
professor  og  sognepræst  ved  Trinitatis  kirke,  C.  Lan-
gemach Leth, der var en af hovedpersonerne i den køben-
havnske vækkelse. 

Boyes andagtsbog blev formentlig trykt første gang i 
1749 ifølge fortalen fra 12. december samme år. Først med 
3. oplag i 1759 dækkede andagtsbogen som allerede nævnt 
alle 365 dage i året i kraft af de to tillæg. Denne blev i år 
1800 optrykt af C.L. Buchs Boghandel i 6. oplag med alle 
tillæg, og denne udgave er anvendt her, fordi den findes 
digitalt med alle tillæg.10 7. oplag kom i 1846 på R.C. Dit-

10 Se note 2.



76 Jens Rasmussen

levsens  forlag i  København og nåede i  1879 op på  10. 
oplag, udgivet af Den Miloske Boghandel.  Andre forlag 
fortsatte, og i 1925 kom 12. oplag. Forlæggeren R.C. Dit-
levsen understregede i 7. oplag fra 1846, at der »de senere 
Aar« havde været stor interesse for denne lille bog, som 
fik »mange christeligsindede Venners« anbefaling. 

Bogen blev kaldt Boyes »Skatkiste« og var kendt blandt 
de vakte.11 Lægprædikanten Ole Peter Holm Larsen Skræp-
penborg fra Brylle fik også trykt Boyes andagtsbog i 1837 
efter 4. oplag i 1768 hos Ove Thomsens Officin i Odense. 
Bogen  blev  yderligere  udgivet  flere  gange  af  Herrn-
hutsamfundet i Christiansfeld i perioden 1850-1900. 

Herrnhutismen hos Frederik Boye

Efter 1730 levede tre vækkelsesformer i Kongeriget: Den 
præstestyrede statspietisme i  lokale vækkelser,  den kon-
ventikelprægede lægmandsvækkelse med herrnhuterne og 
den separatistiske vækkelse, bl.a. baptisterne. Den konven-
tikelprægede vækkelse holdt andagter i egne forsamlinger, 
men fastholdt præsteembedets forkyndelse og sakramente-
forvaltning, mens den separatistiske vækkelse i 1700-tallet 
kunne lade lægfolk forkynde og forvalte sakramenterne.12

Den lægmandsstyrede herrnhutisme udgjorde en mod-
pol,  som fungerede på tværs af  sognene.  Denne retning 
bredte  sig  i  kraft  af  de  omrejsende  emissærer  (udsen-
dinge), der overalt ville fastholde fællesskabet mellem de 
vakte. Herrnhuterne lagde stærk vægt på korsteologi, der 
hang sammen med deres forståelse af forsoningslæren. Det 
afgørende var som tidligere nævnt forkyndelsen af Kristi 
kors  og  forsoningens  betydning.  Ved  at  betragte  Kristi 

11 Jantzen 1909-1911, s. 406.
12 Hanne Sanders: Bondevækkelse og sekularisering. En protestantisk fol-
kelig kultur i Danmark og Sverige 1820-1850, Stockholm 1995, s. 91f.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  77

kors, hans blod og sår vækkedes følelsen af, at Kristi kamp 
og  stedfortrædende  forsoning  befriede  den  troende  fra 
lidelse  og  straf.  Herrnhuternes  udbredelse  skyldtes  ikke 
mindst grev N.L. v. Zinzendorf, der banede vej for herrn-
huterne, da han besøgte Danmark i forbindelse med Chri-
stian 6.s kroning i 1731. Lægmænd fra Brødremenigheden 
besøgte Slesvig i 1735, og i 1739 blev Brødresocietetet i 
København grundlagt.

Statspietismen  ønskede  at  knytte  vækkelsen  til  den 
lokale sognepræst. Generalkirkeinspektionskollegiet, som 
kongen nedsatte i 1737, fik nok at se til i statspietismens 
opgør med herrnhutiske og separatistiske kredse. Regerin-
gen udstedte  konventikelforordningen i  1741,  der  påbød 
opsyn med de vakte kredse, idet sognepræsten skulle kon-
trollere  vækkelsesmøder  og  konventikler  med  bibel-
læsning. Samtidig frygtede styret baptismens indflydelse 
og indførte i 1745 reskriptet mod fremmede sekter i riget. 
Separatismen blev således begrænset, og kgl. resolutioner 
m.m. gjaldt for herrnhuter og baptister.

Frederik  B.  Boye  udgav  i  1758  teologen  Thomas 
Securius’ andagtsbog  Aandelige  Myrrhe-Busk  fra  1640, 
som især  fremhævede forsoningen under  Kristi  kors  og 
blod:  Aandelige Myrrhe-Busk eller Syv Faste-Betragtnin-
ger  om  Vor  korsfæstede  Herres  Jesu  Christi  Person,  
Gestalt og Skikkelse paa Korset, hans Ribler, Vunder og  
Saar; hans Smerter, hans Blod, hans syv Ord paa Korset  
og  hans  bitre  Død.  Til  en  Naade-hungrig  Siels  nyttelig  
Brug, ikke allene i de syv Uger og Dage i Faste-Tiden,  
men endog ellers paa alle andre Tider. Bogen var oversat 
fra tysk af Fr. Boye og trykt hos Niels Hansen Møller i 
København 1758.

Fr. Boyes dedikation i  Aandelige Myrrhe-Busk var til-
egnet  prinsesse Charlotte  Amalia.  Boye mente,  at  Kristi 



78 Jens Rasmussen

forsoning var helt afgørende for forståelsen af kristendom-
men: 

Forsoningen ved Jesu Blod er … Hoved-Puncten og det 
fornemste Indhold af den gandske Hellige Skrift baade 
gamle og Nye Testamente, saa at hvo der læser Bibelen, 
og ey deri fatter Forsoningen i Jesu Blod, den er endnu 
blind og forstaaer ikke Skriften ret.

Forsoningen i Kristi blod kunne ifølge Boye ses af Bibe-
lens skrifter. Forudsætningen med arvesynden måtte dog 
suppleres  med en aktiv  syndserkendelse.  Den kom ikke 
bare på naturlig vis,  men måtte af den »grædende Siel« 
erkendes »under Jesu Kors«:

Loven kand vel med sin Trusel og Forbandelse nedslaae 
en Syndere; men han bliver langt veemodigere ved 
Christi Smerter og Saar; thi naar vores for os 
skielvende, bundne saarede, blødende og døende 
Kierlighed Jesus Christus kraftigt anblikker og 
bestraaler vore Hierter, da erfarer man, hvad en 
grædende Siel er.

Samtidig med denne udgivelse var der en pietistisk kritik i 
Tyskland  af  herrnhuternes  blodteologi  og  manglende 
omtale af Skaberen, Gud Fader. Denne kritik nåede Dan-
mark med udgivelsen af nye andagtsbøger. De var skrevet 
af to betydningsfulde tyske pietistiske teologer, hvis bøger 
og teologiske opfattelser i 1765 udkom på dansk. Således 
J.A. Bengel, Tresindstive opbyggelige Taler over Johannes  
… Aabenbaring og J.P. Fresenius, Skrifte- og Communion-
Bog. Den første var kendt for sin udlægning af læren om 
Kristi  genkomst,  hvorimod pietismens syn på bodskamp 
og skriftemål  gjorde  sidstnævnte  bog udbredt  blandt  de 
vakte her i landet i 1700-1800-tallet. 



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  79

Den kontinuerlige brug af andagtslitteraturen på 
tværs af 1600-1700-1800-tallet

1600-1700-tallet

Den  vedvarende  brug  af  Boyes  andagtsbog  kan  blandt 
andet  ses  på  baggrund  af  andagtslitteraturens  centrale 
plads  i  udbredelsen  af  læsefærdigheder  på  landet  og  i 
byen. I Charlotte Appels afhandling Læsning og bogmar-
ked (2001) blev det for alvor klart, at læsning hos landal-
muen og hos byernes borgere bredte sig i løbet af 1600-
tallet. Læseundervisningen foregik med brug af ABC’er og 
katekismelæsning, men herefter blev færdighederne øvet 
med  andagtsbøger,  almanakker,  lægebøger,  nyhedsblade 
osv. Appel vurderer, at der ved 1600-tallets slutning i køb-
stæderne  var  læsekyndige  i  hver  husstand  og  på  landet 
læsefærdighed  hos  mindst  en  tredjedel  af  husstandene. 
Oplæsning for andre i husstanden var udbredt med brug af 
f.eks. en huspostil eller et nyhedsblad.13

Mens man ofte betegner den danske statskirke i 1600-
tallet  som  luthersk-ortodoks  med  henvisning  til  dens 
understregning af  Skriftens  (objektive)  tilsagn om Guds 
retfærdiggørelse ved tro, viser periodens andagtslitteratur, 
hvordan der efterhånden blev lagt mere vægt på den sub-
jektive  syndserkendelse  og  omvendelse.  Flere  af  tidens 
andagtsbøger  søgte  at  forene  det  objektive  og  det  sub-
jektive  i  frelsen.  Det  gjaldt  f.eks.  biskop  Jesper  Broch-
mands Huus-Postill, udgivet 1635.

Andagtsbøger fra ortodoksiens tid fik stor betydning for 
den danske pietisme, som det er anført af F. Elle Jensen. 
Her viste hans gennemsyn af jyske skifteprotokoller både 
fra godsers og gejstliges arkiver med eksempler fra 1700-
tallets  første  halvdel  en udbredelse af  andagtsbøger,  der 
var  præget  af  Luther  og  den  ortodokse  bodsfromhed. 
13 Appel 2001, bl.a. konklusionen, s. 833ff. 



80 Jens Rasmussen

F.eks. generalsuperintendanten  i  Celle,  Johann  Arndts 
skrifter Sex Bøger om Den Sande Christendom (dele over-
sat  til  dansk  i  1688),  heraf  bl.a.  bønnebogen  Paradisis  
Urtegaard,  der  blev trykt  særskilt  i  1715 i  dansk over-
sættelse.  Ligeledes  indeholdt  skifteprotokollernes  opteg-
nelser  prædikensamlingen  Evangeliske  Hierte-Speyl  fra 
1675 af den tyske superintendent i Rostock, prof. Heinrich 
Müller, oversat til dansk i 1704 og genudgivet flere gange, 
bl.a. i 1859.14

Der var dog forskelle, for mens opfattelsen af Skriften 
som  sandhedskriterie  ud  fra  verbalinspirationslæren  var 
altafgørende i ortodoksiens tid, var der for pietisterne nok 
tale om Skriften som en hovedautoritet, men Skriften som 
sandhedskriterie måtte ligestilles med omvendelsens tros-
erfaring, som viste sig i det nye liv. Skriften og troserfarin-
gen blev i pietismens tid således ligestillet som sandheds-
kriterier.  I  den  sammenhæng  fremhævede  de  pietistisk 
vakte præster, at Luther netop havde gjort gudsforholdet 
personligt. Denne opfattelse, suppleret med en stærk beto-
ning af individets åndelige vækst, var grundlaget for lu-
therfortolkningen.

Subjektiviteten  vandt  altså  indpas  i  det  kirkelige  liv. 
Den var især repræsenteret ved den tyske pietisme fra slut-
ningen  af  1600-tallet  med  teologerne  Ph.  J.  Spener  og 
A.H.  Francke  i  Halle.  Udviklingen gik  fra  ortodoksiens 
rette  lære  og  bodsfromhed til  troserfaring.  En personlig 
søgen  indad  førte  til  ydre  aktivitet,  for  den  enkeltes 
omvendelse måltes på troens frugter, dvs. det nye aktive 
liv. Den religiøse individualisme indeholdt også kravet om 
samvittighedsfrihed og religiøs tolerance. 

Der var i høj grad med andagtslitteraturen kontinuitet 
mellem ortodoksi og pietisme, hvilket tyder på, at forskel-

14 F. Elle Jensen: Pietismen i Jylland, København 1944, s. 17-18 og 24-29.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  81

lene ikke har haft så stor betydning i det praktiske andagts-
liv.  Det  fælles  grundlag  var  givet  med  Luthers  Lille  
katekismus (evt. med forklaringer), hans kirke- og huspo-
stiller  (evt.  i  sammendrag)  og  prædikensamlinger,  bøn-
nebøger, opbyggelsesbøger til alle årets dage (dagbøger), 
såsom Boyes  andagtsbog,  og  salmebøger.  De  ortodokse 
(bodsfromhed) og de pietistiske andagtsbøger blev læst i 
1700-tallet og siden i 1800-tallets vækkelser.15 

Den  religiøse  læsning  var  i  1700-tallet  efterhånden 
udbredt  i  husstanden ifølge Henrik Horstbølls  afhandling 
(1999). Horstbøll fremhæver især læsningen af Erik Pon-
toppidans katekismeforklaring fra 1737, der var en pieti-
stisk tolkning af  Luthers Lille Katekismus.  Pontoppidans 
katekismeforklaring opnåede stor udbredelse i befolknin-
gen. Det skyldtes ikke mindst, at Christian 6. befalede, at 
denne katekismeforklaring som den eneste skulle anven-
des i alle Danmarks og Norges skoler og kirker. Regerin-
gen ønskede at kontrollere forkyndelse og indlæring. Vaj-
senhuset, der var centrum for den københavnske pietisme, 
fik trykkeprivilegiet, og i årene 1737-1743 blev Pontoppi-
dans forklaring solgt i ca. 70.000 eksemplarer.16 

Forskningens  fokus  i  skildringen  af  1700-tallets 
statskirkelige pietisme har været styrets lovinitiativer, men 
det er sket uden at vurdere effekten i sognene, især i de 
mange sogne som var mere uberørt af den pietistiske væk-
kelse.  Ofte  virkede  myndighedernes  forsøg  på  at  kon-
trollere folkets religiøse liv ikke efter hensigten trods de 
kirkelige tiltag og love efter 1730. Protokoller fra bispevi-
sitatser i sognene og bispeindberetninger til centraladmini-

15 Se bl.a. Lister over andagtsbøger, bønnebøger og prædikensam-
linger i De stærke Jyders Mindestue, Øster Snede, udarbejdet af pastor 
Johs. E. Stidsen, Odense. http://jens-rasmussen-odense.dk/de-staerke-
jyders-mindestue-lister-over-andagtsboeger/ (15.10.2024).
16 Horstbøll 1999, s. 436-449.



82 Jens Rasmussen

strationen vil være præget af et ønske om at vise, at tilsy-
net fungerede efter kirkens mål om et kristeligt-luthersk 
samfund  og  efter  styrets  lovgivning.  Det  gjaldt  ikke 
mindst  styrets  tiltag  vedrørende  kirketugt  og  kirkegang, 
regler som stod skrevet i Danske Lov af 1683.17

I vækkelsesforsamlingerne blev der imidlertid læst op 
af Bibelen, bedt og ført åndelige samtaler. Der blev ifølge 
F. Elle Jensen brugt andagtsbøger af europæiske forfattere, 
hvor især Vajsenhusets Forlag i København oversatte og 
udgav flere af deres bøger. Blandt disse var både luther-
dommen og Halle-pietismen repræsenteret. Således fand-
tes  Luthers  prædikener,  redigeret  og  udgivet  på  tysk  af 
Benj. Lindner og herefter udgivet på dansk af Chr. Gottlob 
Mengel 1746-48 i 2 bind (2. oplag 1751, ny udg. 1754). 
Ligeledes  P.J.  Speners  Christendoms  Øvelse fra  1732, 
A.H. Franckes Skriftmæssige Anviisning, til en ret og Gud  
behagelig Maade at bede paa fra 1732, hans Catechismus-
Prædikener fra 1734 og Haand-Postill fra 1735, hvori der 
var tilføjet 10 prædikener af Vajsenhusets præst, Enevold 
Ewald.  Endelig  kom  En  liden  Brude-Gave af  præsten 
Bjørn Christian Lund i 1748.18

Andagtsbøgerne pegede hen på, at troen skulle vise sig 
i det nye liv, forstået som troens frugter. Den enkelte måtte 
bære livets modgang, og det skulle ske ved at leve med 
mådehold samt være husbond og øvrighed lydig. 

17 Anne Riising: Gudsfrygt og oplysning. Odense 1700-1789, Odense 
1981, s. 20-21, 29-32, 80-89 og 136-141; Rasmussen 2016, s. 42-43.
18 Elle Jensen 1944, s. 17-18 og 24-29.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  83

Boks 2
Til de vigtigste luthersk-ortodokse og pietistiske andagts-
bøger, som var anvendt af de vakte i 1700-tallet, hørte 
imidlertid også følgende:

J. Brochmands Huus-Postill (1635/1648; ny udg. 1724); 
H.J. Hvalsøes De Bedendes Aandelige Kiæde (1700); J. 
Arndts Den Sande Christendom (tysk 1605/1688; dansk 
1715, 4.  oplag 1763); H. Müllers  Evangeliske Hierte-
Speyl (tysk 1675; dansk udg. 1704); Chr. Scrivers Siæle-
Skat  (tysk  1675,  dansk  udg.  1741); J.  Bunyans  En 
Pillegrims  Fremgang  (engelsk  1678/1684;  dansk  udg. 
1704ff.); C.H.  von  Bogatzkys  Gylden  Skat-Kiste  for  
Guds Børn (tysk 1718; dansk udg. 1758); F.E. Collins 
Voldsome Indtrængelse i Guds Riige  (tysk 1722; dansk 
udg. 1739); E. Pontoppidans Forklaring Over Sal. Doct.  
Mort.  Luthers  Liden  Catechismo  (1737,  med  talrige 
udgaver);  J.C.  Schinmejers  Bibelske  Sprog-  og  Skat-
Kiste …  Med  D.  Morten  Luthers  Aanderigeste  og  
eftertrykkeligste Ord  (tysk 1739; dansk udg. 1740); Fr. 
B. Boyes  Nogle faa udvalgte og med Blod besprængte  
Blomster  (1749/1750,  senere  flere  udgaver);  J.  Ph. 
Fresenius’  Skrifte-  og  Communion-Bog (tysk  1746; 
dansk udg. 1765).19

Ortodoksien fastholdt et ordentligt liv, hvor mennesket i 
deres daglige liv skulle være vidnesbyrd om den sande tro. 
Anderledes  med  pietismen,  hvor  det  nye  liv  hos  den 
omvendte  var  en  kamp mod  tidens  verdslige  liv  (dans, 
spil, ægteskabsbrud, alkohol osv.). Afgørende for det nye 
liv i troen var de kristne etiske værdier, udtrykt i de ti bud 
og Jesu bud om næstekærlighed samt den enkeltes indre 
samvittighed over for øvrigheden og dens lovgivning. 

Hos  pietisterne  var  det  karakteristisk,  at  retfærdiggø-
relsen  ved  tro  var  forstået  som en  forvandling,  der  var 
19 Se oversigt: Rasmussen 2016, s. 290-295, jf. s. 63-69.



84 Jens Rasmussen

givet med, at Kristus boede i den troendes hjerte. Retfær-
diggørelsen  hos  pietismen  var  altså  først  fuldendt,  når 
Kristus tog bolig i hjertet forstået som den troendes indre 
forvandling. Det kunne være svært at skelne mellem den 
sene ortodoksis bodsfromhed og den pietistiske vækkelse i 
andagtsbøgerne.

Vækkelserne 1820-1840

Andagtsbøgerne vidnede om teologiske og kirkelige dis-
kussioner  vedrørende bodskamp,  skriftemål  og kirketugt 
(ved nadveren) samt konfirmation, men disse diskussioner 
sygnede hen med oplysningstiden. Den næste konge, Fre-
derik 5., var ikke engageret i statspietismen. Statskirkens 
præster havde været samlingspunktet i  de lokale husfor-
samlinger,  men  disse  vækkelsesmøder  fik  ikke  længere 
den samme tilslutning. 

Vigtig  for  vækkelsens  udvikling  i  1700-tallets 
oplysningstid blev det, at Christian 7. tillod herrnhuterne 
at danne en brødremenighed i Christiansfeld nær Kongeå-
ens grænse til  Nørrejylland.  I  oplysningstiden »overvin-
trede«  vækkelsen  hos  herrnhuterne  i  Christiansfeld  og 
blussede op i  første halvdel af 1800-tallet.20 Det særlige 
var, at man i 1800-tallet anvendte de samme ortodokse og 
pietistiske andagtsbøger som i 1700-tallets første halvdel. 
Det fremgår af Ole Nørskov Nielsens Andagtslitteraturen 
og de gudelige vækkelser  (1973) og videre i  Vækkelse i  
dansk luthersk fælleskultur (2016), som jeg har skrevet.

Forskningen har ikke koncentreret sig om vækkelsens 
anvendte  andagtsbøger,  men har  derimod stillet  sig  den 
opgave at finde baggrunden for disse nye vækkelser.21 P.G. 
Lindhardt holdt sig i Vækkelser og kirkelige retninger22 til 

20 Ibid., s. 58-63.
21 Ibid., s. 21-36 (forskningsoversigt).
22 København 1951. Her er anvendt 3. udg. fra 1978.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  85

en social forklaring ved at pege på, at vækkelserne havde 
fået nyt liv af landboreformerne i slutningen af 1800-tallet, 
mens Hal Koch nok støttede denne antagelse, men tillige 
fremhævede  vækkelsernes  åndelige  dynamik  og  frigø-
relse.23 Især  Anders  Pontoppidan Thyssen gjorde  en stor 
indsats i 1950’erne og 1960’erne med at kortlægge vækkel-
sernes udvikling i Danmark. Han understregede herrnhutis-
mens påvirkning og fremhævede de vaktes personlige tro 
som afgørende for  vækkelsernes  hurtige  udvikling i  lan-
det.24 På Fyn og i Sønderjylland holdt præster og lægfolk 
gudelige  forsamlinger,  og  i  forkyndelsen  levede  herrn-
hutismens  milde  kristendom  med  vægt  på  Kristi  offer 
(blod) og forsoningen langfredag. De fynske lægprædikan-

23 Hal Koch: Den danske Kirkes Historie, København 1954, s. 17f., 
28f., 47-50, 97ff., 258f. og 351f.; Hal Koch: Et Kirkeskifte. Studier 
over brydninger i dansk kirke- og menighedsliv i det 19. århundrede, 
København 1960, s. 10-12 og 24f.
24 K. Banning: Degnekristne. En Almuerejsning. En Studie over den 
gudelige Vækkelse på Sydvestsjælland med særligt Henblik paa Skole-
lærer Rasmus Sørensens Virke, 1958; K. Banning: Vækkelsernes 
Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 19. Århundrede. De 
sjællandske Vækkelser, bd. II, 1961; K. Baagø: Magister Jacob Chri-
stian Lindberg. Studier over den grundtvigske bevægelses første 
kampe, 1958; K. Baagø: Vækkelsernes Frembrud i Danmark i første 
Halvdel af det 19. Århundrede. Vækkelser og Kirkeliv i København og  
Omegn, bd. I, 1960; Herluf Hegnsvad og A. Pontoppidan Thyssen: 
Vækkelsernes Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 19. 
Århundrede. De ældre jyske Vækkelser, bd. IV, 1967; K. Ottosen, Johs. 
Pedersen og A. Pontoppidan Thyssen: Vækkelsernes Frembrud i Dan-
mark i første Halvdel af det 19. Århundrede. De fynske Vækkelser, bd. 
III.1-2, 1964; Frands Ole Overgaard og A. Pontoppidan Thyssen: 
Vækkelsernes Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 19. århund-
rede. De senere jyske Vækkelser, 1970; H. Petersen: Vækkelsernes 
Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 19. århundrede. Den bap-
tistiske Vækkelse i Nordjylland, bd. VI, 1962; A. Pontoppidan Thys-
sen: Vækkelsernes Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 19. 
Århundrede. Vækkelse, kirkefornyelse og nationalitetskamp i Søn-
derjylland, 1815-1850, bd. VII, 1977; A. Pontoppidan Thyssen, »Ind-
ledning«, Vækkelsernes Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 
19. Århundrede, bd. I, 1960. Alle nævnte bøger er trykt i København.



86 Jens Rasmussen

ter Christen Madsen fra Drigstrup og Peter Larsen Skræp-
penborg fra Brylle var påvirket af herrnhutismen. 

Ligeledes må historikeren Hanne Sanders fremhæves. 
Hun har ment, at vækkelserne i 1800-tallet – ud over at 
være religiøst selvstændige – især havde en ny politisk-
kulturel samfundsmæssig karakter. Hun mener, at de først 
og fremmest var karakteriseret ved at være religiøse, og 
netop dermed pga. de vaktes personlige tro kom de indi-
rekte til at bryde med enevældens lutherske enhedskultur, 
fordi de krævede religiøs frihed.25 Man kan tilføje, at det 
var derfor de vakte i 1830’erne gjorde fælles sag med præ-
sterne N.F.S. Grundtvig og J. Chr. Lindberg i kampen for 
frihed.

De  herrnhutiske  vennekredse  i  Jylland,  på  Fyn  og  i 
København var i begyndelsen af 1800-tallet ledet af præ-
ster  og  herrnhutiske  udsendinge,  dvs.  emissærer.  De 
stærke Jyder i Østjylland udgjorde på samme tid en anden 
vækkelsesretning, der var inspireret af nordmanden Hans 
Nielsen Hauge, lægprædikant i den norske vækkelsesbe-
vægelse.  De  gudelige  lægmandsforsamlinger  bredte  sig 
efter 1820 på Fyn i kraft af lægprædikanter, dernæst kom 
de til  Sjælland i slutningen af 1820’erne og efterhånden 
blomstrede de i Jylland og København. 

De vaktes fællesskab i de gudelige forsamlinger havde 
deres glansperiode i tidsrummet ca. 1800-1840, hvorefter 
vækkelserne fortsatte i de kirkelige retninger: Grundtvigi-
anisme og Indre Mission. De vakte læste i Bibel og gude-
lige andagtsbøger uafhængig af præsternes forkyndelse i 
kirken. De vaktes valg af andagtslitteratur kan dokumente-
res  på grundlag af  Christen Madsen opgivne bogforteg-
nelse ved myndighedernes retsmøder og forhør og Peter 
Larsen  Skræppenborgs  egne  oplysninger  om,  hvad  der 

25 Sanders 1995, s. 15f. og 259-264.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  87

blev læst i forsamlingerne. Udvalget kan også dokumen-
teres ud fra Peter Larsens forlags- og kolportagevirksom-
hed på Fyn og i Jylland i 1830’erne, ligesom den anvendte 
litteratur ofte bliver anbefalet af magister Jac. Chr. Lind-
berg, der var redaktør af de vaktes talerør med tidsskriftet 
Nordisk Kirke-Tidende.26 

Disse  opgivelser  om  den  læste  andagtslitteratur  i  de 
gudelige forsamlinger 1820-1840 viste, at flere af 1600-
1700-tallets gamle andagtsbøger ikke blot blev brugt, men 
de anvendtes fortsat i sidste halvdel af 1800-tallet. 

Der  var  i  disse  andagtsbøger  både  tale  om luthersk-
ortodoks  bodsfromhed  og  pietistisk  vækkelse. Johannes 
Enggaard  Stidsen  har  fremhævet  for  De  stærke  Jyders 
vedkommende, at  den personlige opvækkelse og omven-
delse stod side om side med den ortodokse bodsfromhed 
(synd-nåde eller lov-evangelium). Det samme gjorde sig 
gældende hos de fynske vakte. Det gamle verdensbillede 
fra 1600-1700-tallet har haft afgørende betydning i 1800-
tallets første halvdel.27 

26 Fr. Nygård: Kristenliv i Danmark gennem hundrede Aar (1741-
1840), København 1897, s. 318ff., note 189; Rigsarkivet (Landsarki-
vet Fyn), Bjerge-Aasum Herreds Tingsager 1828; Ole Peter Holm Lar-
sen: Vejledning til Bedømmelse af »Vejledning til Bedømmelse om 
Opvækkelsen i vore Dage«, Kolding 1854, s. 25; Johs. Petersen: Væk-
kelsernes Frembrud i Danmark i første Halvdel af det 19. Århundrede.  
De fynske Vækkelser, bd. III.1, København 1964, s. 40-42. Jf. Rasmus-
sen 2016, s. 63-115.
27 Johs. E. Stidsen: Hold fast ved det du har…! De stærke jyder, Odense 
2002, s. 67.



88 Jens Rasmussen

Boks 3
De senere genudgivelser i sidste halvdel af 1800-tallet 
nævnes med årstal i parenteser: 

J. Brochmands Huus-Postill  (1635/1648; ny udg. 1724; 
udg.  i  1862  af  J.  Vahl,  Aalborg);  H.J.  Hvalsøes  De 
Bedendes  Aandelige  Kiæde  (1700;  1852  udg.  af  W. 
Birkedal,  12.  oplag  i  1887);  J.  Arndts  Den  Sande 
Chistendom (1605; dansk i 1688; ny udg. 1715, 4. oplag 
1763, norsk udg. 1867 i flere oplag, danske købere); H. 
Müllers  Evangeliske  Hierte-Speyl  (1675;  dansk  udg. 
1704, ny udgave i 1859); Chr. Scrivers Siæle-Skat (tysk 
1675; dansk udg. 1741, senere optrykt i 1888); C.H. von 
Bogatzkys Gylden Skat-Kiste for Guds Børn (tysk 1718; 
dansk udg. 1758; ny udg. i  1837 og 1840, udg. af  P. 
Larsen,  Skræppenborg,  11.  oplag  i  1893);  E. 
Pontoppidans Forklaring Over Sal. Doct. Mort. Luthers  
Liden  Catechismo  (1737  og  senere  udgaver);  J.C. 
Schinmejers  Bibelske Sprog- og Skat-Kiste …  Med D.  
Morten Luthers  Aanderigeste  og eftertrykkeligste  Ord  
(1739;  dansk  udg.  1740,  ny  udg.  1841  af  P.  Larsen 
Skræppenborg, 3. udg. 1852 med 12. oplag i 1925); Fr. 
B. Boyes  Nogle faa udvalgte og med Blod besprængte  
Blomster  (1750  og  bl.a.  senere  udg.  af  P.  Larsen 
Skræppenborg fra 1837, senere genoptrykt i 1888, 1895 
og 1917);  B.  Lindners  udvalg  i  ny  dansk udgave  fra 
1754 af Dr. Morten Luthers Kirke- og Huuspostille (i J. 
Thisteds oversættelse, 1828, på ny udg. 1854 ved Mads 
Melbye, senere optrykt i 1875 og 1903).28

28 J. Rasmussen: Vækkelser, 2016, s. 290-295, jf. s. 63-69, 88-120. End-
videre Johs. Pedersen: Vækkelsernes Frembrud i Danmark. De fynske 
Vækkelser, bd. III.1, 1964, s. 40-42; L. Schrøder: Mads Melbye. Et Min-
deskrift, Kolding 1879, s. 321f.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  89

I det hele taget blev den lutherske forståelse en del af de 
vaktes kristendom, for lægprædikanterne Christen Madsen 
og Peter Larsen Skræppenborg fremhævede Luthers  Kir-
kepostil og Lille Katekismus, som vigtige ved de gudelige 
forsamlingers andagter. Den lutherske kultur blev således 
stærkere understreget af disse gudelige forsamlinger end 
tidligere  med  1700-tallets  pietisme.  Brochmands  og 
Grundtvigs prædikener var også anvendt.  Vigtig i andag-
ten var altså oplæsning fra en prædiken tilføjet salmesang, 
bibellæsning og bønner.29

P.G.  Lindhardt  mente  imidlertid  ikke,  at  den  gamle 
andagtslitteratur var udtryk for en luthersk tradition,30 men 
det er blevet fastholdt i min bog om Vækkelser i dansk lu-
thersk  fælleskultur.  Ligeledes  er  det  blevet  støttet  –  for 
svenske forholds vedkommende – af Carl Axel Aurelius, 
der har understreget, at de vakte læste langt mere af Luther 
end blot hans Lille Katekismus.31 Det er vigtigt at nuancere 
de  vaktes  religiøse  oplevelse  og  forståelse  med  ind-
dragelse af en luthertradition, der var præget af ortodoksi 
og pietisme og med dokumentation hentet  fra  de gamle 
andagtsbøger. 

Andagtsbøgerne og de kirkelige retninger i 1800-tallet: 
Grundtvigianisme og Indre Mission

Den gamle andagtslitteratur fra 1700-tallets første halvdel 
handlede om alt det, der siden 1800-tallet blev de vaktes 

29 Rasmussen 2016, s. 84-85.
30 P.G. Lindhardt: Vækkelser og kirkelige retninger, 1978, s. 30. Lind-
hardt skriver om de gamle andagtsbøger, at, »de var personlige og sen-
timentale, talte idelig om Jesu Blod og sår … de drev på omvendelse 
som en psykologisk oplevelse, fulgt af det nye liv i personlig og 
voxende hellighed; de talte om synd og nåde, anger og tro, om kriste-
lige livserfaringer, kamp og anfægtelse … de trak skarpt skel mellem 
troende og vantro og angreb den officielle kirkes usalige sammenblan-
ding på dette punkt«.
31 Rasmussen 2016, s. 30-33.



90 Jens Rasmussen

fælles arvegods, hvor vægten lå på følgende emner: Skrift-
forståelse,  den lutherske retfærdiggørelse ved tro,  forso-
ningen i Kristi kors og blod, det fromme fællesskab og kir-
ken. Endvidere var fundamentet i denne litteratur: Støtte 
til  øvrighed  og  enevoldskonge  til  trods  for  forfølgelser, 
samt vigtigheden af det nye liv, forstået ud fra det luther-
ske  kald  med  troens  frugter  og  kravet  om afholdenhed 
med hensyn til levevis.

I lægprædikanternes egne skrifter fra 1830’erne,32 som i 
stil  og indhold holdt  sig  til  den gamle  andagtslitteratur, 
blev der talt om mission i sognet, som var kædet sammen 
med  dåben  og  omvendelsen.  Alle  barnedøbte  i  sognet 
skulle omvende sig. Grundtvigs tanker om dåbspagten for-
stod  Peter  Larsen  Skræppenborg  på  den  måde,  at  den 
omvendte skulle arbejde for at blive stående i sin dåbspagt 
med Gud. Det samme nævnte Christen Madsen i herreds-
retten, da han gentagne gange var anholdt, fordi han ikke 
overholdt konventikelforordningen af 1741, som krævede, 
at forsamlinger blev anmeldt til sognepræsten. Faldt man 
ud af sin dåbspagt, måtte man ifølge disse to lægprædikan-
ter  søge  omvendelsen  på  ny  og  nadverens  nådige  tilsi-
gelse. Denne tankegang hørte de vakte også i Luthers præ-
dikener,  og  den  fremgik  også  af  Fr.  Boyes  andagtsbog, 
f.eks. andagtsstykket til 5. oktober (se ovenfor).33 

Præster og vakte lægfolk læste om den kirkelige ansku-
else i Grundtvigs udgivne prædikensamlinger, ikke mindst 
hans  Søndags-Bog, udgivet 1827-1830 i 3 bind, der blev 
genoptrykt  i  1859-60,  og som ikke mindst  fandt  vej  på 
Sydfyn og Langeland.34 Anskuelsen stammede fra 1825 og 
årene frem, hvor han gik i rette med rationalisten professor 
H.N.  Clausen,  og  hvor  Grundtvig  hævdede  trosbeken-

32 Ibid., s. 115-120.
33 Ibid., s. 238-245.
34 Ibid., s. 84f.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  91

delsens eneret  ved dåben som målestok for kristendom-
men.  De grundtvigsk  vakte  præster,  bl.a.  Vilh.  Birkedal 
(Ryslinge), F. Engelhardt Boisen (Skørpinge), P.A. Fenger 
(Slotsbjergby),  J.F.  Fenger  (Lynge),  Mads  Melbye 
(Asperup) og Johan Fr. Plesner (Vedersø), søgte at styre 
forsamlingerne.  Disse præster var ganske fortrolige med 
den gamle  andagtslitteratur  og  holdt  sig  til  en  ortodoks 
forståelse  af  forsoningen  i  Kristus  langfredag,  og  deres 
prædikener  anvendte  skemaet  synd-nåde.  De  søgte  at 
udbrede kendskabet til den gamle andagtslitteratur i deres 
menigheder, og de opfattede sig som lutheranere.35 

Vækkelserne ændrede sig i  årene 1840-1870. Præste-
styringen af vækkelserne blev mere udbredt, både hos de 
grundtvigske og hos de pietistisk vakte. Der var forskel-
lige syn på dåben hos præster og hos vakte grupperinger. 
De  vakte  grundtvigske  præster  udgav  andagtsbøger  og 
oversatte Luthers skrifter (Johan Fr. Plesner) og prædiken-
samlinger (M. Melbye).36

Lutherinteressen  var  tydelig.  Populær  læsning  var 
Benjamin Lindners tyske samling af Luthers prædikener, 
der var oversat af Jørgen Thisted i 1828, genudgivet i 1854 
med indledning af den grundtvigske præst Mads Melbye 
om Luthers levned, og udgivet løbende lige frem til 1903, 
hovedsageligt  på  forlaget  Den  Miloske  Boghandel  i 
Odense. Denne udgave hørte fortsat til de vaktes andagts-
litteratur, og den havde været flittigt brugt i de gudelige 
forsamlinger nogle år tidligere i 1820’erne og 1830’erne. 
Ligeledes kom  Dr. Morten Luthers Huuspostille i 1863 i 
en ny udgave, tilrettelagt af grundtvigianeren, den senere 

35 Ibid., s. 253-260; J. Rasmussen: »Et opgør om synden hos Plesner-
familien – med baggrund i de fynske præstebrødres nyortodoksi«, 
Kirkehistoriske Samlinger (2017), s. 103-127.
36 J. Rasmussen: »Replik om Vilhelm Birkedal – folkelighed og nyor-
todoksi«, Kirkehistoriske Samlinger (2018), s. 211-221.



92 Jens Rasmussen

biskop Th. Skat Rørdam efter den danske udgave af Peder 
Tidemand fra 1564. 

Der var ikke tale om nogen streng konfessionel bevidst-
hed i de vaktes brug af andagtsbøger. Væsentlig var en lu-
therforståelse,  hvor  synd  og  tilgivelse  gik  hånd  i  hånd, 
som en  daglig  omvendelse.  Men  denne  holdning  måtte 
ifølge Vilh. Beck ikke skygge for, at omvendelsen var én 
skelsættende begivenhed.  Han så også skævt til  Luthers 
kirkesyn med en menighed for alle,  og Vilh.  Beck fast-
holdt  forskellen mellem »den hellige almindelige kirke« 
og »de helliges samfund«.37 

Spredningen af religiøse blade og bøger var vigtig for 
Indre Mission og Vilh. Beck. Man samarbejdede med for-
laget N.B. Kousgaard, og der blev via indremissionærerne 
spredt  en  stor  mængde  andagtsbøger  til  lægfolk  fra 
1860’erne og århundredet ud. Den gamle andagtslitteratur 
fra  1600-1700-tallet  var  mest  populær.  På  forlaget  N.B. 
Kousgaard  i  København  udkom  andagtsbøger,  der  var 
genoptryk  af  ældre  udgivelser,  bl.a.  Frederik  Boyes 
andagtsbog i 11. oplag 1888: Nogle faa udvalgte og med 
Blod besprængte Blomster, der blev optrykt efter udgaven 
fra 1759, med forord af Vilh. Beck, der anbefalede bogen. 
Denne udgave kom i et nyt oplag i 1895. Den herrnhutisti-
ske påvirkning spillede stadig en rolle. Siden blev Boyes 
såkaldte  Skatkiste optrykt  i  1917  på  N.P.  Christensens 
Bogtrykkeri,  Næstved, med samme forord af Vilh. Beck 
og udgivet af Kristeligt Folkebibliothek.38 

De vaktes brug af dagbøger til den daglige husandagt 
var en genre som fortsatte i sidste halvdel af århundredet. 

37 Kurt E. Larsen: »Fra den gudelige vækkelse til Ricard og Bartholdy: 
Indre Mission og Luther«, Lutherbilleder i dansk teologi 1800-2000, 
København 2012, s. 123-131.
38 Lister over andagtsbøger, bønnebøger og prædikensamlinger (se 
note 15).



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  93

Skriften  var  ofte  udgangspunktet.  Andagtsstykkerne 
bestod af en bibeltekst, en kort prædiken og eventuelt et 
salmevers til hver af årets 365 dage. Indre Mission lagde 
megen vægt på den lutherske tradition med husandagt, og i 
1897  udkom  Becks  andagtsbog:  En  lille  Skatkiste  til  
Hjælp ved daglig Husandagt samlet fra den store Skatki-
ste, vor gamle Bibel. Den havde til alle årets dage en tre-
deling:  Bibelord,  salmevers  og  lille  prædiken  –  akkurat 
som  C.H.  von  Bogatzkys  Gylden  Skat-Kiste  for  Guds  
Børn (1718) i dansk udgave fra 1758. Bogatzkys »Skat-
Kiste« var  præget  af  Halle-traditionens strenge pietisme 
med vægt på anger og bod og udkom i 11. oplag i 1893.39 

Vilh. Birkedal indførte en særlig grundtvigsk form. Hans 
husandagtsbog  Daglig  Huusandagt  til  Oplysning  og  
Opbyggelse fra 1860 med 2. oplag i 1863 og genoptrykt 
frem til  år  1900,  tog udgangspunkt  i  dåbens  apostolske 
trosbekendelse  og  søndagsgudstjenestens  evangelietekst, 
der løbende blev udlagt i den efterfølgende uge.40 

Boyes  Nogle  faa  udvalgte  og  med  Blod  besprængte  
Blomster hørte til samme genre med en husandagt til hver 
dag  og  Skriften  som  udgangspunkt,  men  den  var  også 
beslægtet med en særlig herrnhutisk tradition, som stam-
mede tilbage til grev Zinzendorfs tid (fra 1728) med brug 
af de såkaldte løsensbøger41, der var husandagtsbøger med 
læsninger  fra  Gammel  Testamente  (løsensord)  og  Ny 
Testamente (læretekster) til hver dag i året. Disse løsens-
bøger,  som  stadig  i  Christiansfeld-menigheden  udgives 

39 Rasmussen 2016, s. 260-266.
40 Vilh. Birkedal: Daglig Huusandagt til Oplysning og Opbyggelse for 
Troende og Døbte, Odense1860, forordet.
41 En »løsen« er et ord, som bruges inden for militæret med det formål 
at kunne passere en vagtpost. I en herrnhutisk tradition bruges det til 
at åbne op for eftertanken den pågældende dag. Jørgen Bøytler: Gribe 
og begribe. Liv og tradition i Brødremenigheden, Christiansfeld 2015, 
s.198f



94 Jens Rasmussen

hvert kalenderår, havde fokus på eftertanken og hverdags-
livet i hjemmet og indeholdt ikke en særlig markering af 
fest- og helligdage.42

Afslutning

Denne artikels hovedkilde har været Frederik Boyes Nogle  
faa udvalgte og med Blod besprængte Blomster fra 1750, 
og som det er vist  med denne lille andagtsbog, har den 
herrnhutistiske  tradition  gjort  sig  gældende  i  forskellige 
optrykte udgaver lige fra 1750 til 1925. Det tyder på stor 
udbredelse. 

Boyes  »Skatkiste«  var  sammen  med  alle  de  øvrige 
nævnte andagtsbøger i denne artikel udtryk for en luthersk 
fælles kultur – trods det pietistiske udgangspunkt. Det har 
peget  hen  på,  at  vakte  i  1700-1800-tallet  ikke  blot  kan 
karakteriseres ved brud og forandringer, som det ofte er 
sket i forskningen, men de holdt sig til det gamle verdens-
billede med enevældens enhedskultur, som i virkeligheden 
gik endnu længere tilbage til  lutherdom og reformation, 
bl.a.  med  de  vaktes  anvendelse  af  Luthers  prædikener 
(huspostil). 

Man må se andagtslitteraturens kristendomsforståelse i 
et samlet perspektiv. Der var kontinuitet, idet 1800-tallets 
vækkelser  brugte  1600-1700-tallets  andagtsbøger. 
Andagtslitteraturen var som allerede omtalt luthersk-orto-
doks og pietistisk i  forskellige varianter,  herunder bods-
fromheden og herrnhutismen. Litteraturen handlede altså 
om alt det, der var de vaktes fælles syn på kristendom i 
1600-1700-1800-tallet. 

Vækkelserne  frem  til  1840  havde  især  dette  fælles 
udgangspunkt,  men  der  kom  siden  en  forskellig 
andagtstradition inden for grundtvigianisme og Indre Mis-

42 Bøytler 2015, s. 150-153 og 198f.



Andagtslitteraturen i 1700-tallet  95

sion, som føjede sig til den gamle andagtslitteratur, som de 
to retninger stadig havde som fælles arv. De grundtvigsk 
vakte hældede især til Luthers skrifter og prædikener. De 
skabte også fornyelse i andagtslitteraturen med Vilh. Bir-
kedals Daglig Huusandagt fra 1860, hvor han gav andag-
ten et mere gudstjenesteligt præg med brug af trosbeken-
delsen i hverdagens andagt.

Summary

The  principal  source  of  this  article  is  Frederik  Boye’s 
Nogle  faa  udvalgte  og  med  Blod  besprængte  Blomster 
from 1750.  As  seen  in  this  small  devotional  book,  the 
tradition of Herrnhutism has manifested itself in various 
reprinted  editions  from  1750  to  1925.  This  points  to 
continuity in circulation during the 19th century.

Together with other devotional literature mentioned in 
this  article  Boye’s  devotional  book  express  common 
Lutheran  foundation.  Devotional  revivalists  expanding 
during the 19th century read devotional books from the 17th 

and 18th centuries ensuring continuity. It points to the fact 
that  revivalists  were  faithful  to  the  old  world-view and 
Absolutism’s uniformity principle.  This  kind of  national 
culture  goes  back  to  Lutheranism  and  Reformation 
because the revivalists used Luther’s sermons.

So,  a  solid  foundation for  the revivalists’ attitudes is 
based  upon  their  reading  of  devotional  literature  and 
Martin Luther’s writings. Devotional literature belongs to 
a tradition of orthodox and pious writings. This is the kind 
of literature that affects the religious revivalists. It is read 
by  the  leaders  who  pass  their  message  on  to  religious 
assemblies.

In accordance with laymen’s responsibility to interpret 
the Gospel, the revivalists communicate the Scripture and 



96 Jens Rasmussen

share devotional literature in religious assemblies which 
develop  and  expand  in  various  places  on  the  island  of 
Funen around 1820. Soon after, the laymen’s movement 
reaches Jutland and Zealand including Copenhagen. The 
two  religious  branches  called  Grundtvigianism and  The 
evangelical  wing  of  the  Church  of  Denmark  (Indre 
Mission) both have their roots in the early 1820 revivalist 
movements, which include Herrnhutism.

The characteristic Danish layman influence should be 
taken  into  consideration  when  trying  to  understand  the 
present  Danish  National  Church  in  terms  of  cultural 
identity and independence.


