Tre Pradikener

af

Magister Nicolaus de Dacia,
meddelte af

Kand. T. Skat Rerdam.

De her meddelte tre Predikener har jeg afskrevet efter et
Haandskrift i Bibliotheket paa Merton Kollegium i Oxford,
til hvilket Bibliothek det er givet af dets Stifter Will. Reed
Biskop af Chichester (1369—85), og det har saaledes ud-
gjort en Del af Grundstammen til dette merkelige gamle
Bibliothek, som er et af de @ldste i Evropa og efter Sigende
ikke har undergaaet nogen vaesentlig ydre Forandring siden
dets Stiftelse.

Haandskriftet indeholder en Samling af Pradikener af
33 forskjellige Forfattere, blandt hvilke der forekommer en
Mag. Nicolaus de Dacia, der angives som Forfatter til
to Predikener og, hvad jeg nedenfor skal vise, sandsynlig-
vis ogsaa maa vare Forfatter til en tredie. Alle Predike-
nerne ere udentvivl holdte i Paris, da Samlingen ifelge
en Tilskrift foran i Bogen er gjort i denne By. Hvad an-
gaar selve Haandskriftet, da er det fra den forste Halvdel
af det 14de Aarhundrede, ikke yngre end 1350!'. Det er

! Paa den forreste Side er nemlig med en anden Haand skrevet, at
Will. Reed Biskop af Chichester (1369—85) har kjebt det af Thom.
Trillek Biskop af Rochester (1364—72). Det maa altsaa have varet
til omtr. 1870, og da nu denne Tilskrift tydeligt er en hel Del



266 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

skrevet med en god og leselig Haand, men i hej Grad
skjodeslost; ikke blot er Retskrivningen endnu mere uregel-
meessig og f&jlfuld, end det i Almindelighed er Tilfaldet med
den Tids Ilaandskrifter, men selve Indholdet og Sproget
er behandlet med samme Skjodesleshed, saa mange Steder
ere meningslese paa Grund af oversprungne Ord og gram-
matikalske Fejl. Imidlertid kunne ikke alle disse Fejl til-
legges Afskriveren, da selve Forfatterne fra den Tid mis-
handlede det latinske Sprog efter yderste Evne baade med
Hensyn til Orddannelse og Ordfejning, og derfor kunne og-
saa en stor Del af Fejlene uden Betenkning tillegges Mag.
Nikolaus. Af denne Grund har jeg ogsaa kun rettet Tex-
ten, hvor der aldeles tydeligt fandtes en Skrivfejl; hvor det
var muligt at forbinde nogen Mening med Ordene, som de
staa, har jeg beholdt dem, eller hvis jeg har rettet dem,
har jeg i en Note anmerket dette. Hvor et Ord forekom
mig at mangle, har jeg tilfejet det i Klammer. Hvad Ret-
skrivningen angaar, da har jeg ikke taget noget llensyn
til Ilaandskriftet, men fulgt den nu almindelig reciperede.

Efter Onske af » Samlingernes» Udgiver og til lege Leseres
Fornajelse har jeg hertil fojet en fri dansk Oversettelse af den
forste Prediken »om den salige Nikolaus«. Jeg har valgt
denne, uagtet de to sidste ere af sterre theologisk Betyd-
ning, fordi den foruden at fore Leseren ind i hele den Tids
Skriftudleegning og Predikemaade i Almindelighed tillige
giver et meget godt Billede af Datidens bedre Helgenprie-
dikener, Noget som vistnok i det Hele er Laserne temme-
lig ubekjendt og derfor ikke vere dem uden Interesse.

Da de to forste af de meddelte tre Pradikener i Over-
skriften angives at vere af en Mag. Nicolaus de Dacia, saa
kan hans Forfatterskab til dem ikke drages i Tvivl, saalinge
vi ikke kjende mere til hans literere Virksomhed end nu.

yngre end selve Haandskriftet, kan dette ikke vare senere end 1350,
maaske kunde det c¢ndog ligge temmelig nxr ved 1300.



Preedikener af M. Nicolaus de Dacia. 267

Men det fortjener dog at bemrkes, at der findes endel
Lighedspunkter mellem disse to Predikener, som betyde-
ligt bestyrke dette ydre Vidnesbyrd. Hele Behandlings-
maaden af Themaet er den samme, den samme Tanke om
Guds Ords Lighed med llden forekommer i begge udfert
med nesten de samme Ord, vesentlig de samme Forfattere
citeres, et enkelt Skriftsted (Jer. 23, 29) forekommer endog
citeret paa samme fejlagtige Maade og med den selvsamme
allegoriske Udlegning.

Derimod kunde der vel vare Tvivl om, hvorvidt den
3die Prediken med Rette tillegges Mag. Nikolaus. Baade
nevnes der ingen Forfatter i Overskriften, og desuden
findes der indre Uligheder. Saaledes forekommer der i
Nr. I 16 Citater af G. T., 2 af N. T. og 30 af andre kir-
kelige Forfattere, i Nr. Il 19 af G. T., 4 af N. T. og 21
af andre Forff., i Nr. Il derimod ikke mindre end 33 Cita-
ter af G.T. og 15 af N. T. og kun 10 af andre Forff., og
medens disse Citatater, isxr de bibelske, i I og Il i det
Hele ere ngjagtigt anforte, saa citeres der meget skjodes-
lost i 11, ja Steder anferes som bibelske, der ikke ere det.
Hertil kommer Forskjel i Citationsmaaden; thi medens i |
og I altid de bibelske Boger anfores, af hvilke Citaterne
ere hentede, og n@sten altid med Angivelse af Kapitlet, saa
forekomme de ofte i IIl uden Angivelse af, at de ere Citat,
eller indferte ved scribitur, dicit quidam, og paa et Sted
ner altid uden Kapitel-Angivelse. [Imidlertid tror jeg dog,
at disse Omstendigheder ikke ecre tilstrekkelige til at frakjende
Mag. Nikolaus denne Prediken. Hvad nemlig det angaar, at
han ikke navnes i Overskriften, da er det bekjendt, at Ude-
ladelsen af Forfatterens Navn i slige Szimlinger nesten al-
tid betegner, at det folgende Stykke er af samme Forfatter
som det foregaaende, og dette er her Nikolaus’s Prediken
paa 17de Sendag e. Trin. (Nr. ), og at han senere er
bleven anset som Forfatter af Ill, derfor vidner, at der i
Randen af Haandskriftet, skjont med en senere Haand, er
skrevet et stort N, hvilket neppe kan betegne noget andet



268 Predikener af M Nicolaus de Dacia.

Navn end Nikolaus. Hvad det angaar, at han i Il citerer
Skriften, iser N.T. hyppigere og andre Forfattere sjeldnere,
og at han har en anden Maade at citere paa, da kunde
dette ganske vist tyde paa en anden Forfatter, men det vil
ogsaa meget let kunne forklares ved at antage IIl for at
vere fra et andet Tidspunkt i hans Liv end I og I, og det
ligger da nazrmest at antage IIl for at vere nogle Aar l-
dre , da de to feorste vidne om sterre Belesthed og
storre Sikkerhed i hans Kundskaber. Saaledes vilde man
idetmindste naturligst forklare disse Forskjelligheder, hvis
han udtrykkelig n®vnedes som Forf. til IlI. Hertil kom-
mer, at han i IIl ganske paa samme Maade som i 1 og Il
deler og underafdeler sit Thema. Og endelig synes den
Omstendighed at vidne for, at Forf. af I og IIl er den
samme, at der i Begyndelsen af begge disse Predikener
betones , at Predikanten ikke skal ese sin Predikens
Indhold af egen Forstand, men af hvad der gives ham
af Gud. Jeg synes saaledes, at der er idetmindste lige-
saameget, som taler for Nikolaus’s Forfatterskab til 1ll, som
imod, og jeg har derfor ogsaa taget denne Prediken med,
for ikke muligen at bortkaste noget af de faa Mindesmar-
ker, vi have om vore Landsmands theologiske Kundskaber
for Reformationen.

Men naar levede nu denne Mag. Nikolaus, og hvem
var han? — Det forste af disse Spergsmaal ville vi nogen-
ledes sikkert kunne besvare. Han citerer nemlig mange
theologiske Forfattere, og af disse er den seneste P’ave Inno-
cents d. 3die (1198—1216). Altsaa han maa have levet efter
Aaret 1200. Og paa den modsatte Side have vi 1350 som
Grendse, da Haandskriftet, som ovenfor er vist, maa viere
skrevet i det Seneste ved den Tid. Og naar vi herhos
bemarke den meget depraverede Tilstand, hvori dette paa
mange Steder befinder sig, da tyder dette utvivisomt hen
paa Afskrifters Afskrifter tagne af det oprindelige Haand-
skrift, og vi fares derved idetmindste en 20—3( Aar len-
ger tilbage i Tiden, saa at vi kunne sette 1320 som den



Przdikener af M. Nicolaus de Dacia. 269

Grendse, efter hvilken disse Predikener ikke kunne vere
holdte. Vikunne imidlertid gaa Tiden nermere, naar vi at se
hen til, at de bibelske Bager i [ og 1l temmelig stadigt cite-
res med Angivelse af Kapitlet. Dette kan ikke vel tilleg-
ges Afskriveren; thi han vilde da sikkerlig have gjennem-
fort det overalt og ligeledes tilfejet Kapitlerne i III, hvor
det kun findes én Gang. Altsaa henvises vi her til en Tid,
da denne Inddeling var iBrug, d. e. efter Aaret 1240. Enten
nemlig Kapitel -Inddelingen er opfunden af Stefan Lang-
thon (}1227) eller af Hugo a St. Caro (} 1262), saa synes
dog saameget at kunne sluttes med Sikkerhed af Beretnin-
gerne herom, at den ferst er kommen almindelig i Brug
ved Hugos Correctorium biblicum (omtr. 1236). Maaske
kunde man endog, forudsat at Il er af Nikolaus og nogle
Aar @®ldre end ! og I, bestemme Aaret 1240 som det om-
trentlige Tidspunkt, paa hvilket Nikolaus har holdt disse Pre-
dikener, fordi der i Il kun en eneste Gang ses hen til
denne Inddeling, hvilket kunde synes at tyde paa, at Forf.
endnu ikke var bleven fortrolig med denne nye Opfindelse.
Det samme Tidspunkt feres vi ogsaa til derved, at ‘de ov-
rige Forfattere af Praedikenerne i denne Samling synes at
have levet paa denne Tid2; der n®vnes saaledes blandt
dem Everardus de valle scholarium (} 1280), Joh. de Aure-
lianis (sedv. kaldet de Allodio, + 1279), Henrik af Gan-
dau (} 1293). Ogsaa en anden Omstendighed bestyrker
dette; der er nemlig en paafaldende Lighed med Wilhelm
af Auvergne’'s (Biskop af Paris, § 1248) Pradikener, i hvilke
vi mode ganske den samme Udstykning af Themaet, et Sted
i hans Pradikener synes endog utvivlsomt at have veret For-
billede for Nr. IIl (se hvad jeg ved denne har anmerket),
saa det var ikke utenkeligt, at Nikolaus havde veret paa-

2 Desveerre er det Resultat, vi kunne uddrage heraf, ikke meget sik-
kert, da disse Mend i det Hele ere ubekjendte; jeg kjender kun de
naevnte tre af alle de 33 Forff. Fortegnelsen over dem alle haves i:
Coxe, Catal. codd. mss. in collegiis aulisque Oxoniensibus, Oxon.
1852. Pars I. Catal. codd. coll. Merton. (Nr. 237) Pag. 93.



270 Przdikener af M. Nicolaus de Dacia.

virket af denne Mand ; men det kunde rigtignok ligesaavel vere
sket ved hans Skrifter som ved hans Tale. Jeg tror saa-
ledes, at det herved er gjort temmelig sandsynligt — Vis-
hed vil der neppe kunne vere Tale om —, at Nikolaus har
holdt disse Pradikener omtrent 1240—50. Et Punkt skal
jeg endnu omtale, som kunde forekomme Andre, ligesom det
fra forst af forekom mig, at ville vere temmelig bestem-
mende. Det er hvad han i Il omtaler, at Pariser Stu-
denterne udstodte de Us®delige af deres Samfund, hvilket
jeg antog, kunde sammenholdes med en Forordning for Pa-
riser Universitetet fra 12793, at de dovne Studenter og de,
som gave sig ud for Studenter uden at vare det, skulde
exkluderes. Men det synes dog snarere, at Nikolaus taler
om en Slags privat Mandstugt, som Studenterne holdt ind-
byrdes, hvorimod der i den omtalte Forordning bestemmes,
at Magisterne skulde udeve denne Tugt, og dette er en of-
fentlig Universitets-Handling.

Det andet Spergsmaal, hvem Mag. Nikolaus var, er van-
skeligere at besvare. For det Forste var det tenkeligt,
at han ikke var Dansk, skjent han ferer Tilnavnet de Da-
cia; thi som bekjendt omfattede Provindsen Dacia ved Pa-
riser Universitetet baade Danmark, Sverrig og Norge, og
ligesaa forholdt det sig i Dominikaner-Ordenens Termino-
logi¢. Imidlertid er det dog det Sandsynligste,at han var Dansk ;
thi vi finde ikke sjeldent Svenskere nevnede med Tillegel
de Suecia, og Tallet paa de Nordmand, som droge til Paris,
har neppe veret stort. — Forudsat nu at han var
Dansk, saa fremkommer den anden Vanskelighed, at udfinde
den rette blandt de utallige Niels’er, som forekomme i Dan-
marks Historie i det 13de Aarhundrede, hvilket er et hejst

3 Se Bulaus, Hist. Univers. Paris. Tom. III, p. 449.

4 Saaledes var den lerde Petrus de Dacia, der var Rektor i Paris,
en Svensker, fodt i Wisby paa Gotland, ded 1271 i Skeninge i Sver-
rig (se Gram, Orat. de Orig. rei lit. in Dan. et Norv., Din. Bibl.
VII St. S. 491).



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 271

usikkert Arbejde, da det jo er meget vel tenkeligt, at hans
Navn aldrig har veret optegnet i Historien. Men forudsat
at vi have hans Navn optegnet, da have vi fornemlig at
soge en Vejledning til at finde ham deri, at han er Magi-
ster, en Titel, som paa Grund af den store Anseelse, den
stod i,® sjelden vil blive udeladt, hvor Vedkommende om-
tales. Og jeg har da fundet tre Magistre af Navnet Niko-
laus i den danske Historie fra 1250 til 1320. Den ene er
Mag. Niels Thorkilsen Kannik i Lund. Hans Ded om-
tales i Liber daticus Lundensis under XVl Kal. Sept. ¢ (d.
e. 17 Avg.) saaledes: »Obiit Mag. Nicolaus Thorkilli subdia-
conus, hujus loci canonicus«, hvorpaa der berettes om for-
skjellige Gaver han har givet til kirkelige @jemed, hvori-
blandt ogsaa til at holde Messer til Are for Jfr. Maria,
/Mrkeenglen Mikael, Maria Magdalena, den salige Niko-
laus, St. Katharina og St. Margrethe. Selve Gavebrevet,
som haves hos Suhm (X. 705, fuldstendigt i Liljegrens
matarium Svecanum I, 477 f), er udstedt i Lyon d.
16de Avg. (in crastino assumptionis beat® virginis) 1274.
Og heraf kunde man da slutte, at han var ded i Lyon
d. 17de Avg. 1274, hvis ellers Beretningen om hans
Dod i den Lundske Liber daticus er paalidelig. Imid-
lertid er der en anden Omts®ndighed, som gjor det
sandsynligt, at han forst er ded d. 17de Avg. 1275. Det
hedder nemlig i Hamsforts Chronologia secunda?: »A.D.
1275 wmoriuntur Ascerus canonicus et sacrista Roschildie
VI Id. Aug. et XVI Sept. M. Nicolaus Trugothi filius,
canonicus ejusdem loci«. Nu kan der ikke vare nogen Tvivl
om, at XVI Sept. er en Skriv- eller Tryk-Fejl for XVI Kal.
Sept., da Hamsfort ellers altid betegner Datum paa denne
Maade, og vi faa da ud, at en Mag. Niels Trugotsen Kan-

5 Beviser herpaa haves i Engelstofts Afhandling om Fremmedes Stu-
deringer i Paris, Skand. Museum 1802, IV, S. 61.

¢ Seript. Rer. Dan III. 542, jfr. IV. 53.

* Seript. Rer. Dan. 1. 292.



272 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

nik i Roskilde er ded netop et Aar efter en Mag. Niels
Thorkilsen Kannik i Lund. Men denne Lighed leder let
hen paa den Formodning, at der er en Fejl hos Hamsfort,
saa at Navnet Trugothi hos ham er en Forvanskning af
Thorkilli eller Trugilli; naar han siges at vere Kan-
nik i Roskilde, saa var det jo tenkeligt, at Beretningen
herom var fejlagtig, eller at han havde veret Kannik baade
i Lund og Roskilde, Noget som ikke var usadvanligt®. Der-
imod er der Intet, der leder os til at tvivle om Rigtigheden
af Aaret 1275; thi i ingen af de to forst anforte Kilder
tales om hans Dedsaar. Hvad angaar denne Mag. Niko-
laus’s evrige Liv, da var han af Slegten Bille; han navner
nemlig i det ovenfor omtalte Gavebrev sin Fader Thorkil
Bille. Dernest n@vnes han som en af Erik Glippings Til-
h@ngere i dennes Strid med Jakob Erlandsen, og han blev
som saadan bandsat tilligemed Kongen ved den pavelige
Legat Guidos Bulle 1267°. Denne Omstendighed passer
ganske godt med det sandsynlige Resultat, vi ovenfor kom
til, at Mag. Nicolaus de Dacia omtr. 1250 har varet i Pa-
ris. Antage vi nemlig, at han kort efter sin Tilbagekomst
til Danmark er bleven Kannik i Lund, hvilket er det Sand-
synligste, saa er det besenderligt, at han til sit Dedsaar 1275
ikke har avanceret hejere op i Kapitlet end til Subdiakon.
Dette er derimod forklarligt, naar han var Arkebispens
Fjende, hvilket kan have foranlediget, enten at han er ble-
ven forbigaaet, eller at han har maattet forlade Lund for
en Tid. Maaske har han ved hint Gavebrev af 1274 tilhage-
kjobt sin forrige Stilling. Hvorvidt han har veret tilstede
ved Kirkemedet i Lyon, lader sig ikke sige, da den sidste
Session af dette Mede holdtes d. 17de Juli 1274, og
hans Gavebrev ferst er udstedt d. 16de Avgust; og at han

8 Se Riber Kapitels ®ldste Jordebog ved Kinch, i Ny kirkeh. Saml.
I, S. 91.

¢ Script. Rer. Dan. V. 607, Hvitfeldt I. 272; vel nzvnes han der ikke
som Magister, men da han siges at vare Kannik i Lund, kan der
neppe vare Tvivl om Identiteten.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 273

ikke har deltaget i Fredsunderhandlingerne mellem Erik Glip-
ping og Jakob Erlandsen for Paven, gjeres sandsynligt der-
ved, at disse maa have veret afsluttede i Slutningen af 1273
(Suhm X. 684); men at han ved saaledes at give alt sit
Gods til kirkeligt Brug har tikjebt sig den pavelige Naade,
synes temmelig sikkert at angives derved. at hans Gave-
brev er udstedt i Lyon, hvor Paven ogsaa efter Kirkeme-
dets Slutning opholdt sig indtil ind i det folgende Aar.
Efter at have erhodt Aflad, har han da tiltraadt sin Hjemrejse,
og er ded%kort efter sin Hjemkomst, d. 17 Avg. 1275.

Den anden Magister af Navnet Nikolaus er Mag. Niels
Jyde. Ham mede vi forste Gang d. 21 Apr. 1267, da han
i Egenskab af Erik Glippings Kansler underskriver et Di-
plom (Suhm. X. 600), og i Sept. samme Aar bliver ogsaa
han som Tilhenger af Kongen belagt med Band af Le-
gaten Guido ved den ovenfor omtalte Bandbulle. 1269
rejste han med Brev fra Kongen til Rom, for at klage over
Jakob Erlandsen (Suhm. X. 625). Efter den Tid forekom-
mer han adskillige Gange som Underskriver af Diplomer i
Egenskab af Kongens Kansler, sidste Gang i Aaret 1280
(Suhm. X. 798). Sandsynligvis er han ded ikke lenge efter
dette Aar; thi 1283 forekommer Biskop Jakob af Slesvig
som Kongens Kansler (Suhm. X. §68).

Den tredie Nikolaus er Mag. Niels Red (M. Nicolaus
Ruffus), omtalt i Necrologium Ripense under VI Id. Maj.
(10 Maj) saaledes: »A. D. 1272 obiit M. Nicolaus Ruffus,
canonicus Ripensis et Parisiensis officialis et canonicus« 19.
Han synes at vare den, paa hvem vor Tanke n@rmest maa
ledes hen, naar der sperges, hvem M. Nicolaus de Dacia var;

10 Script. Rer. Dan. V, 548. Kinch, Riber Kapitels @ldste Jordebog,
a. St. S. 91, identificerer ham med Mag. Johannes Ruffus, omtalt
smst. under IV Id. Jun. som ded 1289; med hvad Ret dette sker,
oplyses ikke, men det er imod Necrol. Ripense, da Johannes Red
ikke n@vnes som havende Noget med Paris at gjore, og de Gaver,
han berettes at have givet til Kirken, ere aldeles forskjellige fra
dem, der tillegges M. Niels Red.

Ny kirkehist. Saml. I. 18



274 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

thi om ham kunne vi med Sikkerhed vide, at han har vearet
i Paris, da han endog har veret Gejstlig der. Angaaende
hans evrige Liv, da ved jeg Intet videre om ham, end at
han sandsynligvis har veret af borgerlig Slzgt fra Ribe, da
flere Beboere af Ribe af Navnet Reeth navnes i det om-
talte Necrologium (se XIIl Kal. Mart., II1 Kal. Jun., Xl Kal
Sept., jfr. VII I1d. Sept.) som dede i Begyndelsen af det 14de
Aarh. Jeg haaber, at Hr. Adj. Kinch, som saa flittigt har
beskjeftiget sig med Ribe Stifts Kirkeveesen for Reforma-
tionen, ved Lejlighed vil kunne meddele os @oget Ner-
mere om ham.

Hvad angaar endelig Mag. Nikolaus's Standpunkt som
Theolog, da er det klart, at han har varet paavirket af den
skolastiske Videnskabelighed. [Herfor vidner den Maade,
hvorpaa han udstykker sit Thema i en Mengde Dele og
Underafdelinger, saavelsom at han citerer Aristoteles (i Beg.
af 1I), og at han omtaler den skolastiske Bestemmelse om
de positive Buds Gyldighed (i Slutn. af Ill). Men netop
den afferdigende Maade, hvorpaa han behandler denne Be-
stemmelse, viser, at han ikke egentlig har sluttet sig til
den skolastiske Theologi. Dette antydes ogsaa derved, at
han i det Hele ikke citerer de egentlig skolastiske Notabili-
teter, nanvlig ikke Petrus Lombardus. Kun engang (i Beg.
af I) have vi et kort Citat af Anselm. Hans Yndlingsfor-
fattere ere derimod Avgustin, Gregor den Store og Bern-
hard af Clairvaux. Vel citeres disse, iser de to forste, og-
saa meget hyppigt af Skolastikerne, men medens disse
hovedsagelig benytte deres dogmatiske Bestemmelser, saa
er det deres Udsagn med Hensyn til det praktisk Kristelige,
Nikolaus legger Vagt paa. Hvor han giver Definitioner af de
religiose Begreber, der holder han sig sletikke til den sko-
lastiske Terminologi, men bestemmer dem aldeles praktisk.
Dette er navnlig paafaldende, hvor han (i Beg. af II) taler
om Naadens Virksomhed, hvilken han vel n®rmest bestem-
mer efter Avgustins IForbillede, men uden at folge dennes
Termini (han bestemmer nemlig Naaden som adveniens



Pradikener af M. Nicolaus de Dacia. 275

og superveniens, Udtryk som jeg ikke ved, om Nogen tidligere
har brugt). Dette praktisk kristelige Standpunkt, som Niko-
laus indtager, representeredes i den forste Halvdel af det
13de Aarh. af den ovenfor omtalte Wilhelm af Auvergne
(T 1248), hvis Przdikener baade med Hensyn til Form og
Indhold synes at have tjent Nikolaus til Forbillede. At han
i disse Pradikener ikke tager Hensyn til den skolastiske
Theologi, er saameget mere bevisende for hans Standpunkt,
som idetmindste I (hvor han taler om »nos clerici«) og
Il (hvor ham henvender sig til Studenterne, »scholares«, i Pa-
ris) temmelig afgjort kunne antages at vere holdte for stu-
derede Folk, hvem han maatte antage for modne til en lerd
skolastisk Prediken, hvis han havde sat Pris paa en saa-
dan. — Med Hensyn til hans Skriftudl®gning, da er den
meget sterk allegorisk, en Felge af, at han som alle den
Tids Forfattere folger lige i Sporet af Glossa ordinaria,
(ved Walafrid Strabo), ikke blot hvor den citeres af ham,
men ogsaa hvor han ikke anferer den som sin Kilde;
kun paa et Par enkelte Steder ere hans Fortolkninger uaf-
hengige af den.

18*



Pradikener. af M. Nicolaus de Dacia.

)
Q
=)

L

De beato Nicolao'.

M. Nicolai- de Dacia.

Auro fulgens et lapidibus pretiosis®. Sermo Dowini
ignitus. Verba ultima sunt in Proverbiis 3. Dicit glossa:
»sermo Dei ignitus, id est ad bonum operandum igflammans, «
unde in sermo Domini dicitur serens mores*. Propter
tres proprietates, que sunt in igne materiali, dicitur sermo
Domini spiritualiter ignitus. Ignis materialis habet illumi-
nare obscura, inflammare combustibilia, et habet vim pur-
gativam, quia purgat metalla a scoria. Proportionaliter ista
tria sunt spiritualiter in sermone divino, unde dicitur igni-

' Nikolaus, Biskop af Myra Hovedstaden i Lycien, var en hejt anset
Helgen. Hans Dag er d. 6te Decbr., til hvilken han ogsaa findes i
den danske Almanak. Hans Dedsaar angives af Nogle til 343, af
Andre til omtr. 326. Den Form af hans Legende, som vor Nikolaus
har kjendt, synes at va@re omtrent den samme, som haves i Aurea
Legenda af Jak. de Voragine (Legenda III). Den, som n@®rmere
onsker at kjende Fortellingerne om ham, henviser jeg til de forskj.
Legendarier til 6te Decbr. og Baronii Annales ad a. 326.

2 Esther 15, 9 (d. e. i de apokryfiske Tilleg til Esthers Bog).

3 Ordspr. 80, 5. ,,Glossa‘*“ kan vare enten Glossa ordinaria in Biblia

ved Walafrid Strabo eller Gl interlinearis ved Anselm af Laon

(t 1117). De citerede Ord findes imidlertid ikke i nogen af dem;

Glossa ord. har: pyromenos (o: ignitus) significat, quod tanquam

conflatum igne purgatum sit. Sicut enim metalla igne conflata

sordem in se alienam atque inutilem non retinent.... ita eloquium

Domini e@ternorum in se bonorum fidem testans. Glossa interl.:

caritate accendit, scientia illustrat, sordes vitiorum excoquit. Tan-

ken i dem er den samme, som Nikolaus senere selv udvikler. De
citerede Ord ere formodentlig en uzgte Tilsetning til Glossa, af
hvilke der vare ikke faa.

Haandskriftet er aldeles tydeligt, men ogsaa aldeles meningslest.

Maaske kunde man lese: unde et sermo D. dicitur serenans (= ren -

sende?) mores.

-



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 277

tus, quia habet illuminare® intelligentiam contra tenebras
ignorantiz in Dei cognitionem, et habet inflammare con-
cupiscibilem ¢ in Dei amorem et dilectionem; habet etiam
purgare animam a sordibus peccatorum per gratiam et con-
tritionem.

Primo, dico, sermo Dei habet illuminare intelligentiam
contra tenebras ignoranti® in Dei cognitionem, unde Jere-
mias: 7 Nummguid verbum meum quasi ignis ardens! glossa:
vad illuminationem intellectus ®;« et Proverbium ergo: ¢
Numquid n®sti sermones meos, scilicet per efficaciam, quod
veri sunt, quia habent illuminare intellectum, pravum quid
non invenilur in eis, scilicet per significationem, Bernardus
super Cantica dicit: »sermo divinus mentem illumininat,
ut coelestia’ efficaciter apprehendat. «

Secundo sermo divinus inflammat concupiscibilem in
Dei amorem et dilectionem, unde Luc. XII:10 Ignem, id
est divinum amorem, wveni miltere, per predicationem, in
lerram, id est in corda terrenorum, quid volo, nisi ut ac-
cendatur! glossa '': »in cordibus fidelinm« ad amorem!?
concupiscibilis in Dei amorem et dilectionem.

5 Hskr. leser inflammare, hviket nedvendigt maa vaere en Skrivfejl,
jfr. Lin. 6 og foreg. Side, L. 7.

Concupiscibilis ligesom lengere nede irascibilis er stadigt brugt i
akliv Betydning, lig concupiscens.

7 Jer. 23, 29. Istedetfor det meningslese numquid verbum have alle
mig bekjendte Udgaver af Vulgata: numquid non verbum, men jeg
har ikke rettet det, da dette Vers kommer igjen i samme Form i
den nazste Prediken. Overhovedet gjelder det om de hyppige Afvi-
gelser fra den reciperede Text af Vulgata, at de ikke behove at til-
skrives Ungjagtighed hos Forf. eller Afskriver, men kunne vere for-
skjellige Leasemaader.

De citerede Ord findes hverken i Glossa ordinaria eller inter-

S

o

linearis.
® De folgende bibelske Ord er sammenstykkede af Ordspr. 8, 1 og 8:
Numgquid non sapientia clamitat.... Justi sunt omnes sermones

mei, non est in eis pravum quid neque perversum.
'0 Luk. 12, 49. Istedetfor XII har Hskr. ¢d est.
' D. e. Glossa interlinearis.
12 Istedetfor amorem vilde det give bedre Mening at lase: inflammationem.



278 Przdikener af M. Nicolaus de Dacia.

Tertio ignis divinus habet purgare animam a sordibus
vitiorum. In figuram hujus dicitur in libro Numerorum 20 !3:
Moyses percussit bis virga in silicem, el egresse sunt
aquee largissimee. Moyses interpretratur attractus ex aquis
concupiscentie, percussit séiicem, id est corda dura obsti-
natorum, percussif, quia predicator predicare debet, ut alii
audiant aure corporis et efficaciter retineant aure cordis,
el egresse sunt aque largissimee, id-est aqua lacrymarum
et contritionis, que animam habent purgare a sordibus
vitiorum; qui sic audit verbum divinum, mentem ejus dul-
corat, unde Dominus per prophetam!¢: Quam dulcia
[faucibus meis eloquia tua etc.! dulcia in audiendo, dulciora
in ore proferentis, dulcissima in corde efficaciter retinentis.
Bernardus super Cantica dicit: »verbum Dei benigne est
audiendum, devote suscipiendum et efficaciter in corde re-
tinendum«. In principio rogabimus Dominum etc. 5.

Auro fulgens et lapidibus pretiosis, verba ista sunt
in Ester, et licet dicta sint de rege Asuero, existente in
regali magnificentia, possunt tamen mystice exponi de bheato
Nicolao, cujus festum solemnizat hodie mater ecclesia. Et
notantur hic duo ad commendationem beati Nicolai ponti-
ficis gloriosi: primum est eminentia status prelationis seu
vite pastoralis, secundum est dulcedo contemplationis.
Eminentia status pralationis notatur, quum dicit: awro
[fulgens. Per aurum signatur perfectio stationis, seu emi-
nentia status prelationis, unde Gregorius in moralibus 1¢:
»sicut aurum cetera pracellit metalla pretiositate, sic pra-
latus precellit alios dignitate«; idcirco per aurum bene
signatur status eminentia pralationis. Dulcedo contem-

13 4 Mos. 20, 11.

14 Ps. 118 (0: 119), 103. Jeg har med Hensyn til Angivelse af Kap.
og Vers fulgt Vulgata, men hvor dens Tzllingsmaade, som her,
afviger fra vor danske Bibel, har jeg i Parenthes tilfejet dennes Tal.

!5 Formodentlig er her udeladt Fader Vor.

'¢ Gregor den Stores Moralia in Jobum; forevrigt tvivler jeg paa, at
de citerede Ord findes i det navnte Skrift.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 279

plationis notatur, quum dicit: /apidibus pretiosis. Prosper,
libro de contemplatione'” dicit: »sicut lapides pretiosi ful-
gent virtute, sic anima viri justi illustrata lumine contem-
plationis divina«; idcirco virtutes et contemplationes bene
signantur per lapides pretiosos.

Primo, dico, commendatur beatus Nicolaus quantum ad
eminentiam status preelationis, quum dicit: auro fulgens.
Consistit autem eminentia status pralationis in tribus, a
quibus merito commendatur beatus Nicolaus. Primum est
altitudo scientie, secundum est rectitudo justitiee, tertium
est austeritas poenitentie, et ista tria designantur in tribus
lapidibus pretiosis, scilicet in Chrysopazo, in Topazio et in
Berillo. Et dicit Gregorius: »sicut lapides pretiosi positi in
auro aurum ornant, sic virtutes ornant prelationis statume.

Primo, dico, altitudo scientie, qua signatur per chry-
sopazum, ornat intellectum beati Nicolai, quia scientia est
habitus animi et ornatus. Rectitudo justitie decorat ejus
affectum, que signatur in topazio, quia, ut dicit Anselmus 1%,
»justitia consistit in voluntate et affectu.« Austeritas poeni-
tenti®, que signatur in berillo, comfortat et roborat irasci-
bilem ad detestandum peccata. Sic igitur, sicut lapides
pretiosi ornant aurum, sic iste virtutes ornant beatum
Nicolaum.

Primo, dico, altitudo scienti®, que intelligitur in chry-
sopazo, ornat beati Nicolai intellectum. Dicit Isidorus '9

'7 Et saadant Skrift af Prosper Aquitanus er ubekjendt. Derimod haves
et Skrift af Jul. Pomerius: De Vita Contemplativa libri III, som
undertiden anferes under Prospers Navn (trykt i Appendiz til hans
Opp. ed. Paris 1711), men skjent det contemplative Liv der prises
paa mange Maader, saa findes dog de citerede Ord ikke deri.

'8 Her sigtes neppe til noget bestemt Ord hos Anselm, men til den
stadigt hos ham tilbagevendende Tanke, at Retferdighed bestaar i
Viljen og Tilbejeligheden eller Folelsen (affectio), jfr. is@r De Con-
cordia gratie et lib. arb. cap. XI. XII (Opp. ed. Gerberon, Paris.
1721. p. 133) og De voluntate (p. 116).

9 Isidori Hisp. Etymologiarum lib. XVI. e¢. 7. (Opp. ed. J. du Breul,
Paris 1601. p. 216): Chrysoprassus Indicus est, colore porri



280 Preedikener af M. Nicolaus de Dacia.

libro etymologiarum, quod chrysopazus est lapis pretiosus
habens stillulas aureas in rubeo colore. Per stillulas aureas
signatur altitudo scienti, per colorem rubeum honestas
vite. Ista fuerunt in beato Nicolao, ut altitudo scientie
ejus condiat honestatem vite. Dicitur in Zacharia 29:
Septem oculi in lapide uno. Gregorius super Ezechielem 2!
exponit istam autoritatem dicens, quod per septem oculos
signatur, quod in prelato quolibet septem debent esse
oculi, sive septempliciter debet revolvere oculos suos: in
Deum per rectam intentionem, ad proximum per compas-
sionem, in se, ut exteriora fulgeant honestate vite, et
interiora ejus sint plena caritate, ut ordinet presentia per
intelligentiam, praterita per memoriam, et futura per pro-
videntiam. Isti oculi fuerunt in beato Nicolao, et precipue
oculus compassionis, quia super afflictos erat pia gestans
viscera 22. Chrysopazus vel chrysopassus lapis virtuosus
est, et dicit Isidorus 23, quod virtus ejus est, quod lumen
occultat in luce et in tenebris maxime lucet. Quid per hoc
designatur, nisi quod prelatus debet cognosse diversas
facies subditorum, et pro subditorum qualitate debet se
variabiliter exhibere? Id bene novit facere beatus Nicolaus.
Scribitur de magnete, quod uno angulo attrahit ferrum, alio

succum referens, aureis intervenientibus guttis, unde et nomen ac-
cepit. Isidor henferer den ogsaa udtrykkelig til ,,gemme wviri-
diores*, saa vor Nikolaus maa have begaaet en Fejl ved at sige, at
den er rod.

20 Sak. 3, 9.

21 De feolgende Ord findes neppe i Gregors Homilier over Ezechiel, og
jeg tvivler paa, at de overhovedet ere af ham. Idetmindste siger
han udtrykkelig Moral in Job. 1. XXIX c. 74 (Opp. Paris 1705,
Tom. L. col. 951), hvor han forklarer dette Sted, at 7 Ojne kun kan
tillegges Kristus alene.

22 Mange Exempler paa N's Medlidenhed fortelles i hans Legende.

23 FErymol. XVI, 13 (Opp. ed. du Breul, p. 220) siger Isidor om Chry-
soprastus (hvilken han henferer til Krystallerne, altsaa anser som
forskjellig fra den ovenfor omtalte Chrysoprassus): Chrysoprasius
Athiopicus est, quem lapidem lux celat, prodit obscuritas. Nocte
enim igneus est, die aureus.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 281

&~

fugat ferrum; id eleganter novit facere beatus Nicolaus,
quia dulci verbo pradicationis su@ multos ad fidem con-
vertit et verbo correctionis sue hereticos confudit. Scivit,
quod |sicut] eadem species medicinez non valet diversis
morbis, sic eadem species medicine spiritualis non valet
diversis erroribus extirpandis. Quia qui nutriendus est con-
solatione, non est feriendus objurgatione; quod sanat cal-
caneum non sanat oeulum, quia oculus sanatur collyrio et
calcaneus emplaustro, et calcaneum collyrio [sanare studens]
derideretur. Sic volunt prelati curare subditos perverso
modo, unde de prxlatis dicit Bernardus super Cantica:
»preelati nostri temporis ignari sunt et negligentes, lac doc-
trine non habentes, similes serpentibus, qui visu errorum
inficiunt, et transfusione mali exempli interficiunt.«
Secundo commendatur beatus Nicolaus quantum ad
rectitudinem justiti®, que signatur in topazio, ut dicit
Isidorus libro etymolog.2*: »Topazius lapis pretiosus est,
vestitus colore omnium gemmarume«. Quid per hoc signatur,
nisi justitia, que in prelato debet esse omnis 25 omnibus,
et ista fuit in beato Nicolao, ut merito posset dicere ita,
Job. 2926 Juslitia indutus sum et tamguam vestimentum
restivi me, oculus fui coeco et pes claudo, pauperum
pater eram. Gregorius exponit istam autoritatem: Justifia
indutus sum, glossa®?: »indutus est justitia, qui semper
‘operatione bona se protegit, nullam partem actionis sua
nudam relinquit. Oculus fui coeco, per doctrinam illumi-
nando, pes claudo, sustentando et opitulando, pater eram
pauperum, opera misericordie indigentibus largiter imper-

24 Etymol. XVI, 7 (Opp. p. 216): Topazion ex virenti genere est (sc.
gemmarum) omnique colore resplendens.

25 Omnia vilde vere rigtigere end omnis, jfr. 1 Kor. 9, 22.

26 Job. 29, 14—16 .

27 Gregors Fortolkning i Moralia in Jobum t. d. St., lib. XIX ¢. 13. 14
(Opp. Paris 1705. T. 1, 621. 625) er citeret i Glossa ordinaria, der
her er ordret anfort. Dog findes de sidste Ord: ,,opera miseri-
cordie ... impertiendo,” hverken hos Gregor eller i Glossa.



282 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

tiendo 28.«  Beatus Nicolaus vere fuit pater pauperum;
de nobilibus erat natus et a pueritia sua studuit sua pau-
peribus impertiri 2%, et nos debemus sic facere. — Virtus
istius lapidis est, quod inter alias virtutes habet topazius,
aquam bullientem extingvere. Quid per hoc signatur, nisi
justitia, que in prelato debet extingvere scandala emer-
gentia in populo et ea facere cessare? Psalmus??: Dileri
mandata tua super aurum et topasion, propterea ad
omnia mandala tua dirigebar etc. Glossa: »per gratiam
ecce impletio mandatorum. «Proverb. 831! dicitur: Justitia,
in prelato per providentiam, cusfodit, per gratiam, innocentis
viam, scilicet ne ruat in culpam; talis debet esse in prelato
justitia, quod faciat cessare scandala emergentia in populo,
sicut topazius extingvit aquam bullientem. Rari sunt isti
lapides, et rariores sunt prelati tales, quia sunt timidi,
pusillamines, meticulosi, non audientes justitiam exercere,
unde Bernardus de quarto libro de consideratione miserie
human# dicit ad Eugenium papam32: »tales debent eligi
in pralatum, qui post aurum et argentum non eant, sed
qui sequantur Christum, non quarant legationis sua qua-
stum sed in subditis fructum, qui divites non palpent sed

2¢ Hskr. har impendendo.

29 Se Aurea Legenda, Leg. 111: Nicolaus civis Patare urbis ex divitibus

et sanctis parentibus originemn duxit..... Hic prima die, quum

balnearetur, erectus stetit in pelvi. Insuper quarta et sexta feria
tantum semel sugebat ubera. Factus autem juvenis aliorum ju-
venum devitans lascivias ecclesiarum potius terebat limina etc.

Ps. 118 (o: 119), 127. 128. Glossa interlinearis er frit citeret; den

lyder: Gratia facit, ut ex dilectione impleantur mandata, qua timore

non poterant. — Ecce, som vor Text har, synes at vere en Skriv-
fejl for est.

31 QOrdspr. 13, 6.

32 Bernardi Clarz-vall. Opp. ed. Mabillon, Paris 1719. vol. 1. col. 446.
Bernhard taler isvrigt ikke om Pralater i Almindelighed, men om
de pavelige Legater. Ogsaa selve Ordene ere ganske frit gjengivne
iser i Begyndelsen af Citatet; hos Bernhard lyde de: (Assumito eos)
qui missi post aurum non eant sed Christum sequantur, qui
quastum legationem non @stiment, nec requirant datum sed fruc-
tum ete.

30



Pradikener af M. Nicolaus de Dacia. 283

terreant, vulgus non spernant sed doceant, pauperes non
gravent sed foveant, minas principum non paveant sed con-
temnant«.

Tertio commendatur beatus Nicolaus quantum ad
austeritatern poenitentie, qua intelligitur in berillo, ut dicit
Isidorus, et habetur in glossa - super Apocalyps. ult. 33:
wberillus est lapis pretiosus, cujus color est sicut aqua
radio solari repercussa«. Aqua signat humidantiam lacry-
marum, radius solaris signat radium veri solis et grati,
qui quum cadit super cor poenitentis, inducit eum ad au-
steritatem poenitentizz. Lapis iste designatur nobis in Ge-
nesi, ubi dicitur, quod Jacob erexit lapidem in signum?3*
Jacob interpretatur supplantator, et signat beatum Nicolaum,
qui vitia supplantavit, et erezit lapidem, berillum, id est
poenitentiz austeritatem, #n signum, quia quarta et sexta
feria semel sugebat maltris ubera 33, a pueritia corpus
jejuniis et vigiliis maceravit. [stum lapidem, id est poeni-
tenti® austeritatem, clericis et prelatis in exemplum reliquit.
In exercitu principis dispersi colligunt se ad signum prin-
cipis et animositatem recipiunt, ut victoriam de inimicis
obtineant. Sic quum poenitentia erigitur a przlato in sig-
num, animositatem dat subditis, ut agant poenitentiam, quia
quod geritur a prelatis facile trahitur in exemplum a sub-
ditis. Virtus istius lapidis est, quod tangentis manum cale-
facit, et dicit glossa [super] Apocalyps. ult. 26: »qui sancto
conjungitur, ejus conversatione accenditur«. Per manum,
quam calefacit, signantur bona opera, que quum videt sub-

33 Jsidor har intet Saadant om Beryllen; hans Ord lyde Etymol. XVI, 7
(Opp. p. 216): Berillus viriditate similis smaragdo sed cum pallore.
Derimod hedder det i Glossa ordinaria til Aab. 21, 20, efter Beda:
Berillus ut aqua sole percussa. Urit etiam manum tenentis, quia
qui sancto jungitur, ejus conversatione accenditur.

34 1 Mos. 28, 18 eller 31, 45; paa begge Steder har den recip. Text:
in titulum istedetfor in signum.

35 Se ovir. S. 282 Anm. 29.

3% til Aab. 21, 20, se ovfr. Anm. 33.



284 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

ditus abundare in prelato, accenditur ad similia faciendum.
Virtus, per quam lapis habel manum calefacere, sunt bona
opera’in prelato, qu& alios habent accendere, qué fuerunt in
beato Nicolao, unde de ipso potuit dici istud Canticorum37:
Dilectus meus, id est beatus Nicolaus, candidus, per vite
innocentiam, ef rubicundus, per vite austeritatem, electus ex
millibus, per bonorum exemplorum ostensionem. Revera
tot nobis clericis bona exempla a beato Nicolao relinquun-
tur, quod ejus vita et conversatio nobis et prelatis exemplar
est vivendi. Sed pralati nostri temporis non erigunt istum
berillum, id est austeritatem poenitenti®, in signum, immo
laute et splendide student vivere, unde Innocentius 3t° libro
de miseria humana dicit 2° cap,38: »Crapulosis prelatis
non sufficiunt aves coeli, non pisces maris, non besti®
terre, sed comparantur aromata, queruntfur] pigmenta,
nutriuntur altilia, qua studiose preparantur arte coquorum,
que laute coquuntur officiis ministrorum. Unus colat et
terit, alius conficit et confundit; substantiam vertunt in
accidentiam, naturam mutant in artem, non ad naturam
sustentandam, sed ad aviditatem explendam.« Patet modo
primum, in quo commendatur beatus Nicolaus, ab eminentia
status prelationis seu vite pastoralis, quum dicit: awro
[ulgens.

Secundo commendatur a dulcedine devotionis, quum
dicit: lapidibus pretiosis. lIsta dulcedo contemplationis in

37 Hejs. 5, 10.

38 Talangivelserne ere forkerte; det findes i De contemptu mundi sive
de miseria humane conditionis lib.1I. ¢.17. (Opp. ed. Colon. 1575
vol. I, p. 435). Forpvrigt taler Innocents ikke om Pralaterne,
men om Fraadsere i Almindelighed; hans Ord lyde: Gulosis non
sufficiunt . . ., pisces maris, non bestie terr@, non aves coeli; sed
comparantur aromata, nutriuntur altilia, capiuntur ob escam qua
studiose coquuntur arte coquorum, qua laute parantur officio mi-
nistrorum. Alius contundit et colat, alius confundit et conficit,
substantiam convertit in accidens, naturam mutat in artem, ut sa-
turitas transeat in esuriem, ut fastidium revocet appetitum, ad irri-
tandam gulam non ad sustentandam naturam, non ad necessitatem
supplendam sed ad aviditatem explendam.



Przdikener af M. Nicolaus de Dacia. 285

tribus consistit, in quibus merito commendatur beatus
Nicolaus. Primum est puritas incorruptionis, secundum
est agilitas meditationis, et tertium est jucunditas ®ternz
affectionis. Ista tria designantur in tribus lapidibus pretiosis.
Puritas incorruptionis designatur in smaragdo, agilitas me-
ditationis in sardonio, et jucunditas &terna refectionis #9
in chrysolitho.

Primo, dico, commendatur beatus Nicolaus quantum ad
puritatem incorruptionis, qua® signatur in smaragdo. Dicit
Isidorus ¢, quod smaragdus est lapis pretiosus, cujus viri-
ditas est incomparabilis, ita quod totum aérem circumfusum
reddat viridem; viriditas ejus non obscura sed lucida, si-
milis vitro mundo. Et quid per hoc signatur, nisi vera
pudicitia mentis et incorruptio carnis, que perviam reddit
animam, ut a lumine divine sapienti® illustretur? De isto
lapide dicitur in Apocalypsi 4° cap°t!, quod Iris erat in
circuitu sedis similis visioni smaragdince. Per sedem sig-
natur anima contemplativa, in qua sedet Deus per gratiam,
et invenit carnis incorruptionem. Iris componitur ex radio
coelesti solari et nube rorida, et signat gratiam castitatis,
que carnem habet refrigerare et radio solari habet illumi-
nare. Virtus istius lapidis est servare hominem ab incon-
tinentia; mullis necessarius esset lapis iste. Habet putre-
dinem melancholie in venis generatam expellere; sic vera
continentia et mentis pudicitia habet putredinem carnis et
incontinentiam mentis extingvere. Ista bene erant in beato
Nicolao, quia a pueritia fugit malorum consortia, et in pre-
latom divina inspiratione, non humana intrusione est

39 Refectio staar her ligesom ogsaa nedenfor i samme Betydning som
tidligere affectio, d. e. Tilbgjelighed, Kjerlighed til Gud.

40 Etymol. XVI, 7 (Opp. p.216): Omnium gemmarum virentium Sma-
ragdus principatum habet. ... Smaragdus a nimia viriditate dicitur;
omne enim satis viride smaragdum dicitur. Nullis enim gemmis
vel herbis major hoc austeritas est, nam herbas virentes frondesque
exuperal, inficiens circa se repercussum aérem.

41 Aab. 4, 3.



286 Predikener af M. Nicolaus de Dacia.

electust?, et quum pervenit ad annos discretionis, malorum
consortia tamquam pestilentiam et putridissimam febrem
fugiebat. Et ita nos debemus malorum consortia fugere,
aliler incurremus plura nocumenta, unde Innocentius tertio
libro de miseria vite humane *3 dicit: »O extrema turpi-
tudo libidinis, que non solum mentem effeminat, sed corpus
enervat, que non solum maculat animam, sed foedat per-
sonam et denigrat famam; hanc precedit ardor et petu-
lantia, semper sequitur foetor [et] immunditia, semper
concomitatur dolor et tristitia, extrema ejus amara sicut
absinthium, et acuta ¢* sicut gladius biceps,« quia corpus
et animam cadit.

Secundo commendatur beatus Nicolaus quantum ad
agilitatem meditationis, que designatur in sardonio, ut dicit
Isidorus +5 et glossa super ult. Apocalyps. *+%: »Sardonius
lapis est valde pretiosus, rubeus in summo, niger in imo
et candidus in medio«, et signat animam contemplativam
in meditatione existentem, qua superius est rubea per de-
siderium supernorum, nigrescit inferius per considerationem
peccatorum, et albescit in medio, quum redit ad meditationem
per detestationem vitiorum. Job. ¢7: Cum lapidibus re-
glonum pactum tuum. Qvi recte vivit, pactum facit cum
lapidibus regionum, id est cum viris sanctis. Ista bene
fuerunt in beato Nicolao. Fuit erectus sursum per medita-

42 ] hans Legende fortzlles, at da der skulde vzlges en Biskop i Sta-
den Myra, havde en Biskop Natten for Valget en Drem, at den, som
naste Morgen gik forst ind ad Kirkederen, skulde vare Bisp. Nico-
laus kom ferst og blev saaledes Biskop.

i3 De contemptu mundi seu de miseria humane conditionis lib. Il
(ikke IIT) ¢. 21 (Opp. Colon. 1575. p. 436 s.) Det er frit citeret.

44 Hskr, har: acutus; jfr. Ordspr. 5, 4.

45 Ewym. XVI, 8 (Opp. p. 217): Sardonix... constat tribus coloribus,
superius rubeo, medio candido, inferius nigro.

4% Glossa ordinaria til Aab. 21, 20 efter Beda: Quintus lapis (9: sar-
donyx) tricolor, niger in imo, candidus in medio, rubeus in summo,
id est sancti in passione exterius rubei, interius candidi, sed per hu-
militatem despecti.

47 Job. 5, 23.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 287
tionem coelestium, sicut legitur in ejus legenda ¢8: Recenter
natus positus est in pelvem albuendus, et stedit diu a ne-
mine detentus, per quod designabatur, quod quum veniret
ad annos discretionis, esset elevatus ad Christum per jugem
meditationem et sanctam contemplationem; ejus exemplo
debent se levare prelati sursum ad Christum per contem-
plationem, non incurvare se ad terrena per cupiditatem.
Sed contra multos prelatos dicit Bernardus 4?: »mira res
satis est, quod prelati ad manus habent cui animas com-
mittant, non‘cui pecuniam suam tradant; optimi sunt @sti-
matores rerum, de maximis minima, de minimis maxima
cura est, cum familiis de cura 3¢ frequens est computatio,
tamen [cum] presbyteris de curis animarum rara vel nulla
est collatio. «

Tertio commendatur beatus Nicolaus quantum ad ju-
cunditatem @tern® refectionis, que designatur in chrysolitho,
qui est aurei coloris, scintillis aureis micans, et signat ju-
cunditatem affectionis per hoc, quod est aurei coloris. Per
scintillas enim®' signantur divin® inspirationes, qua animam
reddunt letam et jucundam 2. Dicitur in Daniele 23, quod

48 Se ovfr. S. 282, Anm. 29.

49 De Consid. ad Fugen. lib. IV. ¢. 6 (Opp. I. col. 449). Stedet er
ievrigt som sadvanligt frit og tillige unejagtigt citeret. Bern-
hards Ord ere: Mira res! Satis superque episcopi ad manum habent,
quibus animas credant, et cui suas committant facultatulas, non in-
veniunt. Optimi videlicet ®stimatores rerum, qui magnam de mi-
nimis, parvam aut nullam de maximis curam gerant....... De pretio
escarum el numero panum cum ministris quotidiana discussio est;
rara admodum cum presbyteris celebratur eollatio de peccatis populorum.
Hskr. har oprindl. cura, hvilket senere er rettet til curia; den op-
rindelige Lesemaade maa beholdes, og cura tages pragnant i Betyd-
ningen ,legemlig Pleje‘.

5! enim er vist en Skrivfejl for autem.

52 jfr. Glossa ord. til Aab. 21, 20 efter Beda: Chrysolithus lapis quasi
aurum fulget scintillas habens ardentes, cujus specie figurantur
hi, qui intellectu supern® veraeque sapientie fulgentes verba exhor-
tationis in proximos vel etiam virtutum signa quasi scintillas ignis

effundunt.
83 Dan. 10, 6.



9288 Praedikener af M. Nicolaus de Dacia.

angelus, quem videbet Daniel, habebat corpus quasi chry-
solithus. Daniel interpretatur desideriorum vir, et signat
beatum Nicolaum, qui toto desiderio @®terna et coelestia
desiderabat; vidit angelum ad literam in hora mortis sue,
quum debebat animam reddere, videbat multitudinem ange-
lorum, et inchoato illo Psalmo5t: in fe Domine speram,
non confundar in ceternum, et dicto itllo versu: in manus
tuas Domine commendo spiritum meum, animam in manus
angelorum tradidit XXX° anno a passione Domini®?, et cum
magno gaudio et ineffabili tripudio angeli principi summo
animam abstulerunt.

Tunc potuit dicere Deus: Longitudine dierum replebo
eum, et oslendam illi salutare meum?®°. In longitudine
signatur eternitas, in diebus claritas, et in replelione sa-
tietas. Aternitas non habet terminum; claritas nescit oc-
casum, quia sol ibi non occidit nec oritur, sed patria illa
illustratur lumine solis @®terni; satietas ibi non habet fasti-
dium. Dicit; Ostendam illi salutare meum; glossa®?:
nvisio est tota merces«, quidquid sancti in vita ista meru-
erunt, ultimum prazmium est visio beata, Bernardus:- »quam
videre est @ternaliter gaudere, quia ibi reficietur intellectus
plena cognitione, et affectus @®terna jucunditate». Augusti-
nus 2% libro de timore Dei%®: »lbi vacabimus et vide-
bimus et amabimus, amabimus et laudabimus in fine[m|

-

54 Ps. 30 (9: 31) 2—6.

55 Denne Fortelling er hentet ud af Aurea Legenda med ubetydelige
Forandringer. Imidlertid hedder det der, at han dede Aar 343 e.
Kr. Formodentlig er vor Texts XXX en Skrivfejl for CCC.

56 Ps. 90 (o: 91), 16.

57 Disse Ord findes i Additio til Glossa ord., hvor de anferes som
sagte af Augustin, jfr. Tract. in Ev. Joh. LXXV, 5 (Opp. ed Bened.
Paris 1689 ss. Tom.III, ParsIl, p. 694): ipsam visionem mercedem
fidei capiamus.

58 Dette Udtagn findes ikke i det navnte Skrift i Benediktiner-
Udgaven (Paris 1689ss. Tom. V, p. 1340 ss.), men Udgiverne tvivle
ogsaa om, at det er fuldst®ndigt opbevaret.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 289

sine fine«, quod nobis przstare dignetur, qui cum Patre etc.
[et Spiritu Sancto vivit et regnat Deus per omnia sacula
seculorum. Amen.].

1L

Sermo in Dominicam 17 post Trinitatis

M. Nicolai de Dacia.

Amice ascende superius', Arcum meum ponam in
nubibus coelé®, Verbum ultimum scribitur Gen. XI, et
tamen® licet sit dictum omnibus fidelibus, tamen spiri-
tualiter dicitur predicatoribus, unde dicit: arcum meum,
id est sacram scripturam, ponram in nubibus coeli, id est
in predicatoribus.

Circa arcum duo notetis, scilicet ejus generationem et
colorum diversitatem. Primo ejus generationem, sicut dicit
Philosophus*: »arcus iste seu iris generatur ex reverbe-
ratione radii solaris ad nubem concavam, luminosam et
aquosam.« Quid est hoc moraliter, nisi quod auditor verbi
Dei debet esse nubes concava per auditionem et retentionem
verbi Dei, item luminosa per intentionis puritatem, et aquosa
per lacrymarum affluentiam, quam debet sumere ex auditione
verbi Dei, et tunc radius solis @terni ipsum illuminabit et
inflammabit. De isto arcu dicitur Ecclesiastico 433: Vide

Luk. 14, 10.

1 Mos. 9, 14.

Dette tamen maatte hellere udslettes.

Aristoteles de Mundo cap. 4 (ed. Becker, Berol. 1831. Tom. I, p. 395):
lpig égtiv Eupadig fAiov Tuuarog § dedivig dv viper vorepd nai
noide nal 6vveyel (,,Gjenskin af Sol- eller Maane-Dele paa en fugtig,
hul og t®t Sky*).

5 Sir. 43, 12 (o: 13). For dedit har den recip, Text fecit.

Ny kirkehist. Saml. I. 19

S 8



290 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

arcum el benedic [eum ], qui dedit illum. Vide arcum, sacram
scripturam, téde, scilicet visione intellectuali, et benedic
etc., id est qui dedit illi efficaciam.

In isto arcu duo sunt colores, scilicet aqueus sive ce-
ruleus et igneus sive rubeus. Aqueus generatur ex aquo-
sitate in nube, igneus vero ex limositate ® in nube. DPer
colorem aqueum sacra scriptura intelligitur, quia sicut aqua
abluit sordes vasorum, sic sacra scriptura abluit sordes pec-
catorum. Zachar. XIII?; Erit fons patens domui David
et habitatoribus Jerusalem in ablutionem peccaloris el
menstruale; in ablulionem peccatoris, quantum ad pec-
cata actualia, ef menstruate, quantum ad originale, vel
aliter: peccatoris, quantum ad peccata minora, el men-
struatee, quantum ad majora peccata. Gregorius libro de
sermone Dei®: »sicut aqua decurrens per cineres abluit,
sic doctrina verbi Dei fluens per corda credentium lavat a
sordibus peccatorume«. Secundus etiam color signat sacram
scripturam , quia sicut ignis illuminat obscura et inflammat
combustibilia, sic sacra scriptura illuminat intellectum contra
obscuritatem ignorantie, et inflammat affectum in amorem
Dei, unde Jeremias 23°: Numquid verba mea quasi ignis
ardens! ignis illuminando intellectum, ardens inflammando
affectum. Istum arcum vult Dominus ponere in nubibus
coeli, id est in predicatoribus, qui debent esse nubes.
Nubes enim generantur de vaporibus depuratis et sursum
elevatis vi solari; sic predicator debet esse depuratus per
intentionis puritatem et elevatus per operis bonitatem, unde
Gregorius 35 moralium 1°: »tunc bene docetur, quum illud
quod docetur opere adimpletur«; sententia est non textus.

¢ Limositate er udentvivl en Skriviejl for luminositate.

7 Sak. 13, 1.

8 Dette Skrift findes ikke blandt Gregors Varker eller i Fortegnelserne
over dem.

9 Jer. 23, 29, se ovfr. S. 277, Anm. 7.

'? Et saadant Udsagn findes ikke det anferte Sted, men en lignende
Tanke findes oftere, f. E. Moral. in Job.Il,27 (Opp. Tom. 1, col. 49).



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 201

Istum arcum ponit Deus in pradicatoribus, non ut ipsi
ex se hauriant, sed ex illo, de quo Ecclesiasticus primo:
Fons sapientiee verbum Dei in excelsis, et ibidem: Omnis
sapientia a Domino Deo est''. Rogabimus igitur Domi-
num ete.

Amice ascende superius etc. Luc. 14; in isto verbo
tria notantur, seu nobis triplex effectus gratie innuitur.

Primus est, quod inter nos et Deum efficit amicitiam,
secundus, quia dat operi efficaciam, tertius, quia animam
secum ducit ad coelestem gloriam. — Primus, dico, effectus
est, quod inter nos et Deum facit amicitiam; per pecca-
tum enim inimici Dei fuimus, quia secundum Augustinum!?
peccatum est aversio a bono incommutabili et bono com-
mutabili adherere; sed gratia adveniens nos Deo reconci-
liat, et amicitiam cum Deo facit, et hoc notatur, quum
dicit: amice. llem actus liberi arbitrii non sunt per se
meritorii vite ®ternx, sed gratia superveniens dat operi li-
beri arbitrii efficaciam, et hoc notatur ibi: ascende. Tertio
gratia elevat ipsam cognitivam vim, ut relinquat terrena et
cognoscat coelestia, et in hoc secum ducit animam ad coe-
lestem gloriam, et notatur ibi: superius; glossal®: »ad
premium glori® @®terne.«

Primus ergo gratie effectus est, quod efficit amicitiain
inter animam, quantum ad vim affectivam, et Deum, unde
notandum, quod virtutes theologice istam amicitiam effi-
ciunt, scilicet fides formata, spes elevata et caritas inflam-
mata, vel aliter fides recta, spes firma et caritas perfecta.

De primo dicitur Ecclesiastico 2214: Fidem posside
cum tuo amico in paupertale illius, et dicit signanter: #n

1t Sir. 1, 1. 5.

12 De libero arbitrio lib. II, ¢. 52 (Opp. Tom. I, col. 608): Voluntas aversa
ab incommutabili et communi bono et conversa ad proprium bo-
num ... peccat. Jfr. c¢. B4.

13 d,e. Glossa interlinearis; dens Ord ere: ad majus pr&émium ®terne
glori®, vel hic ad majora dona Sancti Spiritus reeipienda.

t4 Sir. 22, 28.

19°



202 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

pauperiate, quia pauper est in scientia, qui fidem non
habet, unde dicit Hugo, quod intellectus sine fide est ocu-
lus sine videndi ratione. In Canticis fidelis anima vocatur
amica, unde Cant. VI'5: Pulchra es amica mea, suaris
etc. Pulchra, scilicet confessione, qua totam animam pul-
chrificat, unde Isidorus contra Julianum !'®: »confessio est
salus animarum, expurgatrix demonum, restauratrix virtu-
tum, extirpatrix vitiorum, que obstruit os inferni et aperit
januam paradisi.« Sequitur: suavis, scilicet honesta con-
versatione, non hispida sicut Esau, sed suavis, lenis sicut
Jacob. Sequitur: ef decora sicut Jerusalem, coelestium
contemplatione, Zerribilis, demonum fugatione, uf castro-
rum actes ordinafa, omni virtutum perfectione. Sic ergo
fides facit amicitiam istam. Bernardus: »amor est vita
anim®, hunc fides concipit, hunc Spiritus Sanctus nutrit,
hec est porta, per quam solus Dominus intrat«, quia di-
citur ad Hebreos'7: Sine fide impossibile est placere Deo,
et Augustinus super Johannem in originali ponit exemplo!8
de radice arboris et fide, quod sicut in arbore nulla est
pulchritudo nisi a radice, sic nec in homine nisi a fide, et
Bernardus super Cantica: »fides omnibus divitiis et the-
sauris melior est et prestantior, hoc est quod peccatores
reconciliat, coecos illuminat, ®xgrotos sanat et catechume-
nos baptizat.«

Secundo istam amicitiam spes efficit. Ecclesiastici 22!9:
St produzxeris gladium contra amicum tuum, ne desperes,

15 Hejs. 6, 3. Hskr. har IIII istf. VI.

'8 Isidors Skrift mod Julian findes ikke i du Breuls Udgave og heller
ikke i de alm. Fortegnelser over hans Varker. Om det findes i
Hovedudg. af disse (ved Grial, Madrid 1778, 2 voll, fol.), ved jeg
ikke, da denne ikke haves paa noget af vore Bibliotheker. Forevrigt
udtaler han andensteds lignende Tanker om Syndsbekjendelsen, f. E.
Soliloguia lib. I (Opp. p. 310, col. 2): Confessio sanat, confessio
justificat, confessio peccati veniam donat. Omnis spes in confes-
sione consistit, in confessione misericordia est.

17 Hebr. 11, 6.

18 Hskr. har exemplum.

19 Sir. 22, 26.



Prazdikener af M. Nicolaus de Dacia. 293

est enim regressus ad amieum. Qui mortaliter peccat, gla-
dium contre amicum, id est Christum, producit, unde Grego-
rius super Osee 29: »miser peccator! quum mortaliter pec-
cas, iterato Christum vulneras: in corde per superbiam, in
oculis per invidiam, in ore per blasphemiam, in manibus
per rapinam, in ventre per gulam, in lumbis per luxuriam,
in pedibus per accidiam.« Si sic gladium produzxisti con-
tra amicum fuwm, id est Christum, ne desperes, est enim
regressus etc. Christus est amicus, unde de ipso dicitur:
»quicunque ipsum toto corde inclamaverit, exaudiet eum,
quia benignus et misericors est«, tardius ei videtur gratiam
conferre, quam misero recipere 2!, unde idem Augustinus:
»plus cruciat eum passio miseri, quam miserum passio
sua«22,  Sic ergo spes facit amicitiam immotam, hec facit
hominem beatum, unde in Proverbiis23; Qui sperat in
Dominum beatus est. Bernardus2¢: »tria considero, in
quibus tota spes mea pendet: caritatem adoptionis, verita-
tem promissionis et potestatem redemptionis. «

Tertio istam amicitiam efficit perfecta caritas. Proverb.
2225: Qui diligit cordis munditiam, propter gratiam la-
biorum suorum habebit amicum regem. Rex Christus,
labia duo intellectus et affectus, qui his déligit munditiam,
habebit amicum regem, Christum. Sed quomodo diligen-
dus est Christus, docemur in Mattheo 2226: Diliges Do-
minum Deum tuum ex foto corde tuo et ex fola anima
tua et ex tota mente tua. Corde, quantum ad posse,
anima, quantum ad nosse, menfe, quantum ad velle; aut

2

o

Dette Skrift findes ikke i Udgaverne af Gregors Varker, ej heller i
Fortegnelserne over dem.

De sidste Ord ere meningslese; maaske kunde man rette dem til:
largius videtur gratiam conferre, quam miser recipere potest, e.dl.
22 Hskr. har sui.

23 Qrdspr. 16, 20.

24 Bernardi Sermo III in Dom. VI post Pentecosten, cap. 6 (Opp. I,
949). Istedetfor redemptionis l®ses dér redditionis.

Ordspr. 22, 11.

26 Matth. 22, 37.

-

o



294 Predikener af M. Nicolaus de Dacia.

referantur ista tria ad personas, primum ad potestatem,
que est Pater, secundum ad sapientiam, qua est Filius,
tertium ad bonitatem, quee est Spiritus Sanctus, ut sic di-
ligatur in personis trinitas et in essentia unitas. Sed que-
ritur, quare sic eum diligemus. Respondet Johannes?7:
Non quia nos dileximus eum, sed ipse prior dilexit, igi-
tur patet, quod eum non diligimus gratis. Sed quares,
qualiter te dilexit? Audi Augustinum de spiritu et anima?28,
qui sic dicit: »ego qualiter debeo Dominum meum diligere,
qui me fecit, dum non eram, qui me redemit, quum pe-
rieram, non fecit me lapidem vel lignum, non bovem vel
asinum, sed hominem ad imaginem et similitudinem suam,
et post descendit immortalis, ut pro te 29 poenam assumeret,
cruci affixus, flagellis cesus, lancea ac clavis vulneratus,
spinis coronatus, postremo pro te mortuus, ut te redimeret
et secum in coelestibus cum Patre collocaret.«

Secundus effectus grati®e est, quia dat operi efficaciam,
unde gratia cum ipsis virtutibus vim operativam adjuvat et
ascendere facit, et hoc notatur ibi: ascende. Et notan-
dum, quod fides facit ascendere sub metaphora floris, spes
sub metaphora virgulti, caritas sub metaphora flamme.
Fides sub metaphora floris per puritatem intentionis, spes
sub metaphora virgulti per sanctitatem meditationis, caritas
sub metaphora flammea per ignitionem affectionis, ut ista
tria referantur ad tres vires anima, et sic tota anima se-
cundum vires suas ascendit. Fides enim, que est [in]
rationali, facit animam ascendere recte discernendo, spes,

27 1 Joh. 4, 10.

28 De Spir. et An. cap. XVII (Opp. Tom. VI, Append. col. 41). Dette
Skrift er ievrigt langt yngre end Augustin, sammenstykket af for-
skjellige Forff’s Skrifter. De her citerede Ord ere dels af Anselm,
Meditationes VII, 2 (Opp. ed. Gerberon 1721, p. 214), dels af Hugo
de St. Victore, De Arrha Anime (Opp. Rothom. 1648, Tom II, p.
228), og ere navnlig i Slutningen s®rdeles frit gjengivne.

29 Te er ikke en Fejlskrift for me, som l®ses i Avgustins Opera, men
er kommet ind fra Hugos Skrift, i hvilket Mennesket tiltaler sin Sjel.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 295

qua est in irascibili, ardua aggrediendo et noxia declinando,
caritas, qua est in concupiscibili, ®terna desiderando.
Primo ergo fides facit animam ascendere sub meta-
phora floris per puritatem intentionis, unde Isaias XI30:
Flos de radice ejus ascendet. lIsidorus dicit3!, quod radix
latet in terra, et totam arborem sustentat, late se extendit,
et obviantia queque dura penetrat. Quid est hoc, nisi
quod fides latet, quia est de invisibilibus bonis, secundum
Augustinum 32, Item est fundamentum totius edificii, sci-
licet spiritualis, unde Augustinus?3: »videtur ruinam quée-
rere, qui sine fide vult ®dificare.« Item se diffundit usque ad
quattuor mundi climata, item dura queque penetrat, quia
obstinatos credere facit. De ista radice ascendit flos, id est
puritas intentionis, quia sicut flos fit ex purissimis partibus
plante, qui flos visum delectat colore, tactum lenitate, gu-
stum sapore, olfactum odore, sic ex fide ipsa nascitur pu-
ritas intentionis, qua totumm hominem interiorem delectat
et reficit. De isto ascensu Canticor. 434: Capilli tui sicut
greges caprarum, que ascendun! de Galaath, ut dicit
glossa: »Capilli tenues sunt viri spirituales, mundo abre-
nunciantes, Christo capiti adherentes.« Isti ascendunt
de Galaath; Galaath interpretatur acervus testimonii, et
isti, qui tales sunt, habebunt testimonia de acervo marty-
rum, qui fuerunt testes fidei nostre. De puritate conscien-

30 Es. 11, 1.

31 Maaske han sigter til Etymol. XVII, 6 (Opp. p. 231): Radix appel-

latur, quod radiis quibusdam fixa terris in profunda dimergitur.

Jfr. Tract. in Ev. Joh. XI, 9 (Opp. Tom. I, P. 2, col. 568): Fides

est quod non vides credere. Smst. LXXIX, 1 (col. 700): Fides earum

(rerum) est, que non videntur; jfr. Enchirid. ad Laurent. cap.

2 fin. (Opp. Tom. VI, col. 198) o. fl. St.

Maaske sigtes til Enarr. in Ps. 102, cap. 28 (Opp. Tom. IV, col.

1128): Audire et non facere in arena @dificare est, ... si in

arena @dificas, ruinam &dificas; jfr. Tract. in Ev. Joh. VII, ¢. 14

(Tom. III, col. 348).

34 Hojs. 4, 1. Glossa interlinearis: Attenuati sunt, qui mundum re-
nunciantes soli Deo adhaxrent et caput ornant.

3

»

3

o



296 Predikener af M. Nicolaus de Dacia.

tie dicit Bernardus: »O felix conscienti® puritas, quam
nulla emollit adversitas; hoc est planum regis @terni,
hic est lectus sponsi coelestis.«

Secundo [spes] facit animam ascendere sub metaphora
virgulti, et hoc per sanctitatem meditationis, unde Isaias
5336 Ascendit sicut virgullum coram eo et sicut radiz
de lerra silienti, et non est spes el nec decor. Terra
sitiens spes afficiens3°, quia spes, que differtur, affligit
animam. De isto ascensu dicitur in Canticis37: Quee est
ista, que ascendil per desertumn sicut virgula fumi ex
aromatibus myrrhee et thuris et universi pulveris pigmen-
tarii? Aroma, quasi aeris oma, id est redolentia, myrrha,
que est amara, signat mortis memoriam vel carnis mortifi-
cationem, f4us signat orationis devotionem; ista debet homo
habere, debet enim esse memor mortis cogitando, quod
iste dives, pulcher, nobilis mortuus est, unde Isidorus so-
lilogquiorum II. libro, cap. 173%: »Mundi gloria vana et
transitoria; dic mihi, ubi sunt reges, principes, imperato-
res, divites mundi, locupletes rerum s@culi? quasi umbra
transierunt, et quasi somnium evanuerunt«3®. Habeamus
ergo in memoria ista, et tunc erit anima copiositate omnium
virtutum ornata, et hoc est, quod sequitur: ef wniversi
pulveris etc., scilicet universarum virtutum.

Tertio caritas facit [animam| ascendere sub metaphora
flamma, et hoc per ignitionem affectionis, unde Judicum
1349: Quumque ascenderet flamma altaris in coelum,
angelus Domini pariter ascendit in flamma. Altare Do-
mini est cor hominis, flamma est caritas, angelus est anima.

38 Es. 53, 2

38 For afficiens leses vist rettere affligens.

37 Hejs. 3, 6.

38 Hskr. har cap. 16. Det l®ses Opp. p. 321, col. 2 og er temmelig
frit citeret.

Her synes Noget at vare oversprunget, nemlig hvorledes man ber
vere i Besiddelse af ,,Hengivenhed i Bennen“, se ovfr.

40 Domm. 13, 20.

39



Pradikener af M. Nicolaus de Dacia. 297

Psalmus4': Quié facit angelos suos spiritus etc. Tunc an-
gelus in flamma de altari ascendit, quum cor est caritate
inflammatum. De isto ascensu dicitur in Luca 1942, quod
Zaccheeus desiderabat videre Dominum, et non potuit per
turbam, et ascendil in arborem sycomorum et vidit eum?*?s.
Zacch®us typum gerit anime desiderantis videre Deun,
que impeditur propter turbam malarum cogitationum et
phantasmatum; ista ascendere debet in arborem sycomo-
rum, que interpretatur ficus fatua, et signat carnem, super
quam debet ascendere anima refrenando eam, et tunc vi-
debit Dominum. Bene dicitur carnalis concupiscentia ficus
fatua, quia multos infatuat, unde Proverb. 744: Considero
vecordem juvenem, ;]uz' transit per plaleas etc., et ecce
mulier ornatu merelricio occurrit ei etc., sequitur: ef
statim sequilur eam quasi bos ductus ad victimam. Bos
quum ducitur ad victimam, ignorat de morte sua, donec
percutiatur in capite suo, sic est de juvene, qui ignorat
mortem suam, donec percutitur ab adulterio vel marito;
contra istam debet homo ponere clypeum continentie, unde
in Canticis *5: Collumn tuum sicut turris David, que edi-
ficata est cum propugnaculis, mille clypei pendent ex ea.
Caput est mens, collumn sunt cogitationes, que debent esse
fortes sécut turris David, et debet muniri c/ypeo continen-
tie, et tunc erit ascensus ejus purpureus+® media caritate
constitutus, et hoc est tertium, et notatur, scilicet quod
gratia secum ducit animam ad @®ternam gloriam, quod no-
tatur ibi: superius; tunc enim fides*? perficietur beata
visione, spes @terne beatitudinis tensione, sed caritas ibi

41 Ps. 103 (o: 104), 4

42 Luk. 19, 3. 4.

43 Hskr. har Deum, utvivlsomt en Fejlskrift, fremkaldt ved det umid-
delbart forud gaaende ¢ i vidit.

44 Ordspr. 7, 7. 8. 22.

45 Heojs. 4, 4.

46 Hejs. 3, 10.

47 Hskr. har sedes istedetfor fides.



298 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

remanebit, quia tunc tenebimus perfecta caritate beatitudi-
nem; ibi erit caritas perfecta, summa jucunditas, ®terna
felicitas, ad quam nos perducat etc. [qui cum Patre et Spi-
ritu Sancto vivit et regnat Deus per omnia s@cula s@culorum.
Amen.].

IIl.
Sermo in XVIII Dominicam Trinitatis.

Ascendens Jesus in naviculam transfretarit et venit
in civitalem suam'. Super wmontem excelsum ascende ltu,
qui euangelizus Sion?. Verba ultima sunt Isaie XL, et
conveniunt in pradicatores, secundum quod apparet ibi,
quia diriguntur ad Sion et Jerusalem, qua signant aposto-
los et doctores seu predicatores. .Sion interpretatur spe-
cula, Jerusalem interpretatur visio pacis; igitur pradica-
tores debent esse speculantes et videntes, hoc est officium
ipsorum. Quod debebant? esse videntes, signatur Regum I4:
Ipse est, et omne quod loquitur absque ambiguitate venit.
Loqui absque ambiguitate hoc est magne sapientie, ergo
predicatores debent esse eminentes in sapientia. Requiri-
tur etiam, quod super montem excelsum ascendant. Mons
excelsus est Christus, super quem ascenditur duobus mo-
dis, primo quum pradicator nihil a se pradicat, sed solum
quod sibi Christus ministrat, unde super id swper montem
ascende dicit interpres®: »id est super Christum, ut nihil
annuncies, nisi quod ab ipso habes«, quia homo a se non

! Matth. 9, 1.

2 Es. 40, 9.

3 For debebant l®ses rettere debeant.

i+ 1 Sam. 9, 6.

5 d. e. Glossa interlinearis, der har de samme Ord.



Pradikener af M. Nicolaus de Dacia. 299

potest dicere verum. Psalmus®: Omnis homo mendar,
igitur non est congrua pradicatio, quum dicit a se quod
dicit; tunc propriam gloriam querit, et quid erit de tali,
dicitur in Johanne’: Quéi queerit [gloriam ejus, qui misit
eum], dicitur hic justus et verazr est, et injustitia in illo
non est, ergo a contrario....... 8, qui gloriam propriam
querit, injustus et mendax est.

Alio modo ascenditur super montem Christum, per vite
eminentiam aggrediendo cacumen sive culmen bona vite,
unde dicit glossa 9 : »ascendentes culmina virtutum verbo et
exemplo doceant«; tunc est enim congrua pradicatio, quum
predicator coelesti contemplatione utitur, unde dicit sanctus
quidam 19: »illa autem vox facilius corda auditorum pene-
trat, quam vita docentis commendat, quia quod loquendo
imperat, exemplo adjuvat«. Ut talis fiat predicatio, hoc non
est ab homine, quia non potest homo a se dicere talia, sed
sunt a Deo, a quo omne dafum oplimum et omne donum
perfectum desursum est descendens''; omnis enim sa-
pientia est a Domino Deo'?2, nec bona doctrina, nec vite
eminentia potest esse nisi a Deo. lIdcirco dicit Psalmus !3:
Bonitatemn et disciplinam et scientiam doce me. lgitur in
primo rogabimus etc. —

Ascendens in naviculam etc.'*. Omissa expositione
literali, spiritualiter possunt verba ista exponi de Christo et

Ps. 115 (o: 116), 11.

Joh. 7, 18; dicitur er vist en Skrivfejl.

Hskr. har ff, hvad det skal betyde, ved jeg ikke; maaske er det cn
Fejlskrift ‘for fg, d. e. sequitur.

Formodentlig sigtes til Glossa ord. til Es. 40, 9: Ascende in mon-
tem, ut excelsorum vertice possis eminere meritorum.

10 Gregorii Magni Regule past, lib. 1I ¢. 3, (Opp. Tom. II, 15).

11 Jak. 1, 17. :

13 Sir. 1, 1.

13 Ps. 118 (0: 119), 66.

'4 Hele den ovrige Prazdiken synes kun at vere en. videre Udferelse
af et Sted i en Prediken af Wilk. af Auvergne over samme Text
(Opp. ed. London 1674. Tom. 11, p. 344): Mystice navicula est crux

® -

<



300 Predikener af M. Nicolaus de Dacia.

de membris ejus sive de nobis. De Christo potest dici,
quod ascendit in naviculam in passione, unde in Canticis'?3:
Ascendam in palnam, el apprehendam [ructus ejus, id
est Diaboli confusionem et generis humani redemptionem,
quum mortem nostram moriendo destruxit. 7ransfretavit
Jesus, in resurrectione sive de mortalitate ad immortalitatem
et de passibilitale ad impassibilitatem, unde Apostolus!€:
Christus resurgens exr mortuis jam non moritur, mors
il ultra non dominabitur. Venit Christus in civitatem
suam, in ascensione, non ad Jerusalem!? civitatem, ubi natus
est, non in Nazareth, ubi nutritus est, non in Cafarnaum,
quam miraculis decoravit et suam fecit et mirabiliter illu-
stravit, sed in Jerusalem coelestem, unde in Matthzo!®:
Locutus est Jesus et ascendit in coelum, sedens a dezx-
teris Dei.

Alio modo possunt exponi ista verba de nobis, qui
sumus membra Christi, quia habet homo naviculam et ne-
cesse habet transfretare et in civitatem suam venire. Sumus
hic adven®, peregrini et exules, et est mare inter nos et
coelestem civitatem. Sumus, dico, advene et peregrini;
Psalmus 19: Advena sum apud le et peregrinus. ltem su-
mus exules, unde Apostolus2°: Non habemus hic manentem
civitatem, sed [futuram inquirimus. Est mare magnum

Christi, in qua toleravit amaritudinem doloris, qua fit ad modum
maris magna.... Navicula etiam est poenitentia, et bene dicitur
navicula diminutione, quum brevis sit respectu cruciatus aterni.
Sapient. 14: Exiguo ligno credunt homines animas suas. Hac na-
vicula transeundum est nobis mare hujus s®culi, ut in civitatem
coelestem perveniamus.

15 Hejs. 7, 8.

16 Rom. 6, 9.

17 Hskr. har aldeles tydeligt Jerusalem, men det maa dog vist vare
en Afskriverfejl for Bethlehem; en saadan Udvidenhed synes dog
altfor utrolig.

18 Mark. 16, 19.

1% Ps. 38 (9: 39), 13.

20 Hebr. 13, 14.



Pradikener af M. Nicolaus de Dacia. 301

inter nos et civitatem nostram, scilicet mundus, Psalmus?!:
Hoc mare magnum et spatiosum manibus, et idcirco navi-
culam debemus ascendere, scilicet poenitentiam, et trans-
fretare et ad civitatem nostram venire.

In verbis istis quattuor debemus notare: primo, qualis
debet esse, qui naviculam debet ascendere, secundo, quam
naviculam debet ascendere, tertio, quod fretum sive mare
debemus transfretare, et quarto, ad quam civitatem debemus
tendere. — Primum notatur, quum dicit: ascendens Jesus.
Jesus interpretatur salus, unde signatur, quod salutem pro
omnibus debet querere et de sua salute sollicitus esse,
unde in Evangelio??: Prémum queerite regnum Dei, quia
parvum est alia quarere neglecta salute, unde in Evan-
gelio 23: Quid prodest homini, sié universum mundum lu-
cretur, delrimentum aulem animee patiatur! quasi dicas
nihil prosunt divitie, delicie et honores et dignitates, ne-
glecta salute, unde dicit Isidorus: »si habes scientiam Sa-
lomonis, pulchritudinem Absolonis, fortitudinem Samsonis,
divitias Croesi et potestatem Octoviani 24, quid totum hoc
tibi proderit, si tandem caro vermibus et anima tradatur in
inferno crucianda d®monibus cum divite epulone«. Secun-
dum, scilicet quam naviculam debemus ascendere, notatur,
quum dicit: #r naviculam; quod est mare, notatur, quum
dicit: ¢ransfretavit, et notatur quartum, quum dicit: ef
venit in civitaltem suam.

Primo dico notatur, qualis debet esse, qui naviculam
debet ascendere, quum dicit: ascendens Jesus, id est de
sua salute sollicitus. Quattuor autem ostendunt hominem
esse Jesum, id est de sua salute sollicitum. Primum est
consideratio sui status, secundum est quesitio honi consilii,

21 Ps. 103 (9: 104), 25.

22 Matth. 6, 33.

23 Matth. 16, 26.

24 Denne Form forekommer af og til i Middelalderens latinske Hskr.
for Octavian, d.e. Kejser Avgust.



302 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

tertium est sancta conversatio, et quartum est salutis [su® et]
aliorum procuratio. — Primo, dico, ostendit hominem esse
Jesum status sui consideratio, scilicet si est in peccato,
quod confiteatur et vitam suam corrigat. Isaias 25: Dabo
salutem in Sion, in statum suum- speculantem’ et maxime
cum desiderio et tremore corrigendi [se] ipsum, unde Re-
gum 1m°26:  Cras erit nobis salus, quum incaluerit sol;
in sole est lux et calor, per lucem signatur consideratio,
per calorem signatur fervor desiderii. Igitur consideratio
status sui est prima gratia, quam Deus facit peccatori.
Quum homo est in peccato, tunc tenebre sunt super
faciem abyssi; et primum quod fecit Deus, quum tenebre
erant super faciem abyssi, erat lux2?, in signum quod
prima gratia, quam fecit peccatori, est consideratio status sui.

Secundo ostendit hominem esse Jesum, id est de sa-
lute sua sollicitum, quesitio boni consilii. Scribitur28:
Ibi est salus animee, ubi multa consilia, dico a sapienti
habita, unde in Tobia2%: A sapienti consilium inquire,
contra illos, qui de salute anime su® quarunt consilium a
terrenis, qui significantur per Ocosiam, Regum 4t 30, qui
incidit in e@gritudinem et misit ad Belsebub dominum
Accaron®! pro consilio, et occurrit angelus Domini nunciis
dicens: Ite et dicite ei, quod non descendat de lecto, nisi
moriatur. Ita qui a carnalibus petunt consilium de salute
su® anime&, qui dicunt eis: benec poteris adhuc agere
poenitentiam, de talibus potest dici, quod non descendent
de lecto, nisi moriantur in culpa. Idcirco dicit Salomon?2:

25 Es. 46, 13.

26 1 Sam. 11, 9. -

27 1 Mos. 1, 3.

28 Ordspr. 11, 14; anime er maaske en urigtiz Oplesning af en Ab-
breviatur af autem, hvilket haves i alle Udgaver.

29 Tob. 4, 19.

30 2 Kong. 1, 2—4.

31 Hskr. har: Belsebuch dominum Atoroth.

32 De forste Ord sigte enten til Sir.37,7 (2: 10): Noli consiliari cum
eo, qui tibi insidiatur, eller til v.9 (9: 8): A consiliario serva ani-



Prizdikener af M. Nicolaus de Dacia. 303

A malo consiliario averte animam tuam; cum justo tracta
de justitia, cum honesto de honestate et cum religioso de
salute animee tuc.

Tertio ostendit hominem esse Jesum honesta con-
versatio et sancta, unde in Ecclesiastico 33: In sanctitate
Justitice est salus animee. Debet homo sancte conversari
exterius et interius, unde Apostolus3t: [n sanctitate et
Justitia simpliciter ambulate. Gregorius: »sancta con-
versatio confundit inimicum, ®dificat proximum et glorificat
Deum«, hoc est contra illos, qui tortuose incedunt, inhoneste
vestiuntur et male loquuntur. Tales enunciant de se, quod
sint mali, sicut dicit quidam3%: 7ria enunciant de ho-
mine: amictus wvestium, risus dentium el incessus
pedum.

Quartum, quod ostendit hominem esse Jesum, est
salutis anim® sue et aliorum procuratio, unde scribitur3¢:
Qui convertit peccatorem ab errore vie sue salvavit
animam suam, id est animam propriam, unde glossa: »qui
convertit alium, ampliora gaudia adquirit.« Pauci de salute
sua sunt solliciti; proba, nullus dives est sollicitus de sa-
lute anim® suz. Dicit Augustinus?®?, quod non est dives,

mam tuam, rimeligvis det Sidste; de folgende Ord, cum justo... tue,
“ere frit sammensatte af v. 12. 13. Lesemaaden justo, religioso for
det reciperede injusto, irreligioso angives af Fr. Lucas i hans
Annot. til Vulgata at findes i flere Hskr.; derimod omtaler han
ikke honesto for inhonesto og de salute anime (ue for de
sanctitate.

33 §ir. 30, 15.

34 Dette Ord findes hverken i G.eller N.T.; det synes at vare dannet
af Forf. selv, maaske efter Forbillede af Steder som Gal. 5, 15. 25.
Kol. 4, 5. 1 Joh. 2, 6 o. dl.

35 Sir. 19, 27.

36 Jak. 5. 20; salvavit er vist en Skrivfejl for salvabit. Derimod er

Lesemaaden animam suam for det reciperede ejus temmelig gam-

mel, hvilket ses af Glossa ordinaria: (Qvidam codices habent: sal-

vabit animam suam a morte, et vere qui errantem corrigit, per hoc
ampliora gaudia vit® @terna sibi conquirit.

Her sigtes vist til hvad Aug. udvikler Sermo XIV (in Ps. 9, 14,

e
-



304 Preedikener af M. Nicolaus de Dacia.

qui divitas habet, sed qui eas amat, et propheta 3% dicit,
quod a wminore usque ad majorem avaritie student, et
non sunt solliciti de salute sua, quia omnia perdunt, corpus,
animam et divitias, unde in Ecclesiastico39: Homo quum
morietur, heereditabit serpentes, bestias et vermes, id est
demones, qui habebunt animam, besfias, id est parentes*®
habebunt divitias, et vermes habebunt carnem, unde S[anctus
quidam]: Spiritus est Satanz, caro vermi, mammona mundo,
unica plus aliis pars sua cuique placet, unde dicit diabolus:
da mihi animam, cetera tolle tibit!. Patet modo, qualis
debet esse, qui debet naviculam ascendere. }

Secundo videndum est, quod est mare, quod debemus
transfretare. Dico, quod mare id est mundus; sunt autem
quattuor rationes, quare mundus dicitur mare. Mare habet
quattuor proprietates, qua reperiuntur in mundo. Mare
habet aquas salsas, tumorem, foetorem et periculorum ple-
nitudinem; illa similiter sunt in mundo.

Primo, dico, in mundo est amaritudo, quantum ad cupi-
dos, unde in Joele *2: Dulcedo avaro est vermis, et Gre-
gorius dicit ipsi*3: »punctiones, sollicitudines et lahores
habent in acquirendo divitias,« unde versus:

»Dives divitias non possidet absque labore,

Non tenet absque metu, non desinit absque dolore.«

Opp. Tom. V, col. 84 ss.) og andensteds, at ikke Besiddelsen af men
Begj®rligheden efter Rigdom er fordemmelig.

38 Jer. 6, 13.

39 Sir. 10, 13.

40 Det er en temmelig besenderlig Tanke, at Foreldrene skulle arve
den Afdedes Formue; jeg formoder, at parentes er en Skrivfejl for
propinqui, eller maaske: proles habebit divitias.

i1 Disse Ord synes at vere valgte som Modstykke til Herrens Ord
Job. 2, 6.

42 Joel har intet saadant Udsagn; det er vist en Fejlskrift for Jobo;
det hedder nemlig Job. 24, 20: Dulcedo illius (9: adulteri) vermes.

43 Gregor siger ikke noget Saadant i sin Fortolkning af Job. 24, 20;
men samme Tanke forekommer oftere hos ham, f. E. Moral. in
Job. 1. XV, 26 s. (Opp. Tom. I, col. 479).



Przdikener af M. Nicolaus de Dacia. 305

Dives semper vult plus et plus habere, unde Johannes++:
Qui bibit ex hac aqua, sitiet in eelernum, et in Ecclesiastet’ :
Avarus non implebitur pecunia.

Secundo mundus ad modum maris habet tumorem,
quantum ad superbos, unde contra superbos dicit Aposto-
lus*8: Non sitis inflati unus adversus alium. Abundantia
signatur per crescentiam lune, et quum luna crescit, tunc
mare intumescit. Ita quum abundant divitiz, intumescit
homo, unde divites participes sunt in omni malo, elevantur
et superbiunt propter divitias, idcirco dicit Apostolus*7:
Preecipe divitibus hujus seculi, non alta sapere, nec
sperare in incerto déritiarum. Scribitur, quod vermis di-
vitum est superbiat®; semper dives despicit alios, quod
signatur per hoc, quod scribitur*?, quod Syria requiescet
super Efraim; Syria interpretatur sublimis, Efraim interpre-
tatur frugifer; in hoc signatur, quod superbia vadit3° ad divites.

Tertio mundus dicitur mare, quod habet foetorem,
quantum ad luxuriosos, quia luxuriosus foetet sibi, Deo et
proximo et angelis bonis et malis. Dico, quod luxuriosus
foetet sibi, unde in Amos5': Faciam foetorem castrorum
vestrorum ascendere super nares vestras. Item foetel
Deo, unde in Ecclesiastico 52, qui locutus est de luxurioso
dicit: Vita impii abominabilis est Deo. Item foetet homi-

44 Joh. 4, 13; in @ternum er maaske en Skrivfejl for iterum.

45 Preed. 5, 9.

46 1 Kor. 4, 6, frit citeret.

47 1 Tim. 6, 17. Hskr. har: nec sapere in certo divitiarum,

meningslest. '

Dette Ord forekommer oftere hos Avgustin, f. E. Sermo XXXIX, 4

(Opp. Tom. V, col. 200), Sermo LXI, 10  (ib. col. 335), Sermo LXXXYV,

3 (ib. col. 454).

4% Es. 7, 2. Den recip. Text har requievit.

50 Maaske er vadit en Fejlskrift for cadit.

51 Amos. 4, 10.

52 Det findes ej i Siraks Bog, men der synes at sigtes til Ordspr. 15.
8: Victime impiorum abominabiles Domino, jfr. 21, 27, eller til
15, 9: Abominatio est Domino via impii. Dog tales der ikke paa
noget af disse Steder om den Udsvavende (luxuriosus), medmindre
Forf. har fundet ham betegnet i ,concupiscit* 21, 26.

Ny kirkehist. Saml. I. 20

4

®



306 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

nibus, unde Isaias53 : Non habebit luzuriosus consortium
bonorum in domo una neque luzuriosus sepulturis, unde
luxuriosus debet extrahi extra consortium bonorum sicut
cadaver putridum, sicut scholares ejiciunt de suo consortio,
nihil 3¢ dimittunt sibi dominum, et est bona consuetudo.
De tali scribitur®5: Descendens usque ad profundum laci.
Item luxuriosus foetet angelis bonis, et hujus exemplum in
vitis patrum: Angelus bonus conducebat virum sanctum in
via, occurrit ei quidam pulcher homo sed luxuriosus, et ob-
struxit nares suas. Quasivit vir sanctus ab eo, quare nares
suas obstruxit, quum ille esset pulcher homo. Respondit
Angelus: propter peccatum luxurie maxime foetet nobis.
Item foetet luxuriosus angelis malis, maxime propter pec-
catum contra naturam, unde in Ezechiele®¢: ZTrudam te
in manibus inimicorum, et erubescent in sceleratione tua.

Quarto mundus dicitur mare propter periculorum mul-
titudinem. Qui est in magno mari in parva barga, et sunt
venti et flatus magni, timet [is] homo qualibet hora, ne op-
primatur. Parva barga est parva poenitentia. Unde qui est
in parva barga in hoc mundo, est in magno periculo, quia
parvum medium est inter ipsum et abyssum. Sed in multo
majore periculo est, qui est extra poenitentiam, sicut ille qui
est extra bargam, quia cito submergitur, unde habemus de
Jona, quod cete devoravit eum, quam cito fuit extra na-
vem 57, ldcirco debemus ascendere in naviculam, que est

53 Es. 14, 20, meget frit anvendt. Det hedder der til Kongen af Babel:
Non habebis consortium neque cum eis in sepulturis. Om lu-
xuriosus tales der ikke et Ord i hele det Kap. De sidste menings-
lose Ord af vor Text neque luxuriosus sepulturis kunde herefter
maaske rettes til neque cum eis in sep. Men man ser ikke, hvor-
ledes vor Lesemaade kan vere opstaaet heraf.

54 pihil er vist brugt som et mere udsegt Ord for non. Scholares ere
Studenterne i Paris.

55 Es. 14, 15 eller 19.

568 Ezech. 16,27. Den recip. Text lyder: Dabo te in animas odientium
te filiarum Palestinarum, que erubescunt in via tua scelerata. —
,,Jrudam‘ er vist en Skrivfejl for ,tradam‘.

57 Jon. 2, 1.



Przdikener af M. Nicolaus de Dacia. 307

poenitentia, quia secunda tabula post naufragium est poeni-
tentia, ut dicit Hieronimus, et non debemus timere, quia
non oportet nos facere poenitentiam, quam non possumus
sustinere, quia parva poenitentia salvat bene, quod signatur
libro Sapienti®?®, ubi dicitur: Eziguo ligno homines com-
mitlunt animas suas, et transscendentes mare per rales
liberali sunt.

Ut autem secure possimus transire in navicula, ista
quattuor sunt nobis necessaria: scilicet peccata preterita
deflere, aliena restituere, superflua etiam pauperibus ero-
gare, puritatem mentis et cordis servare,

Primo, dico, debemus ascendere in naviculam poenitentie
per defletionem, unde Isaias®9: Per descensum Luith
flens ascendef. Luith interpretatur gena, unde signatur,
quod per lacrymarum descensionem®? ad genas debemus
ascendere, discurrere per singula peccata debet, qua
dicuntur noctes ¢!, et debet ea deplorare. Qui sic fecerit,
sanitatem recuperabit sicut Naman®2, qui fecit juxta con-
silium Elisei dicentis: vade ef lava fe septies in Jordane,
el recuperabit sanitalem fua caro.

Secundo, ut possimus secure ascendere in naviculam
poenitenti®, debemus alicna restituere, unde Salomon ¢3:
Justitia sublevat egentem. Justitia est reddere unicuique,
quod suum est.

Tertio, ut possimus naviculam poenitenti® ascendere,
oportet superflua pauperibus erogare, istud enim facit nobis
ocum in navicula, unde in Proverbiis6¢: Donum hominis

58 Visd. 14, 5.

5% Es. 15, 5. Den recip. Text har ascensum for descensum.

60 Hskr. har distensionem, hvilket paa Grund af Sammenhzngen maa

vaere en Skrivfejl.

81 Her sigtes til Es. 15, 1: nocte vastata est Moab, ... nocte vastatus
est murus.

62 2 Kong. 5.

83 Dette Ord findes ikke i G.eller N. T., men jeg antager, at her sigtes
til Ordspr. 14, 34: Justitia elevat gentem. Maaske er egentem kun
en Skrivfejl.

64 Ordspr. 18, 16. Den recip. Text har: dilatat viam ejus.

20



308 Predikener af M. Nicolaus de Dacia.

dilatat locum hominis, in navicula, et dat ei locum inter
justos.  Oportet superflua pauperibus erogare, unde in
Evangelio®5: Qué habet duas tunicas, det unam non habenti.
Per unam tunicam signatur quod est necessarium, per duas
vero signatur quod est superfluum. Dice, quod illud est
preceptum affirmativum, et non obligat nisi pro loco et
tempore®®; dico, quod modo6? est tempus erogandi, quia
indigent pauperes, et si non das in vita tua, postea non
poteris dare.

Ultimum, quod facit ascendere in naviculam, est perma-
nere in puritate mentis et corporis. Psalmus®8: Quis
ascendet in monlem Domini etc.? Innocentes etc. Ad
puritatem mentis et corporis servandum invitat nos Aposto-
lus dicens®?: Renovamini spiritu mentis vestree, elinduite
novum hominem, qui secundum Deum creafus est. De-
bemus induere novum hominem hene operando et Christo
etiam nos conformando, et precipue scholares, qui veniunt
Parisias ad addiscendam sapientiam, quia sapientia trans-
fert se in animas sanclas"°, et in malevolam animam
non infroibit sapientia’'. ldcirco in principio studii de-
betis vos scholares renovare animas vestras. Rogabimus
Dominum etc.

85 Luk. 3, 11.

66 Denne Bestemmelse om de positive Bud er almindelig hos det 13de
Aarh's Skolastikere. Saaledes Bonaventura, Lib. Sent. I11. Dist. XXXVII,
Art. I, Quest. II, Concl.: Obligatio precepti negativi est semper et
ad semper; obligatio vero pracepti affirmativi, quamvis sit semper,
non tamen ad semper, sed pro loco et tempore; jfr. lib. I, Dist.
XLVIII, Art. II, Quest. I, Concl. Det samme meode vi ogsaa hos
Thom. Aquin, Summa, 1.1I. Queest. LXXI, Art. V, Resp. ad Arg. 3.;
1L II, Quast. IIl, Art. II, Resp. o. fl. St. Og endnu tidligere, skjent
ikke saa bestemt, hos Alex. Hales. Summa, Pars I, Quast. XLI,
Membr. III, Resp.: Prec. negativa obligant semper et ad semper,
affirmativa vero obligant semper sed non ad semper.

87 Hskr. har modus, meningslest.

68 Ps. 23 (0: 24), 3. 4.

89 Efes. 4, 23. 24.

70 Visd. 7, 27.

' Visd. 1, 4



Pradikener af M. Nicolaus de Dacia. 309

Oversmttelse af Mag. Nikolaus’s Pradiken om den
salige Nikolaus.

»Straalende af Guld og dyrebare Stene.« »Herrens Ord
er gladende.« De sidste Ord findes i Ordsprogene (30, 5),
og Glossen hertil siger: »llerrens Ord er gladende, idet
det opflammer til at gjere det Gode«, hvorfor man ogsaa
siger, at Herrens Ord renser Szderne. Da Herrens Ord
har tre Egenskaber felles med den materielle 11d, kaldes det
glodende. Den materielle Ild oplyser nemlig det Merke,
antender det Forbrendelige og har endelig en rensende
Kraft, hvorved den renser Metallerne fra de urene Dele.
Disse tre Egenskaber ere i samme Forhold aandeligvis i
Guds Ord, og derfor kaldes det gledende. Det oplyser
nemlig Erkjendelsen mod Uvidenhedens Merke til Kundskab
om Gud, det optender den Lengselsfulde til Kjerlighed til
Gud, og det renser endelig Sjelen fra Syndens Smuds for-
medelst Naaden og Senderknuselsen.

Forst, siger jeg, oplyser Guds Ord Erkjendelsen imod
Uvidenhedens Morke til Kundskab om Gud; derfor siger
Jeremias (23, 29): »Er ikke mit Ord som en brendende
Ild!« Glosse: »til at oplyse Erkjendelsen«, og ligesaa Ord-
sprogene (8, 1. 8): »Kjender Du ikke mine Orde«, nemlig
med Hensyn til deres Virksomhed, »at de ere sande«, idet
de oplyse Erkjendelsen, »Forvendthed findes ikke i dem«,
nemlig med Hensyn til Betydningen. Og Bernhard siger
over Hojsangen: »Guds Ord oplyser Sindet, saa det med
Kraft kan gribe det Himmelske.«

For det Andet optznder Guds Ord den Langselsfulde
til Kjzrlighed til Gud, hvorfor det hedder Luk. 12, 49:
»Ild«, dv e. den guddommelige Kjerlighed, »er jeg kommen
at kaste«, ved Prediken, »paa Jorden«, d. e. i Menneske-
nes Hjerter, »hvor gjerne vilde jeg, at den var optendt!«
Glosse: »i de Troendes Hjerter«, til at optende den Leeng-
selsfulde til Kjerlighed til Gud.



310 Preedikener af M. Nicolaus de Dacia.

For det Tredie renser Guds Ord Sjzlen fra Lasternes
Smuds. Som Billede herpaa hedder det 4 Mos. 20, 11:
»Moses slog Klippen med sin Stav to Gange, og der ud-
strommede Vand i Mengde.« »Moses« er udlagt, den som
er draget op af Begjeringens Vande, han slog »Klippen,
d. e. de Forherdedes haarde Iljwrter, »han slog« den, thi
Predikanten maa predike saaledes, at Tilhererne baade
kunne hore med deres legemlige Orer og opfange det med
Hjertets Ore, saa at det kan virke, »og der udstremmede
Vand i Mengde«, d. e. Taarernes og Senderknuselsens
Vand, som renser Sjzlen fra Lasternes Smuds. Hvo som
saaledes horer Guds Ord, hans Sind vorder bledt, og der-
for siger ogsaa Herren ved Profeten (Ps. 119, 103): »Hvor
sode for min Gane vare dine Ord!« Sede for den som
horer dem, sodere i dens Mund, som udtaler dem, sodest
i dens Hjerte, som bevarer dem, saa de virke, som Bernhard
siger over Hojsangen: »Guds Ord skal heres med Kjerlighed,
modtages med Ydmyghed og bevares i Hjertet med Virk-
somhed.« Lader os derfor forst bede Herren o. s. v.

»Straalende af Guld og kostelige Stene«, disse Ord
staa i Esthers Bog (15, 9), og skjent de egentlig gjzlde
Kong Ahasverus i hans kongelige Pragt, saa kunne de dog
mystisk udlegges om den salige Nikolaus, hvis Fest vor
Moder Kirken hejtideligholder idag. Og der bemerkes deri
to Stykker til den herlige Biskop, den salige Nikolaus’s
Pris: det forste er hans Prazlatstands eller prastelige Livs
llojhed, det andet er hans Beskuelses Sedme. Prezlatstan-
dens Hpjhed bemerkes, naar det hedder: »straalende af
Guld.« Ved Guldet betegnes nemlig Stillingens Fuldkom-
menhed eller Prelatstandens Hgjhed, som Gregor siger i sine
Moralske Betragtninger over Job: »Ligesom Guldet overgaar
de ovrige Metaller i Kostbarhed, saaledes overgaar Pre-
laten andre Mennesker i Verdighed;« saaledes betegnes
altsaa med Rette ved Guldet Prelatstandens Hejhed. Be-
skuelsens Sedme betegnes, naar det hedder: n»dyrebare
Stene«, som Prosper siger i sin Bog om Beskuelsen:



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 311

»Ligesom dyrebare Stene straale ved deres Dyd, saaledes
straaler den retferdige Mands Sjal oplyst af Guds Beskuelses
Lys.« Altsaa betegnes Dyd og Beskuelse med Rette ved
dyrebare Stene. '

Forst, siger jeg da, prises den salige Nikolaus med
Hensyn til Prelatstandens Hojhed, naar det hedder: »straa-
lende af Guld.« Men Pralatstandens Heihed bestaar af
tre Stykker, for hvilke den salige Nikolaus med Rette prises.
Det forste er den heje Visdom, det andet den rette Ret-
ferdighed, det tredie den strenge Ponitentse, og disse tre
Stykker betegnes ved tre dyrebare Stene, nemlig Chryso-
pasen, Topasen og Beryllen. Gregor siger nemlig: »lige-
som kostelige Stene, fattede i Guld, pryde Guldet, saaledes
pryde Dyder Pralatstanden. «

Forst, siger jeg, den heje Visdom, hvilken betegnes
ved Chrysopasen, pryder den salige Nikolaus's Erkjendelse;
thi Visdom er Sjelens Prydelse. Den rette Retferdighed,
som betegnes ved Topasen, forskjonner hans Folelse; thi,
som Anselm siger, »Retferdigheden bestaar i Viljen og
Folelsen.« Den strenge Ponitentse, som betegnes ved Be-
ryllen, vederkveger og styrker det heftige Sind til at afsky
Synderne. Altsaa ligesom dyrebare Stene pryde Guldet,
saaledes pryde disse Dyder den salige Nikolaus.

Forst, siger jeg, pryder den heje Visdom, hvilken for-
staas under Chrysopasen, den salige Nikolaus's Erkjen-
delse. Isidor siger, at Chrysopasen er en dyrebar Sten, af
rod Farve med gyldne Draaber. Ved de gyldne Draaber
betegnes den hgje Visdom, ved den rede Farve det ret-
skafne Liv. Og begge disse besad den salige Nikolaus,
saaledes at hans heje Visdom maa siges at forskjenne hans
retskafne Liv. Det hedder Sak. 3, 9: »Paa en Sten er
der syv Ojne«, og Gregor udlegger dette Sted i sin For-
tolkning af Ezekiel: »ved de syv Ojne, siger han, beteg-
nes, at enhver Przlat maa have syv Ojne, eller have sine
QOjne henvendte paa 7 Punkter: paa Gud ved den gode
Hensigt, paa sin Na;ste ved Medlidenhed, paa sig selv, for



312 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

at han udvortes kan straale ved sin retskafne Vandel, og
indvortes vere opfyldt af Kjerlighed, at han kan anordne
det Narverende ved sin Forstandighed, det Forbigangne
ved sin Hukommelse og det Tilkommende ved Forudseen-
hed.« Saadanne Ojne havde den salige Nikolaus, og da
iser Medlidenhedens ¥je; thi med stor Kjerlighed tog han
sig af de Fortrykte. — Chrysopasen er en kraftig Sten, og
Isidor siger, at dens Dyd er, at den skjuler sit Lys i Lyset,
men skinner meget stierkt i Morket. Hvad Andet betegnes
vel herved, end at Prelaten maa kjende sine Undergivnes
forskjellige Opfersel, og efter deres Beskaffenhed forholde
sig forskjelligt imod dem, saaledes som netop den salige
Nikolaus forstod at gjore det! Ligesom der skrives om
Magneten, et den med den ene Ende trekker Jernet til sig
og med den anden steder det fra sig, saaledes forstod
den salige Nikolaus udmerket at forholde sig; thi ved sin
Predikens milde Ord drog han Mange til Troen, og ved
sit strengt straffende Ord forvirrede han Kjetterne. Han
vidste, at ligesom det samme L@gemiddel ikke kan hel-
brede forskjellige Sygdomme, saaledes duer heller ikke det
samme aandelige Legemiddel til at udredde de forskjellige
Vildfarelser. Thi den som skal neres med Trest, han skal
ikke tugtes med haarde Ord, hvad der helbreder Foden,
helbreder ikke @jet, thi @jet helbredes med Ojensalve og
Foden med et Plaster, og hvis En vilde helbrede en daar-
lig Fod med Ojensalve, vilde man le ham ud. Men der
er mange Przlater, som ville helbrede deres Undergivne
paa en forkert Maade, hvorfor Bernhard over Hojsangen
siger: »Vor Tids Prelater ere uvidende og forsemmelige
og have ikke Lerdommens Melk, de ere ligesom Slanger,
thi de smitte ved de Vildfarelser, de legge for Dagen, og
de drazbe ved det slette Exempel, de give.«

For det Andet prises den salige Nikolaus med Hensyn
til den rette Retferdighed, hvilken betegnes ved Topasen,
som lsidor siger: »Topasen er en dyrebar Sten, ifert alle
/Edelstenes Farver.« IIvad Andet betegnes herved end Ret-



Przdikener af M. Nicolaus de Dacia. 313

ferdighed, som hos Prelaten maa vare »Alt for Alle« (1 Kor.
9, 22), og den var hos den salige Nikolaus, saa han med
Rette kunde sige med Job (29, 14-16): »Jeg er ifert Ret-
ferdighed, og har ikledt mig den som et Kledebon; jeg
var den Blindes Oje og den Haltes Fod, jeg var de Fat-
tiges Fader.« Gregor udlagger dette Ord: »Jeg var ifert
Retferdighed«, d. e. den er ifert Retferdighed, som altid
bedekker sig med en god Handlemaade, og ikke giver
nogen Del af sin Handlemaade blot for Synden. »Jeg var
den Blindes Uje« ved at oplyse ved Lazrdom, »den Ilaltes
Fod« ved at understotte og hjelpe, »jeg var de Fattiges
Fader« ved rigeligen at bevise Barmhjertigheds Gjerninger
mod de Trengende. Den salige Nikolaus var i Sandhed
de Fattiges IFader: han var fedt af fornemme Foreldre,
men han bestrebte sig fra sin Ungdom af for at uddele hvad
han ejede til de Fattige; og saaledes bor ogsaa vi gjere. —
En Dyd, som Topasen blandt andre har, er, at den kan
stille det sprudlende Vand. Hvad Andet betegnes herved,
end at Przlaten ved sin Retferdighed skal stille og standse
de Forargelser, som komme frem i Folket! Derfor hedder
det i Psalmen (119, 127f.): »Hejere elskede jeg dine Bud
end Guld og Topas, derfor vejledtes jeg til alle dine
Bud«; Glosse: »Guds Naade hjelper os at opfylde Bud-
dene.« Og Ordspr. 13, 6: »Retferdighed«, nemlig hos Pre-
laten ved hans Forudseenhed, »bevarer«, formedelst Guds
Naade, »den Uskyldiges Vej«, saa at han ikke falder i
Brode. Saadan ber altsaa Przlatens Retferdighed veare,
at den kan stille de Forargelser, som komme frem i Fol-
ket, ligesom Topasen stiller det sprudlende Vand. Sjzldne
ere saadanne Stene, og sjeldnere ere saadanne Prezlater,
de ere derimod frygtsomme, forsagte, forknytte, de vove
ikke at ove Retferdighed, hvorfor ogsaa Bernhard siger i
sin Betragtning over den menneskelige Elendighed til Pave
Evgenius: »Saadanne Mxnd ber man udvelge til Prelater,
som ikke gaa efter Selv og Guld, men efterfelge Christum,
som ikke sege Fordel af deres Embede, men gode Irugter



314 Praedikener af M. Nicolaus de Dacia.

hos deres Undergivne, som ikke smigre de Rige, men for-
ferde dem, som ikke foragte den menige Mand, men be-
lere ham, som ikke tynge paa de Fattige, men pleje dem,
som ikke reddes for Fyrsters Trusler, men foragte dem.«
For det Tredie prises den salige Nikolaus med Hensyn
til den strenge Penitentse, hvilken betegnes ved Beryllen,
som det hedder hos Isidor og i Glossen til Aabenb. 21, 20:
»Beryllen er en dyrebar Sten, hvis Farve er som Vand, der
tilbagekaster Solens Straale.« Vandet betegner Taarernes
Stremme, Solens Straale betegner den sande Sols og Naa-
dens Straale, som, naar den falder paa den Bodferdiges
Hjerte, forer ham til den strenge Penitentse. Denne Sten
betegnes i 1 Mos. B. (28, 18), hvor det hedder, at »Jakob
oprejste en Sten til et Mazrke.« Jakob er udlagt »Efter-
streberen«, og han betegner den salige Nikolaus, som
efterstrebte Lasterne, og »han oprejste en Sten«, d. e.
Beryllen, den strenge Penitentse, »til et Marke«; thi om
Onsdagen og Fredagen diede han kun én Gang sin Moder!,
og spegede saaledes fra Barnsben af sit Legeme ved Faste
og Vaagen. Denne Sten, d. e. den strenge Ponitentse,
efterlod han Klerker og Prezlater til et Exempel. I en
Fyrstes Her samle de Adspredte sig til deres Fyrstes Fane
og faa derved atter Mod, saa de kunne besejre deres
Fjender. Saaledes, naar Prelaten oprejser Penitentsen til
et Merke, giver han sine Undergivne Mod til ogsaa at gjore
Ponitentse; thi en Pralats Exempel tages gjerne til Folge
af hans Undergivne. Denne Stens Dyd er, at den varmer
den Berorendes Haand, hvorfor det hedder i Glossen til
Aabenb. 21, '20: »Den som kommer i Bererelse med en
hellig Mand, han opflammes ved dennes Vandel.« Ved

' Onsdag og Fredag ere Fastedage. I de senere Legendarier forbedres
denne Historie, saaledes fortelles hos F. Giry: Les Vies des Saints
(til 6te Decbr.), at det var ferst Onsdag og Fredag Aften, han diede
sin Moder; ,ja man siger, fejes der til, at han kun diede det
hejre Bryst, hvis Melk ikke er anset for at vere saa god som den
af det venstre, fordi det er lenger borte fra Hjertet.*



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 315

Haanden, som opvarmes, betegnes, at den Undergivne op-
flammes til at efterligne de gode Gjerninger, som han ser
Prelaten rig paa. Altsaa ligesom denne Sten har den Dyd
at opvarme Ens Haand, saaledes opflamme ogsaa de gode
Gjerninger hos en Prelat andre Mennesker, og dem besad
den salige Nikolaus, hvorfor man kunde sige om ham, som
der staaer i Hejsangen (5, 10): »Min Elskede«, d. e. den
salige Nikolaus, »er hvid« ved sit Levnets Renhed »og
rod« ved sit Levnets Strenghed, »udvalgt blandt Tusinder«
ved at fremstille gode Exempler. Sandelig, saamange her-
lige Exempler har den salige Nikolaus efterladt os Klerker,
at han kan staa ret som et Menster for vort og alle Pre-
laters Levnet. -Men vor Tids Prelater oprejse ikke denne
Beryl, denne strenge Ponitentse, til et Merke, tvertimod
strebe de at leve i Pragt og Overdaad, hvorfor ogsaa In-
nocents siger i 2den Bog om Menneskelivets Elendighed:
»De fraadseriske Przlater have ikke nok i Himlens Fugle,
ikke i Havets Fiske, ikke i Jordens Dyr, de lade tillave
Krydderier og udsegte Salver, de lade Dyr opfede og om-
hyggeligt tillave ved Kokkes Kunst, overdaadigt tilberede
ved Tjeneres Flid. En maa sie og stede, en Anden maa
blande og tillave; de forvende det Vasentlige til Tilfeldig-
hed, de forvandle Naturen til Kunst, ikke for at tilfreds-
stille Naturens Trang, men for at mette deres Graadighed.«
Nu er altsaa det forste Stykke klart, for hvilket den salige
Nikolaus prises, nemlig for Przlatstandens eller det pre-
stelige Livs Hejhed, hvilket betegnes, naar det hedder:
»Straalende af Guld.«

For det Andet prises han for Beskuelsens Sedme, naar
det hedder: »Dyrebare Stene.« Denne Beskuelsens Sedme
bestaar af tre Stykker, for hvilke den salige Nikolaus med
Rette prises. Det forste er hans uforkr@nkelige Renhed,
det andet er hans Hurtighed i Betragtningen, det tredie er
hans livsalige Kjarlighed til det Evige. Disse tre Stykker
betegnes ved tre dyrebare Stene. Hans uforkraenkelige Ren-
hed ved Smaragden, hans Hurtighed i Betragtningen ved



316 Predikener af M. Nicolaus de Dacia.

Sardonyx, og hans livsalige Kjerlighed til det Evige ved
Chrysolithen.

Forst, siger jeg, prises den salige Nikolaus med Hen-
syn til hans uforkrenkelige Renhed, hvilken betegnes ved
Smaragden. Om den siger Isidor, at Smaragden er en
dyrebar Sten, hvis grenne Farve er saa uforlignelig, at den
gjor hele den omgivende Luft gren; dens Farve er ikke
dunkel, men klar som det rene Glas. Hvad Andet be-
tegnes herved end den Sjzlens sande Kydskhed og Kjedets
Uforkrenkelighed, som gjor Sjzlen istand til at blive oplyst
af den guddommelige Visdomns Lys? Om denne Sten hedder
det Aabenb. 4, 3: »Der var en Regnbue trindt omkring
Tronen at se til lig Smaragden.« Ved Tronen betegnes
den beskuende Sjel, i hvilken Gud troner formedelst sin
Naade, hvorfor den ogsaa vinder Kjodets Uforkrenkelighed.
Regnbuen bestaar af Solstraaler og Draaber i Skyen, og
den betegner Kydskhedens Naadegaver, som kjolner Kjodet
og oplyser det med Solens Straaler. — Denne Stens Dyd
er, at den bevarer Mennesket fra Uafholdenhed; Mange
kunde have en saadan Sten nedig! Den fordriver den
usunde Melankoli, der opstaar i Blodet; saaledes tilintet-
gjor ogsaa den sande Afholdenhed og Sindets Kydskhed
Kjodets Usundhed og Sindets Uafholdenhed. Disse Egen-
skaber fandtes i Sandhed hos den salige Nikolaus; thi fra
Bernsben af undflyede han Samkvem med de Ugudelige
som den varste Pest og Forraadnelsesfeber. Saaledes ber
ogsaa vi undfly Samkvem med de Ugudelige, ellers ville vi
komme i mange Ulykker. Derfor siger Innocents i den
24e2 Bog om Menneskelivets Elendighed: »O hvor skjendig er
den onde Lyst, som ikke blot gjer Sindet kvindagtigt, men
ogsaa afkrefter Legemet, som ikke blot besudler Sjzlen,
men tilsoler hele Personen og wedelegger hans Rygte!
Foran den gaar Brynde og Frazkhed, efter folger stedse
Smudsighed og Urenhed, altid ledsages den af Smerte og
Sorg; det Sidste af den er bedsk som Malurt og hvast som
et tveegget Svicrd;« thi den drzber baade Sjzl og Legeme.



Predikener af M. Nicolaus de Dacia. 317

For det Andet prises den salige Nikolaus med Hensyn
til hans Hurtighed i Betragtningen, hvilken betegnes ved
Sardonyx, som det hedder hos Isidor og i Glossen til
Aabenb. 21, 20: »Sardonyx er en meget dyrebar Sten, rod
foroven, sort forneden og hvid i Midten«, og den betegner
den beskuende Sjzl under Betragtning, som foroven er red
ved at lenges efter det Himmelske, forneden sort ved at
tenke over sine Synder og i Midten hvid ved at vende til-
bage til Betragtningen i Afsky for Synden. Det hedder
Job. 5, 23: »Med Stenene paa Marken er din Pagt«, d.e.
den der lever, som han ber, han slutter Pagt med Stenene
paa Marken, d. e. med de hellige Mend. — Hine Egen-
skaber fandtes i Sandhed hos den salige Nikolaus. Hans
Sind var vendt opad ved Betragtningen af det Himmelske,
som der leses i hans Legende, at da han som nyfedt blev
sat i et Bekken for at tvettes, saa stod han der i lang
Tid, uden at Nogen holdt ved ham; herved betegnedes,
at han, naar han kom til Skjels-Aar, skulde have sit Sind
opadvendt mod Christus ved stadig Betragtning og hellig
Beskuelse. Efter hans Exempel bor Prelaterne vende sig
opad til Christus formedelst Beskuelse og ikke bnje sig
ned til det Jordiske formedelst Begjerlighed. Men det er
med mange Prelater, som Bernhard siger: »Dct er ganske
forunderligt med Prelaterne: de have storste Lethed ved
at finde En, til hvem de kunne betro deres Sjxzle, men
kunne Ingen finde at overlade deres Penge til. De forstaa
udmerket at vurdere Alting: det Sterste regne de for
Intet, og for det Ubetydeligste have de den sterste Omhu;
hyppigt forhandle de med deres IHusfolk om legemlig Pleje,
men sjeldent eller aldrig tale de med Presterne om Sje-
lenes Pleje.«

For det tredie prises den salige Nikolaus for hans liv-
salige Kjerlighed til det Evige, hvilken betegnes ved Chry-
solithen, der er gylden af Farve med glimrende Guldfunker,
og den betegner den livsalige Kjerlighed, derved at den er
gylden af Farve; ved FFunkerne derimod betegnes den gud-



318 Pradikener af M. Nicolaus de Dacia.

dommelige Inspiration, der giver Sjzlen Glede og Livsalig-
hed. Det hedder hos Daniel (10, 6), at den Engel, som
Daniel saa, havde et Legeme som Chrysolith. Daniel er
udlagt »L@ngslernes Mand«, og han betegner den salige
Nikolaus, som inderligt lingtes efter det Evige og Him-
melske, og han saa i bogstavelig Forstand en Engel i sin
Dodsstund, ja han saa en M@ngde af Engle; derpaa be-
gyndte han paa den Psalme: »Paa dig Herre haaber jeg,
ej vorde jeg besk@mmet evindelig« og da han havde sagt
det Vers: »l dine Hander, Herre, befaler jeg min Aand«
(Ps. 31, 2-6), saa overantvordede han sin Sj@l i Englenes
Hznder, hvilket skete 300 Aar efter Herrens Lidelse, og
med stor Glede og usigelig Fryd bortbare Englene denne
store Mands Sjel.

Saa kunde Gud sige: »Dagenes Lengde vil jeg mette
ham med, og jeg vil lade ham skue min Frelse« (Ps. 91, 16).
Ved »L@ngden« betegnes Evigheden, ved »Dagene« Klar-
heden, og ved »Mattelsen« Tilfredsstillelsen. Evigheden
har ingen Ende; Klarheden kjender ingen Aften, thi der
gaar hverken Solen ned eller staar op, men hint Fedreland
oplyses af den evige Sols Lys; Meattelsen har ingen Over-
meattelse. liet hedder: »Jeg vil lade ham skue min Frelse«,
Glosse: »At skue er den hele Lon«, hvadsomhelst de Hel-
lige have fortjent i dette Liv: den sidste Lon er den salige
Skuen, »og denne Skuen«, siger Bernhard, »er evindelig
Glede; thi Erkjendelsen skal kveges ved den fuldkomne
Kjenden, Folelsen ved den evige Livsalighed.« Og Avgu-
stin siger i 2den Bog om at frygte Gud: »Der skulle vi
hvile, skue og elske, der skulle vi elske og lovprise, altid,
uden Ende«, og dertil fore os Han, som med Faderen og
den Helligaand lever og regjerer, Gud i al Evighed. Amen.



