
Gudstjenesten i den danske kirke 
efter reformationen.

Af L. Koch.

Indledning.
Et forsøg paa at beskrive gudstjenesten efter re­

formationen må blive en skildring af den indflydelse, 
det fik på denne, at ordets forkyndelse blev midtpunktet 
og kærnen i den. Den opvækkelse, der udgik fra Lut her, 
er noget i kirkehistorien enestaaende; der var slaaet på 
klippen, og den strøm, som udsprang af den, var mægtig 
nok, til at den har kunnet flyde indtil denne dag; alle 
senere opvækkelser er i sammenligning med den kun små 
bække; den har kunnet optage dem i sig, men de har ikke 
formået at forandre dens retning. — En kirkelov som den 
danske ordinans, der vel iøvrigt ikke står over de love, 
hvorved kirkerne organiseredes i andre lutherske lande, 
bærer noksom vidnesbyrd om, hvor stort det gjorte frem­
skridt var; man var kommen over det døde punkt, og nye 
udsigter var åbnede. Der er over kirkeordinansen en 
idealitet, som kan stille fordringer til menighederne, der 
er større, end de måske burde være i en kirkelov, men 
som også har bevirket, at dens bestemmelser er gåede 
over i senere love, så de endnu snart 400 år efter dens 
affattelse er det grundlag, hvorpå den kirkelige lovgivning 
hviler.

Men reformationen var jo dog ikke en ny begyndelse, 
men en ændring og fortsættelse af det gamle, på hvilket 

Kirkehist. Saml. 6. R. I. 1



2 Gudstjenesten i den danske kirke.

hele folkets tankegang og levevis var bygget. Dette gamle 
træder os allevegne imøde, og det var frugten af en lang 
udvikling, som vi ikke kan følge i enkeltheder: ti krønniker 
og dokumenter giver kun i ringe grad oplysninger om menig­
hedslivets og gudstjenestens udvikling. Men resultatet, der 
var nået, var paa en måde ikke ringe. De kristelige fore­
stillinger havde med de kirkelige skikke sænket sig ned i 
og gennemtrængt livet fra vuggen til graven; kirken var 
tilstede overalt, i kongens råd og i fattigmands hytte, i 
sorgen og i glæden, i munkens celle og ved det lystige 
gilde. Men den havde betalt sin magt dyrt, idet den sæn­
kede sig ned i og søgte at omfatte hele det verdslige liv, 
var den selv blevet verdslig, og dens gudstjeneste med sit 
fremmede sprog en tom form, så den havde tilsat kraften 
til at løfte menneskene ud af verdsligheden. Da Gregor 
den Store sendte missionærer til England, befalede han, 
at man på ingen måde hos dette folk måtte nedbryde af- 
gudernes templer; selve afgudsbillederne skulde man ned­
bryde, men så bestænke altrene med vievand og henlægge 
helligdomme i dem1). Denne praksis havde man også 
fulgt i Danmark, om ikke med templer, så med de gamle 
folkeskikke. Men vievandet havde ikke kunnet vaske heden­
skabet af dem, det brød frem allevegne, ogsaa i kirkerne 
og ved selve gudstjenesterne, hvor, som det siden skal vises, 
selv svir og dans trængte ind på en måde, der kun kan 
betegnes som den største vanhelligelse.

Det er derfor intet under, at reformationens mænd 
ofte fik det indtryk, at hele denne papistiske surdej var en 
hindring for, at det sande evangelium kunde vinde magt 
over sjælene; allevegne stødte man på disse udvortes skikke, 
i hvilke det åndelige liv og samvittighederne sløvedes, så 
Guds ord ikke kunde blive den fornyende og genfødende 
kraft i hjærterne. Men på den anden side var det kristelige 
liv, som det havde udviklet sig i den katolske kirke, ikke

x) Helveg, Damn’s, kirkehist. før reform. I, 230.



Indledning. 3

en plante, der skulde oprykkes for at sætte en ny i stedet, 
men det var det stof, hvori der nu skulde arbejdes. Re­
formatorernes virksomhed var ikke en mission, men, for 
at bruge et modernt ord, en indre mission; det var den 
fra fædrene arvede kirke, der skulde fortsætte sit liv i en 
bedre og renere skikkelse.

Det er derfor et spørgsmål, som bestandig må opstå, 
når man beskæftiger sig med reformationstiden: hvor­
ledes stod det til med præster og menigheder, 
med gudstjeneste og gudsfrygt, da reformationen 
holdt sit indtog i Danmark? Der lader sig næppe 
give noget helt tilfredsstillende svar på dette spørgsmål. 
De bispemøder og landemoder, der af og til holdtes, be­
skæftigede sig mere med at værne om kirkens rettigheder 
end med at forhandle om menighederne og deres præster. 
Der findes dog også formaninger i denne retning, og ved 
hjælp af disse og de kendte gudstjenesteordninger vil man 
kunne give nogle spredte træk af billedet.

Det ses da, at præsternes liv med friller og den øv­
rige sædelige uorden, som cølibatet medførte, har tynget 
på kirkens samvittighed. En synode i Helsingborg 1345 
stræbte at lukke døren for »denne grulige pest« ved at 
kræve, at enhver gejstlig før sin ordination skulde afgive 
en skriftlig erklæring om ikke at ville indlade sig med 
nogen konkubine, og den prælat, der så igennem fingre 
hermed, skulde suspenderes for en tid, især fra at ordinere. 
— Biskop Æskil af Ribe påbyder c. 1400, at alle gejstlige 
skulde leve i kyskhed; ved et bispemøde i København 1425 
hedder det, at alle clerici skal bedre deres liv og levned 
holde deres stand i værdighed og ære og afholde sig fra, 
al synd, især æden og drikken, som er ukyskheds rod; 
de må ikke holde konkubiner, og de må end ikke gå 
ind i et nonnekloster. — Sådanne udtalelser findes ved 
alle lejligheder, så vel i den danske som i den svenske 
kirke. Således endnu af biskop Lage Urne 1517; han til­
føjer, at præsterne skal leve kyskt og helligt og rense sig 

1*



4 Gudstjenesten i den danske Kirke.

selv, før de retter andres fejl. — Deres synder i denne 
retning måtte også komme til at stå i et grelt lys, når 
det pålagdes dem at drage omsorg for, at lægmænd, der 
levede med friller, tre gange blev offentlig advarede om at 
lade sig trolove, og hvis de ikke inden et år havde rettet 
sig derefter, skulde de bandsættes. Præsterne truedes 
stundom hårdt nok. I Sverrig skulde de, der levede et 
ukysk liv, første gang mulkteres med en bøde, større end 
de kunde betale, anden gang suspenderes og fængsles, og 
hvis de tredie gang »som hunden vendte tilbage til sit spy«, 
afsættes. — Ved et andet svensk landemode siges det, at 
ingen gør mere skade end præster, der leve et syndigt 
levned; den biskop, der ikke straffer dette, må snarere 
kaldes en uren hund end en biskop. — Ligheden mellem 
bestemmelserne for den svenske og danske kirke er så 
store, at der næppe er betænkelighed ved at antage, at 
noget lignende også har været gældende i Danmark. — 
Men om end adskillige biskopper har haft en god villie, 
har de dog sikkert på dette punkt måttet gøre indrømmelser. 
Ærkebiskop Birger Gunnarsøn (1497—1519) forbød således 
på det strengeste, at præsterne måtte holde offentlige kon­
kubiner, men straks efter tilføjer han, at ingen, som har 
en sådan og har børn med hende, må føre hende eller 
børnene med til gilder og samlag eller indlede hende i 
kirken efter hendes barnefødsler. Det vil altså sige, at 
han dog tilsidst nøjes med at forhindre, at skandalen bliver 
for offentlig. — Nogle regler, som den samme ærkebiskop 
har givet for, hvorledes der skal holdes skriftemål, viser, 
at cølibatet også udsatte for andre fristelser. Præsterne 
må, siger han, når der bekendes utugtssynder, ikke ud­
spørge om de nærmere omstændigheder, tid og måde, 
hvorpå de er begåede. Ærkebiskoppen har altså her fun­
det det nødvendigt at afvige fra den almindelige regel, 
at der skal i skriftestolen spørges: Hvem? hvad? hvor? 
ved hvem? hvor ofte? hvorfor? hvorledes? naar?, som det 
udtrykkes i et latinsk vers: »Qvis, quid, ubi, per quos,



Indledning. 5

qvoties, cur, qvomodo, qvando«. Det skal her ogsaa nævnes, 
at der findes et brev til biskop Peder Nielsen i Ribe 1465— 
83) fra hans domkapitel, hvor dette, foruden mange andre 
forseelser, også i de stærkeste udtryk bebrejder ham hans 
usædelige levned1).

Prædiken var ikke noget fast stykke af gudstjenesten. 
Den ovenfor nævnte biskop Æskil i Ribe befalede, at der 
skulde prædikes på de store helligdage. I senere tider 
synes det dog, at prædiken er bleven noget almindeligere. 
Ærkebiskop Rirger vilde, at præsterne skulde oplæse eller 
måske forklare (exponant) evangeliet om søndagen; det er 
ikke nogen egentlig prædiken, de skal holde; ti han til­
føjer, at på de store fester skal der prædikes. — Lage 
Urne pålægger tiggermunke og hvem der ellers har ret til 
at prædike, især sognepræsterne, at de ikke på prædike­
stolen må lægge vind på at vise sig, men de skal af en 
oprigtig kærlighed til Gud og næsten prædike, hvad der 
er nyttigt til lastens udryddelse og dydernes pris i den 
evangeliske lære og Guds og kirkens bud. De skal formane 
menigheden til især på helgendage at søge til St. Lucii 
kirke som moderkirken for at søge syndernes forladelse og 
for at bringe den sine almisser. Men da det var langt 
fra, at alle præster kunde prædike, tilføjer han, at de, som 
ikke formåede at gøre det med ord, skulde i det mindste 
gøre det ved kyskhed og en hæderlig vandel. — I et svensk 
stift påbydes det, at præsterne skal om søndagen prædike 
om herrens bøn, det apostoliske symbolum, Ave Maria, de 
10 bud, de 7 barmhjærtighedsgerninger og andet, som 
Guds nåde vil give dem, for at tilhørerne kan ledes til 
anger over deres synder, almisse og anden barmhjærtighed 
og til at tiende ret. — Ingen må om påsken tages til

*) Helveg, Danmarks kirkeh. før reformationen II, 121. Pontoppi- 
dan, Annales eccl. II. 23, 537, 143, 332. Ny kirkehist. Saml. II, 
285. Thorkelin, Statuta provincialia m. m. (upagineret). Reuter- 
dahl, Statuta synod. veteris ecclesiæ Sveogothicæ, Lund 1841, 
52, 189. Kirkehist. Saml. I, 257—58.



6 Gudstjenesten i den danske kirke.

alters, før han samme dag højtideligt har erklæret, at han 
har tiendet ret. — Christian II’s gejstlige lov pålægger bi­
skopperne, at de på de store helligdage selv skal gå i 
prædikestolen og prædike evangelium og lære almuen deres 
sjæles salighed, og hvis biskoppen har forfald, skal den 
ypperste prælat ved domkirken gå i hans sted. Dette er 
dog næppe blevet efterkommet1).

Var prædiken således temmelig sjælden, var guds­
tjenesterne hyppige nok, især i klostrene. Men de bestod 
i, at præsterne læste deres »tider« eller i, hvad man i re­
formationstiden kaldte afgudiske messer. I St. Knuds kirke 
i Odense holdtes der således aftensang, natsang, ottesang, 
prim, terts, sext og non samt desuden 9 forskellige 
messer daglig ved de forskellige altre. — Der droges om­
sorg for god kirkesang; ved et landemode i Malmø 1383 
vedtoges det, at kirkesangen skulde forbedres ved ind­
førelse af nye antifonier, og at der skuldes rådes bod på 
uordener ved den daglige korsang2). Men menigheden var, 
især ved brugen af det latinske sprog, afskåren fra virkelig 
deltagelse i gudstjenesten. Det skal dog bemærkes, at 
på en svensk provinssynode 1441 bestemtes det, at fader­
vor, Ave Maria og Credo skulde oversættes på folkets sprog 
og hver søn- og helligdag fremsiges af præsterne3).

Hvad sakramenterne angår, da skulde dåben, som 
er døren til frelsen, og de andre sakramenter, forrettes 
med største ærefrygt. Præsterne skulde lære menighederne 
på Dansk de ord, hvormed syge børn skulde hjemmedøbes; 
men forældre måtte kun i den yderste nød selv døbe deres 
børn. Døbefonten skulde holdes ren, og der skulde være 
friskt vand i den. — Ligeledes skulde alteret og hvad 
dertil hørte, holdes i sømmelig stand. Præsten skulde have 
frisk vin, ikke sur, til altergangen; den skulde opbevares

r) Thorkelin, anf. skr. Reuterdahl, anf. skr. 57. Kolderup Rosen­
vinge, GI. danske love, geistl. lov § 1,

2) Pontoppidan, 11, 227
8) Reuterdahl 127 (Stat. conc. Sudercopensis).



Indledning. 7

i et rent kar, ikke i et horn el. desl. Herrens legeme og 
den hellige olie skulde holdes under lås og lukke, at de 
ikke skulde benyttes til trolddomskunster. En gang om 
måneden eller oftere skulde eukaristien fornyes, og der 
gives regler for, hvorledes præsten skal forholde sig, hvis 
der er gået orm i den. — Den præst, som skulde uddele 
den hellige nadver, skulde iforvejen skrifte for en nabo­
præst. — Han må ikke lade nogen anden tilberede hostien 
eller kalken og ikke forandre noget ved indstiftelsens ord; 
disse måtte ikke siges udenad, men skulde oplæses. Han 
måtte ikke ånde på den indviede kalk, idet han bevægede 
hovedet i et kors, endnu mindre derefter aftørre den med 
fingeren. Ordene skulde læses højt og tydeligt, undtagen 
indstiftelsens ord (canon), der skuldes læses med sagte 
stemme. Der gaves regler for, hvorledes sakramentet eller 
den indviede olie skulde bæres til en syg. Foran bares et 
vokslys og en klokke, præsten skulde synge de 7 bods­
salmer eller andre gudelige sange og velsigne dem, han 
mødte. Der tilsagdes dem, der kom med lys i døre eller 
vinduer, eller som med lys gik ud på gaden og knælede, 
at syndsforladelse og velsignelse fra den herre Jesus Kristus 
skulde fordobles for dem. — Hvis en syg kastede alt, hvad 
han nød, op, kunde præsten nøjes med at vise ham ho­
stien og sige: »Tro, og du har spist« (crede, et mandu­
casti)1).

Hvad kirketugt og band angår, da skælnedes der 
mellem offentlig bod, der skulde pålægges dem, der havde 
forset sig offentligt, og privat bod for skjulte synder. De, 
der skulde gøre offentlig bod og for kortere eller længere 
tid udelukkes fra nadveren, skulde fremstilles for biskoppen 
ved kirkedøren, iførte sæk, med bare fødder og nedslagne 
ansigter, så at også dragt og miner vidnede om, at de 
følte sig skyldige. Derefter skulde han føre dem ind i

Ny kirkehist. Saml. III, 274, 268 f. 271. — Pontoppidan, An­
nales II, 143. Thorkelin, Stat, provine., stat, synod., m. m.> 
ærkebisk. Birgers stat, synod.



8 Gudstjenesten i den danske kirke.

kirken og knælende for altret med hele præsteskabet synge 
de syv bodssalmer. Når han atter rejste sig, skulde han 
efter kirkens love bestænke dem med vievand, lægge hånden 
på deres hoveder, strø aske paa dem og tildække dem 
med et grovt stykke tøj, og dernæst med klage og hyppige 
suk sige dem, at ligesom Adam blev udstødt af Paradis, 
således var de for deres synders skyld udviste af kirken. 
Præsterne skulde derefter udvise dem, idet de istemmede 
responsoriet: »I dit ansigts sved skal du æde dit brød.« — 
Den private bod tilkom det præsterne selv at bestemme, 
dog var der visse forseelser, for hvilke det var forbeholdt 
biskopperne at tilstå forladelse, enkelte tilfælde skulde 
endog meldes til paven1).

Band anvendtes omtrent i de samme tilfælde som 
efter reformationen; særligt omtales det, at vragplyndrere 
skal bandsættes. Men fremfor alt var det kirkens våben 
mod dem, der vilde forurette den ved at tilegne sig dens 
gods og lægge hidtil ukendte byrder på gejstligheden eller 
i nogen måde krænke dens rettigheder. Sådanne måtte 
ikke begraves i indviet jord, og deres mandlige efterkom­
mere indtil 3die led skulde være inhabile til at modtage 
noget gejstligt len eller nogen kirkelig bestilling. — Ved 
et svensk landemode bestemtes det, at nadveren om påsken 
skulde nægtes dem, som ikke havde ydet deres kirkelige 
afgifter, eller som levede med konkubiner, eller som havde 
levet sammen et år efter deres trolovelse uden at lade 
deres ægteskab velsigne, eller som var overbeviste om kirke­
lige forseelser. Heller ikke genstridige sognefolk, som ikke 
vilde gøre kirkearbejde, eller de, som ikke vilde betale

x) Casus episcopales in his versibus continentur: Qvi facit ince- 
stum, deflorans aut homicida — Sacrilegus, patris percussor 
aut Sodomita — Transgressor voti, perjurus sortilegusqve — Vel 
mentita fides, faciens incendia, prolis — oppressor vel blas- 
phemus, hæreticus, adulter — cum bruto coiens, Judæa sive 
pagana — Conjugis in mortern machinans, sacramento abutens — 
Pontificem qverens semper devotus adihis. Thorkelin, Kirkelove 69. 
— Andensteds nævnes dog flere synder, f. eks. simoni.



Indledning. 9

skolemesteren, hvad de havde lovet ham for deres børns 
opdragelse, måtte tages til alters1).

Der holdtes strengtover sognerettighederne; ingen 
af fremmede menigheder måtte tages til alters, ingen måtte 
uden præstens samtykke forrette kirkelige handlinger i 
sognene, og især søgte man at forhindre overgreb af tigger­
munkene. Ligesom tilfældet var endnu længe efter reforma­
tionen, fandtes der mange omløbende præster, som det var 
forbudt at benytte.

Det var til stor skade for gudstjenesten, at det blev 
tilladt, eller der blev set gennem fingre med, at mange 
landsbypræster tog bolig i købstæderne, og endnu 
mere misligt var det, at mange embeder underlagdes 
biskopperne, kannikerne, klostre eller andre 
stiftelser, der oppebar deres indtægter mod om søndagen 
at udsende en præst, der skulde læse messen. Man har 
tidligt havt øje for, at sognene på denne måde forsømtes; 
i året 1383 påbødes det på et landemode i Malmø, at 
ingen prælat eller kanonikus måtte sende andre som vikar 
i sit sted end ærlige og lærde folk, som havde et godt 
rygte. Men hele denne uheldige ordning forværredes snarere 
end den forbedredes, og der førtes tidt klage over den. 
1 Kristian ll’s tid siges det, at almuen besværer sig svar­
lig, at nogle biskopper lægger mange kirker sammen til 
deres gårde og kannikedom, og at somme præster har 
2—3 kirker og derfor ej kan holde messe og gudstjeneste 
som i fordums tider. — P. Helgesen søger grunden til, 
at messen er kommen i foragt, dels i det store antal 
præster, dels i prælaternes gerrighed, at de købte fattige 
præster til at besørge vikariaterne det billigste, de kunde 
få dem2). Den sidste katolske biskop i Vendsyssel, Styge 
Krumpen, beskyldtes for at have fortrængt nonnerne fra 
stiftets klostre for at tilegne sig disses indtægter, og at

Thorkelin, Stat. prov. Reuterdahl 59.
2) Danske Mag. VI. 361. Pontoppidan, Ann. eccl. II, 227. Helveg, 

Danm.’s kirkehist. før reform. II, 477.



10 Gudstjenesten i den danske kirke.

have draget til sig så godt som alle sognekirker og for 
gerrigheds skyld at have sat en kapellan til 3—4 kirker x).

Fasten spiller en vigtig rolle i det kristelige liv i den 
katolske kirke; der skælnes mellem den faste, der holdtes 
i den såkaldte qvadragesimaltid før påske, da det kun var 
forbudt at spise kød, og en strengere faste »uden smør 
og melk« eller, som det også hedder, »paa vand og brød«. 
Denne sidste skulde holdes på visse dage: Langfredag, 
St. Hans dag, Laurentii dag, Marie himmelfartsdag og alle« 
helgensdag2).

Medens det ellers i alle enkeltheder var præsterne 
foreskrevet, hvorledes de skulde optræde ved alle kirkelige 
lejligheder lige til miner og gebærder, og det hyppigt på- 
lagdes dem, at alt skulde gøres, som det var befalet og i 
overensstemmelse med stifternes orden, var der dog på et 
punkt indrømmet dem en frihed. Naar uvejr beskadigede 
kornet, skulde de uden at afvente speciel befaling holde 
gudstjeneste for at bede om Kristi og jomfru Marias hjælp3). 
— Disse gudstjenester stod i forbindelse med den såkaldte 
korsebyrd, som siden skal omtales. Biskop Lage Urne 
forbød præsterne at deltage i det gilde, hvormed den, som 
så mange kirkelige handlinger, endte. — Adskillige andre 
enkeltheder af den katolske gudstjeneste vil i det følgende 
blive omtalte på sit sted.

Som det vil ses, var her nok, som trængte til at af­
skaffes eller forandres; men her er også bestræbelser for 
at gøre det arbejde, der er så gammelt som kirken selv, 
at bringe menneskenes liv mere i overensstemmelse med 
Guds ord. Mange af de katolske biskoppers formaninger

x) Rørdam, Monum. hist. Dan. 1, I, 190. Smign. skuespillet Kort­
vending af H. C. Sthen. Præsten siger her: »Tre sogne haver 
jeg under min hånd, dog jeg fuldt lidet prædike kan... Min 
kapellan tager vel kirken vare; jeg vil ikke have den sjælefare.« 
Danske Saml. 1, 1, 196. Om kapellanens ringe vilkår smstds. 213.

9) Reuterdahl, 193.
8) Pontoppidan II, 537. Huitfeldt, folioudg. I. 714.



Indledning. 11

ligner dem, der blev givne af de protestantiske til helt ind 
i det 18. århundrede. Det er reformatorernes ære, at de 
har forstået at fastholde det, der burde fastholdes, og ud­
skille det, der måtte forkastes, således at der endnu ikke 
vil være meget at sige på det valg, der blev truffet, lige­
som den dom, de fældede over den katolske kirke, således 
som de kendte den, ikke er rokket i noget væsentligt punkt, 
hvor mange forsøg der end er gjort derpå, ogsaa fra prote­
stantisk side. — Den katolske kirke, som den var i Dan­
mark, da reformationen begyndte, var sunket dybt ned i 
verdslighed, og dette gjaldt ikke mindst om gejstligheden 
og hele dens virksomhed. Eksemplet gaves fra oven, og 
det var med god grund, kong Kristian III klagede over, 
»at man hos den meste del af biskopperne på denne tid 
her udi riget ikke kan kende en vel, om det er biskopper, 
prædikere, ritmestere, høvedsmænd eller krigsmænd, hvis 
gejstlighed ikke står på kirkens embede, at holde messe 
eller at prædike, men på mange drabanter at holde«1).

Vil vi på den anden side se hen til resultatet, guds­
tjenesten, som den nu er blevet, da er der ofte 
udtalt misfornøjelse både med den ordning, reformatorerne 
traf, og med den udvikling, denne senere har fået. Det 
er dog næppe lykkedes at påpege større misgreb i reforma­
tionstidens kirke- og gudstjenesteordning, og hvad den 
senere udvikling angår, da vil de omstændigheder, der har 
fremkaldt den, blive paavist i det følgende. Det er vist, 
at der i kirkeordinansens bestemmelser er en idealitet, som 
det har været vanskeligt at fastholde under udviklingen; 
dette gælder om enhver virkelig begyndelse, og det er netop 
dette, der bevirker, at det, der er begyndt, indeholder ud­
viklingsmuligheder. — Men det må bemærkes, at hele den 
udvikling, der i det følgende skal beskrives, på så mange 
punkter går imod lovene. Disse gentages ideligt, bi­
skopperne formaner til at overholde dem; men ikke desto

x) Rørdam, Monum. hist. Dan, 1, I. 162.



12 Gudstjenesten i den danske kirke.

mindre går udviklingen sin egen gang. Da der ved danske 
lov og ritualet kom en ny lovgivning, måtte den tildels 
anerkende udviklingens resultater; men heller ikke herved 
blev det; den gik nu som før sine egne veje, også de nye 
lovbestemmelser måtte give efter, selv når der, som ved 
skriftemålet, dannede sig en praksis, der sikkert må be­
tegnes som ulovlig.

Derfor skal den indflydelse, kirkeordinansen har havt, 
ikke undervurderes; den har været en fortrinlig regulator 
for udviklingen, og trods alle forandringer er det endnu 
dens præg og mærke, den danske kirkes gudstjeneste bærer; 
men ingen gudstjenesteordning kan bevares uforandret gen­
nem snart 400 år, og det må dog sikkert anses for en 
fordel, at de nødvendige forandringer ikke er skete ved, 
at kirkelig eller verdslig øvrighed har udtænkt dem og 
med det onde eller gode fået menighederne til at rette sig 
efter de bestemmelser, der blev givne, men at det er 
selve det kirkelige livs tarv, der har krævet dem; 
de er fremkomne efter det krav, de forskellige 
tiders forskellige vilkår har stillet til guds­
tjenesten. — Deraf følger naturligvis ikke, at alle de 
skete forandringer skulde være heldige; det er ikke ude­
lukket, at den fremtidige udvikling kan optage adskilligt af 
det gamle. Men det er altid en mislig sag at søge at 
vække livet ved at vende tilbage til former, som har til­
fredsstillet for århundreder siden. Det prøvede man heller 
ikke på i reformationstiden. Om Luther har kendt de 
gamle gudstjenesteordninger, får stå hen; men selv om 
han har kendt dem, vilde han næppe have forsøgt at forny 
dem. Det, der lå for, var den romerske messe, og 
det er denne, han går ud fra1). På samme måde er det 
den nuværende gudstjenesteordning, der må være grundlag

x) In primis itaque profitemur, non esse, nec fuisse unqvam in 
animo nostro omnem cultum dei prorsus abolere, sed eum, qui 
in usu est, pessimis additamentis vitiatum, repurgare et usum 
pium monstrare. Luther, fortale til Formula Missæ.



Indledning. 13

for fremtidige forandringer, og det bør ikke betragtes som 
en fejl eller fortræd, at den i mange måder er bestemt ved 
en uskreven lov; det vilde ikke være ønskeligt, om der 
blev forsøgt paa at afhjælpe denne mangel.

Udviklingen har ikke ført så langt bort fra lovgivningen, 
at menighederne skulde være overgivne til vilkårlighed; 
men den har fastholdt, hvad ordinansen udtaler, at der er 
kirkeskikke, »hvorudi den kristelige frihed skal 
holdes ved magt«, og hvori »tjeneren dog råder 
alt s ammen«.

De, der vil læse det følgende, vil sikkert mange gange 
få et indtryk af, at der har været store skrøbeligheder både 
hos præster og menigheder, og det er også vist nok, at 
udviklingen har bevæget sig i stærk bølgegang; der har 
været tidsrum, der for os ser ud som lutter tilbagegang. 
— Men vi er dog komne adskilligt nærmere til det mål, 
ordinansen satte for efterslægten: »at børnelærdommen 
må være udi alle huse, at også bønderbørn må 
nu herefter vide det, ej aleneste bønder, men 
også adelsmænd, ja konger og fyrster have hid- 
tildags ikke sjældent ikke vidst«. —Vi trænger ikke 
til en ny reformation, heller ikke for gudstjenestens ved­
kommende, men til at der bygges videre på den gamle 
grund, så det i fremtiden som i fortiden kan blive således, 
at kirken og dens gudstjeneste kan blive midtpunktet i 
kirkens liv og menighedens rette forsamlingssted.

Fremstillingen er ikke ført længere end til begyndelsen af 
det 19de århundrede. — Der er gjort rede for de benyttede 
kilder. Dog er de såkaldte landemodsmonita ikke anførte 
mellem disse, selv om de er trykte. — I Ny kirkehist. Saml. II, 
IV og V findes sællandske monita 1554 — 1613, i 4. R., III, 
H. Gerners monita, i Rørdams Monum. historica Danica 2. R., II, 
de første lundensiske biskoppers. — Adskillige andre er trykte 
i Hedegaards kirkeret, Zwergius’s Sællands kieresi, Blochs fynske



14 Gudstjenesten i den danske kirke.

gejstlighed, Pontoppidans Annales eccl., Suhms Samlinger II, 
3. h. — Det er kun i Sællands, Lunds og Fyns stift, der er 
holdt egentlige landemoder lige siden reformationstiden. I de 
jydske stifter begyndte de først ved tiden 1650—1700; fra 
ældre tider haves der kun spredte udtalelser af samme art 
som landemodsmonita. — Hovedkilden til, hvad nedenfor frem­
stilles, er „Kirkehistoriske Samlinger“, uden hvis mange 
og rige efterretninger det v.ilde have været umuligt at forsøge 
at skrive en gudstjenestens historie, når denne ikke skulde 
fremstille lovgivningen om gudstjenesten, men denne, som den 
virkelig er holdt. — De mange småtræk, der er anførte om 
skikke på de enkelte steder, er, som henvisningerne viser, hen­
tede fra meget forskellige kilder; men der er sikkert mang­
foldige sådanne, som er undgåede min opmærksomhed.

1. Kirker og kirkegårde.
Der var, da reformationen var endt, og alt, hvad der 

under kampen mod den katolske kirke og under greve­
fejden var kommet i urede, atter skulde ordnes, »kirkenød« 
nok af mange slags i Danmark, kun ikke på den måde, 
hvorpå ordet i nyere tid er blevet brugt; det var så langt 
fra, at der var for få kirker, at der tværtimod var for 
mange, flere end man kunde bruge, og flere end man kunde 
vedligeholde.

Ved recessen af 30. Oktober 1536 bestemtes det, at 
tiende skulde ydes som hidtil; den skulde føres til kirke­
laden og der tærskes og deles lige mellem kongen, kirken 
og præsten. Den del af tienden, der tilfaldt kirkerne, var 
deres væsentlige og visse indtægt; men på grund af det 
ringe udbytte, jorden den gang ydede, var den ikke til­
strækkelig, når større reparationer blev nødvendige. Ad­
skillige kirker ejede også jord, og der ydedes en afgift til 
dem for klokkernes brug ved begravelser og brylluper. 
Denne afgift omtales ofte paa en måde, der viser, at den 
har havt betydning for kirkernes økonomi. Ligeledes be-



Kirker og kirkegårde. 15

taltes der en afgift for gravsteder i kirkerne. Men i det 
hele var kirkerne fattige, og deres tilstand blev ikke bedre 
ved, at indtægterne ofte for kortere eller længere tid be­
slaglagdes ved ekstraordinære skattepålæg.

Dertil kom, at b etragtningen af kirkebyg­
ningerne efter reformationen måtte blive en anden end 
hidtil. De var ikke længer i sig selv helligdomme, men 
kun nødvendige midler til, at Guds ord kunde blive præ- 
diket og sakramenterne forvaltede, og som en følge deraf 
måtte mange kirker anses for overflødige. Dette var først 
og fremmest tilfældet i byerne. Selv i de mindre var der 
næsten al tid foruden sognekirken en klosterkirke, der som 
oftest var den anseligste og bedst vedligeholdte, hvorfor 
den jævnlig blev taget til sognekirke, medens den hidtil be­
nyttede nedreves. Dette var f. eks. tilfældet i Fåborg, i 
Slangerup, i Nykøbing på Falster og fl. st. I året 1542 
befaledes det ligefrem i almindelighed, at hvor der findes 
flere kirker i de små købstæder, skal en eller flere øde­
lægges.

I de større byer, især i bispesæderne, var der talrige 
kirker, som man nu ikke havde brug for. Af Roskildes 11 
sognekirker og 8 kloster- og hospitalskirker er kun dom­
kirken, Fruekirke og St. Jørgens bevarede. — I København 
fandtes der ved reformationstiden 4 sognekirker, Vor frue, 
S. Peders, S. Nikolaj og S. Klemens, af hvilke den sidste 
snart nedlagdes. Desuden mindst 6 klosterkirker og ka­
peller, af hvilke kun Helligaandshusets er bevaret. I Ribe 
var der 10 kirker foruden 3 eller 4 klosterkirker, i Viborg 
12 kirker og 5—6 klostre; i Århus 3 kirker, 2 kapeller og 
3—4 klostre; i Odense var der 3 sognekirker, samt des­
uden vistnok 5 klostre; St. Knuds kirke, der tilhørte Bene­
diktinerne, var tillige domkirke.

Også på landet blev mange kirker nedrevne. Det 
var, som kong Christian III skriver til sine lensmænd, 
»»svare og dyre tider«, så kirker og præstegårde forfaldt, 
fordi præsterne havde to eller tre kirker og præstegårde



16 Gudstjenesten i den danske kirke.

at forestå, og der var så små sogne, at der ofte i hvert 
kun var 8 eller 10 bønder, som hverken formåede at føde 
deres præst eller at holde deres kirke vedlige. I året 
1546 fik lensmændene befaling til at handle med sogne­
folkene om, at de skulde forlade de små annekskirker, og 
1552 skulde det i Århus stift undersøges, hvilke kirker 
der kunde nedlægges, hvor præsterne havde to eller tre at 
tage vare. Desuden udstedtes der befaling om mangfoldige 
enkelte kirkers nedrivning1).

Det er vel muligt, at man mange steder er gået for 
vidt i denne retning. De nedbrudte kirker måtte ofte le­
vere materialier til andre bygningers opførelse. I året 1537 
deltes Ribe i 2 sogne: Frue og Sorlebrødre kirker blev 
sognekirker, og »de andre sognekirker, som nu ødelægges«, 
skænkedes byen til istandsættelse af hine to. 1553 gav 
lensmanden paa Dronningborg, der hørte til dronning Doro- 
theas enkegods, hende anvisning på, at noget byggearbejde 
kunde udføres med sten og tømmer hentet fra nedbrudte 
kirker. Materialierne til at istandsætte den gamle bispe­
gård i København, før den kunde bruges som universitets­
bygning, skaffedes ved at afbryde Bagsværd kirke2). Der 
er heller næppe tvivl om, at enkelte adelsmænd på egen 
hånd har ødelagt kirker, som de fandt overflødige. 1 året 
1550 frafaldt kongen således tiltale mod en lensmands 
enke for kapeller, hendes mand havde ladet afbryde i År­
hus stift. — Efter krigene i det 17. århundrede blev atter 
adskillige kirker nedlagte, og mange hidtil selvstændige 
sogne gjorte til annekssogne.

I det hele var vistnok nedrivningen af en del kirker 
en forholdsregel, der fandt sin forklaring og retfærdig­
gørelse i tidens forhold. Mange kirker havde, som alt om­
talt, ligget under klostre og domkapitler, og gudstjenesten

x) Rørdam, kirkelove I, 240. 331. Om nedrevne kirker smstds I og II 
Register: kirker, nedbrudte. — Rørdam, Københavns kirker 3.

2) Kirkehist. Saml. 3, V. 182. Rørdam, Universitetets hist. I. 65. Kirke­
love II. 2.



Kirker og kirkegårde. 17

var bleven besørget ved en løbepræst, der kom til kirken 
om søndagen. Dette misforhold blev ikke straks afskaffet; 
men både i Christian III’s og endnu mere i Frederik !Fs 
tid stræbte man henimod, at præsterne skulde bo ved 
deres kirker, og lå disse under andre stiftelser, skulde 
der dog holdes kapellaner, som havde bolig i sognene. 
Christian IV pålagde de præster, der for deres egen be- 
lejligheds skyld havde taget bolig i købstæderne, at flytte 
ud i deres sogne. Her viste det sig da, hvor vanskeligt 
det var i de små sogne både at skaffe præsten bolig og 
udkomme og at vedligeholde kirkerne1).

Der vides heller ikke, at der fra gejstlighedens side 
er gjort nogen indsigelse mod indskrænkningen af kirkernes 
antal, hvorimod menighederne stundom søgte at bevare deres 
kirker, og dette lykkedes i almindelighed, naar de kunde 
påvise, at bygningen var holdt vel ved magt, eller at de 
vilde få for lang vej til den kirke, som sognet skulde læg­
ges under. Adskillige kirker er sikkert også bievne stående, 
uagtet nedriveisen var befalet, uden at denne befaling er 
bleven taget tilbage.

Der blev dog også opført enkelte nye kirker, i det 
mindste på små øer, der lå langt fra de sogne, de hidtil 
havde tilhørt, således på Avernakø, Strynø, Lyø og Anholt2). 
Beboerne på den sidste ø har især havt en lang sognevej; 
ti den hørte til Morup sogn i Halland. — løvrigt var det 
kun enkelte kirker, der opførtes, når København undtages, 
til helt ind i det 19. århundrede, da befolkningens tilvækst 
og ny bebyggelse på steder, hvor der tidligere havde været 
få eller ingen mennesker, gjorde det nødvendigt at sørge 
for flere kirker.

Uagtet kirkerne således vare bievne færre i tallet, kneb 
det bestandig med at holde dem vedlige. I året 1586 fik 
lensmændene ordre til at undersøge dem, da de mange

x) Smstds. 4. I. 785. — 4, IV. 143. Rørdam, Danske kirkelove 111, 66.
2) Ny kirkehist. Saml. V, 642 f.
Kirkehist. Saml. 6. R. I 2



18 Gudstjenesten i den danske kirke.

steder vare bygfældige, fordi der ikke var tilsyn med, at 
deres indtægter anvendtes til deres nødtørftighed. Kirke­
værgerne var kun »ufornumstige bønder«, og siden sendtes 
en skriver for at høre regnskab, men der eftersås ikke, 
hvad der var bygget1). Stundom ødtes kirkens penge på 
unyttigt byggeri; man nedrev stole, der var bedre end dem, 
man satte op i stedet2). Andre steder udførtes repara­
tionerne så slet som i Frørup kirke på Fyn, hvor man 
havde istandsat tårnet med »skarns ubrændte sten«, som var 
regnede af. Af og til, det synes dog endnu sjældent, dæk­
kede man skrøbelighederne ved at overhvidte kirken. Ofte 
gav kongen tilskud til en kirkes reparation, eller velhavende 
kirker måtte hjælpe de fattige. Men i det hele stod det 
kun sørgeligt til. Ved Sællands landemode 1569 klagedes 
der over, at mange kirker var så arme, at de ikke for­
måede at købe vin og brød; når'bønderne vilde til alters, 
måtte de »skyde skinderskud; denne glose bruger de for­
argeligt, som de sidder til gilder og dem fattes øl«. Denne 
fattigdom var dog fremkaldt ved, at kongen under syvårs­
krigen havde beslaglagt kirketienden.

Bedst vedligeholdt var vistnok adelens kirker. Der 
var også adelsmænd, som lod forfaldne kirker ombygge; 
således blev Svindinge kirke på Fyn opført af Chrff.Valken- 
dorf, hans brodersøn gav den en prægtig altertavle. — Jørgen 
Rosenkrands byggede nyt kor og tårn til Hornslet kirke, 
hvor han havde sin familiebegravelse ligesom Valkendorferne 
i Svindinge; til Mørke kirke gav han kalk og disk og 
altertavler til Hvilsager og Torsager. — I det hele får man 
det indtryk, at der blev gjort mere for at smykke kirkerne 
end for at vedligeholde dem. — I Frederik IFs og især i 
Christian IV’s tid forsynedes en mængde kirker med ud­
skårne prædikestole og altertavler, hvis figurer og orna­
menter bærer et stærkt fælles præg, som også findes i de

x) Rørdam, Kirkelove II, 401.
2) Sællands ldm. 1580.



Kirker og kirkegårde. 19

talrige mindetavler fra denne tid, der ophængtes Gud til 
ære, kirken til sirat og de afdøde til ihukommelse. — 
Denne gavmildhed imod kirkerne ophørte heller ikke i 
senere tider; menighedernes medlemmer skænkede lyse­
stager, alterkar o. desl. Det var heller ikke sjældent, at 
præster smykkede deres kirker; således gav Jens Jakobsen 
Riber i Skovlænge og Gurreby paa Lolland (c. 1600) alter­
tavle til den ene og prædikestol til den anden af sine 
kirker. Han var, siges der i en senere tid, »mere for at 
pynte sin brud, jeg mener hans kirker, end præster ere 
nuomstunder«. — De talrige alterkar, døbefade, lysestager 
m. m., som bærer årstal fra tiden efter 1660, viser, at 
menighedernes medlemmer også har bidraget sit til at 
skaffe kirkerne, hvad de havde mistet under de store krige. 
— Siden blev sådanne gaver vistnok sjældnere, men de 
ophørte ikke. Statsminister grev Reventlow forsynede Tir- 
sted kirke på Lolland med alle kirkekar, døbebækken, kande, 
kalk, disk og æske af sølv, »så kostbare, at de på Lolland 
ikke havde deres lige«, og der vilde kunne anføres flere 
eksempler derpå fra alle tider1). — I den rationalistiske 
tid bar de udsmykninger, kirkerne fik, stundom præg af 
tidens anskuelser. Således havde stifteren af det clas- 
senske fideikommis, general J. F. Classen, i Vinderød kirke 
opsat en altertavle, der forestillede frihedens gudinde knæ­
lende for et alter, ved hvis fod tyranniets symboler lå 
sønderbrudte. Denne altertavle findes nu på Korselitze på 
Falster.

De, der skænkede sådanne gaver til kirkerne, holdt 
også nok af, at giverne skulde mindes. Deres navne findes 
næsten al tid på dem, og de adelige familiers våbenskjolde 
anbragtes både på altertavler og prædikestole. Som et 
eksempel herpå kan anføres, at Movrits Podebusk og hans 
frue i Hundstrup kirke på Fyn havde ladet male deres 4 
aner på deres kirkestol. I Nørre Nærå kirke var deres

x) Rhode, Loll. Falst. hist. 1, 25. 341, 633.



20 Gudstjenesten i den danske kirke.

våben anbragt på prædikestolen. På alle mandfolkestolene 
var hans, på kvindestolene hendes forbogstaver malede. 
De havde desuden i begge kirkerne aflåset de øverste stole 
til brug for deres karle og piger, så sognefolkene i Nørre 
Nærå klagede over, at de måtte stå nede under tårnet. 
Biskop Jakob Madsen lovede at tale med fruen derom — 
manden var dengang død — men han siger intet om, at 
hans forestillinger frugtede. — Samme biskop beretter 
også om Flødstrup kirke, at Christen Quitzows og fru 
Margaretes våben var malede på altertavlen, »endog hun 
gav ikke en skilling dertil«1).

Hvad kirkernes ydre angår, var det i det hele som 
i vore dage; dog var, om ikke alle, så dog mange flere 
kirker end nu blytækte, og der var stundom i våbenhuset 
opmuret en ovn til at smelte bly i ved reparationer. Men 
disse tage var ikke lette at vedligeholde, og desuden var 
blyet dyrt, det betalte sig altfor godt at tage det ned og 
lægge sten op i stedet. Jakob Madsen, der var biskop 
på Fyn 1587—1606, har efterladt os en beretning om sine 
visitatser; han taler her både om kirker, der var helt tækte 
med bly, og om sådanne, der var helt tækte med sten; 
men det almindelige var, at der var sten på en del af byg­
ningen og bly på en del, hvilket sikkert er fremkommet 
ved, at blyet er blevet nedtaget, når det trængte til repara­
tion. Et sted, hvor blyet var i forfald, siger han, at herre­
gårdens folk tager af det for at bruge det til bøssekugler. 
— Det var i almindelighed hulsten, der oplagdes, dog 
tales der også om fladsten, en form af tagsten, som nu 
kun findes på få steder. — Mærkeligt nok var Frue kirke 
i København 1584 helt eller delvis tækket med sten; Chri­
stoffer Valkendorf befalede da kirkeværgerne, at de skulde 
lade den tække med kobber2).

Værst gik det ud over blytagene efter de store krige

x) Jak. Madsens visitatsbog, udgivet af Crone. 123. 84.
2) O. Nielsen, København 1536-1660, II. 87.



Kirker og kirkegårde. 21

i det 17. århundrede, da, som siden skal omtales, mange 
kirker blev helt eller halvt ødelagte. I året 1691 tillodes 
det ved et kongeligt reskript, at blyet måtte nedtages af 
kirkerne, når det var »udygtigt«, og der intet andet middel 
fandtes til deres istandsættelse. Nøden kunde vel mange 
steder retfærdiggøre dette, men selvfølgelig blev en sådan 
almindelig tilladelse misbrugt. Ved Viborg landemode 1698 
forbødes det, at blyet måtte nedtages, uden at patronens 
tilladelse var indhentet. — En lollandsk præst siger lidt 
senere herom, at siden kirkerne blev overdragne til pro­
prietærerne, »se en del indvendig ud som et forladt hus; 
blyet fik de tilladelse til at brække af dem mod forestilling, 
at det blev for vanskeligt at holde dem dermed vedlige 
(medens det dog går godt an ved alle kongens i andre 
provinser, især i Sønder- og Nørrejylland). Nu kunne de 
lige saa vanskeligt holdes vedlige med tegltag, og tilsidst 
— gid man ej få lyst til at tække dem med stråtag«1).

De oprindelige rundbuede vinduer var vistnok allerede 
før reformationen forandrede i mange af de kirker, i hvilke 
der var indbygget hvælvinger, da disse havde gjort det 
nødvendigt at flytte vinduerne; men de mange vinduer med 
rammer af træ eller støbejærn tilhører en senere tid.

Langt større forandringer er der foregået med det 
indre af kirkerne. Hvælvingerne var som oftest bedæk­
kede med de i vore dage på mange steder atter fremdragne 
kalkmalerier. De synes ikke at være bievne overhvidtede 
på reformationstiden, og helt hen i det 17. århundrede 
vedblev man at smykke kirkerne på samme måde. — Især 
i de store kirker, men også i de mindre, var koret ofte* 
skilt fra skibet ved et gitter. I Ribe var der endog 
en mur; koret var kannikernes alene, men foran muren: 
stod sognealtret. Denne mur nedtoges 1560, hvilket 
vakte uvillie i byen, fordi et meget anset krucifiks, som 
hængte på den, måtte kærnes. — Også i Vor frue kirke i

Rhode, Loll. Falsters hist. I. 634, 341, 25.



22 Gudstjenesten i den danske kirke.

København, i Roskilde og Slesvig, var der sognealtre. I 
Viborg oprettedes der endog et sådant efter reformationen; 
ti da messen fra højalteret vanskeligt kunde høres, lod en 
frue 1542 opsætte et nyt alter af kunstigt billedskærer­
arbejde længere nede i kirken. Det fik en altertavle 1614, 
og biskop Deichmann lod da 1708 det gamle højalter, som 
ikke brugtes mere, borttage1).

Kirkestolene er i reglen først anbragte efter re­
formationen, om der end kan have været enkelte også i 
den katolske tid2), men de synes nærmest at være bievne 
betragtede som en slags uorden. Christian II befalede, at 
de skulde udflyttes af kirkerne, undtagen præsternes, borg­
mesterens og rådmændenes. I året 1571 befalede kongen, 
at forstanderen for Ringsted kloster, Iver Bertelsen, skulde 
nedrive de gemene altre i klosterkirken og lade opsætte 
stole i stedet, da kirken skulde være sognekirke for St. Hans 
sogn; der kan altså ikke tidligere have været mange stole. 
— Det var dog den gang ikke det almindelige, at kirke­
ejeren lod stolene opsætte, men enhver måtte sørge for 
sig selv og sin familie, hvorfor også stolene var fuldstændig 
privat ejendom. Endnu 1578 lod lensmand Erik Lykke 
en sådan stol opsætte i Ribe domkirke, og en anden adels­
mand havde ladet sætte 8 stole til sig og sine folk3). 
Disse stole stod gerne midt på gulvet, og mænd og kvin­
der sad sammen i familiens stol.

Det var disse to ting, man ønskede forandrede; stolene 
skulde ind til væggene, så der blev en fri gang imellem 
dem, og mænd og kvinder skulde sidde hver for sig, og 
dette var gennemført henimod 1600. De nye stole op­
sattes af kirkeejeren og hørte kirken til; men forandringen 
synes ikke al tid at have været en forbedring. Biskop

x) Kinch, Ribe bys hist. II. 85. — Rørdam, Københavns kirker 382’ 
— Ursin, Viborg 112.

2) Kirkehist. Saml. 4. IV. 439 Kolderup Rosenvinge, Gie. danske 
love, Chr. ll’s gejstl. lov kap. II.

8) Kinch, Ribes hist. II, 520.



Kirker og kirkegårde. 23

Jakob Madsen bemærker om Frue kirke i Svendborg: »Onde 
stole, fordi at stolene hører kirken til, og når nogen dør, 
køber en anden stedet for 24 /3.« Det er formodentlig 
også uvillie mod denne forandring, der skjuler sig under 
biskop Poul Madsens alt anførte klage over, at der an­
vendtes bekostning på at opsætte stole, der var ringere end 
dem, der afbrødes. — Der må dog have været store ulæmper 
ved den gamle ordning; ti det forlangtes fra alle sider, at 
den skulde forandres. Ved Sællands landemode 1574 på­
bødes det, at alle billeder og altrene på et nær skulde 
borttages, og der skulde anbringes stole i stedet; her er 
der øjensynligt tænkt på at skaffe plads, så stolene kunde 
rykkes til siden. Men allerede tidligere, 1560, klagede 
kongen over, at det i Ribe domkirke var meget uordentligt 
flyt med stole, altre og andre dele; de stole, der stod midt 
på gulvet, skulde bort, og andre anbringes på siderne. 
Dette er dog næppe sket før mange år senere. — 1577 
var det galt fat i selve Frue kirke i København, hvor mænd 
og kvinder sad i stol sammen, i Roskilde domkirke og 
flere steder. Heller ikke her skete forandringen straks; 
for Københavns vedkommende søgtes den gennemført af 
C. Valkendorf, om hvem det siges: »Stolene at bygge og 
forbedre i alle kirkerne i København lod han gøre og straks 
forordinerede den smukke og sirlige skik, at mændene skal 
stå på den højre side og kvinderne på den venstre.« — 
Det turde dog være tvivlsomt, om det lykkedes Valkendorf 
at få stolene forandrede i alle kirkerne; i Frue kirke skulde 
der 1609 gøres en ny forordning med stolestaderne efter 
den måde, som i Helliggeisthus holdtes. I St. Knuds kirke 
i Odense sad 1578 mænd og kvinder sammen; det befale­
des, at det skulde forandres, og tillige skulde der anbringes 
to stader for fremmede. Samtidigt forandredes også stolene 
i mange landsbykirker1).

x) Kinch, Ribe 11. 520. - Rørdam, kirkelove I, 276, 279, 389, 477. 
— O. Nielsen, København 1536—1560, II 251. Kirkehist. Saml. 
3. 1. 395.



24 Gudstjenesten i den danske kirke.

Når således stolene blev kirkens ejendom, udskiftedes 
de på landet mellem tiendeyderne. I købstæderne blev de 
som oftest udlejede, hvorved kirkerne fik en indtægt, som 
de hårdt trængte til. — I Ålborg klagedes der 1579 over, 
at Budolfi kirke ikke fik sin afgift af stolene, fordi folk 
bar skamler og stole ind, som de sad på og lod blive 
stående i kirken. Det blev da befalet, at alle sådanne 
»små kirkestole« skulde, hver gang de var brugte, tages 
med hjem. — I Frue kirke i København var der nogle 
lange skamler (bænke), hvorpå fattige folk sad; de var af 
en eller anden grund bievne borttagne; men 1563 vedtog 
konsistoriet, at de igen skulde opsættes og »indrømmes 
med magelig acces og indgang, at fattige folk ubehindret 
og des bedre kunde sig der til Guds ord forføje og ind­
lade.« I året 1628 var alle kirkens stole udlejede. J. D. 
Jersin, som var bleven sognepræst ved kirken, begærede 
af konsistoriet, at det skulde skaffe ham en stol, hvilket 
dette vel fandt billigt, men det kundé ikke gøre det, hvis 
det ikke kunde bevæge en af dem, der havde betalt for 
en sådan, til at opgive den. — Det hænger vistnok sam­
men med, at alle stolene var optagne, at der i så mange 
kirker byggedes pulpiturer. Man begyndte derpå allerede 
i det 16. århundrede; det siges stundom, at de byggedes 
»til ungt folk«1).

Prædikestol har der i almindelighed været i kir­
kerne også i den katolske tid, men dog næppe allevegne2). 
Palladius siger vel, at den efter gammel skik skal stå på 
den søndre væg, men også, at den ikke skal være en bog­
stol, men den skal opmures, og han giver anvisning på at 
tage materialerne dertil af de nedbrudte altre. Kan almuen,

x) Jydske Saml. I. V. 251 — Kirkehist. Saml. 3. 1. 465. — Crone, 
J. Madsens visitatsbog 42. — Rørdam, Universitetets hist. Akt­
stykker s. 196.

2) I Sverrig var der 1571 landsbykirker, som havde enten ingen 
eller kun ubekvemme prædikestole. Bælter, kyrkoceremonierne. 
2 udg. 127.



Kirker og kirkegårde. 25

siger han, skaffe sig selv stolestader, kan den også lade 
opmure en prædikestol1). Det har vist nok været det al­
mindelige, at prædikestolene var murede. Jakob Madsen 
fandt i en fynsk kirke en sådan opsat på et alter; et andet 
sted var der en skarns prædikestol af ler opmuret; et tredie 
en smuk prædikestol, udgravet og med dør for og hvæl­
ving over. — En altertavle eller måske rettere forsiden af 
et alter fra året 1561 fra Torslunde kirke på Sælland, på 
hvilken prædiken, dåb og altergang fremstilles, viser dog 
en tarvelig prædikestol af brædder uden lydhimmel. Denne 
mærkelige tavle, som oftere vil blive omtalt, findes nu i 
nationalmuseet. Sammesteds opbevares en prædikestol fra 
Pjedsted ved Vejle smykket med udskæring og en indskrift, 
der viser, at den er fra året 1536. — De nu så alminde­
lige prædikestole med udskårne figurer skriver sig ligesom 
de tilsvarende altertavler fra renaissancetiden2). — Skrifte­
stole fandtes der endnu henimod 1600 ikke nær i alle 
kirker; det synes ikke, at der har været sådanne i den 
katolske tid, i det mindste ikke afskilte og gitrede. Her 
i landet har de vist nok været således indrettede, at den 
eller de skriftende gik ind i dem til præsten3).

Den største forandring, der skete med kirkernes indre, 
var dog, at sidealtrene borttoges. Disse var an­
bragte både i kirkernes kor og i skibene, i sidste tilfælde 
ofte op imod triumfbuen. Der var steder, hvor man havde 
begyndt at fjærne dem, endnu inden reformationen helt 
havde sejret; der klagedes fra katolsk side over, at allerede 
1530 var ikke mindre end 60 altre i Lunds stift ødelagte4). 
Men de fleste stod dog endnu længe efter 1536 ufor-

x) Visitatsbog, Heibergs udg. 15.
2) Ny kirkehist. Sami. IV. 132. Kirkehist. Sami 3. 1. 680, hvor 

tavlen fra Torslunde er afbildet.
3) Herzog, Realencyclopaedie, 3. udg., II. 536, 10. Moller <fc Mothe, 

Archseolog. Wörterbuch I, 175. — Otte, Handbuch der christ­
lichen Kunstarchseologie I, 293.

4) Münter, Reformationshist. 11, 86.



26 Gudstjenesten i den danske kirke.

andrede, uagtet de i protestanternes øjne var de mest 
talende beviser på det »afguderi«, der var drevet i kirkerne, 
og både kongerne og gejstligheden var enige om, at de 
skulde bort. Billederne, der fandtes på dem, kunde, når 
de var opbyggelige, hænges på væggene, men var det 
»skarns tavler«, og især hvis de tilbades af almuen, skulde 
de ubønhørligt fjærnes. Det var især i de store kirker, 
der var mange altre, i Lunds domkirke således mindst 60; 
i Vor frue k. i København kendes 46; i Viborg domkirke 
var der mindst 16. Men selv i landsbykirker kunde der 
være 3—4 foruden højalteret1).

Den ofte nævnte biskop Jakob Madsen i Fyn var sær­
deles ivrig for at bortskaffe alt, hvad der kunde give an­
ledning til helgen- og billeddyrkelse. Han ønskede helst, 
at der på altrene kunde anbringes »nogle smukke tavler 
med katekismi ord efter den skik, i St. Knuds kirke er«2). 
Hans visitatsbog giver os en forestilling om den mængde 
altre, billeder, monstranser osv., som endnu 50 år efter 
reformationen fandtes i de fynske kirker. — Fra Føns kirke 
befalede han, at der skulde borttages et alter og et sten­
kar indenfor døren, hvori der havde været vievand; fra 
Barløse 2 altre; fra Skydebjærg en monstrans; fra Middel­
fart et alter med Marias billede; ligeledes et alter fra 
Gamborg, et fra Brenderup, et St. Nikolaj alter fra Vor 
frues kapel i Nyborg og 3 altre fra Vindinge. En monstrans 
i Avnslev skulde gøres til en fattigblok, et alter borttages 
fra Vester Skerninge, 3 altre samt en Kristi begravelses­
kiste fra Frørup, et alter fra Kullerup, 2 skarns tavler fra 
Balslev, fra Gelsted en tavle med de vises ofring, fra Haars- 
lev en skarns tavle på alteret med jfr. Maria og den 
gamle Gud og to rader apostle, fra Fraugde et stort kruci-

x) Rørdam, Københavns kirker 208. — Ursin, Viborg 111.
2) Denne altertavle var opsat 1582 og bar Niels Kaases våben. 

Mumme, St. Knuds kirke, 15. En lignende findes endnu i Brøns­
høj kirke



Kirker og kirkegårde. 27

fiks osv.1) Det er vel tvivlsomt, om alle biskoppens på­
bud i denne henseende er bievne efterkomne; med et af 
dem var det i det mindste ikke tilfældet; ti en Kristi be­
gravelseskiste i Kerteminde, som præsten lovede skulde 
blive solgt, blev stående endnu 200 år og findes nu i 
nationalmuseet. Heller ikke har han forlangt alt fjærnet; 
i Brylle kirke, hvor han dog også havde visiteret, fandtes^ 
der 1664 en altertavle med papistiske billeder, og på et 
træbillede var der »noget uhøfligt, som ikke vel kan 
skrives«2).

Når J. Madsen således stræbte at bortskaffe papistiske 
billeder m. m., fulgte han den anvisning, P. Palladius 
havde givet biskopperne, at det første, de skulde se efter 
på visitatseme, var, om alt sådant var fjærnet fra kirken. 
Hvis dette ikke var sket, skulde de forhandle med kirke­
værgerne, og hvis der var en ugudelig adelsmand, som 
ikke vilde foretage udrensningen, skulde han meldes for 
lensmanden. Hvis der var et åbenbart afgudsbillede, som 
folk løb efter, og biskoppen så, at det kunde gøres uden 
fare, skulde han egenhændig nedrive og bortføre det; han 
skulde både kunne være Elias og Herkules3).

Det omtales oftere, at adelsmænd modsatte sig kirker­
nes udrensning. En saadan, Laurids Straale, nægtede 
J. Madsen at borttage et alter fra S. Nærå kirke; han havde, 
sagde han, ikke bygget det, han vilde heller ikke rive det 
ned. Fru Anna til Iversnæs vilde heller ikke tage et billede 
bort fra Føns kirke. Den første biskop i Ribe, Johan 
Vandal, taler ligesom Palladius om ugudelige adelsmænd, 
der vægrede sig ved at fjærne billeder. Da Palladius bort­
tog den hellige Lucius og andre billeder fra Roskilde dom-

Blochs fynske gejstlighed I, 56 f. Selve visitatsbogen nævner 
mange flere papistiske levninger. »Den gamle Gud«, som ofte 
nævnes, er Gud fader, der fremstilles med krone på hovedet og 
langt lokket skæg, ofte med sønnen i favn.

2) Fynske Saml. IX. 221.
8) Ny kirkehist. Saml. VI, 131—2.



28 Gudstjenesten i den danske kirke.

kirke, vakte det stor uvillie hos kannikerne, hvad man 
ikke kan undre sig over; ti, som der triumferende siges 
af en protestantisk forfatter, hvad der var samlet og be­
varet i 3—400 år, blev på knap 3 eller 4 timer af en dag 
adspredt og ødelagt1). — løvrigt tåltes det ikke, at nogen, 
der ikke var berettiget dertil, borttog eller ødelagde billederne 
i kirkerne eller tilføjede disse skade. Fru Sophie Lykke 
måtte 1557 give en erstatning, fordi hun havde borttaget 
en kirkeklokke og noget bly fra Holmekloster kirke (Brahe- 
trolleborg), samt borttaget to billeder og slået fod og krone 
af Vor frues billede2).

Der tales ikke om, at almuen har modsat sig billedernes 
borttagelse; ved bispemødet i Antvorskov 1546 formanes 
præster og degne til at borttage de billeder af kirkerne, 
som de ukyndige tilbeder. Desuden skal rosenkrandsene 
aflægges, og lysestager, gildesfaner3), begravelseslysestager 
og andre levninger af den papistiske overtro fjærnes. På 
mødet i København 1555 pålægges det at prædike mod 
billederne, at de først måtte borttages af folkets hjærte og 
så med lempe udryddes, en formaning, som så gentages 
på landemoderne; men den kunde tyde på, at man havde 
gjort erfaring om det uheldige i at gå for raskt til værks. 
— På et landemode i Lund 1561 sagde biskop Tyge As- 
mundsen, at der endnu var mange billeder, som der dreves 
afgudsdyrkelse med i kirkerne, og at folket skulde mindes 
om, hvor alvorligt Gud havde forbudt at gøre og tilbede 
billeder, for at disse efterhånden kunde borttages.

Selv billeder, til hvilke der fandt valfarter sted, kunde 
dog længe blive stående; således befaledes det først 1606 
at bortfjærne St. Dionysius’s billede fra Krogstrup 
kirke på Sælland, fordi der dreves afguderi med det; al­
muen lod det på visse tider med synderlig sirat og klæde-

’) Helveg, Dnm.’s kirkebist. efter ref, 2 udg. I 15. Ny kirkehist. 
Saml. 11, 237.

*) Museum 1894, II, 371.
3) Convivorum vexilla. Rørdam, Danske kirkelove I. 251.



Kirker og kirkegårde. 29

bon ornere og udi synderlighed udstaffere1). Men selv om 
billederne fjærnedes, ophørte almuen ikke at anse kirken, 
hvori de havde stået, for hellig frem for andre. I sin 
visitatsbog omtaler Palladius, at St. Søren i Holmstrup 
er brændt; men en halv snes år efter fik lensmanden i 
Roskilde ordre til at tage til Holmstrup, hvor der ofredes 
lam, gæs og høns og tilbades billeder. — Ikke bedre gik 
det i Kip pinge på Falster. Her tilbades, ligesom i Bi­
strup ved Roskilde, det hellige blod; men nu, siger Pal­
ladius, er der en god dannemand præst, som nok skal vise 
dem hjem, som kommer did med deres ugudelighed. I 
virkeligheden høres der heller ikke mere om det hellige 
blod, men så udsprang der en kilde, som der valfartedes 
til helt ind i det 18. århundrede2). — I Lunds stift drog 
folk skarevis til den hellige Mogens kirke i Torum, 
det hellige kors i Edensted, det hellige løsen i 
Løsen, alle tre steder i Bleking, og til St. Olaf i Halla- 
rød i Skåne8). Om de jydske valfartssteder tales der i 
digtet: »En historie om Peder smed og Adser bonde«:

„Lader gå til Karup, hvo som vil, 
sætter eders sind der intet til.
Af pilgrimsrejser kommer intet godt, 
det kommer dem stundom selv til spot. 
Somme gå til St. Jost i Nibe 
og somme til St. Lambrekt i Ribe, 
til Essenbæk kilde gå og somme, 
det kommer ingen af dem til fromme.“

r) Danke Mag. 1. 1. 96.
*) Rørdam, kivkelove 1. 251. II. 17. Kirkehist. Saml. 4. III. 433 f. 

Palladius visitatsbog 173. Den her omtalte nidkære præst synes 
at måtte være Rasm. Mikkelsen, som var i Kippinge 1541 og 
1549, uden at det vides, når han tiltrådte eller døde Om ham 
fortæller sagnet, at han ved kirken byggede en præstegård, som 
sank i jorden, og på dens sted udbrød den hellige kilde. Bar­
fod, Falsters gejstlighed II, 92.

8) Helveg, kirkehist. eft. reform., 2. udg.I. 118. — Cavallin, Skånska 
presthusens håfder 24.



30 Gudstjenesten i den danske kirke.

I Karup synes der endog at være sket et nyt mirakel 
i anledning af reformationen; ti, hedder det:

„Jomfru Maria hun græd så såre, 
for ingen vil til Karup fare“.1)

Paa Sælland valfartedes der, foruden til de nævnte 
steder, til Egedes trefoldighed og til Ondløse. i Jyl­
land til St. Søren i Ry og St. Eoban i Gynderup, i 
Slesvig til St. Anna i Åbenrå. — Der var dog mange 
flere steder end disse, hvor der var knyttet en særlig aflad 
til kirkerne for dem, som vilde valfarte til dem. Endnu i 
begyndelsen af det 19. århundrede tillagdes der forbønner 
for syge i »den hellige kirke i Skanderup« i Århus stift 
en særlig kraft, og præsten ved denne kirke beskyldtes 
for at tjene mange penge ved at bede for syge både fra 
Jylland og hertugdømmerne.

Omtrent ved år 1600 var dog »afguderiet« i det hele 
kommet ud af kirkerne. Derimod vedblev valfarterne til 
de hellige kilder. Men disse betragtedes mere og mere 
som kursteder, hvis vand der tilagdes en særegen kraft. 
Ved en visitats 1617 indskærpede H. P. Resen, at ingen 
måtte tillægge »Helle Lene« nogen dyrkelse eller sætte 
kors ved kilden med hår eller klude på; men al den kraft, 
som fandtes i vandet, skulde tillægges Gud, og han alene 
skulde takkes derfor med gaver i blokken og på anden 
måde. De kors, som fandtes, skulde henlægges i våben­
huset i Tibirke kirke2). Paa landemodet 1639 pålagde 
Brochmand stedets provst og præst at undersøge, om 
det var sandt, at de, som søgte Helenes kilde, bad til 
hende. Men der var ikke tale om at forbyde selve besøget 
ved kilden.

Lysene havde spillet en stor rolle baade ved selve 
den katolske gudstjeneste og så at sige ved alle guds-

x) Kirkehist. Saml. Il, 341.
2) L. Koch, Den danske kirkes historie 1801—17, 205. Kirkehist.

Saml. 4. III. 628.



Kirker og kirkegårde. 31

tjenstlige handlinger, brylluper, begravelser og koners kirke­
gang. Det er utvivlsomt, at der dertil knyttede sig megen 
overtro, og man søgte i den første tid efter reformationen, 
om end med lidet held, at indskrænke lysenes brug til de 
to, der stod på alteret. Adskillige steder på landet havde 
man ikke ordentlige stager til dem, men kun to i en ring 
bøjede jærn, der var fastgjorte i muren eller altertavlen, 
eller de stod i et brædt, der lå på alteret. Det indskærpe­
des gentagne gange, at de ikke måtte bruges uden under 
altergangen og først tændes, når denne begyndte; således 
endnu ved Århus landemode 1651, hvortil dog må be­
mærkes, at hen i det 17. århundrede begyndte man at 
lægge præsterne på sinde, at der skulde omgås sparsomme­
ligt med de kostbare vokslys; der var forskel på, hvor 
hurtigt de opbrændtes i de forskellige kirker. — Allerede 
Palladius gjorde dog den indrømmelse, at de lys, som 
bares for brudefolk, måtte blive stående på alteret som 
vidnesbyrd om, at de var ret viede. Det hændte dem, 
siger han, som begyndte først at bryde pavedømmet ned, 
som det kan hænde en tømmermand, som bryder et gam­
melt hus ned, han bryder også uforvarende et løsholt 
eller andet sådant, som hunde have tjent, det nye hus1). 
Med begravelseslysene gik det ligeså, også de stilledes på 
altret. Derimod synes det hurtigt at være gået af brug at 
bære lys for kirkegangskoner.

Palladius siger, at alteret skal stå enten i den østre 
ende af kirken eller midt på gulvet; han sigter her for­
modentlig til de såkaldte sognealtre i de store kirker, der 
dog snart blev borttagne; alteret kom al tid til at stå i 
koret. — Det var ofte bygget af sten og havde da som 
oftest et hul i dækstenen, hvori der gemtes en relikvie. 
Et sådant meget massivt alter står i nationalmuseets gård. 
Forsiden var stundom dækket med en udhamret kobber­
plade; der findes flere sådanne i nationalmuseet. Den kunde

r) Rørdam, kirkelove I, 346. Palladius, Visitatsbog 21. 121.



32 Gudstjenesten i den danske kirke.

også bestå i udskåret eller malet træ ; men det alminde­
lige var, at den var beklædt med fløjl, og dette ansås for 
det fineste; i fattige kirker manglede dog stundom både 
alterklæde og alterdug. — Det har vistnok ikke været 
sjældent, at der ingen altertavle var; på en afbildning i 
alterbogen 1574 er der slet intet på altret, men et vindue 
bag ved dette; på den oftere nævnte tavle fra Torslunde 
kirke er der kun et krucifiks på alteret. Måske er dette 
fremkommet ved, at altertavler med helgenbilleder o. desl. 
er bievne nedtagne. Kalk og disk var i almindelighed af 
sølv, ofte forgyldt; men fattige kirker måtte ikke sjældent 
nøjes med tin.

Der var ved reformationstiden ingen knæfald i kir­
kerne, hvad også ses af den måde, hvorpå altergangen 
holdtes, som siden skal omtales. Henimod år 1600 be­
gyndte man at anbringe dem, men i det mindste i Fyns 
stift gik det ikke af uden modstand. I året 1595 lod Chri­
stoffer Valkendorf borttage de skamler i St. Hans kirke i 
Odense, hvorpå der knæledes under altergangen, og »lod 
lægge alterfoden omkring igen på de steder«. Dette skete 
mod biskop Jakob Madsens villie; men Valkendorf var 
en konservativ mand, der oftere holdt over de gamle skikke, 
hvor man begyndte at afvige fra dem. Når det kun om­
tales, at han lod forandringen foretage i den ene kirke, 
tør man vel slutte, at der ikke har været knæleskamler i 
de andre, der stod under lensmandens tilsyn. — I Århus 
domkirke indrettedes der først knæfald langt ind i det 17. 
århundrede; det opsattes af en medkristen »dette Guds 
hus til sirat og andre til et godt eksempel og den svage 
kommunikant til nogen hjælp.« — I Fakse kirke var der 
1634 ingen knæleskamler; også der klagedes der over, at 
det for gamle og svagelige folk var besværligt at knæle 
og endnu værre at rejse sig1)

*) Jak. Madsens visitatsbog. 25. Han siger , at Valkendorf handlede 
• contra regias litteras a. 88 editas.• Smign. Kirkehist. Saml.4. VI.533. 
Hertel, Århus domkirke II, 37. Danske Mag. 5. I. 337.



Kirker og kirkegårde. 33

Hvad kirkernes inventar angår, da har der næppe 
været nogen synderlig rigdom på kirkekar efter den plyn­
dring, der havde fundet sted under Frederik I1). Dog var 
der så meget tilbage, at man enkelte steder kunde fort­
sætte i det spor, der var trådt. Århus domkirke fik 1537 
ordre til at udlevere alt det sølv, den ejede, til rente­
mesteren med undtagelsen af en kalk, en disk og en pixis, 
og 1601 befaledes det de landsbykirker, som kongen havde 
patronatsret til, at indsende deres klokker på en nær til 
arkeliet, for at der kunde støbes kanoner af dem. Der 
indkom i alt 140, og dog var det ikke længer siden end 
1527—29, at der var på samme måde indsamlet 885 for­
uden adskillige, for hvilke regnskab manglede. Det store 
antal er dog sikkert fremkommet ved, at de små prim­
klokker, der hængte i koret, og orti hvis brug siden skal 
tales, er medregnede. — Nogle af de klokker, Christian IV 
lod nedtage, solgte han atter til andre kirker2).

Det blev gentagne gange pålagt kirkerne at købe de 
bøger, præst og degn skulde bruge, biblen, ordinansen, 
en håndbog, gradualen, salmebøger; men endnu 30 år 
efter reformationen var man ikke kommet videre selv i 
Sællands stift, end at biskop Hans Albertsen ved lande­
modet 1568 strengelig påbød, at hver præ^t skulde have 
sin manual, passional og ordinans; de skulde skaffes inden 
Mikkelsdag, og var det ikke sket, skulde provsterne mulk- 
teres; hvis kirkerne ikke formåede at købe dem, skulde 
præsterne købe dem for deres egne penge. Dette har dog 
ikke hjulpet; ti 4 år efter gentog biskop Povl Madsen på- 
buddet; bøgerne skulde købes under kongens straf og 
hævn. — I Odense pålagdes det 1567, at den danske bibel 
skulde købes til alle kirker; kongen lovede dog at betale 
biblerne, men rigtignok af kirkernes egne tiender, som

x) Ny kirkehist. Saml. IV. 26 f.
2) Rørdam, Kirkelove II, 2. III, 13. Danske Saml. 1,1, 99. Kirkehist. 

Saml. 3. IV. 196. Hubertz, Aktstykker til Bornholms historie 552.
Kirkehist. Saml. 5. R. I. o



34 Gudstjenesten i den danske kirke.

var beslaglagte1). — Mange steder blev de engang skaffede 
bibler ødelagte, fordi de udlåntes; Frederik II klagede 1569 
over, at dette var almindeligt; i en fynsk kirke var så­
ledes biblen, da biskop Jakob Madsen visiterede, udlånt til 
fogden på Fjellebro. — For at forhindre udlån, befaledes 
det, at biblen tilligemed gradualen og salmebogen skulde 
ligge på altret, »på det disse nyttige bøger, som med stor 
bekostning er skaffede af kirkerne, kunde des bedre be­
vares.« — Stundom befales det også, at de skal lænkes 
til alteret eller degnestolen. De fynske degne fik dog 1567 
intet gradual, men der skulde gives dem hefter, hvori de 
selv kunde afskrive salmer og melodier »for at de ikke 
alene kan øves i at synge, men også i at skrive.« Endnu 
i Jakob Madsens tid (1587—1606) var der mange kirker 
på Fyn, hvor en eller flere af de befalede bøger manglede. 
— På bispemødet i Antvorskov 1546 bestemtes det, at bi­
skopperne skulde borttage de unyttige □: papistiske bøger 
fra kirkerne. Dette skete dog næppe, og hvor der holdtes 
latinsk messe, kunde de heller ikke undværes, da der intet 
fandtes om denne i de ny håndbøger. I håndbogen 1539 
henvises der ligefrem til de latinske messebøger og graler. 
Først i N. Jespersens gradual findes der tekst og melodier 
til latinske salmer og hele den latinske messe. Ved Fyns 
landemode 1577 pålagdes det præsterne at sørge for, at 
de gamle messebøger ikke blev ødelagte derved, at perga­
mentsbladene udreves og brugtes til at indbinde danske 
bøger i. De fleste af de katolske missaler osv. er dog 
sikkert gåede til grunde på denne måde.

Døbefonten stod ved reformationstiden nede i den 
vestre ende af kirken. Den og alteret, siger Palladius, 
skal stå på hver sin side af prædikestolen, som keruberne 
stod omkring arken. Præsten skal slå med den ene hånd 
ud imod fonten, med den anden ud mod alteret. Hen- 
imod år 1600 begyndte man dog at flytte døbefontene op

x) Rørdam, Kirkelove I, 135.



Kirker og kirkegårde. 35

i koret eller i den øverste ende af skibet, vist nok fordi 
menigheden havde vanskeligt ved at følge med handlingen, 
når den foregik nede i kirken. — I Fyns stift krævede 
biskop Jakob Madsen, at flytningen skulde finde sted; men 
han havde også her et sammenstød med Chrff. Valken- 
dorfs konservatisme, idet denne 1599 lod fontene i 
St. Hans og Gråbrødre kirke i Odense og året efter i en 
landsbykirke, Allerup, flytte tilbage til den oprindelige plads. 
— I enkelte kirker blev denne dog beholdt; således op­
sættes der 1620 en ny døbefont i St. Knud kirkes vestre 
ende. I Nykøbing på Falster havde døbefonten lige til 
c. 1800 sin plads nede i kirken. Den havde her som flere 
steder et eget afdelt rum med gitterdøre for. I året 1802 
opstilledes der en døbefont i Arhus domkirkes kor, da 
fadderne fandt det besværligt at gå fra det ældre ordent­
lige døbested sydvest nede i kirken den lange vej op til 
altret og tilbage igen1).

Der fandtes ingen døbefade; Palladius siger, at når 
et barn skal døbes, skal degnen slå en spand vand eller 
to i fonten, der stundom havde et hul i bunden, gennem 
hvilket vandet kunde udtappes. Stundom fandtes såkaldte 
døbekedler af kobber, så store, at de fyldte hele fonten. 
Disse omtales dog, så vidt vides, kun i Skåne. — Fonten 
skulde holdes ren, og der skulde al tid være friskt vand i 
den. Henimod ca. 1600 begyndte man at bruge døbefade; 
men man hjalp sig, som man kunde, H. P. Resen siger 
med sengepotter (pelves lectulorum) og trefodede ler- og 
kobberpotter. Døbefadet, siger han, skal være af tin, og 
fonten holdes ren.

Kirken skulde om sommeren maj es om søndagen og 
strøs med urter og blomster, en skik, som dog snart i det 
mindste indskrænkedes til enkelte festdage. I Frue kirkes 
regnskab for 1625—26 anføres det således endnu, at der

x) J. Madsens visitatsbog 25. 57. Mumme, St. Knuds kirke 209. 
Rhode, Loll. og Falsters hist. II. 52. Hertel, Århus domkirke II. 
1. 58.

3*



36 Gudstjenesten i den danske kirke.

er udgivet 1 mark for maj til kirken. — På hverdagene 
stod kirkerne i den første tid åbne, ligesom til­
fældet havde været i den katolske tid. Endnu 1580 var 
dette tilfældet med Ribe domkirke; men der berettes rigtig­
nok ikke, at folk gik derind for at holde andagt, men at 
de spadserede i den, og en mand og en kvinde anklagedes 
for at have drevet utugt der, i det mindste havde de 
opført sig usømmeligt. — Det lader sig næppe afgøre, når 
man begyndte at lukke kirkerne, når der ikke var guds­
tjeneste. Allerede P. Palladius vil, at præsterne skal lukke 
dem på helligdage; anledningen var, at en munk på St. Ibs 
dag havde tudet til møde ved majtræet for at få folk til 
at holde dagen hellig1). På Sællands landemode 1584 be­
faledes det at lukke tårnene, fordi klokkerne misbrugtes. 
I året 1724 formanede biskop Worm præsterne til at tage 
kirkernes nøgler til sig, i det mindste i hovedsognet, med 
mindre degnene var sådanne, at de kunde betroes dem. 
Hvis nogen fordrede nøglerne for at komme ind i kirken, 
skulde de dog straks levere dem tilbage, og degnene se 
til, at dørene var lukkede. — Grunden til denne for­
maning var vistnok, at der var sket mange tyverier af 
kirkeblokkene, og det er ikke usandsynligt, at det er dette, 
der har nødt til at holde kirkerne aflukkede.

Der gjordes paa reformationstiden adskillig brug af 
kirkerne, som man efterhånden kom til at anse for an­
stødelig og søgte at anskaffe. Det må anses for en usæd­
vanlig brug af kirken, når Hans Norbys frue, Anna Oide- 
land, havde sine meltønder stående i Uggerslev kirke på 
Fyn, og på en hverdag, da der skulde være brudevielse, 
tvang præsten til at foretage denne på kirkegården, fordi 
hun netop på samme tid skulde hente mel. Dette ægte­
par må have været ualmindelig rå og voldsomme folk. De 
fordrev deres præst, og Hans Norby overfaldt biskop Niels 
Jespersen, der påtalte dette, hvorfor han måtte gøre ham

*) Jydske Saml. 1, III, 141. Palladius, visitatsbog 159.



Kirker og kirkegårde. 37

offentlig afbigt. Fruen skældte derfor biskoppen ud en 
søndag i kirkenl). — Men i det hele har der dog været 
tilbøjelighed til at bruge kirken til oplagssted for ting, 
man ikke havde plads til hjemme. I Kærteminde gemte 
borgerne 1589 deres skibssejl i den søndre side af koret; 
det samme var endnu tilfældet i Mariager 1633, og her 
nøjedes man med at forbyde, at der måtte køres med sej­
lene ind i kirken op for højalteret, og at pålægge dem, 
der vilde have sejlene opbevarede i kirken, at betale en 
afgift til denne2). — I Gudme kirke på Fyn var indgangen 
til kirken gennem tårnet; der lå præstens hø og nogle 
løse fjæle på den ene side. — I Svendborg lå der 1599 
tømmer til et hus i kirken. Laurids Brokkenhuus havde 
adet det hugge for at føre det til Langeland; men der 
var kommet forhindringer; så oplagde han det i kirken, 
og der blev det liggende. — D. L. 2. 22. 73 forbød at ind­
lægge nogen vare eller ladning i kirkerne, hvorfra dog fdn. 
21. Marts 1705 gjorde en undtagelse med strandingsgods, 
der måtte oplægges i tårnet og på loftet. Men forbudet 
overholdtes ikke. Det gentoges på Ribe landemode 1703, 
og samme år klager biskop Deichmann i Viborg over, at 
der er degne, som bruger deres boliger til drikke- og 
krohuse, og våbenhusene til deres egen nytte og vanhellig 
brug; 1714 forbydes det i Ålborg stift at lægge hø og 
halm og andet sådant ind i kirkerne.

Der holdtes stundom ting- og sognestævne i 
kirkerne eller dog i våbenhuset, endda om lørdagen, 
medens der var skriftemål, hvor der da »med bulder og 
blodige eder så rumores, at præsten kan ikke i rolighed 
skrifte«. — En mærkelig skik var det, at det i stiftskirkerne 
tillodes boghandlere at holde udsalg mod at erlægge 
en betaling. 1 Frue kirke i København havde i det mindste 
til en tid to i byen bosatte hoghandlere fast stade i et

Pontoppidan, Annales eccl. III. 397 (1564). Danske Mag. 4. V, 
244 f. Kirkehist. Saml. 4. VI. 514.

a) D. Mag. 1. VI. 247.



38 Gudstjenesten i den danske kirke.

par f kapellerne; universitetet skulde føre tilsyn med, at 
de holdt en ustraffelig boglade, og ikke deri havdes nogen 
forargelige materier mod den augsburgske konfession, hvor­
ved ungdommen kunde forføres. I de andre stiftskirker var 
det kun ved markederne, der var udsalg. Meningen var 
vel, at det skulde være gudelige og videnskabelige skrifter, 
der solgtes; men 1638 klager Christian IV over, at der i 
kirkerne falbødes ublu skrifter og viser, samt fabelværk, 
Ulspil og æventyr, og 1658 afskaffedes bogsalget for Frue 
kirkes vedkommende; i St. Knuds kirke i Odense fandt 
udsalg sted endnu 1682, og 1697 blev det forbudt i Ål­
borg, hvor biskop Jens Bircherod betalte Budolfi kirke 
4 rd. årlig for sin og sin kones stol som erstatning for 
tabet af den leje, den hidtil havde oppebåret for boghan­
delen. — Stundom synes der endog at være blevet dreven 
anden handel i kirkerne; ti i Ribe betalte en bundt­
mager 1612 afgift for ved tre markeder at have havt stade 
i kirken. Sammesteds indrettede domkapitlet selv en vin­
handel under kapitelshuset ved den nordlige side af dom­
kirkens kor. Dette vakte vel uvillie hos vinhandlerne for 
konkurrencens skyld, men, som det synes, ingen for­
argelse. Formodentlig har domkapitlet tidligere havt for­
pligtelse til at have forsyning af vin til kirkerne1). — Den 
brug, der således gjordes af kirkerne, kan både tjene som 
bevis for, at de indtil begyndelsen af det 18. århundrede 
ikke har været holdt aflukkede, og for, at man nok kunde 
ønske at få dette forandret.

Af kirkeklokken gjordes der mangfoldig brug. Der 
ringedes til bystævne, til præsternes kalendegilder og til 
bøndergilder. Men allevegne ringedes sjæleklokken, når 
nogen var død. Der knyttede sig dertil den tro, at klok­
kens klang bar sjælen ind i paradis. Man skulde synes,

x) Molbecb, J. Bircherods dagbøger 8, 215, 336. — Stolpe, Dags­
pressen i Danmark 1. 149, 157—60. — Jydske Saml. 1. III. 148. 
Kinch, Ribes hist. II. 121. Ny kirkehist. Saml. II, 607. Danske 
Mag. 5. I. 133—37. Rørdam, Kirkelove III, 268.



Kirker og kirkegårde. 39

det vilde ikke have været så vanskeligt at underlægge 
denne skik en protestantisk betydning, men derpå forsøgtes 
der ikke. Den blev på landemoderne i almindelighed for­
budt, stundom tales der dog om den som om noget be­
stående, så der blot formanes til ikke at ringe for stærkt. 
Ti det var kirkeejernes bestandige klage, at bønderne rin­
gede så voldsomt, at klokkerne revnede. Der klages endnu 
over det 1829. — Sjæleringningen forbødes i D. L. 2, 22, 40, 
men 1738 tillodes det, at den som en gammel skik måtte 
bruges på Læsø. — Ved Sællands landemode 1561 be­
stemtes det, at der kun måtte ringes til gudstjeneste, for 
herskabsbud, ildebrand og begravelse, for at påminde om 
fredsbønnen eller ved Qendtlige indfald, men ikke til gilde, 
leg, by stævne eller andre småting, eller til »komiddag«, 
o: når kvæget om middagen skulde drives hjem til malk­
ning. — Herom siger en præst et halvthundrede år senere: 
»Det holdes intet; bønder må alt ringe til gilde, ellers 
duer det intet«1). D. L. 2. 22. 40 forbyder da også endnu 
at ringe til gadestævne, gilde eller andet sådant. Klokken 
blev vistnok den gang brugt omtrent ved alle lejligheder, 
hvor folk skulde samles.

Morgen og aften skulde fredsklokken ringes. Pal­
ladius taler i visitatsbogen kun om at ringe tre gange, lør­
dag aften og søndag morgen, altså til helligaften og guds­
tjeneste, og siger, at man før har kaldt det Marieklokken, 
men nu skal det hedde fredsklokken, og i stedet for, at 
man har bedet »Helle Marie«, skal man nu bede freds­
bønnen: »O herre Gud! giv os fred i vore dage, fordi den 
er ingen anden mere, som for os kunde stride, end du 
alene«2). — Men ordet fredsklokke bruges ellers bestandig 
— også af Palladius — om den daglige ringning ved 
solens op- og nedgang, og der gås ud fra, at den skal 
finde sted ved alle kirker og at det er degnenes pligt at

T) Ny kirkehist. Saml. II, 471. 
*) Visitatsbog 165.



40 Gudstjenesten i den danske kirke.

besørge den. Da der imidlertid, især så længe der brugtes 
løbedegne, langt fra boede degne ved alle kirker, påbødes 
det ved fdn. 10. Juli 1593, at sognemændene skulde be­
sørge ringningen, hvor der ingen degn var, hvilket gen­
tages i D. L. 2. 15. 5. — I den nævnte forordning udtales 
det, at sådan ringning »»giver mangen god kristelig andagt 
og forårsager, at mangen på samme tid, når der ringes, 
gør sin bøn til Gud almægtigste, som ellers en såre ringe 
ting og sjældent tænker på Gud.« Det var vist nok al­
mindeligt, at vejfarende eller arbejdende standsede, når 
klokken ringede, og bad et fadervor. — Biskop Resen 
forbød på Sællands landemode 1624, at der måtte ringes 
med de små klokker i koret, når nadveren var endt, fordi 
det var en katolsk skik, der betegnede, at hostien nu ned­
sattes i ciboriet; derimod, siger han, var det bedre, at 
der sloges tre slag med tårnklokken; ti almuen var vant 
til, at klokken morgen og aften kaldte den til at bede 
fadervor, og de, der ikke kom i kirken, kunde da i det 
mindste få del* i dette stykke af gudstjenesten. Også han 
har altså havt tro til, at kirkeklokkens ringning havde be­
tydning til at vække andagten. — Derimod omtales den 
nu almindelige ringning om middagen næppe noget steds 
som hørende til kirkelig orden. Det er uden tvivl den 
ovenfor omtalte »>ringen til komiddag«, der har holdt sig.

Om orgeler tales der kun lidt i reformationstiden. 
De fandtes kun ved store og anselige kirker. Frue kirke 
i København fik 1591 et nyt orgel, og Nikolaj kirke var 
berømt for sit, hvis lige ikke fandtes i Danmark. Hen- 
imod år 1600 synes dog mange købstadskirker at have 
havt orgler; der tales ofte om, at de ødelagdes under det 
17. århundredes krige, og at det var svært at få dem for­
nyede.

Da gudstjenesten, som siden skal omtales, begyndte 
om morgenen, når det var ganske mørkt ved vintertid, 
måtte der især i de store kirker, hvor skoledrengene skulde 
holde morgensang, sørges for belysning. Denne har dog



Kirker og kirkegårde. 41

været såre tarvelig og vistnok i almindelighed bestået i, 
at kirkegængerne selv bragte en lygte med. Til St. Knuds 
Kirke i Odense var der i nogle få år 1589—93 henlagt to 
kongetiender til brød og vin og lys for skolebørnene. — 
I året 1616 skænkede borgemester Mikael Vibe og hustru 
Nikolaj kirke 16 messinglysearme, da kirken var så fattig, 
at den ikke havde råd til at opsætte lysepiber, så almuen 
kunde se ved froprædiken , samt 200 rdlr., for hvis renter 
der skulde købes skillingslys i tiden fra 8. Oktober til 
12. Februar. — I Ribe kirke var der ialt fire lysarme, i 
hvilke der hver aften brændte vokslys. Men selv så fattig 
en belysning trak folk til; der klagedes over, at der, når 
lysene blev tændt, kom ørkesløse folk i kirken og voldte 
uorden. Den korsang, der før var holdt kl. 2—3, hen­
lagdes derfor 1684 til 5—6. — Til opvarmning var der 
i Frue kirke i København gjort et tilløb allerede før re­
formationen, idet der var stiftet et vikarie for at holde en 
ildpande til fattige folk og peblinge at varme sig ved. 
Også i Ribe domkirke omtales en ildpande. — Mørket og 
kulden i kirkerne må have voldt store besværligheder ved 
gudstjenesten. På det første hjalp det, da gudstjeneste­
tiden efterhånden rykkede længere op på dagen; men det 
var først langt hen i det 19. århundrede, man begyndte 
at opvarme kirkerne. I året 1710 var kulden så stærk, at 
vinen i Trandberg kirke på Samsø frøs i kalken1).

Til kirkernes inventar hørte også messeklæderne. 
Ordinansen havde ikke taget nogen bestemmelse om præstens 
dragt; han skulde gå i høviske og bekvemme, dog vanlige 
klæder, eller, som det også hedder, i rette præsteklæder. 
Ved messen skulde han bære de sædvanlige messeklæder. 
Man lod altså alt blive ved det gamle uden at forordne

r) Hist, tidsskr. 2. VI. 45. Nielsen, Københavns hist. IV. 69. — 
Rørdam, Københavns kirker 167. Kinch, Ribe bys hist. I. 262. 
H. 526. Jydske saml. 1. 111, 141. L. L. Thura, Beskrivelse over 
Samsø 1758. 15.



42 Gudstjenesten i den danske kirke.

noget om en så udvortes sag. Siden forbødes det at bruge de 
enkelte stykker af de katolske præsters dragt. Bispemødet i 
København 1555 bestemmer, at præsten i kirken skal bruge 
en ombeltet messesærk og hagel, men ikke stoll1), hoved­
lin og håndlin. Senere forbødes dog mange gange de 
her omtalte lange messesærke med bælte, der skulde bæres 
Røcklin, hvilket omtrent svarer til de endnu brugte messe­
særke, dog var de uden ærmer. På den tidligere omtalte 
tavle i nationalmusæet bærer den præst, der administrerer 
nadveren, en af de lange messesærke, hans hjælper og 
den døbende præst Røcklin, medens den prædikende ingen 
messesærk har på2). Også degnene skulde bære Røcklin, 
når de ikke havde lange og sømmelige klæder, og de 
skulde selv anskaffe dem, medens de tidligere var bievne 
leverede af biskoppen. — Hagien kunde have forskellig 
farve, rød, brun, grøn, sort, blå; det sidste synes næsten 
at have været almindeligst.

Der kæmpedes fra biskoppernes side en ihærdig kamp 
for at få præsterne til at gå i præstekjole og pibe­
krave både i og udenfor kirkerne. Pibekraverne var noget 
nyt; de brugtes en tid både af mænd og kvinder, og da 
de andre stænder aflagde dem, beholdt præsterne dem. 
De er dog næppe straks komne i brug; de på tavlen fra 
Torslunde fremstillede præster bærer ingen, og det kan have 
været en fortsættelse af den gamle skik, når der siden 
ofte klages over, at præsterne mødte i kirken med slette 
kraver. Men i det hele var mange præster også ved guds­
tjenesten meget uregelmæssigt klædte, i kapper eller andre 
korte klæder. Biskop Jakob Madsen Vejle i Fyn klager 
1588 over, at hverken præsterne, skoletjenerne eller præ­
sternes børn klædte sig efter ordinantsen, men var i klæde­
dragten ligere adels- og hofmænd med deres stakkede 
kapper, hatte, snore, fryndser, udhugne sko snørede med

T) Stola, et bånd, der bares om halsen, og hvori der hængte et 
kors.

’) Kirkehist. Saml. 3. I. 680.



Kirker og kirkegårde. 43

sølvtipper. I sådanne klæder gik de på prædikestolen, og 
det tillodes unge og uforsøgte mænd at gøre tjeneste på 
samme måde1). Kjole og krave blev dog efterhånden kende­
tegnet på en præst; da biskop Gerner i Viborg formanede 
til altid at bære præstedragten, kunde han minde om, 
hvilken tort det havde været for de skånske præster, da 
den svenske regering forbød dem at bære kjole og krave, 
fordi et sådant forbud altid havde betydet, at vedkommende 
var uværdig til embedet. — Der var også præster, som 
gik til den modsatte side og pyntede på præstedragten, 
således ved at bære pibekraver med dobbelte ruer. Men 
alle de talrige forbud derimod var forgæves; nu har alle 
pibekraver dobbelte ruer. — Biskop H. P. Resen klagede 
næsten ved hvert landemode over »præsternes afsindige 
overdådighed med klæder«, over de lange kraver, man­
chetter og anden udpyntning; men også her vandt man­
chetterne (poignetter) sejr2). — Brochmand fortsatte Resens 
bestræbelser i denne retning; han fik præsterne selv til at 
vedtage, at de skulde gå i rette præsteklæder i huse og 
uden huse, i by og uden by; de måtte ikke bruge de store, 
tykke og lange kraver, ikke ned ad præstekjolen bruge 
slet eller blommet fløjl, atlask eller damask, ikke staffere 
samarien med border og knapper osv.3).

Efterhånden måtte det indrømmes, at præsterne på 
rejser måtte gå i korte klæder; men også hjemme var 
præstekjole og pibekrave en ubekvem dragt, der mere og 
mere aflagdes. — Biskop Bagger i Sælland påstod, at præ­
sterne hverken når de forestod det hellige embede var i 
præstelig habit, eller i skikkelig præstedragt hjemme. Han 
omtaler det gentagne gange som stødende, at de går med 
klude om halsen i stedet for kraver. — I året 1785 for-

!) Kirkehist. Saml. 4. III. 586.
2) Det er ikke altid så lige at se, hvad biskoppen mener med de 

kunstige latinske benævnelser, f. eks. Nec admittantur holoserica 
aut tramaserica in manicis et subligaculis (1617).

•) Kirkehist. Saml. 3. VI. 186:



44 Gudstjenesten i den danske kirke.

maner biskop Jørgen Hee præsterne i Århus stift indtræn­
gende til at gå i præstedragt, ikke blot i kirkerne, men 
også i alle samkvem og forsamlinger. — Men det var for­
gæves møje at ville bevare præstekjolen som husdragt. 
Biskop Balle skal have været en af de sidste, som al tid 
bar den.

Kirkegårdene var i almindelighed hegnede med en 
mur eller et stengærde, men stundom også kun om­
givne af en tjørneplantning, der ikke kunde holde svin og 
andet kvæg ude. I Gentofte var f. eks. kirkegården 1577 
uhegnet, ligesom kirken selv var utæt; hospitalsforstanderen 
i København fik da ordre til at afhjælpe manglerne. Men det 
var ikke blot dyr, men også mennesker, der voldte ufred. 
Det var almindeligt, at sognestævnet holdtes på kirkegården. 
I Sædinge på Lolland, hvor der holdtes et årligt marked, op- 
sloges der boder og græssedes heste på kirkegården. I Lerup 
i Hanherrederne klagede en præst 1585 over, at der holdtes 
et marked, som havde sin oprindelse fra en påskeaflad, der 
havde været tilstået kirken. Ved dette marked nedbrødes 
kirkegårdsdiget, våbenhuset opbrødes, og der blev drevet får 
derind; der var stor uskikkelighed med kvæg på kirke­
gården, og skete megen skade på kirken og præstegården1). 
Således er det måske også gået til på andre steder.

1 middelalderen var det sædvanlig skik, at ikke blot 
konger, fyrster, biskopper og højtstående adelsmænd, men 
også gejstlige af lavere grader og fornemme kvinder fik deres 
lejersted i kirkerne. Når begravelsen måtte foregå på kirke­
gården, søgte man dog at få en plads så nær kirken som 
muligt, helst under tagdryppet fra samme. Selv når en afdød, 
fordi han var i band eller af andre grunde, jordedes i uviet 
jord, var det dog en trøst, når det var nær op til kirkegården. 
Efter reformationen var det almindeligt, at enhver, der 
vilde og kunde betale derfor, kunde få gravsted i kirkerne, 
hvor først adelsmænd, siden også andre, anbragte kostbare

x) Kirkehist. Saml. 3. VI. 485 og II, 783. Rørdam, kirkelove I, 334.



Kirker og kirkegårde. 45

ligsten og gravminder. Gravstenene gjordes ofte ophøjede 
til stort besvær for menigheden. Dette forbødes ved fdn. 
3. April 1576, der i det hele søgte at begrænse over­
dådigheden ved begravelser. Forbudet gentoges på Sæl­
lands landemode 1591, hvor det siges, at det ikke skal 
være de adelige, langt mindre borgere og bønder tilladt at 
bruge ophøjede ligsten. — I året 1588 befalede kongFredrikll, 
at Jørgen Barnekovs gravsten i Århus domkirke skulde 
sænkes i linie med gulvet. — Kongen så også med uvillie, 
at adelen »på fyrsters og herrers vis« lod opføre store 
gravmæler i kirkerne. Han vilde i ethvert tilfælde ikke 
tåle dem andre steder end i de adeliges sognekirker på 
landet. I året 1576 nødte han Otto Ruds enke til at ned­
rive et sådant mindesmærke, som hun havde opført for 
sin mand i Frue kirkes kor i København, og han nægtede 
Peder Oxes enke tilladelse til at opsætte et lignende for 
sin mand«1).

Det var da mest småfolk, som jordedes på selve kirke­
gården. Denne var sikkert i almindelighed ikke noget 
hyggeligt sted; der fandtes som regel nogle asketræer, 
stundom også ege eller bøge. Biskop Jakob Madsen be­
mærker udtrykkelig, at der på Viby kirkegård findes et træ, 
som kaldes æretræ (ahorn). Paa de sællandske landemoder 
1560 og 61 forbyder biskop Hans Albertsen helt at sætte 
»kors og stene og andet urydde« på kirkegården. Grunden 
har måske været reformationstidens frygt for, at der skulde 
knytte sig overtroiske forestillinger til brugen af kors. Det 
skal først være blevet almindeligt at sætte kors i slut­
ningen af det 18. århundrede. Man får ikke indtryk af, 
at befolkningen har brudt sig synderligt om sine grave. 
I året 1564 var der stor uskikkelighed med de københavnske 
kirkegårde. Over Nikolaj kirkegård var der alfarvej, den 
brugtes som tømmerplads, og der tilhuggedes huse på den. 
— I Helsingør havde svin 1585 rodet i et barns grav ind

l) Hist, tidsskr. 5. V. 116.



46 Gudstjenesten i den danske kirke.

på det døde lig1). Der klages over, at gravene ikke er 
dybe nok, de skal graves »op til en mands aksel« og 
stampes godt til for ond lugts skyld. Dette indskærpes 
især, når der er pest eller anden smitsom sygdom. Da 
København 1711 hjemsøgtes frygteligt af pesten, satte man 
flere ligkister ovenpå hverandre i gravene, så der knap 
var et kvarter jord ovenpå de øverste. Stanken blev så 
stærk, at der måtte tilkøres jord for med den at dække 
gravene. — I Viborg stift klager biskop H. Trellund 1731 
over, at kirkegårdene er ganske ilde forsynede med hegn 
og porte, ja endel ligger ganske uindhegnede, »så at de 
døde for adskillige kreaturer ej kan hvile i fred«.

Det har sikkert været gammel ret, at kirkegårds­
grøde hørte præsten til. Biskop Ole Krysostomus i Ven­
delbo stift siger, at han skal have den, fordi han årlig 
giver kgl. Maj. gæsteri af sin kirke og præstegård2). Et 
kongeligt reskript af 8. Juni 1552 tillægger også præsten 
ret til træ og græs, der vokser på kirkegården, dog må 
han ikke uden lensmandens minde borttage store aske, der 
vokser på den. Uagtet landemoderne tidt gentog dette, 
beholdt præsterne ikke denne ret; stundom tilegnede kirke­
ejeren sig den, men som regel blev kirkegårdsgrøden deg­
nenes, og det blev da også dem, der skulde holde kirke­
gården i orden; men der klagedes tidt over, at der var 
stor uorden, især ved at der græssedes kvæg på den. — 
Et reskript af 24. Febr. 1736 forbød præster og degne at 
sætte korn og høstakke på kirkegården; biskop Lintrup 
klagede over, at Frue kirkegård i Ålborg brugtes til bleg­
dam. Endnu 1807 siger biskop J. Bloch i Ribe, at kirke­
gårdene mange steder lå uden hegn, så kvæg og svin gik 
på dem, og degnene, der havde ret til græsset, gav selv i 
den henseende et slet eksempel.

Man får det indtryk, at det, om der end er mange

x) C. Bruun, København I. 317. 318. Danske Saml. 2. VI 345. 
’) Kirkehist. Saml. 3. VI. 147. Pontoppidan, Annales eccl. III. 285.



Kirker og kirkegårde. 47

undtagelser, i hele det 16. århundrede er gået til­
bage med kirkebygningerne, især fordi der har mang­
let midler til deres vedligeholdelse. Men deres værste 
knæk fik de dog i de ulykkelige krige i det 17. år­
hundrede, da der ikke var en provins, som jo blev hærget 
af fjender. Allevegne, hvor deres tilstand omtales, er det 
ødelæggelsens vederstyggelighed, der stilles os for øje. — 
I året 1635 optoges der tingsvidner over kirkerne i Jerslev 
herred i Jylland. I Vrensted var tårnet på den søndre 
side ganske fordærvet og sten udfaldne. Klokken var 
ganske fordærvet på akselen. Kirkens nordre væg var ud- 
skreden foroven, blyet afblæst og tildels borte, korhuse 
fordærvet udvendig og indvendig. I Serritslev var loftet 
råddent, bjælkerne itu, ingen lysestager, stolene dur lidet, 
klanghuset står for fald. I Jerslev kan blytaget ikke 
laves under 300 rd., loftet er råddent, porten borte osv. I 
Tise er muren på tre sider af tårnet brøstfældig, kirkemuren 
mod syd har givet sig ud fra hvælvingen; sættes det ikke 
snart istand, falder både mur og hvælving ned. — I Skåne 
havde Svenskerne 1644 sønderslået kirkedørene og plyndret 
kirkerne for deres ornamenter og kar, kalk og disk, bibler 
og alterbøger, messe- og alterklæder, lysestager, bækkener 
og kedler i fonten, tinflasker o. a. m. De havde trådt 
oblaterne under fødder og åbnet kisterne for at plyndre de 
døde, hvis rester de havde kastet på kirkegulvet. På Fyn 
stod det ikke bedre til 1664. Der var kirker, hvor store 
dele af murværket var så brøstfældigt, at de stod for fald, 
tagene var utætte, vinduer og døre sønderbrudte, så hver­
ken præst eller menighed kunde holde ud at være i kirken, 
når det regnede og blæste. Alle bøger fattedes, kirke­
karrene var røvede af ijenden og erstattede med tin, kirke­
gårdsmurene var nedfaldne. — Der var endog kirker, som 
var helt nedrevne, som Rødovre og Hvidovre ved Køben­
havn og Bredstrup og Kongsted ved Fredericia; den sidste 
var helt nedrevet; af den første stod endnu tårnet og 
muren, men hele indværket og en stor del af overdelen



48 Gudstjenesten i den danske kirke.

var fordærvet1). — Det kan ikke undre, at når alle disse 
ruiner skulde istandsættes i en tid, da hele landet var for­
armet, blev resultatet fattigt, ikke blot fordi der manglede 
indsigt i, hvorledes arbejdet burde gøres, men også fordi 
nøden tvang til at gøre kirkerne brugelige på den billigste 
måde. Snarere må det anses for et bevis på, hvor stor 
betydning kirken den gang havde for befolkningen, at det 
virkelig lykkedes, så vidt ses kan, i temmelig kort tid, at 
få gjort bygningerne brugelige på ny.

Købstadskirkerne, der ingen tiender havde, var 
endnu uheldigere stillede end landsbyerne. Som et eksempel 
på, hvorledes en sådan forringedes ved enhver restaura­
tion lige fra reformationens tid, kan anføres St. Knuds 
kirke i Odense. I året 1582 nedbrødes krypten og 
Mogens Krafses kapel. 1685 tilmuredes det store vindue 
i den vestre gavl, som var brøstfaeldigt, og 1693 en del af 
det store vindue bag alteret. 1754—56 mistede kor­
stolene deres høje ryg og himmel, og de murede vindues­
poster ombyttedes med jærnposter. 1791 mistede den 
østlige gavl en del af sin højde. Først ved en restaura­
tion 1868—75 blev kirken så vidt muligt bragt tilbage 
til den skikkelse, den omtrent havde havt ved reformations­
tiden2). — Mange andre af de store kirker, Ribe og Vi­
borg domkirker, Maribo kirke o. fl. gik det snarere værre 
end bedre.

I Christian IV’s såkaldte lille reces af 1615 bestemtes 
det, at kirkernes indtægter ikke som hidtil måtte opbevares 
af kirkeværgerne, men de skulde indbetales til dem, der 
skulde revidere regnskaberne, lensmanden og provsten, og 
disse skulde sætte pengene ud på renter. I den store 
reces af 1643 gentages denne bestemmelse ikke, men der 
søges andre udveje for at sikre kirkernes vedligeholdelse,

x) Jydske saml. 1. IX. 34 f. Cawallin, Lunds stifts herdaminne I, 54. 
Fynske saml. IX. 205 f. Ny kirkehist. Saml. I, 238 f.

’) Kirkehist. saml. 3. VI. 105 f. Ny kirkehist. Saml. V, 133.



Kirker og kirkegårde. 49

deriblandt også, at præsten med 4 synsmænd skal årlig 
syne kirken, og den beskrevne forretning skal provsten på 
sin visitats underskrive og tilstille kirkens forsvar. Dette 
gentages i D. L. 2. 22. 6, men det blev i den første tid 
kun i ringe grad efterkommet. Biskopperne forlangte for 
kontrollens skyld, at afskrifter af synsberetningerne skulde 
indsendes til dem; men de idelige påmindelser derom ved 
landemoderne viser noksom, at det har været vanskeligt at 
sætte dette igennem.

De efterretninger, der haves om kirkernes tilstand, 
tyder snarest på, at der ikke er gjort meget ud over det 
nødvendigste, og at kirkeejerne har vist stor vilkårlighed. 
Biskop Hans Ocksen i Århus pålagde 1716 provsterne at 
anmelde, hvis nogen patron foretog forandringer, som 
forrringede kirkerne, f. eks. tog bly ned og lagde sten op 
i stedet, gjorde tårnene lavere eller lod kirkegårdsmure 
og murede porte nedrive. — I året 1687 oprettedes de 
såkaldte rytterdistrikter, og mellem det gods, der var hen­
lagt til dem, var der en del fæstegods, som hidtil havde 
været brugt til lønning af gejstlige og skolemænd. 
Disse fik nu kirketiender i stedet, hvad næppe har været 
til gavn for kirkerne1). — Endnu skadeligere var de store 
salg af krongodser, som jævnligt fandt sted. Køberne blev 
nemlig derved ejere af mange af de hidtilværende kongelige 
kirker, der således ofte kom i hænderne på folk, der ingen 
anden interesse havde for dem end at anvende så lidt som 
muligt på deres vedligeholdelse. Medens fordum adelens 
kirker ofte havde været de bedst vedligeholdte, blev det 
modsatte tilfældet med proprietærkirkerne.

Dette viste sig, da man i året 1745 lod optælle, hvor 
mange kirkeure, der var i Sælland. Det fandtes da, at 
af 365 landsbykirker havde 169 haft urværker, men kun 
80 af disse var brugelige, og af de 89, der havde mistet 
deres ure, var 74 proprietærkirker; kun i 28 af disse

x) Kirkehist. saml. 3. I. 239.
Kirhehist. Saml. 6. R. I. 4



50 Gudstjenesten i den danske kirke.

fandtes der endnu brugelige urværker, der kunde gå. Det 
blev da befalet, at urene skulde sættes istand overalt, hvor 
de havde været for 20 år siden 1).

Der er intet stift, hvori biskopperne har arbejdet sä 
meget på at forbedre kirkebygningerne som i Viborg, enten 
grunden nu er, at de der var ringere end andre steder, 
eller at biskopperne har havt særlig interesse for denne 
sag. Her fulgte efter hinanden H. Gerner (1693—1700), 
B. Deichmann (1700—1712), og siden S. Lintrup 
(1720—1725). I deres lid blev der næsten ved hvert lande­
mode givet regler for kirkernes vedligeholdelse. — Gerner 
anviser, hvor der er gode mursten at få; han vil ikke vide 
af nogen dynneken (hvidtning), der skal gøres rent ar­
bejde, og hvor en murmester har gjort dårligt arbejde, 
skal han tilholdes at gøre det om; »den af Stakind, som 
har arbejdet på Næsborg og Salling kirker, skal kasseres«. 
Arbejdet må heller ikke gøres på gammel landsbymaner, 
så man lader sognets folk selv udføre alt. Når der så­
ledes skulde gøres søm, købte kirkeværgen jærn, og der 
gaves bysmeden et par mænd til hjælp, for at han deraf 
skulde smedde søm. Disse, siger biskoppen, skal købes 
hos nagelsmeden eller kræmmeren, og det arbejde, by­
smeden skal udføre, skal han gøre med sine egne folk og 
tage for det, hvad forsvarligt er. Han foreslog endvidere, 
at præsierne skulde blive værger for deres kirker, da mange 
arme bønder selv fortærede kirkens korn, og denne led 
skade derved (1699). — Dette må ikke være efterkommet 
eller ikke have hjulpet; ti to år efter forlangte Deichmann, 
at kirkernes beholdning skulde indbetales i stiftskassen; 
året efter har han forandret det således, at provsterne skal 
oprette herredskasser for disse penge. — Det var ikke 
blot med kirkeejerne der var vanskeligheder, men sogne- 
mændene var uvillige til at yde ægter til kirkerne. Vær­
gerne vilde eller turde ikke pante hos de genstridige, i

L) Fogtmann og Hurtigkarls gejstlige reskripter III, 229.



Kirker og kirkegårde. 51

stedet for opførte de da på regnskaberne flere materialier, 
end der var brugt, for således at få penge til at betale 
for vogne, de havde lejet. Deichmann traf da aftale med 
stiftsamtmanden og en oberst om, at værgen, når han 
skulde ud at pante, skulde ledsages af en underofficer. 
Dette skulde dog ikke betyde militær exekution, men kun 
assistance, hvis nogen modsatte sig. Da underofficeren 
skulde »fornøjes efter billighed«, var der vel ikke nogen 
udsigt til, at udpantningen vilde skaffe kirken nogen ind­
tægt; men »det var dog godt derved at erlange skik og 
orden i den post for den tilkommende tid.« — S. Lintrup 
fandt vel adskillige af stiftets landsbykirker »velholdte med 
deres ornamenter«, men der var også mange, der kun 
var »mådelige« (nogenlunde) og andre, i hvilke der var 
store mangler. Der var således kirker, i hvilke der hver­
ken var alterdug eller klæde. — Domkirken har biskopperne 
ikke formået at holde ved magt. Da den 1726, året efter 
Lintrups afgang, istandsattes efter en brand, blev der på 
mange steder indsat mursten, hvor granitten var skørnet1).

1 kirkernes indre skete der, i tiden efter at danske 
lov var givet, ingen væsentlig forandring. Efterhånden er 
sikkert den ligefremme vedligeholdelse på tag og fag bleven 
bedre, men reparationer, når nye vinduer skulde indsættes 
o. desi., er bievne udførte uden noget hensyn til kirkernes 
stil, og meget gammelt kirkeinventar er blevet ødelagt. — 
Især i Jylland klagedes der i tiden omkring 1700 over den 
uorden og urenlighed, der var i kirkerne. Biskop H. Borne­
man n, der havde været præst ved Frue kirke i Køben­
havn, var overmåde misfornøjet med tilstanden i denne 
henseende i Ålborg stift (1683—93). Selv den stol, der 
bødes biskoppen ved visitatsen, var stundom så tilsølet af 
fugleskarn og andet snavs, at han ikke uden væmmelse 
kunde sætte sig i den, og messeklæderne var så gule og 
skidne, som om de ikke havde været vaskede i mange år.

l) Jydske saml. 1. III. 285. — 3. 1. 77 f.
4*



52 Gudstjenesten i den danske kirke.

— Ved Århus landemode 1720 pålagdes det, som ofte tid­
ligere, degnene at holde alter, prædikestol og skriftestol 
rene; det synes, at med den øvrige kirke har det måttet 
gå, som det kunde. — I Ribe klagede biskop L. Thura 
(1713—31) over, at man for at spare vokslys havde be­
gyndt at bruge nogle lange gule stokke, på hvilke man 
havde befæstet en lampe: dette, siger biskoppen, må billig 
anses, som om man vilde sætte den al ting seende gud 
en voksnæse på.

Det var ikke at vente, at der i den pietistiske tid 
skulde vise sig synderlig interesse for kirkebygningerne; 
pietismen kom aldrig ud over at være en opvækkelses­
retning, der kun brød sig om de enkeltes omvendelse, men 
satte ringe pris på kirkens organisation. Desuden var den 
tid, i hvilken pietisterne havde magten, kun kort. Der blev 
dog truffet en foranstaltning, som fik betydning for køb­
stadskirkerne. Disse havde hidtil skullet vedligeholde 
præsternes og kirkebetjentenes boliger, hvilket havde været 
langt over deres ævne; mange steder var disse derfor nedfaldne, 
og kirkernes midler medgik da til at betale huslejegodtgørelser. 
Nu fritoges de ved flere reskripter derfor; hvad der var 
tilbage af embedsboliger blev uden betaling overgivet til 
de daværende brugere, af hvem eftermændene så måtte 
købe dem.

Den rationalistiske tid bragte reskriptet af 19. 
Nov. 1802, der tilvejebragte faste regler for provstesynet. 
Dette skyldes vistnok biskop Balle, der med stor nidkær­
hed tog sig af kirkerne i sit stift og drev på, at der skulde 
være en fast ordning, som man kunde holde sig til, da 
provsterne var magtesløse overfor genstridige kirkeejere. 
Der er begået mange synder af provstesynene; men det er 
dog utvivlsomt, at man nu var kommet ind på en vej, der 
kunde føre til, at kirkerne kom under et virkeligt tilsyn.
— Men iøvrigt var tiden ikke kirkebygningerne gunstig; 
gudstjenesten kom mange steder i forfald, og for oplys­
ningstidens mænd var disse gamle bygninger dog kun



Kirker og kirkegårde. 53

minder fra middelalderens mørke tid; ved deres vedlige­
holdelse tænktes der mindst på at bevare enten stilen eller 
hvad der endnu kunde være af gammelt inventar.

Det var kun lidt, der byggedes af nyt; marmorkirken 
blev kun en ruin, der først i vore dage er fuldført; det 
eneste større arbejde af denne art, som C. F. Harsdorff 
udførte, Fredrik V’s kapel ved Roskilde domkirke, vidner 
vist nok indvendig om sin bygmesters store dygtighed, 
men ved sit ydre om, at heller ikke han har tænkt på, at 
der ved en tilbygning kunde tages hensyn til selve kirkens 
stil. — C. F. Hansen opførte Frue kirke i København som 
et slags græsk tempel.

Landsbykirkerne havde fået en fjende i skolevæsnet; 
når der bødes dette en indtægt, kunde man næsten få lov 
til at gøre med kirkerne, hvad man vilde. Allerede ved 
Christian VI’s skolelov var det bestemt, at kirkelysene 
skulde afskaffes og lysepengene betales til skolerne; kirkerne 
fik anvisning på, at de måtte som hidtil modtage de lys, 
der bares for lig, og bruge dem, så længe de varede. — 
I årene 1804—9 gaves der mange bevillinger til, at kirke­
tårne måtte nedtages, når blyet og de andre materialier 
solgtes til fordel for skolevæsenet. — Også altertavler 
tillodes det at borttage, når der i korgavlen anbragtes et 
vindue. Dette skulde være af tilbørlig højde, have klare 
ruder, malede trærammer og være forsynet med gardiner 
af taft eller silke. Præsten skulde da sidde i en stol bag 
alteret under sangen. — Det er uden tvivl biskop Balle, 
denne ordning skyldes; ti han ønskede netop en sådan 
indretning af kirken.

Omtrent fra 1814 blev dog kancelliets holdning over­
for kirkerne en anden; det pålagdes da amtmanden at give 
de kirkeejere, som lod deres kirker forfalde, tilhold om at 
sætte dem istand inden 3 uger. Men endnu 1835 kunde 
en kirkeejer vægre sig ved at lægge loft over et våbenhus, 
fordi der tidligere intet havde været, og at skaffe kalk og



54 Gudstjenesten i den danske kirke.

disk til hver af tre kirker, som hidtil havde hjulpet sig 
med ét sæt.

Det er dog først efter 1848, at der for alvor er blevet 
taget fat på at få kirkerne sat i en stand, der stemmede 
med den stil, hvori de er byggede, uden at sporene af de 
mange slægters arbejde på dem derfor er udviskede. Dette 
er nu snart gennemført for alle de store monumentale 
kirkers vedkommende og for mange af de mindres.



Gudstjenesten i den danske kirke 
efter reformationen.

Af L. Koch.

2. Gudstjenesten i almindelighed.
Gudstjenesten blev i den danske kirke ordnet omtrent 

som i de tyske søsterkirker, dog således, at den danske 
kirkeordinans hører mellem de mere konservative, der be- 
stræber sig for at bevare så meget som muligt fra for­
tiden1). — Når det er sagt, at protestantismen ikke blot 
var en reformation, men også en revolution, bl. a. fordi 
den protesterede mod hele den overleverede kultusordning, 
imod al ritualisme og mod alle hellige gerninger2), da må 
dertil bemærkes, at når man stiller sig kirkens og guds­
tjenestens ordning for øje, som de fremstilles i ordinansen, 
vil det være vanskeligt deri at se noget revolutionært. Det 
må langt snarere siges, at man har stræbt efter at beholde 
alt, hvad der ikke ligefrem var i strid med kirkelæren, 
som den nu havde formet sig. I det mindste den danske 
kirke var ikke mere revolutionær i sin ordning af guds­
tjenesten, end den var i sin opfattelse af læren.

x) Engelstoft, »Liturgiens historie« 56 f. Til denne bog såvel som 
til O. Moe, »Vor højmesses historie», Kristiania 1888, og Barfoed, 
»Vor højmesse«, henvises med hensyn til de forskellige regler, 
der gaves for gudstjenesten, før håndbogen af 1555 udkom.

3) A. Harnack, Kristendommens væsen, overs, af Lehmann 202—203. 
Kirkehis t. Saml. 5. R. I.



162 Gudstjenesten i den danske kirke.

Om søndagen skulde der først holdes ottesang, der 
begyndte Kl. 5 om morgenen. Skolebørnene mødte da og 
sang nogle salmer, hvorefter katekismus oplæstes, således 
at skolemesteren begyndte på hver part, medens børnene 
fortsatte. Ordinansen regner endnu skriftemålet med som 
en part af katekismus, der læstes mellem dåben og nadve­
ren. Skolemesteren begyndte: »Dette er kirkens nøglers 
løfte, brug og gave«, og børnene fortsatte: »Jesus siger: 
Du er Peder« osv. — Derefter blev der atter sunget og 
så prædiket. Der kunde også ved morgentjenesten holdes 
altergang og brudevielse. — Også på hverdagene mødte 
skolebørnene i kirken både om morgenen og eftermiddagen 
og sang latinske salmer, dels vekselsange, dels korsange, 
men da var der ingen prædiken. — Disse tjenester kunde 
kun holdes i byerne, hvor der var skole, og de holdtes 
forskelligt på de forskellige steder. I Viborg var der så­
ledes »et langt kor«, som varede en hel time, både for­
middag og eftermiddag1).

Højmessen derimod, den egentlige hovedgudstjeneste, 
skulde holdes ens i byerne og på landet, og begge steder 
begynde kl. 71/». Der var ingen indgangsbøn, men præsten 
6kulde knæle for alteret og i tavshed læse en syndsbeken­
delse og bede for ordets fremgang, for kongen og riget, 
medens menigheden sang2). — Sangen begyndte med ind­
gangen (introitus), der skulde være taget af den hellige 
skrift, især af salmerne, eller i dens sted nogle danske 
salmer. Det almindelige blev, at man brugte »Af dybsens 
nød«; håndbogen af 1539 siger, at den skal synges på 
landet og der, som ingen skole er. — På højtiderne blev 
der sunget præfationer paa latin3). — Efter indgangen

x) Kirkehist. Saml. 3. II. 98.
2) Indholdet af den stille bøn angives i Fr. Wormordsens håndbog 

1539. Den er her kun en syndsbekendelse; i senere håndbøger 
forandres den og bliver tillige en bøn for den prædiken, præsten 
skal holde.

8) »Dominus vobiscum! — Et cum spiritu tuo! — SursQm corda



Gudstjenesten i almindelighed. 165

fulgte »Kyrie eleison«, der oprindeligt kun bestod af 
de nævnte to ord, der skulde synges af degnen eller koret 
3 gange, men det måtte snart vige pladsen for de så­
kaldte kyriesalmer1). — Derefter begyndte præsten på 
latin eller dansk »den engliske lovsang«, Gloria in ex­
celsis, og menigheden fortsatte2). — Ligesom Introitus 
og Kyrie gik også Gloria hurtigt over til at blive en dansk 
salme: »Aleneste Gud i himmerig«. — Herefter messedes 
kollekt og epistel; ved kollekterne kunde der vælges 
mellem de gamle og dem, der fandtes i Veit Dietrichs po­
stil, men disse sidste gik af med sejren, idet dog slutnings­
ordene af de gamle føjedes til dem. — Efter denne del 
af messen sang to børn Halleluja, »som er en evig lyd 
i den hellige kirke, med verset, men uden den lange hale« 8). 
Herved sigtes til, at man havde ladet den sidste tone af 
Halleluja blive ved at lyde og dertil knyttet hele tone­
rækker, til hvilke der atter var digtet ord. Disse såkaldte 
Sekvenser måtte ikke synges undtagen ved de store høj-

— Habemus ad dominum! — Gratias agamus deo nostro! — 
Dignum et justum est! — Håndbogen 1574.

x) Især »Kyrie fons bonitatis, pater ingenite«, på dansk: »Kyrie! 
Gud fader! alsomhøjeste trøst«! Skaar, Norsk salmehist. I. 4.
— Pontoppidans salmebog nr. 138. I den katolske tid var Kyrie 
sunget 9 gange, 3 gange Kyrie eleison, 3 gange Ghriste el. og 
atter 3 gange Kyrie eleison.

2) Præsten: »Ære være Gud i det høje!« Koret: »Og fred på jorden 
og i mennesker en velbehagelighed! Vi love dig! Vi velsigne 
dig! Vi tilbede dig! Vi sige dig tak for din store ære og 
herlighed, herre Gud himmelske konge, almægtige fader! Herre 
du enbårne søn, Jesus Kristus! Herre du Guds lam, Gud faders 
søn, som bærer al verdens synd! Du, som sidder ved faderens 
højre hånd, forbarme dig over os! Ti du alene er hellig! du 
alene er herren! du alene er den højeste, Jesu Kriste! med den 
Helligånd i Gud faders herlighed! Amen! Amen! Amen!« 
Engelstoft, Liturgiens historie 65.

•) Verset, f. eks: Halleluja, ostende nobis domine! misericordiam 
tuam, et salutare tuum da nobis! Halleluja«. N. Jespersens 
gradual anfører flere sådanne vers.

Il*



164 Gudstjenesten i den danske kirke.

tider, hvor de skulde synges paa latin »med sin danske 
sang dertil«x).

Efter Halleluja foretoges barnedåb og brudevielse; 
i den første tid havde de, som siden skal omtales, ikke 
nogen ret bestemt plads i gudstjenesten; men de anbragtes 
snart her. — Når disse forretninger var endt, messedes 
evangeliet; præsten vendte sig mod menigheden, der 
svarede: »Lovet være Gud for sit glædelige budskab!« 
Derefter messedes »Credo in unum deum«, det nicænske 
symbol, og menigheden sang »Vi tro allesammen på en 
Gud« og »Nu bede vi den Helligånd«, under hvilken salme 
præsten gik på prædikestolen. Ved de store højtider 
blev der, når præsten havde oplæst evangeliet og »delt 
teksten«, af prædikestolen sunget endnu en salme eller to, 
om julen således »Et lidet barn så lysteligt« og verset 
»Lovet være du Jesus Krist«, der gentoges 3 gange. Præsten 
knælede på prædikestolen ved det sidste vers. — Mellem 
prædiken og altergang blev der sunget: »Nu er os 
Gud miskundelig«2) og som indledning til altergangen 
»Sanctus«3), under altergangen: forskellige salmer, 
f. eks. Agnus dei4) og efter altergangen »Da pacem

*■) Fra jul til kyndelmisse brugtes Gregor den Stores sekvens: 
Grates nunc omnes reddamus — domino deo, — qvi sua nati­
vitate — nos liberavit — de diabolica potestate.. — Huic oportet, 
— ut canamus cum angelis — semper: gloria in aeternis!« — 
Luther har dertil digtet 6 vers; oversættelsen af hans salme er: 
»Lovet være du Jesus Krist«. Skaar anf. skr. 1. 348. Fra påske 
til pinse sang man: »Victimæ paschali laudes«. Skaar II. 2. 
Den danske oversættelse efter Luther er »Krist lå i dødens bånd.« 
Pontoppidan nr. 98. — Pinsesekvensen var »Veni sancte spiritus«, 
på dansk: »Kom Gud skaber helligånd«* Pontoppidan nr. 123.

9) Pontoppidan nr. 450.
•) »Hellig, hellig, hellig! est du herre Gud Sebaot, himmel og jord 

ere opfyldte af din ære! Saliggør os i det højeste«! Benedidet 
være den, som kommer i herrens navn! Saliggør os udi det 
højeste«! Håndbogen 1539.

4) Agnus dei, qvi tollis peccata mundi, — Parce nobis! — mise­
rere nobis! — Da nobis pacem! Skaar I, 181.



Gudstjenesten i almindelighed. 165

domine«, på dansk: »Forlen os med fred i nåde!«1) Til 
slutning efter messen og velsignelsen brugtes forskellige 
salmer, juledag således: »Et barn er født i Betlehem«.

Messen og, som vi har set, tildels salmerne kunde 
synges på latin, især på de store fester og i byerne, hvor 
man havde skolebørnene som kor. På landet indskrænkedes 
latinens brug straks; håndbogen af 1539 gør det allerede 
på adskillige punkter; på bispemødet 1540 bestemtes det, 
at Credo altid skulde synges på dansk. — Bugenhagen har 
ført et smukt forsvar for delvis at beholde latinen. »Hvor­
for skulde vi ikke beholde de fromme salmer, hvis lige vi 
ikke formår at gøre? Ti foruden den hellige lærdom yder 
de os mod vore modstandere et udmærket vidnesbyrd om 
ælde. . . Hvorfor skal vort folk ikke, ligesom det har be­
holdt det jødiske Amen, beholde det græske Kyrie eleison«? 
— Men når menigheden virkelig skulde deltage i guds­
tjenesten, måtte latinen ud af denne, og det kom den også 
efterhånden, uden at det lader sig påvise i det enkelte, 
hvorledes det gik til, vistnok meget forskelligt på de for­
skellige steder.

Efter højmessen fulgte i byerne tolvprædiken, der 
skulde være endt kl. 1, og aftensang, der skulde be­
gynde kl. 2 eller 3; begge dele var væsentlig katekismus­
prædiken, som ordinansen siger, både for unge og gamle. 
Disse gudstjenester kunde lige så lidt som ottesangen hol­
des på landet; dog skulde der være aftensang på de store 
højtider; hvor der var to kirker, skulde den holdes i den 
ene. — Skriftemålet skulde der foregå søndag morgen, men 
iøvrigt skulde højmessen holdes ganske som i byerne, kun 
at præsten, når han havde prædiket en halv time over 
evangeliet, den næste halve time skulde prædike over kate­
kismus, da der ikke kunde blive plads for særlige kate­
kismusprædikener.

Det er påstået, at ordinansen betragtede højmessen

T) Pontoppidan nr. 436.



166 Gudstjenesten i den danske kirke.

som altertjeneste1), idet der er lagt særlig vægt på, 
at den begynder sin beskrivelse af den med de ord: »Så 
skal nu holdes en højmesse for dem, som skal berettes« 
(bl. 24). Froprædiken og aftensang skulde da være de 
egentlige prædiketjenester. Hertil skal bemærkes, at man 
da så godt som ingen sådanne vilde have fået på landet, 
hvor der slet ikke kunde holdes froprædiken og 6å godt som 
ikke aftensang, samt at det også tillades at holde altergang ved 
froprædiken (bl. 13), hvorhos det antydes, at denne guds­
tjeneste kunde holdes uden prædiken, medens det aldrig 
omtales, at prædiken kunde undværes ved højmessen. Det 
er også meget tvivlsomt, om det er rigtigt, at der en tid 
lang efter reformationen var så stor religiøs iver, at det 
sjældent kunde indtræffe, at en højmesse holdtes uden 
altergang2). I den katolske kirke vilde man netop ikke 
lade lægmænd nyde nadveren undtagen på de store fest­
dage, især i påsken, fordi man mente, at ærbødigheden 
for sakramentet formindskedes, når det brugtes for hyp­
pigt3). Vel bestræbte man sig straks efter reformationen 
for at sprede altergangen over hele kirkeåret; men dette 
lykkedes kun i ringe grad, og det er ikke rimeligt, at 
mænd, der kendte almuen, skulde have tænkt sig, at dette 
lod sig sætte igennem. Ordinansen indeholder da også 
regler for, hvorledes messen skulde forfølges, når der ikke 
var altergang, og dette var netop det sædvanlige længe 
efter reformationen; i håndbogen af 1539 siges der, at når 
ingen altergang er, skal der ikke konsakreres; »dog ville 
vi alligevel sjunge, bede og takke Gud, læse og høre læses, 
prædike og høre prædike«.

Men selv om der virkelig havde været altergang ved

J) Engelstoft, Liturgiens hist. 52. — C. Barfoed, Højmessen 51 o. 
fl. st.

*) Engelstoft anf. skr. 53.
•) Diminuitur enim honor venerabilis sacramenti ex tam freqventi 

laicorum familiaritate et qvotidianæ exhibitionis praesentia. Lage 
Urnes synodalia. Ny kirkehist. Sami. 11. 271.



Gudstjenesten i almindelighed. 167

enhver højmesse, kunde den egentlige messe ikke vedblive 
på den måde som hidtil atvære gudstjenestens midtpunkt* 
efter at forestillingen om, at der ved kommunionen 
bragtes et offer, var bortfaldet, eller i ethvert tilfælde 
så stærkt modificeret, at der kun kunde tales om et bøn­
nens og andagtens offer. I den romerske messekanon 
hedder det: »Vi bringe din herlige majestæt et offer af 
de gaver, du har givet os, den rene hostie, den hellige 
hostie, den ubesmittede hostie, det evige livs hellige brød 
og den bestandige frelses kalk I Værdiges at se ned på 
dette med et nådigt og mildt ansigt, og modtag det, som 
du værdigedes at modtage din retfærdige søn Abels gaver 
og vor patriark Abrahams offer og det, som din øverste 
præst Melkisedek bragte dig, et helligt offer, en ubesmittet 
hostie 1 Vi bede dig ydmygt, almægtige Gud! byd, at dette 
må bringes ved englehånd op på dit høje alter for din 
guddommelige majestæts ansigt1)!« En handling som den 
her beskrevne måtte hæve 6ig højt op over alle andre 
gudstjenstlige handlinger, medens bønnens åndelige offer 
lige så vel kunde bringes under gudstjenestens andre led. 
— Det er derfor overmåde naturligt, at højkirkelige ret­
ninger, der har søgt at gøre altertjenesten til hele kirke­
tjenestens midtpunkt og at genoptage de gamle liturgiske 
formler, hvormed den var omgivet, har måttet søge at gen­
oplive forestillingen om, at der ved denne bringes et offer, 
hvad dog på protestantisk grund har vist sig at have store 
vanskeligheder, hvorfor fordringen også fremsættes uklart; 
man får ikke at vide, hvad det er, der skal ofres2).

Fra samme side er det beklaget, at kirkens alter­
tjeneste undergravedes ved, at menighedssangen 
mere og mere fortrængte korsang og formler 
sungne af præsten og enkelte stemmer. Dette er sandt

1) Muratoris Liturgia Romana vetus. Gaspari, Geschichtl. Grundlage 
des Evang. Gemeindelebens. 143.

2) C. Barfoed, Vor højmesse 17 f.



168 Gudstjenesten i den danske kirke.

nok; man har lige fra begyndelsen sløjfet en stor del af, 
hvad ordinansen kræver af korsang og formler. At sligt 
påbydes i lovene er ikke noget bevis for, at det virkelig 
er bleven udført, og da man så at sige straks måtte be­
kæmpe tilbøjeligheden til at forkorte gudstjenesten, taltes 
der nok om, at kollekt, epistler, befalede salmer osv. ikke 
måtte overspringes; men det er mig ikke bekendt, at det 
nogensinde pålægges at synge præfationer, Kyrie, Gloria 
eller messe Credo, medens det dog netop var alt dette, 
der først gik af brug. Dette tyder på, at gudstjenestens 
forkortning på denne måde er begyndt meget tidligt.

Grunden hertil kan dels være, at det netop var disse 
formler, der skulde synges på latin, dels at, som ovenfoF 
omtalt, forestillingen om offeret ved altergangen var blevet 
en anden, men sikkert tillige, at man fandt, at formlerne 
ikke øvede nær den opbyggende virkning som menigheds« 
sangen. — Salmesangen på modersmålet har bi­
draget måske nok så meget som prædikenen til at vinde 
menigheden for reformationen; den var noget helt nyt. 
I Tyskland havde hele menighedens deltagelse i kirkesangen 
i den første halvdel af middelalderen kun bestået i de to 
ord: Kyrie Eleison! og det var ikke blevet meget ander­
ledes i den sidste halvdel2). Som det gik der, var det 
vel omtrent også gået i Danmark. Men kirkesangen på 
modersmålet var som en strøm, der bortskyllede alle dæm­
ninger, stundom også dem, man kunde ønske havde holdt. 
Det var symbolsk, når muren eller gitteret mellem kor og 
skib borttoges; menigheden krævede del i den altertjeneste, 
som hidtil havde været præsten forbeholdt. Den sang 
med, når kollekter og tekster messedes, ja endog når der 
konsakreredes ved altergangen. Det var et vidnesbyrd om, 
at det var alvor med troen på det almindelige præstedømme,

x) Engelstoft 57. Barfoed 55. Her siges, at højmessens 2den skik­
kelse allerede fremtræder 1560, o. 20 år efter at ordinansen 
var givet.

3) W. Gaspari, anf. skr. 35.



Gudstjenesten i almindelighed. 169

og vil man føre gamle skikke tilbage i gudstjenesten, da 
turde der være grund til at henvende opmærksomheden 
herpå.

Det var ikke blot om søndagen, der skulde være guds­
tjeneste, men også på hverdagene. Ordinansen be­
stemmer herom kun, at der om onsdagen og fredagen i 
købstæderne skal prædikes over »søndagsepistlerne eller 
noget sådant«, og prædikenen skal især være bodsprædiken. 
Dette ordnedes vel nok de fleste steder, hvor der var flere 
kirker, således, at i det mindste nogle af disse prædikener 
kun holdtes i en enkelt kirke, fredagsprædikenen i Køben­
havn således i Helligåndskirken, hvor den må antages at 
have været godt besøgt; ti 1576 flyttedes den til Frue 
kirke »for stor plads og rums skyld«. — Onsdagsprædikenen 
holdtes derimod i flere kirker. — I Helligåndskirken op­
rettede Christian III tillige en daglig tjeneste og uge­
prædiken, som holdtes om morgenen1).

Men herved blev man ikke stående; Palladius for­
maner menigheden til flittigt at søge kirken på bededage 
»så længe den bavn står på højen derude«2). Men bavnen 
stod så at sige al tid på højen i de tider, og brændte 
den ikke her hjemme, så brændte den i nabolandene. Det 
var et af vidnesbyrdene om, hvor alvorlig troen var, at det 
første, man greb til, når faren truede, var at bede Gud om 
hjælp. I året 1546 påbød kongen 3 bededage, »fordi den 
menige kristenheds fjende, paven og hans anhæng, agter 
at indfalde i Tyskland og andensteds«. Dette gentages 
1551 og 1554 »for den farlige tid, som begiver sig med 
den store krigshandel i Tyskland«, 1555, »på det Gud vil 
afvende vrede og straf fra os, vore undersåtter og vore 
riger og lande«, og 1558. Men i Christian HFs tid blev 
Danmark ikke indviklet i krig, om det end ofte så ud til 
det, og de bededage, der forordnedes, blev vistnok holdt

x) O. Nielsen, København 1536—60. II. 31.
2) Visitatsbog, Heibergs udg. 123.



170 Gudstjenesten i den danske kirke.

på de sædvanlige gudstjenestetider, på landet om søndagen, 
i byerne onsdag eller fredag. Men i den følgende tid 
under de langvarige krige blev bededagene til en fast 
institution, og de måtte da også paa landet holdes på 
hverdage. — Allerede 1560 udtalte biskop Hans Albertsen 
på Sællands landemode, at det var nyttigt i disse farlige 
tider, at der prædikedes en gang om ugen, onsdag eller 
fredag, i landsbyerne, og under syvårskrigen (1563—70) 
befaledes det, at der, så længe den varede, skulde holdes 
bededag hver onsdag på landet, og hver fredag i byerne.
— Under trediveårskrigen holdtes de på landet den første 
onsdag i måneden i hovedsognet, den anden i annekset, 
hvilken ordning for de steder, hvor den var indført, fast­
slås ved D. L. 2. 4. 5. Da krigen tog så ulykkelig en 
vending, forordnedes det, at der skulde holdes endnu tre 
ekstraordinære bededage, der skulde holdes med den største 
strenghed. Hverken i ugen før eller efter måtte der holdes 
spil eller gilde. Hver aften skulde der fastes strengt; 
der måtte end ikke spises »med den mådelighed og ædrue­
lighed, som sådan tid og pønitens i det hele udkræver«. 
Husfædre med familie og tyende skulde under dobbelt 
helligdagsbrødes straf møde uden al hoffærdig dragt1).
— Fasten holdtes i det hele taget længe og var særligt 
knyttet til bededagene. Under den skånske krig omtaler 
J. Bircherod, at adskillige piger og unge mennesker havde 
fået ondt i kirken, fordi de ikke kunde udholde den strenge 
faste; der skulde med en uges mellemrum holdes tre bede­
dage, på hvilke der skulde fastes til solens nedgang (fdn. 
27. Juli 1675). Det var iøvrigt ikke blot på bodsdage, 
der fastedes, men det var længe skik at komme fastende 
i kirke, og endnu længere at gå fastende til alters. Der­
imod omtales det, så vidt vides, ikke, at det længer over­
holdtes at faste i de 7 uger før påske. — Almindelige

x) O. Andersen, H. Rosenkrantz 203. Om de talrige bededage i 
i Christian IV’s tid se Rørdam, Danske kirkelove III. Emner, 
art. Bededage.



Gudstjenesten i almindelighed. 171

bededage kunde også udskrives af andre grunde, end fordi 
der var krigsfare; i året 1562 forordnede kongen en sådan, 
»efterdi vi formærke, at Gud almægtige disse lande for 
syndens skyld hjemsøger med ustadigt vejr og usædvanlig 
regn«1).

Når det kun var enkelte bededage, der skulde holdes, 
gav biskopperne ofte en anvisning til, hvorledes der skulde 
prædikes; denne havde lighed med en færdig prædiken, og 
det er ikke underligt, at der klagedes over, at præsterne 
ikke vilde følge den givne anvisning, men gik deres egne 
veje. På Ribe landemode 1687 forlangtes det, al der 
skulde holdes fuld messe på bededage så vel som på søn­
dage. Andre steder toges de, som siden skal omtales, i 
oplysningens tjeneste, så der holdtes katekismusprædikener. 
Men en ting hørte nødvendigt med til dem, at der skulde 
synges lit an i. Denne vekselsang har spillet en stor rolle 
i det kirkelige liv. Den skulde efter ordinansen synges 
nu og da efter prædiken ved den sædvanlige søndagsguds­
tjeneste; under syvårskrigen brugtes den hver søndag med 
tredobbelt gentagelse af de ord: »Giv vor nådige herre 
og konge sejervinding« og »Fra krig og blodstyrtning fri 
os«; men den blev dog især kendetegnet på bededage. — 
Bragte krigen sejr, blev der holdt takkegudstjeneste, som 
da slaget ved Markaryd var vundet; men ingen takkeguds- 
tjenesle har gjort et sådant indtryk, som da der d. 31. 
Oktbr. 1659 i København holdtes takkebøn og blev sunget 
Tedeum i anledning af den undsætning, som den hollandske 
flåde havde bragt byen, da, første gang efter at belejringen 
var begyndt, kirkeklokkerne ringede og Helligåndskirkens 
sangværk spillede. Der er næppe nogen samtidig beretning 
om belejringen, hvori denne gudstjeneste ikke omtales2).

Beslægtet med bededagene var også den gudstjeneste, 
som efter anordningen af 19. Januar 1635 skulde holdes

x) Ny kirkehist. Saml. II, 476.
2) Ny kirkehist. Saml. II, 478. — G. Bruun, København II. 99.



172 Gudstjenesten i den danske kirke.

på landet hver onsdag i fasten. Der skulde ikke præ­
dikes, men præsten skulde stående på kirkegulvet gøre en 
kort formaning om vor eneste frelsers og saliggørers, Jesu 
Kristi hellige døds og pines frugt og rette brug til vor 
saligheds og et kristeligt levneds forfremmelse, hvorefter 
der skulde synges en salme og bedes en kort bøn. Det 
hele skulde vare et kvarter eller halvandet. — Sådanne 
fastegudstjenester var der dog alt tidligere holdt i det 
mindste på nogle steder. Ved et provstemøde på Lolland 
1580 siges det, at der om onsdagen i fasten skal prædikes 
over lidelseshistorien i alle landsbykirker, og allerede 
Tausens postil indeholder prædikener over denne1).

Men bededage tiltrængtes ikke alene under landenød, 
men også når ulykker som misvækst eller epidemier truede 
det enkelte sogn. På Sællands landemoder 1555 og 60 
tillodes det derfor præsterne, når nogen nødvendighed 
krævede det, at holde gudstjeneste for almuen, læse lita- 
nier og gøre bøn endrægtelig; dog måtte sådanne bededage 
ikke holdes om søndagen (in feriis) og ikke uden almuen 
vilde give almisse til de fattige. — En sådan tilladelse var 
der, som ovenfor omtalt, allerede givet præsterne i den 
katolske tid. — Men man havde også fra fortiden arvet 
en fast bededag af denne art, den såkaldte kor s eb ør. I 
den anden uge efter trinitatis søndag gik præsten med 
sakramentet rundt i sognet og velsignede mark og enge, 
hus og hjem, folk og fæ, hvorefter almuen bragte et offer, 
der deltes mellem præsten, degnen og de fattige. På 
bispemødet 1540 bestemtes det, at omgangen på markerne 
skulde afskaffes, men i stedet for skulde der holdes en 
gudstjeneste, hvorefter der skulde synges litanier og kol­
lekter og ofres. Men bønderne holdt fast ved den gamle 
skik, og mange gange senere ivrede biskopperne mod den 
ugudelige korsebør. Der knyttedes til den, som til så 
mange af de gamle kirkelige handlinger, et gilde, som det

x) Kirkehist. Saml. 3. VI. 513.



Gudstjenesten i almindelighed. 173

allerede i den katolske tid blev præsterne forbudt at del­
tage i; de skulde ærbødigt i andagt og ære bringe det 
højværdige sakrament tilbage til kirken og derefter ædrue­
ligt nyde deres måltid med taksigelse. — Henimod år 1600 
havde man omtrent fået bugt med korsebøren; men det 
lykkedes ikke at få den forandret til en protestantisk bede­
dag. Levninger af den bevaredes dog hist og her længe; 
det berettes, at da præsterne ikke længer vilde besørge om­
gangen på markerne, fik mån gamle koner dertil, og at 
dette på et enkelt sted har varet helt ind i det 19de år­
hundrede x).

Uagtet de store ulykker, der i det 17de århundrede 
overgik folket, er der dog tegn til, at iveren for at holde 
bededage afkøledes. Ved Sællands landemode 1628 på- 
lagde Resen provsterne at melde de præster, der forsømte 
bededagene; det viste sig, at der var 20 sådanne i stiftet, 
og deres navne bekendtgjordes da i landemodsakten. — I 
året 1644 klager kong Christian IV over, at hans tidligere 
forordninger om bededage ikke overholdes i ringeste måde; 
han har ikke hørt, at nogen eneste er bleven straffet for 
deres overtrædelse, som han havde befalet, »men altid så 
slet at være forglemt, som de hverken af Gud i himlen 
eller kristelig øvrighed nogen tid havde været påbudne eller 
befalede, endog i disse tider, som vi ser Guds vredes straf 
for vore øjne lande og riger at overhænge, nøden og faren 
foruden al forordning burde ethvert kristent hjærte at op­
vække til alt det, den fortørnede Guds vrede med kunde 
formildes og afvendes«2). — En forordning af 13. maj 
1676 klager over, at de ordinære bedestunde i købstæderne 
ikke holdtes med tilbørlig besøg og andagt, og at sab- 
baterne vanhelligedes. Det pålagdes så vidt muligt at holde 
bededagene også på landet, og det indskærpedes at holde 
husandagt; håndværkere og arbejdsmænd skulde standse

x) Ny kirkehist. Saml. III, 272. II. 446.
a) Rørdam, kirkelove III, 316.



174 Gudstjenesten i den danske kirke.

arbejdet under bededagsgudstjenesten, og Københavns porte 
skulde lukkes om søndagen. Der måtte om fredagen ikke 
sælges spiritus, ingen torvehandel finde sted og ikke i 
kroerne være nogen sammenkomst, ølsmål eller drikkegilde.

Korsebøren var ikke den eneste katolske skik, der 
måtte bekæmpes. Der var mange af de gamle fester, der 
havde antaget overmåde rå og forargelige skikkelser; så­
ledes nævnes Bolsmisse1) og St. Hansmisse samt fastelavn, 
men især Voldermisseofret. Medens der ringedes med 
kirkeklokkerne, løb majgreven og hans svende drukne og 
væbnede ind i kirken for at ofre, og det var sandt, hvad 
der sagdes ved et landemode, at det var Bacchi fest; der 
fandt de største uordener sted lige til manddrab; i Mer- 
løse herred slog måjdrengene 1570 en degn og en kirke­
værge ihjel. Intet under derfor, at bisperne ivrede mod 
Voldermisseofret, og at alvorlige præster søgte at få det 
afskaffet, hvad der blev ilde optaget af befolkningen. I 
året 1572 lod præsten Jørgen Lauridsen i (Jdby på Fyn 
»af kristelig iverhed og harm« omhugge et majtræ, som 
bønderne på trods havde opsat ved kirkedøren samme dag, 
som han havde prædiket mod dette uvæsen; men han fik 
meget bryderi, fordi de husbonder, som havde gårde i 
byen, anlagde sag mod ham for hærværk2). I det 17de år­
hundrede ophørte voldermisseofret i kirken, om end skikken 
fortsattes som riden sommer i by. — Andre gudstjenester 
var ikke stort bedre; i Skåne forbød N. Palladius 1553, 
at der måtte holdes særlig gudstjeneste i landsbyerne for 
St. Hans og St. Peders gilder; »ti hvad andagt kan 
der være, hvor fulde mennesker, som har drukket hele 
natten igennem, kommer i kirken.« — Om mandags­
brudemessen skal der siden tales. — Allerede i den 
katolske tid havde man havt øje for, at adskillige guds­
tjenester antog en forargelig karakier, således de vigilier,

r) Vistnok Bodolphi dag, 17. Juni.
2) Kirkehist. Saml. 3. V. 609.



Gudstjenesten i almindelighed. 175

der holdtes St. Hans og Bodolphi aftener, hvor der dansedes 
i kirkerne på hedensk vis, billederne toges ned af alteret, 
og der blev sunget usømmelige viser1). Men det var dog 
først efter reformationen, der blev for alvor taget fat på 
at afskaffe disse vanhelligelser af kirkerne og gudstjenesterne, 
og det varede det meste af et århundrede, før målet var 
nået.

Som mere uskyldige katolske skikke kan nævnes, at 
der på Roskildeegnen og i Skåne holdtes mad vi else 
påskeaften2). — På Sællands landemode 1566 forbødes 
det at holde messe påskeaften og både på Sælland 
1575 og Fyn 1578 at holde Kristmesse julenat, som 
sket var på herregårde og andre steder. Endnu 1631 ud­
talte biskop Mads Jensen Middelfart i Lund, at levningerne 
af den papistiske surdej holdt sig under skin af, at kir­
kerne skulde forbedres og holdes ved magt ved hjælp af 
det offer, som ved sådanne lejligheder bragtes. — Det er 
vel muligt, at kirkeejere og præster kan have holdt på 
disse katolske offerdage; men i det hele var det dog gejst­
ligheden, der arbejdede på deres afskaffelse, medens det 
var befolkningen selv, der vilde bevare dem. Det var ind­
prentet den, at når man havde noget at bede Gud om, 
måtte man bringe offer, og dette sad længe fast i deres 
bevidsthed; det var først i det 18de århundrede, det blev 
almindeligt, at der klagedes over uvillie til at ofre.

Det mål, man stræbte efter, var, at som hele folket 
skulde samles om den ene rette lære, således skulde guds­
tjenesten allevegne holdes ens og i overensstemmelse 
med ordinansen. Det forordnedes 1568, at Frue kirke 
i København skulde være mønsterkirke, så at alle andre 
kirker skulde rette sig efter den måde, hvorpå guds­
tjenesten der holdtes. Men målet nåedes end ikke til­
nærmelsesvis, og dette kan ikke undre os. Den mægtige

x) Thorkelin, Stat. prov.
2) Benedictio ciboriorum in vigilia Paschæ.



176 Gudstjenesten i den danske kirke.

opvækkelse, der var gået hen over det danske folk ved 
reformationen, havde sat kræfter i bevægelse, der bar det 
åndelige liv igennem 200 år, og hvis virkning ikke endnu 
er ophørt. Men selv den stærkeste åndelige bevægelse 
har sine brændpunkter, medens andre steder er uberørte 
deraf. Nu skulde både de stærkt bevægede menigheder 
og de, der kun havde lidt begreb om, hvori den skete 
forandring bestod, ind under den samme kirkelige orden. 
Der var bragt forvirring og forstyrrelse ind i menighederne 
så vel som i de enkeltes tankegang, og det gjaldt om at 
klare forestillingerne og at fæstne den nye ordning. — 
Denne opgave tilfaldt især Melanktons disciple, der ikke 
havde den umiddelbare kraft og det folkelige præg som 
Luthers, men til gengæld en skarp sans for det ordnede 
og logiske og en trang og ævne til at samle resultaterne 
af de store ting, der var sket, både teoretisk i systemet 
og praktisk i enheden af det kirkelige liv. Denne gerning 
kan ikke vurderes højt nok; det var ikke tilstrækkeligt, at 
der var slået på klippen, så kilden brød frem, den måtte 
også ledes ind i det rette leje. Det er et bevis for, i 
hvilken grad reformationen var skikket til at være grund­
lag for en ny udvikling, at den kunde tåle, at den ord­
nende hånd lagdes på dens resultater, medens så mange 
andre betydningsfulde vækkelser har mistet deres kraft, 
når dette tidspunkt i deres liv kom.

Hele dette organisationsarbejde frembød vanske­
ligheder så store, at man i vor tid næppe fuldt kan fore­
stille sig dem. Lovene gav fornuftige regler, og de tal­
rige formaninger og råd, biskopperne gav deres præster, 
er næsten altid besindige og hensigtsmæssige. Men man 
savnede så at sige ethvert hjælpemiddel til at gennemføre 
det befalede. De talrige gentagelser af de samme påbud 
og forbud vidner noksom om, hvor lidt de påagtedes. Ofte 
var det villien til at adlyde, der manglede1); men måske

L) Præsten sagde: Synodalia sunt non regalia.



Gudstjenesten i almindelighed. 177

nok så ofte ævnen. I den første tid sad endnu mange 
af de gamle messepræster i embederne, og selv senere havde 
de fleste præster kun få kundskaber. — De skulde holde 
gudstjeneste efter ordinansen; men det varede 50 år, inden 
man nåede at få anskaffet de nødvendige bøger, bibler, 
gradualer og alterbøger. — De danske salmer skulde synges; 
men der var degne, som næppe kunde læse og skrive 
dansk, langt mindre latin, som dog også skulde bruges 
ved gudstjenesten. — Intet under, at man hjalp sig. som 
man kunde bedst, men heller ikke, at de overordnede ide­
lig måtte indskærpe reglerne, når menighederne ikke skulde 
overgives til den rene vilkårlighed.

Hertil kom, at hele ordinansens gudstjeneste 
bærer præget af at være beregnet på stærkt op­
vakte menigheder i bevægelsens brøndpunkter, hvilket 
som regel vil sige købstæderne. De talrige salmer, til dels 
vekselsange, forudsætter, at man har skoledrengene til 
kor; når de skulde synges på landet, hvor måske hverken 
præsten eller degnen kunde synge ordentligt, måtte de 
blive uudholdelige. Desuden blev gudstjenesten så lang, 
at det blev umuligt at holde den to gange på samme 
søndag på vinterdage, når præsten havde en lang og be­
sværlig sognevej, især når der tillige var barnedåb, kirke­
gangskone, skriftemål og brudevielse, og alle kom for sent 
til disse forretninger. Det synes desuden at have været 
almindeligt, at herremænd brugte præsterne som en slags 
huskapellaner og forlangte, at de, når de havde prædiket 
i kirken, kom og prædikede på herregården. En adelig 
frue, der 1593 vilde have to sogne adskilt, anførte som 
grund, at en præst ikke længer kunde besørge dem, da 
der nu var to herregårde i dem, medens der før kun havde 
været en1). Men heller ikke i købstæderne kunde man 
blive færdig med højmessen, så tolvprædiken kunde be­
gynde i rette tid. — For os kunde det synes, at det simpleste

x) Kirkehist. Saml. 4. II. 698.
Kirkehist. Saml. 5. R. I. 12



178 Gudstjenesten i den danske kirke.

middel til at råde bod derpå vilde have været, om præsterne 
ikke havde prædiket så længe; men denne tanke lå, som 
siden skal omtales, fjærnt fra reformationstiden og det 
første par hundrede år efter denne; det var bestandig én 
time, der ansås for den passende længde for en prædiken.

Præsterne måtte så afkorte den øvrige tjeneste, og 
dette skete ikke blot af magelighed, eller »for deres bryl­
lupsfærd, barseler, markedsfærd eller anden bestillings 
skyld«1), nej nødvendigheden tvang dem. Der blev givet 
dem formaninger nok; de måtte ikke forsømme katekismus­
prædiken, ikke holde halv messe, eller endog nøjes med 
at lade en salme synge før prædiken, eller overspringe 
bønnerne ved dåben, eller lade være at lade de befalede 
salmer synge. — Sådanne forbud og formaninger gentages 
lige til hen i det 18de århundrede, men de kunde ikke 
forhindre, at gudstjenesten afkortedes, især ved at man 
nøjedes med halv messe. Allerede 1607 udtaler biskop 
Winstrup på Sællands landemode da også kun, at fuld 
messe skal holdes, »om tiden tåler det«.

Som der var vanskelighed ved at få gudstjenesten 
holdt fuldstændigt, således også ved at få alle de be­
falede gudstjenester holdt. Lige fra reformations­
tiden klages der over, at præsterne ikke prædiker på festernes 
tredie helligdag, og at morgen- og aftengudstjeneste i 
byerne forsømmes, og endnu værre gik det med den aften­
sang, der skulde holdes på landet på de store festdage, 
Biskop Gerner i Viborg gav 1693 den anvisning, at den 
»for mageligheds skyld« kunde holdes straks efter høj­
messen. Men det har dog ikke været så meget mageligt 
at holde to gudstjenester umiddelbart efter hinanden for 
den samme menighed om eftermiddagen efter at have præ­
diket i den anden kirke om formiddagen. Det synes heller 
ikke blot at have været præsterne, men også menighederne,

x) Ny kirkehist. Saml. VI, 649.



Gudstjenesten i almindelighed. 179

for hvem gudstjenesterne blev for mange og lange. Især 
morgentjenesterne i byerne blev kun lidt besøgte.

På landemoderne både i Jylland og på Sælland klages 
der allerede fra midt i det 16de århundrede over, at folk 
ikke kommer i kirke i rette tid og at mange går, når 
prædikenen er endt, ligesom over, at der ikke synges med. 
Det indskærpes, hvad dog sikkert var gammel skik, at man 
skal stå op under sangen, ti dette, siger biskop N. Jes­
persen i Odense, »er Gud behageligt og for englenes 
åsyn herligt«. Han tilføjer, at præsten ikke, som hidtil 
havde været skik, må knæle, når Jesu navn nævnes i det 
2det vers af »Troen«, for at menigheden ikke skal knæle 
med; ti så hører den op at synge. Et kongeligt reskript 
af 22. April 1645 befaler, at kvinderne skal sidde oprejst 
i stolene og synge med, ikke, som det var blevet skik, hælde 
hovederne mod den foranstående stol. Endnu i det 19de 
århundrede siges det, at på Ringkøbingegnen står mændene 
under sangen, og når de beder, bøjer de hovedet mod 
den foranstående stol, medens kvinderne sidder1). Her 
skal også nævnes de bekendte reskripter af 22. April 1645 
og 31. Januar 1668 om at vække dem, der sover i kirken. 
De er ofte med urette anførte som et bevis på, at guds­
tjenesten var bleven et tomt udvortes værk2).

Kirkebesøget ved højmessen har sikkert hele det 
17de århundrede ud været godt. Folk kom den gang ikke 
enkeltvis i kirken, men lavs- og byvis. De talrige korpo­
rationer øvede en stor magt over deres medlemmer, og 
alle disse korporationer stod fra gammel tid i nær for­
bindelse med kirken. I så godt som alle lavsskråer fra 
den katolske tid var det bestemt, at medlemmerne skulde 
holde ligvagt over hverandre, følge hverandre til jorden og 
lade læse en messe for den afdøde og alle kristne sjæle;

Jydske Saml. 1. III. 307.
2) I de apostoliske konstitutioner pålægges det diakonen at tilse 

folket, at ikke nogen hvisker eller sover eller ler eller nikker 
til en anden. G. V. Hansen, Oldkirkens nadveroffer, 28.

12*



180 Gudstjenesten i den danske kirke.

i en skrå for bagerne i Slagelse siges det, at de efter­
levende skal gøre dette, »før de æder kød«. — Lavet var 
gerne særlig knyttet til et enkelt alter i en af byens kirker; 
således skulde Københavns bagersvende hvert år lade holde 
to messer i St. Karens kapel i Frue kirke, og de, som 
ikke mødte og ofrede ved disse messer, skulde betale bøde. 
Smedene i Roskilde skulde holde en messe hver uge til 
St. Leos ære; de havde en skråpræst, der hørte med til 
gildet som en anden broder, og der må ved deres møder 
være afholdt en art opbyggelse; ti det bestemtes, at de 
brødre eller søstre, som ej var tilstede, »når vi kvæde Stæ. 
Trinitatis minde og jfr. Marias og St. Leos«, og de, som 
ej under denne sang tog deres hætter af, skulde betale 
bøde. Vilde nogen broder eller søster af dette lav gå pil­
grimsgang, skulde hver af de andre hjælpe ham med 1 hvid. 
— Skrædderlavet i Odense fik 1480 ret til at have et eget 
alter i St. Knuds kirke og selv kalde præst dertil; 3die 
pinsedag skulde alle lavets medlemmer søge deres messe 
ved skrædderalteret og ofre; 1524 overtog Benediktinerne 
i St. Knuds Kirke tjenesten ved skræddernes alter. — 
Odense skindere skulde Gud til lov og jfr. Maria holde 5 
vokslys brændende ved St. Annas alter i Frue kirkes nordre 
kapel, hvortil de havde givet »messerede«, nemlig en for­
gyldt kalk, messebog, hagel og andre messeklæder. Her 
lod de også synge messe over de afdøde og ofrede ved 
denne. De skulde søge deres messe 4de pinsedag. — I 
året 1487 skænkede en mand i Odense en gård til Vor 
frue alter i St. Albani kirke, for at der skulde læses messe 
for smedelavets gildesøskendes sjæle. — I Svendborg havde 
guldsmedene og remmesniderne et alter i Vor frue kirke osv.1) 

Denne lavenes kirkelige karakter ophørte ikke 
efter reformationen; men de forpligtelser, den pålagde 
medlemmerne, måtte blive af en anden art; det var ikke

x) C. Nyrop, Danmarks lavskråer i middelalderen 3, 179, 186, 187, 
190, 201, 205, 207, 209, 211, 223, 231, 232, 283 o. fl. st. De 
der aftrykte skråer er alle fra d. 15. og begyndelsen af d. 16. årh.



Gudstjenesten i almindelighed. 181

længer messerne, der skulde holdes, men lavenes med­
lemmer skulde overvære gudstjenesten. I København på- 
lagdes det 1554 smedesvendene at holde så mange hellig­
dage, som der var messer og prædiken i alle sognekirker, 
og da høre Guds ord og prædiken og holde sig skikkeligt 
og gudfrygtigt, som billigt er. — Ifølge rebslagernes skrå 
fra 1564 skulde hver mester give en bøde, når han for­
sømte søndagsprædikenen, og han skulde holde sine svende 
til ligeledes at gå i kirke, »så at mesteren kan høre godt 
om dem.« — Ganske lignende bestemmelser findes der for 
snedkerne, sejlmagerne og skræddersvendene. Slagterne 
formanes 1623 til at vænne deres folk til kirkegang og 
Guds ords hørelse og til afholdelse fra drukkenskab og 
letfærdigheds ord og tale, som ofte desværre iblandt dem 
sker, Gud til fortørnelse og menigheden til forargelse1). — 
Der kan ikke være tvivl om, at også lavsskråerne i køb­
stæderne ligesom i den katolske tid har pålagt medlem­
merne at varetage deres kirkelige forpligtelse.

I byvilkårene på landet findes lignende bestemmelser; 
i et sådant bestemmes det, at »vi skal holde de budne 
helligdage og søge vor sognekirke, uden så er, at herskabs­
bestilling og andet lovligt forfald det forhindrer.« — I et 
andet sættes der mulkt for søndagsarbejde i marken, for 
at forsømme gudstjenesten, for at løbe ud af kirken på 
bededage, før katekismus er forklaret, for at komme, efter 
at teksten er læst på prædikestolen, eller gå, før velsignelsen 
er lyst osv. — I et tredie nøjes man med at sætte mulkt 
for dem, der ved pinsegildet drikker sig fulde, så de ikke 
kan komme til messen 3die pinsedag. I et Qerde siges 
det, at hvem, som findes i marken om høst eller bygsæd 
under prædiken, når gudstjeneste forrettes, skal bøde 2 
skæpper byg. — Ja det kan ses, at en præst ligefrem har 
samlet bymændene og forhandlet med dem, at de skulde 
søge bededagsprædiken, og det blev vedtaget, at de om

x) O. Nielsen, København 1536—60, II. 34.



182 Gudstjenesten i den danske kirke.

fredagen ikke vilde befatte sig med høsten, og at de, der 
forså sig derimod, skulde betale en bøde1). — Korpora­
tionerne var den gang en mægtig støtte for kirken ved at 
holde sine medlemmer til den. — Der er dog sikkert gjort 
en del sø ndag s arbejde; ved Sællands landemode 1580 
blev det endog forbudt præsterne at pløje, harve og så pa 
de tre pinsedage; det var dog kun en enkelt præst i Frede­
riksborg amt, der havde gjort sig skyldig heri. Men med 
den tids landbrug var det kun i korte tider af året, man 
havde virkelig travlt. Mærkelig nok findes der, så vidt 
mig bekendt, i den første tid efter reformationen, ingen 
klager over, at husbonderne tilsagde bønderne til arbejde 
om søndagen.

Et hårdt stød har den stadige kirkegang fået ved de 
store krige i det 17de århundrede, der medførte så 
megen timelig og åndelig nød. Som alt omtalt lå mange 
kirker årevis hen som næsten ubrugelige ruiner, mange 
præster var omkomne eller bortdrevne, og der var stor 
forvildelse i menighederne. I året 1642 formanede borg­
mesteren i Varde sine medborgere til flittigt at søge kirken 
»og ikke som somme skulende stå nede på torvet«2); vi 
skulle siden se, at det snart ansås for nødvendigt at gribe 
til andre midler for at fremtvinge kirkegangen. — Det var 
især ved morgen- og aftensang, besøget aftog, og det synes 
stundom, at der ved disse tjenester har fundet slem uorden 
sted. I en bryllupssang fra Ribe (1748) opregnes en del 
urimelige ting, der skal ske, før parrets lykke spildes, og 
deriblandt: «Før skal ej i kirkens gang ved aftenbøn og 
sang der spilles mariage«. — I købstæderne blev det i 
det 18de århundrede almindeligt, at de kirkegængere, der 
ikke skulde til alters, forlod kirken, når altergangen be-

*) Kirkehist. Saml. 3. VI. 498. - Hist, tidsskr. 1. IV. 535 f. — 
Jydske Saml. 1. I. 191. Danske Saml. 1. II. 245.

2) Jydske Saml. 1. III. 148.



Gudstjenesten i almindelighed. 183

gyndte. En Svensker undrede sig 1768 over at se dette 
i Holmens kirke i København1).

Men kom der end mange folk i kirke, så var der langt 
fra den ro under gudstjenesten som i vore dage. 
Det vilde allerede synes os forstyrrende nok, når kvinderne 
fulgte Palladius’s råd at tage deres små børn med i kirke 
og gå ud på gangen at tysse dem, når de græd. Men 
langt værre var det, at der ofte fandt slagsmål sted i kir­
kerne og på kirkegårdene. Det må have været ret alminde­
ligt, og i den katolske tid havde sådant brud på kirkens 
fred krævet en ny vielse af kirken2), hvilket medførte ikke 
ubetydelige bekostninger for sognet. Efter reformationen 
opgav man at lade kirken indvie pånv. I Riberartiklerne 
1542, et tillæg til ordinansen, bestemtes det, at brud på 
kirkefred skulde straffes som brud på tingfred. Men lige­
som kirkerne tidligere var bievne lukkede, til vielsen havde 
fundet sted, således lukkede præsterne dem nu, til bøden 
var erlagt. I Viborg forbød borgmesteren, lensmanden, 
biskoppen og kannikerne 1555 dette, fordi det ikke var 
billigt, at de fromme og uskyldige for sådant skulde miste 
Guds ords tjeneste. Kirkerne skulde trods vanhelligelsen 
holdes åbne, men slagsbrødrene skulde anses for bands­
mennesker, til de havde stået åbenbart skrifte og tilfreds­
stillet herskabet. Hvor vidt råheden kunde gå, kan ses af 
den bekendte fortælling om, at en adelsmand med draget 
sværd løb ind i Ribe domkirke for at dræbe H. Tausen, 
medens han stod på prædikestolen. — I Helsingborg len 
var der bleven bygget krohuse ved kirkegårdene, i hvilke 
der fandt mange uordener sted, også under kirketjenesten. 
Frederik II befalede, at kromændene skulde flytte anden­
steds hen, og husene nedrives »eller med brand forvøstes« 
(7. Septbr. 1587). — Også på andre måder forstyrredes

l) Danske Saml. 1. II. 342.
9) Sællandske (og skånske) kirkelov: »Vorder fred brudt i kirke 

eller på kirkegård, da bøde den, der fred brød, 3 og biskop 
opvier kirken eller kirkegården».



184 Gudstjenesten i den danske kirke.

gudstjenesten; selv ved Frue kirke i København klagedes 
der 1642 over, at unge mennesker under denne stimede 
og støjede på kirkegården1).

En stadig kilde til uro i kirkerne var striden om 
stolestaderne, der blev hårdere og hårdere og fik en 
kraftig næring af den betydning, der efter enevældens ind­
førelse tillagdes rangen, også mellem dem, der stod uden­
for alle rangklasserne. Hver familie havde sin bestemte 
plads både i mandfolke- og kvindeslolene, og en bestemt 
fordeling af pladserne var en nødvendighed, når der skulde 
være fred i kirken. I året 1633 klagede en lensmand over,, 
at der ingen sådan fandtes i Mariager kirke; folk, der kun 
ejede et hus og bidrog lidet eller intet til kirken, bemæg­
tigede sig de øverste og bedste pladser, de unge under­
stod sig af boffærdighed at sætte sig over de ældre og de 
ældre gifte. Løse kvinder, der kom til byen, indtrængte 
sig i de øverste stole over ærbare dannekvinder, og til­
fældigt, løst »Gesindt« ligeså i mandfolkestolene. Dette gav 
anledning til synden og trængen, banden og skænden og 
andre hadske og utilbørlige fagter, så dermed alle gud­
frygtiges andagt til bøn og påkaldelse og Guds ords hø­
relse betoges2). — Det var især om kvindestolene, striden 
stod. De øverste stole var de fornemste, og i hver stol 
var det den anseligste plads ud mod kirkegangen, den 
ringeste inde ved væggen. En forordning af 13. Marts 
1636 bestemmer, at de gifte kvinder skal sidde over de 
ugifte, og at de, der giver mest til kirkerne, skal have de 
øverste stader. — 1 året 1684 foretog biskop Bagger en 
formelig udskiftning af kvindestolene i Brønshøj kirke, der 
lå under bispestolen. Gårdfolkene fik plads i de øverste 
stole; men de måtte ikke sætte sig, eftersom de stod teg­
nede i stolene, men de skulde sidde efter alder. De to

x) Ny kirkehist. Saml. III. 349. Rørdam, Kirkelove I, 482. I Sver- 
rig har der fundet samme slags uordener sted: S. Bælter, kyrke- 
ceremoniarne, 2. opl. 117. Danske Mag. 5. II. 128.

2) Danske Mag. 1. VI. 242.



Gudstjenesten i almindelighed. 185

nederste stole blev til overs, og de »assigneredes de for­
nemste og smukkeste huskvinder«; resten af disse måtte 
sidde under tårnet. D. L. 2. 22. 46 forbyder dem, der 
har stolestader, at formene andre godt folk plads, når der 
er rum i stolene; men dette blev ikke overholdt, især de 
fattige var husvilde i kirkerne. Forordningen af 27. sep­
tember 1708 kræver, at der skal indrømmes dem en plads 
i stolene, men den tilføjer, at hvis dette ikke er muligt, 
skal der gives dem en foldestol, som de kan tage med 
til kirken, eller der skal sættes klapper på stolene. — 
Det kunde også gå ud over de andre klasser af befolk­
ningen; på Fyn klagede officerer og underofficerer 1739 
over, at bønderne ikke vilde unde dem og deres koner 
plads i kirkestolene. — Hele denne ordning gav desuden 
anledning til højrøstede skænderier og ligefremme hånd­
gribeligheder i kirkerne, og til mangfoldige klager til øvrig­
heden. — På landemodet i Ribe 1718 besværede stifts­
øvrigheden sig over, at den blev overløbet med sådanne 
klager. Forholdet blev næppe stort anderledes, før der i 
det 18. århundrede blev altfor god plads i de fleste kirker. 
— Gjorde mennesker ikke ufred i kirkerne, gjorde hun­
dene det. I det mindste i Ribe domkirke klagedes der 
over det hundebulder, der var i kirken under prædiken, 
og i byens regnskab for 1567 findes følgende post: »Lau­
rids skorstensfejer til tæring i Jul og en pose at slå hunde 
med i kirken 10 skilling og 2 hvid«. — l Varde for­
manede borgmesteren 1642 til at holde hundene fra kirken1).

Oprindelig blev der ved gudstjenesten kun ombåret en 
tavle til de fattige og en til kirken; men efterhånden 
kom der flere til, til børnehuset, til Helsingørs hospital og 
skole, der ved Skånes afståelse havde mistet sine indtægter 
osv. Der klages ofte over, at det forsømtes at lade tav­
lerne ombære. Der er også nu og da ombåret andre

x) Klnch, Ribe bys hist. II. 527. Jydske Saml. 2. I. 282. Ny 
kirkehist. Saml. I. 234 f.



186 Gudstjenesten i den danske kirke.

tavler. Den bekendte C. Dybvad klager over, at der er 
påsat kongen en skændig æreplet over alt riget for en 
umættelig og smudsig gerrighed, idet der på hans vegne 
ombæres en tavle i kirkerne at sanke almisse til at be­
lønne hans aflagte tjenere1).

En gudstjeneste, der havde vanskeligt ved at finde ind­
gang, var de årlige visitatser, provsterne skulde holde 
i alle provstiets kirker. Disse embedsmænd havde en 
vanskelig stilling; de stod præsterne så nær, at disse ikke 
vilde respektere dem, og når det atter og atter mislykkedes 
at skaffe de overordnedes befalinger adlydt, blev det ofte i 
strenge ord pålagt provsterne at drage omsorg for, at det 
befalede virkelig udførtes. At disse visitatser ikke var vel­
sete, ses allerede af Palladius’s udtalelser. Han finder det 
vel med god grund latterligt, at der blev sagt, at de var 
indrettede for fordels skyld, men han formaner dog til at 
undgå ethvert skin af, at de volder kirkerne større ud­
gifter end nødvendigt. Visitatsen skal efter hans anvis­
ning bestå i, at præsten.prædiker, provsten skal derefter 
især forklare det stykke i ordinansen om provsters pligter, 
og endelig stående ved siden af alteret eller i en af de 
øverste stole »høre og lære om de enkelte, hvad sandt er.« 
Især i Jylland, både i Viborg og Århus stifter, klages der 
idelig over præsternes grovhed og ufinhed mod deres 
provster. — De mødte ikke ved deres visitatser, eller 
endog »af stor affekt sig mod provsterne offentlig i kirkerne 
opponerer, dennem udi deres menigheder til største despekt 
og menigheden til mærkelig forargelse«2). — Man kan da 
ikke undre sig over, at menighederne heller ikke agtede 
visitatserne synderligt. På Fæmø ved en visitats 1576 
måtte provsten selv gå ud og bede folk komme ind i kir­
ken, da de sad og holdt snak ved sognestævnet. Da han 
så formanede dem til at lade være med fastelavnsløben og

x) Danske Mag. 4. II. 229.
2) Forma visitationis provincialis 1555. Viborg landemode 1684.



Gudstjenesten i almindelighed. 187

uorden ved den ugudelige nattevagt på Valborgmisse, Bols­
misse og St. Hansdag, sagde en ung karl: »Guds Knøj! 
Gid jeg havde den bugede provst fat! jeg skulde kryste 
hans øjne bag ud af hans nakke«1). — I Skåne klages 
der over, at der selv i store sogne knap kom 8—10 men­
nesker til provstevisitats, ungdommen holdtes borte, de, 
der havde været til alters, holdt sig for gode til at lade 
sig overhøre af provsten, der tidt måtte rejse bort uden 
at have kunnet holde gudstjeneste; var der uenighed mel­
lem præsten og sognefolkene, og provsten formanede de 
sidste, gav de ham kun onde ord. — I en forordning af 
12. Oktober 1640 trues så vel unge som gamle med straf, 
når de ikke møder ved visitatsen, og D. L. 2. 16. 7 be­
faler, at de, hvis børn udebliver, skal straffes som for anden 
helligbrøde.

Provstevisitatserne holdtes på forskellig måde. Biskop 
Tetens i Viborg befalede 1784, at provsterne ved dem 
skulde prædike; men omtrent samtidig siges det på Sæl­
land, at visitatsen bestod i, at præsten prædikede, hvor­
efter provsten holdt en kort tale i kordøren og derefter 
gennemgik noget af børnelærdommen med børnene2). Da 
herredsprovsterne afløstes af amtsprovster, ophørte guds­
tjenesterne, og visitatserne foregik nu i skolerne.

Havde provsterne vanskeligt ved at hævde deres stil­
ling overfor præsterne og menighederne, gik det naturlig­
vis endnu ringere overfor de adelige kirkeejere. Biskop 
Povl Madsen på Sælland befalede 1582, at provsten også 
skulde visitere disses kirker; lukkede de døren for ham, 
skulde det meldes til biskoppen; vilde de ikke betale ham 
— der tilkom ham 1 mark af hver kirke — skulde de 
dog i det mindste give ham mad, øl og hestefoder.

Bispernes visitatser har vel stået i større an-

r) Kirkekist. Saml. 3. VI. 488; 3. 1.149. — Eksempler på præsters 
grovhed og ufinhed mod deres provster 3. VI. 497 og Ny kirke- 
hist. Saml. I, 498.

2) Ussing, Kirkeret II. 368.



188 Gudstjenesten i den danske kirke.

seelse; men hvis de alle har været indrettede som N. Jes- 
persens på Fyn, må handlingen have været meget lang. 
— Først prædikede præsten, der siges kort; derefter gennem­
gik biskoppen hele katekismen og dvælede især ved hvert 
af budene. Derpå spurgte han menigheden, om den havde 
noget at klage på præsten; så katekiserede han med ung­
dommen, formanede og irettesatte degnen, hvis den ikke 
var vel oplært. Så forhandlede han med kirkeværgen og 
fattigforstanderen, og endelig gav han menigheden absolu­
tion og lod den fare med opmuntring til gudelighed og 
kærlighed og med tak for den lydighed, den havde vist 
mod hans embede. — Det er intet under, at biskoppen 
flere gange bad menigheden ikke at trættes1).

Hvad kirkesangen angår, da er det alt omtalt, at 
det latinske sprog delvis kunde benyttes, hvor meget eller 
hvor lidt overlod ordinansen for største delen til præsternes 
afgørelse, dog at der var visse tilfælde, hvor det danske 
sprog al tid skulde benyttes. Selv på de store højtider 
og trefoldigheds søndag, hvor det først siges, at i byerne 
skal Introitus, Gloria med sin Sekvens og Sanctus synges 
på latin, tilføjes der: »men her råder tjeneren dog alt­
sammen. <•

Det måtte dog næsten følge af sig selv, at den la­
tinske sang gik mere og mere af brug ved egentlige 
menighedsgudstjenester, om den end holdt sig ved ordina­
tioner. Der skulde, som ovenfor er omtalt, næsten i alle 
tilfælde, hvor det var tilladt at synge en latinsk salme, 
derefter synges en tilsvarende dansk, og det måtte da ligge 
nær helt at udelade den første, især da det viste sig nød­
vendigt at afkorte gudstjenesten. Der kom derfor flere 
bestemmelser lige fra den første tid, der skulde opretholde 
den latinske sang. Bispemødet i København 1540 be­
stemte, at Credo stundom i hovedkirkerne skulde synges 
på latin, men altid ledsaget af den danske salme, intoneret

) Kirkehist. Saml. 3. V. 79.



Gudstjenesten i almindelighed. 189

af præsten; også på de store højtider skulde visse latinske 
salmer synges »til det latinske sprogs og skolernes hæder og 
pryd.« Heller ikke på landet måtte latinen rent aflægges. 
Bispemødet 1546 kræver, at ingen degn må ansættes, som 
ikke kan latin, da han stundom skal synge på dette sprog. 
Ved Fyns landemode 1550 befalede biskop J. Sadolin, at 
i brudevielse og søndagsmesse skal degnene synge »latine 
officium«, på det man i fremtiden kan få lærde degne, og 
dette gentages 1562 af biskop N. Jespersen med den be­
grundelse , at ellers kunde lægmænd tilrive sig degne­
embedet. Også på Sællands landemode 1565 påbyder bi­
skop H. Albertsen, at Introitus og Halleluja skal synges 
på latin i landsbyerne for øvelsens skyld, og et kongeligt 
reskript af 14. November 1562 befaler, at alle degne, der 
ikke kan synge både dansk og latin, skal afsættes.

Disse bestemmelser skyldes dog næppe tilbøjelighed 
hos biskopper og teologer til at hæve latinen1), men sna­
rere, som de grunde, der anføres for dem, viser, ønsket 
om at hæve degneembedet og bevare det for dem, der 
havde gået i de lærde skoler. Dette kunde vanskeligt ske, 
når de aldrig fik brug for, hvad de der havde lært, og 
det ophørte da også, da den latinske sang gik helt af 
brug. — Denne har dog ikke længe kunnet opretholdes 
på landet. I året 1640 befaledes det gennem alle lande­
moder, at den skulde afskaffes ved morgen- og aftenguds­
tjenester i byerne, hvor alt overensstemmende med en for­
nuftig gudstjeneste skulde ske på dansk2). — Der er vist 
nok på enkelte steder længe beholdt rester af den; men 
ritualet taler ikke mere om latinsk messe eller sang ved 
de sædvanlige gudstjenester, om det end forudsættes, at 
det latinske sprog kan bruges, når det bestemmes, at der 
ved froprædiken på de store højtider skal messes ligesom 
ved højmessen, »og det på dansk«.

r) Engelstoft, Liturgiens hist. 81.
2) Pontoppidan, Annales eccl. IV. 320.



190 Gudstjenesten i den danske kirke.

H. Thomissens salmebog udkom 1569, og den 
blev da forordnet som den eneste, der måtte bruges og 
sælges i riget. Til denne sluttede sig biskop N. Jesper­
sen s gradual, der udkom 1573. Begge befalede kong 
Frederik II skulde købes for kirkernes tiender, som havde 
været beslaglagte af kongen under krigen, og der skulde 
tillige anskaffes jærnlænker, hvormed de skulde fæstes for 
ikke at komme bort. — I den første tid efter reforma­
tionen må der have været vanskeligheder ved forandringen 
fra korsang til menighedssang. Bugenhagen advarer mod 
at synge danske salmer til de melodier, der havde været 
anvendt til de latinske, fordi menigheden ikke vilde kunne 
fatte dem; han opfordrer derfor til at få de dygtige mu­
sikere, man havde i København, til at komponere passende 
melodier, og især nævner han Luthers salmer, både ordene 
og melodierne, som forbilleder1).

Det lykkedes dog hurtigt at få menighederne til at 
synge; men det er ikke noget godt skudsmål, N. Jespersen 
giver kirkesangen: »Hine forfærdelige skrål og mundklammer 
udi kirken, hvor hjærtet ikke følger med, ligesom al anden 
falsk gudstjeneste foruden troen, må lignes ved lyden af 
en klokke eller malm, som snart forsvinder.« Den dårlige 
kirkesang skyldtes for en del degnene. N. Jespersens for­
mand på Fyns bispestol, J. Sadolin, siger, at de skal synge 
ordentligt, og ikke med den gøgleragtige betoning, som 
nogle steder bruges; han selv, at de skal synge an­
stændigt efter gradualen og salmebogen; de hovmænds 
klinkenoder lader ilde ved gudstjenesten; de skal under 
sangen gå midt nede i kirken, at menigheden kan lære at 
synge af dem. — Lignende udtalelser findes også fra de 
andre stifter. — I købstæderne lededes sangen af skole­
børnene, der da havde deres plads i koret. Men her kunde 
de ikke høre prædiken, hvorfor Christian IV befalede, at

Kirkehist. Saml. I, 140 f. — Ny kirkehist. Saml. III. 473 f.



Gudstjenesten i almindelighed. 191

der skulde bygges »popeltur eller andet stade« til dem 
(fdn. 7. Avgust 1634).

Hvad menigheden angår, da var der ikke blot fare 
for, at den skulde skråle for meget med, men også for, at 
den skulde tie helt stille, især da det blev mere og mere 
skik at sidde ned under sangen. N. Jespersen siger: 
»Man skal sidde under prædiken, stå op under 
sangen, ligge ned at bede, gå fastende i kirke«. 
Det er alt omtalt, hvorledes man søgte at forhindre, at 
især kvinderne sad uden at deltage i sangen.

Med præsternes sang har det ofte ikke været stort 
bedre bevendt end med degnenes. N. Jespersen formaner 
dem til at synge indstiftelsens ord med jævn tone, lang­
somt, andægtigt og adstadigt. De springenoder, som somme 
af ubekvemmelig og letfærdig statelighed bruger, sømmer 
sig ikke her. — Biskop P. Hegelund i Ribe advarer lige­
ledes 1599 mod at messe for hastigt »og ikke med klinke­
noder at kvinkelere«.

Siden tales der ved landemoderne mærkelig lidt om 
sangen, ikke engang om, hvordan man er kommen over 
det, når nye salmebøger indførtes. — I Ribe befales det, 
at de unge flittigt skal lade sig informere af degnene til 
at synge salmerne (1681), og at bønderdrengene skal stå i 
koret foran degnestolen, for at de kan lære at synge.

Ved plakat af 22. Marts 1805 afskaffedes disciplenes 
sangopvartniug i kirkerne og lærernes degnefor­
retninger og ved reskript 27. December s. a. kor­
sangen i kirken. Det var vistnok på tide, al dette skete. 
En mand, der selv som discipel i Roskilde har deltaget i 
den, kalder den en daglig forargelse og vanhelligelse af 
kirken. Disciplene sendtes over i den uden at være led­
sagede af nogen lærer, 6—8 i tallet, som brølte en salme. 
Somme røg tobak, havde hatten på, tærskede med en 
boldt i gulvet osv. Men det var dog kun en snes år tid­
ligere, at H. Steffens, der også var discipel i Roskilde, 
glædede sig over, hver gang hans tur var til at læse bøn



192 Gudstjenesten i den danske kirke.

i kordøren om morgenen. Det gjorde et stærkt indtryk 
på ham, når han så ud over den mørke kirke, hvor der 
kun hist og her sad en enkelt andægtig med et lys 
foran sig1).

Samtidig grundedes skolelærerseminarierne, og hvor 
mangelfuld end den sangundervisning, de gav, tidt har 
været, skyldes det dog dem, at kirkesangen har gjort 
fremskridt.

Ved Danske lov og ritualet gjordes der ingen 
forandring i gudstjenesternes antal, og hvad måden, hvor­
på de skulde holdes, angår, anerkendtes de forandringer, 
som var skete i tidens løb, dog fastholdtes det, at der 
skulde holdes fuld messe. Men alle de gudstjenstlige 
formler og vekselsange var bortfaldne. — Derimod an- 
ordnedes de nu brugelige bønner ved tjenestens begyndelse 
og ende2); lignende bønner var dog vist allerede tidligere 
trådte i stedet for ordinansens stille bønner. Introitus 
faldt bort, såKyrie blev den første salme. — Det påbødes, 
at menigheden skulde rejse sig, når epistel og evangelium 
læstes. Den ældre skik har sikkert været, at den knælede; 
ved Ribe landemode 1696 siges, at kvinderne endnu på 
mange steder gør dette. — Ved aftensang bestemtes det, 
at der ikke skulde messes før prædiken, men kun synges 
en salme. Hvor der endnu holdtes tolvprædiken, skulde 
der, undtagen på de store helligdage, prædikes over kate­
kismus.

I pietismens tid havde man øje for, at der trængtes 
til adskillig forandring. Der skulde skaffes bedre sogne­
forhold ved at de såkaldte vicepastorater forandredes til 
sognepræsteembeder, fordi det eragtedes ubilligt, »at en 
skal tage indkomst, og en anden gøre alt arbejdet; at en 
skal gøre alt, hvad pastor tilkommer, og må dog ikke hedde

x) Kirkehist. Saml. 3. IV. 663. — R. Petersen, H. Steffens 12.
2) Det er benægtet, at de er affattede af Brochmand. Dette har 

dog meget tidligt været antaget. Biskop C. Lodberg kalder dem 
1683 ■ salig dr. Jespers små bønner«.



Gudstjenesten i almindelighed. 193

pastor, det forårsager strid og jalusi, foruden at arbejdet 
må gøres med suk, og menighederne fortryde på at give 
deres rettigheder til den, de aldrig se, og at se den præst, 
der arbejder på deres sjæle, at lide mangel«. Desuden 
skulde de større sognekald deles, eller der skulde oprettes 
residerende kapellanier1). — Disse forholdsregler blev dog 
meget ufuldstændigt udførte, og både de den gang oprettede 
og de tidligere bestående kapellanier nedlagdes næsten alle 
i slutningen af det 18de og begyndelsen af det 19de år­
hundrede. Men der var dog antydet veje, som senere tider 
skulde slå ind på.

Men det erkendtes tillige, at der var for mange 
gudstjenester, og at det kun var til liden både at be­
holde disse, når de dog ikke besøgtes, ligesom de stillede 
urimelige fordringer til præsterne. En præst søgte så­
ledes 1692 forflyttelse fra Frue kirke i Odense, fordi han 
ikke kunde overkomme de mange prædikener, der skulde 
boldes. Han havde næst søndagsprædikenen ugedags­
prædikener mandag og onsdag, stundom også torsdag, selv 
når han i sin egen kirke havde holdt ligprædiken, samt 
desuden fredagsprædiken. I Århus holdtes der prædiken 
mandag, tirsdag, onsdag og torsdag morgen samt lørdag 
aften, desuden i tamperugerne katekismusprædikener man­
dag, tirsdag, onsdag og fredag2). Ved et reskript af 1. Maj 
1739 afskaffedes da alle froprædikener undtagen i Køben­
havn og stiftsstæderne, alle ugeprædikener undtagen fredags­
prædikener i købstæderne og onsdagsprædikenen i de store 
menigheder i København, Aalborg, Kristiania og Bergen; 
desuden de såkaldte syvsletsprædikener i København; tolv- 
prædikenerne forandredes til katekisationer. Der blev så­
ledes som regel ikke andre gudstjenester tilbage end høj­
messe, aftensang og onsdagsprædiken i fasten. — Men 
selv dette blev i den følgende tid for meget, og især i

x) Reskr. 1. April 1740 og 2. Marts 1742.
2) Fynske Saml. X. 246. Kirkehist. Saml. 3. VI. 774.
Kirkehist. Saml. 5. R. I 13



194 Gudstjenesten i den danske kirke.

årene 1810—30 gaves der en stor mængde tilladelser til, 
at de endnu bevarede aftensange, froprædiken- og ugedags­
tjenester måtte nedlægges og fasteprædikenerne forandres 
til katekisationer. Der var da ikke stort andet tilbage af 
reformationstidens talrige gudstjenester end højmesse­
tjenesten og i byerne fredagsaltergang og enkelte steder 
aftensang. — Disse indskrænkninger i gudstjenesternes 
antal fandt i reglen sted uden modstand fra menighedernes 
side, men dog ikke al tid. Da froprædiken i Århus dom­
kirke 1798 afskaffedes undtagen på de store højtider, op­
hørte det offer, der ved denne var ydet kirkens kapellaner, 
og der siges udtrykkelig, at grunden hertil var misfor­
nøjelse med, at disse tjenester nedlagdes1).

Det er vist nok, at denne indskrænkning af guds­
tjenesternes antal skyldtes den kirkelige ligegyldighed, der 
var fremkaldt af rationalismen. Men den vilde dog sikkert 
selv uden denne være blevet nødvendig. Livet blev mere 
og mere travlt, og der var mange, som virkelig var for­
hindrede fra at komme i kirke på hverdagene, ligesom de 
nedlagte søndagstjenester lå på uheldige tider af dagen. 
Det kan næppe bebrejdes rationalismen, at den formindskede 
gudstjenesternes antal, men derimod nok, at den ikke for­
måede at holde menighederne sammen om de tjenester, 
der beholdtes.

En mindre, men ligeledes heldig forandring, der skyl­
des den pietistiske lid, er, at det befaledes, at hvor der 
var tre kirker i et pastorat, skulde der kun prædikes i 
de to, da det havde vist sig umuligt, at der kunde holdes 
ordentlig gudstjeneste i dem alle2). Men nu viste det sig, 
at sognefolkene betragtede og behandlede den søndag, da 
der ikke prædikedes, som en hverdag, hvorfor biskop 
Bildsøe i Århus 1788 befalede, at der skulde ringes sam­
men som sædvanligt, der skulde synges salmer og læses

x) Hertel, Århus domk. II. 4. XXVIII.
2) Fdn. 11 Marts 1735.



Gudstjenesten i almindelighed. 195

et kapitel af biblen eller to. Biskop Rottbøll i Viborg 
havde allerede 1775 befalet, at degnene skulde læse en 
prædiken af de postiller, der uddeltes for det stistrupske 
legat. Det er, så vidt vides, første gang, der tales om at 
læse en prædiken ved messefald. Mærkeligt nok, medens 
det tidligere bestandig var bleven pålagt præsterne selv at 
prædike i den tredie kirke, uden at dette havde kunnet 
sættes igennem, var der nu nogle, som vedblev med det; 
dette blev forbudt i Viborg stift 1775.

Hellig dagenes antal forøgedes med den alminde­
lige bededag, som oprettedes ved forordning 27. Marts 
1686, hvorimod der nu ikke længer udskreves særegne 
bededage. Litaniet brugtes nu næppe undtagen på 
store bededag; kærligheden til det var dog ikke helt ud­
slukket. I Århus var det skik, at disciplene ved den dag­
lige korsang sang det knælende i kordøren; dette afskaffede 
biskop Braem 1691; men det vakte misfornøjelse, og en 
mand klagede til biskoppen derover; men denne vilde ikke 
forandre sin beslutning, uagtet manden, da han gik bort, 
råbte højt efter ham: »Lad os dog beholde det Guds 
lam! Lad os dog beholde det Guds lam!«1) Da D. P. 
Smith 1815 blev sognepræst i Sakskøbing, berettes det 
som en mærkværdighed, at han sang litaniet store bede­
dag. Nogle mindefestdage oprettedes og afskaffedes igen 
efter en del års forløb. I Nyborg holdtes der en bede- og 
taksigelsesfest for sejren over de svenske ved denne by, 
og hele landet over d. 11. Februar taksigelsesfest i anled­
ning af stormen på København. Begge disse fester af­
skaffedes 1766, da en dansk prinsesse blev gift med den 
svenske kronprins. — En bede- og taksigelsesfest for op­
høret af den store ildebrand i København 1728 holdtes i 
denne by d. 23. Oktober; den afskaffedes 1772.

Men det gik med helligdagene som med gudstjenesterne: 
der var flere, end man kunde overkomme, i ethvert til-

x) Hertel, Århus domk. II. 4 XXX.
13*



196 Gudstjenesten i den danske kirke.

fælde når de tillige skulde være hviledage. Da general- 
kirkeinspektionen i Christian VI’s tid gjorde forslag til en 
del forandringer i den kirkelige lovgivning, vilde den dele 
helligdagene i to klasser, således at der vel skulde holdes 
gudstjeneste på helligtrekongers dag, Marias renselsesdag, 
St. Hansdag, Mikkelsdag, allehelgensdag og tredie helligdag 
ved de store fester; men iøvrigt skulde de ikke indbefattes 
under loven om sabbatens helligholdelse. Da hele den 
påtænkte forandring af lovgivningen opgaves, bortfaldt der­
med også dette forslag.

Men i året 1770 tilskrev kongen kollegiets formand, 
grev Thott, om ikke en del af de på søgnedage faldende 
helligdage kunde afskaffes »i betragtning af, at deslige 
dage anvendes mere til lediggang og andre deraf flydende 
laster end til en sand og alvorlig gudsdyrkelse.« Denne 
skrivelse, der er det første spor, som Struensees indflydelse 
har sat i den kirkelige lovgivning, behandledes nu i kol­
legiet, hvor et medlem var temmelig radikalt, idet han vilde 
have, at der kun skulde beholdes en helligdag på de store 
festdage, og at alle hverdagshelligdage skulde henlægges 
til søndage. Grev Thott og biskop Harboe udarbejdede 
derimod et forslag, der kun omfattede de alt nævnte hellig­
dage samt Marias bebudelsesdag. Denne og allehelgens­
dag henlagdes til de nærmest følgende søndage, de øvrige 
foresloges helt afskaffede, og dette bifaldtes ved reskript 
af 26. November 17701).

Under pietismens indflydelse kom der et nyt element 
ind i gudstjenesten, nemlig katekisationen. Det havde 
kun meget ufuldkomment lykkedes at få menighederne lært 
den lille katekismus ved hjælp af skriftemålet og kate­
kismusprædikenerne, der vistnok den gang desuden var 
så godt som helt ophørte. Degneundervisningen havde 
al tid været overmåde tarvelig, det anerkendtes fra alle 
sider. Biskop Bagger i Sælland klager 1688 over, at

x) L. Koch, Christian VI, 185. Hist, tidssk. 5. IV 289.



Gudstjenesten i almindelighed. 197

præsterne overlod undervisningen helt til degnene, og at 
begge parters metode var helt vilkårlig, så den skiftede, 
hver gang der kom en ny præst eller degn, hvorved selv 
velbegavede børn forvirredes. Han var derfor betænkt på 
at opsætte en visitatskatekismus1). — Det er som et op­
gør med hele den tidligere kristendomsundervisning, når 
biskop Deichmann på Viborg landemode 1700 siger, at 
ikke alene ungdommen findes en stor part vankundig, men 
mange degne selv vide ikke, hvorledes de rettelig skulle 
dele for børnene udi deres spørgsmål catechismi ord, langt 
mindre dem at forklare. Biskoppen besværger derfor på 
det højtideligste præsterne efter herrens eksempel at åben­
bare Guds visdom for de umyndige. Luther, siger han, 
søgte ingen større berømmelse end catechismi forklaring.

Det er pietismens fortjeneste, ikke blot at have er­
kendt, at de gamle midler var utilstrækkelige, men også at 
have indslået den vej, der virkelig skulde bringe folkeop­
lysningen frem ved oprettelsen af almueskolerne, der, hvor 
ufuldkomne de end længe var, dog blev vigtige midler til 
at hæve de lavere klasser. Men det var øjensynligt, at 
der vilde gå lang tid, inden deres virkning kunde spores, 
og den øjeblikkelige hjælp, som der trængtes til, søgtes 
da i katekisationen og konfirmationen.

Katekisation påbydes første gang i anordningen 
om fattigvæsnets ordning af 24. September 1708. Det på- 
lagdes den danske skolemester i købstæderne hver søndag 
fra kl. 12 til det ringer til aftensang i kirken at undervise 
alle børn under 16 år i deres kristendom. Sognepræsten 
eller kapellanen skal være tilstede derved. På landet blev 
det ved degneundervisningen, men enten denne fandt sted 
om søndagen eller på hverdage, skulde alle børn, ikke 
blot de fattiges, møde ved den. I Christian VI’s tid be­
falede en forordning af 12. Marts 1735, at alle præster 
skulde katekisere mindst x/2 time efter prædiken; hvor der

x) Zwergius, Sællands klerisi 317.



198 Gudstjenesten i den danske kirke.

var to kirker, skulde der i det mindste katekiseres i den 
ene. — Her må man dog have fundet, at der stilledes for 
store fordringer; ti et reskript af 22. Februar 1737 for­
langer kun, at evangeliet skal repeteres i fasten og kate­
kismen på månedsbededagene. I København derimod på- 
bydes det, at der hver søndag fra kl. 12 til 1 skal kateki­
seres i alle de kirker, hvor der ikke holdtes tolvprædiken. 
Prædikenen skal da repeteres; men om tirsdagen skal der 
katekiseres over katekismen. Der ansattes særegne kate­
keter til al besørge disse tjenester.

Det var nu let nok at befale alt dette, men ikke nær 
så let at få det udført. Der har været præster, som sam­
vittighedsfuldt har katekiseret, således H. Rørdam i Viger- 
sted og Kværkeby (1731—78). Han katekiserede i det 
mindste i sine yngre dage hver søndag i den kirke, hvor 
der var sidsttjeneste. I den anden kirke var der da degne­
læsning om eftermiddagen. Han katekiserede også, når 
han lørdag morgen holdt skriftemål, og degnen læste om 
vinteren hver dag i ugen i en af byerne; om sommeren 
derimod kunde dette ikke finde sted, da almuen så ikke 
mødte1). — Men det var ingenlunde alle steder, hvor 
præsterne var så virksomme. Der møder os mange klager 
over, at katekisationen forsømtes, præsterne overlod den 
helt til degnene, og disse udeblev fra degnelæsningen, så 
de måtte trues med mulkt. Der har vistnok været en 
del forskel på, hvorledes denne sag er bleven drevet i de 
forskellige stifter. Biskop Jak. Lodberg i Odense gav 
præsterne der i byen 1721 en nøjagtig anvisning til, hvor­
ledes de skulde vinde menighederne for katekisationen; 
andre steder fra høre vi i det mindste intet derom. — 
Ikke en gang alle de pietistiske biskopper synes at have 
været lige ivrige for katekisationen. Der er ingen af dem, 
hvis formaninger på landemoderne bærer et så pietistisk 
præg som Hygoms i Århus; men der findes mellem dem

x) Kirkehist. Saml. 3. II. 38.



Gudstjenesten i almindelighed. 199

kun lidt om katekisationen. — Derimod er der desto flere 
formaninger i denne retning fra de ålborgske biskopper 
F. Thestrup (1709—35), G. Mumme (1735—37) og Br. 
Bror s on (1737—78). Den første havde allerede som 
præst i Nakskov været virksom for ungdommens undervis­
ning. Han ønsker 1712, at præster, der kun har en kirke, 
vilde katekisere søndag eftermiddag; hvor der var to, skulde 
skoleholderen eller en anden gudsfrygtig person gøre det. 
Året efter pålagde han præsterne selv at katekisere ved 
visitatserne. Han gjorde forsøg på at dele børnene i 
klasser efter deres kundskab. Hans senere eftermand, 
Mumme, der den gang var præst i Åsted og Skærum, 
skrev en katekismus, der var indrettet til brug for tre så­
danne klasser, og Thestrup gennemså den for ham. — 
Brorson klager over, at katekisationen drives løseligt mange 
steder og til ingen nytte for de gamle; kirkestolene står 
tomme, der kommer få at de unge og ingen af de gamle, 
de konfirmerede møder ikke. Han vil, at præsterne om 
søndagen skal prædike over det samme stykke af kate­
kismen, som der skal katekiseres om. — Det har, siger 
han, ikke hjulpet, at Pontoppidans forklaring er kommet 
i brug; ungdommen ved mange steder intet af den; andre 
steder kan de den udenad, men forstår ikke et ord. På 
det første skal der hjælpes ved skolegang, på det sidste 
ved katekisation. — Også biskop Hersleb mindede hyppigt 
præsterne om at katekisere flittigt.

Stundom meddelte biskopperne på landemoderne af­
skrækkende eksempler på, hvad der kunde komme ud af 
det, når ungdommen ikke undervistes. I Fredericia løb 
en kvinde i sin vanvittighed til de katolske patres og gik 
til alters hos dem i vildfarende mening at kunne så vel 
vinde salighed i den ene kirke som i den anden. — I 
Herstederne på Sælland skulde en karl stå åbenbart skrifte 
for begået lejermål; men han havde ikke været til alters

Ny kirkehist. Saml. VI. 853.



200 Gudstjenesten i den danske kirke.

og var ej heller duelig dertil. — 1 det hele siges der, at 
det ikke var sjældent, at de unge måtte begynde med 
åbenbart skriftemål, før de havde været til privat.

Hvad der er blevet udrettet ved katekisationerne til 
at skaffe de unge bedre kristendomskundskab, lader sig 
ikke måle; men vist er det, at det ikke lykkedes at vinde 
menigheden for denne udvidelse af gudstjenesten; de 
voksne gik allevegne deres vej, når katekisationen begyndte. 
Et reskript af 2. December 1740 mener, at den store 
ukyndighed hos mange gamle tildels kommer af, at de 
ikke bliver i kirken under katekisationen, hvorfor det på­
lægges amlmændene at sørge for, at ingen andre end gamle 
og svangre forlader kirken, når den begynder. — Det var 
her som på mange andre punkter pietismens forløb, at 
den begyndte med en velgrundet fordring på større ånde­
lig frihed; men da den fik magten, tyede den til statens 
hjælp i endnu højere grad end tidligere.

I den rationalistiske tid, da man ikke havde stor 
tro til prædikenens betydning, var man meget ivrig for 
katekisationen, der formodentlig har bidraget sin del til at 
tømme kirkerne. Man forsøgte at lade den afløse de guds­
tjenester, der afskaffedes, især fasteprædikenerne. — Biskop 
Balle tillagde den så stor værdi, at han, da de lærde 
skoler reformeredes, ønskede religionsundervisningen hen­
lagt til præsterne. Når disse katekiserede en eller to timer 
med disciplene, vilde de have mere gavn deraf end af 
religionsundervisningen i skolerne, hvor foredraget let gik 
over i en art akademisk forelæsning blandet med lærde og 
kritiske undersøgelser, som alligevel ikke passede for dem1). 
— Balle var også selv en ivrig kateket, og han mente, at 
hans lærebog havde været til stor gavn både for lærerne 
og børnene. Han har selv givet prøver på, hvorledes man 
skulde tale med børnene, men egentlig stiller han ikke 
fordringen højere, end at det hele bliver en forstands- og

x) Hist, tidsskr. 6. VI. 451.



Gudstjenesten i almindelighed. 201

læseøvelse1). Efter forslag af biskop Tetens i Viborg an- 
ordnedes 5. Oktober 1792 den kateketiske prøve for teo­
logiske kandidater. Kancelliet udtalte ved denne lejlighed, 
at »ved den almindelige almues ukyndighed i religionens 
sandheder og ligegyldighed for sin skæbne efter tiden, 
synes en god kateketisk læremåde at være det retteste og 
virksomste middel til at rette almuens begreber og for­
bedre dens villie. Ved de gamle må, efter kancelliets over­
bevisning, hjærterne først røres, og ved villiens indflydelse 
på forstanden den nødvendige kundskab opnås, hvorimod 
det hos de unge kan håbes, at en sand oplysning tilveje­
bringer hjærtets forbedring, samt at forstanden således 
virker på villien og leder samme«2). I det hele har kirke- 
katekisationen de fleste steder været som en almindelig 
undervisningstime, hvori en paragraf af Pontoppidans og 
senere af Balles lærebog forklaredes. I det 19de århun­
drede gik den mere og mere af brug.

Af hensyn til katekisationen søgte man at indskrænke 
»musikken«, d. e. anvendelsen af orgelet i de større 
kirker. Den skulde indrettes til andagts opvækkelse og 
på den allerkorteste måde, på det den for unge og gamle 
lige nødvendige katekisation desto længere og bedre kan 
forrettes (fdn. 12. Marts 1735). I København befaledes 
det, at præludierne skulde være korte, og der skulde præ­
luderes under ringningen, for at indgangsbønnen kunde 
læses, så snart denne var ophørt. Det må have taget læn­
gere tid at synge en salme med akkompagnement end 
uden dette; ti når salmen efter epistlen havde været lang, 
skulde de to andre bekendte salmer: »Alene Gud i himme­
rig« og »Nu bede vi den helligånd« for at spare tid synges 
uden akkompagnement. Der måtte ingen anden selvstæn­
dig musik finde sted end enten mellem epistlen og evan­
geliet, og da kun kort, ikke over 10 minutter, og den

x) Balle, Pligtanker I. 32. L. Koch, Bisk. Balle 91 f.
2) Kirkehist. Saml. 4. II. 625.



202 Gudstjenesten i den danske kirke.

skulde træde i stedet for den salme, som ellers skulde 
synges, eller også efter »troen« i stedet for det vers, som 
plejede at synges. Derimod måtte der musiceres efter 
velsignelsen, når menigheden forlod kirken1). — Disse be­
stemmelser tyder på, at »musikken« havde tiltaget sig en 
vel stor og vel selvstændig stilling i det mindste i de 
københavnske kirker. — Det havde hidtil været skik, at 
orgelet ikke brugtes i fastetiden; men ved reskript 23. Maj 
1760 tillodes det at bruge det til akkompagnement, men 
der måtte ikke præluderes. Mange steder vedblev man 
dog i det mindste på langfredag at synge uden orgelled­
sagelse.

Gudstjenestetiden flyttedes bestandig længere og 
længere frem. D. L. 2. 4. 17. sætter dens begyndelse 
på landet til kl. 6 og i månederne November, December 
og Januar til kl. 7. — I København bestemtes det 1760, 
at froprædiken skal begynde kl. 7, højmesse kl. 9. Dels 
med, dels uden bevilling flyttedes tiden også på landet 
frem. Ved forordning 17. December 1830 bestemtes den 
til kl. 10. hvor der kun var en kirke, til kl. 9 og 1, hvor 
der var to. — Der klages jævnligt både over præster, der 
ikke kom i kirken i rette tid, og over at tjenesten op­
holdtes ved at brudefolk, børn (/g kirkegangskoner kom 
for sent. Det må ikke have været nogen sjældenhed, at 
vedkommende, der havde forretninger, bestak klokkeren til 
at stille kirkeuret tilbage, siden D. L. 2. 22. 42 forbød 
dette under 20 lod sølvs bøde til kirken. — Det var i den 
henseende en heldig forandring, at ritualet påbød, at brude­
vielsen først skulde holdes, når den egentlige gudstjeneste 
var endt. Men også her synes man længe at være bleven 
ved den gamle skik.

Der førtes mange klager over, at præsterne lige så 
lidt rettede sig efter ritualet som tidligere efter ordinansen. 
— Præsterne, siger biskop Bagger, skal holde sig efter

) Reskr. 18. Dec. 1739.



Gudstjenesten i almindelighed. 203

ritualet og ingenlunde forbigå catechismi forklaring: »ti 
der bliver gjort inkvisition derom«. Ligeledes skal de 
holde fuld messe. — Biskop H. Ocksen i Århus klager 
1728 over, at ceremonierne forandres, præsterne rette sig 
ikke efter lov og ritual ved ungdommens undervisning; 
katekismusprædikenen, månedlige bededage og forsvarlig 
bøns gørelse efter prædikenen forsømmes; hans eftermand 
P. Hygom gentager dette 1761, og lignende udtalelser 
høres fra alle stifter. — Wøldike i Viborg indrømmede 
1738, at hvor der er to kirker, tillader tiden ikke alle­
vegne, at der holdes fuld messe i den ene. — Afvigelserne 
fra den ved ritualet forordnede form for gudstjenesten fik 
en stiltiende sanktion ved indførelsen af evangelisk salme­
bog, i hvilken der kun fandtes få af de i ritualet påbudte 
salmer.

I den rationalistiske tid vistes der ofte grov forsøm­
melighed af gudstjenesten. Biskop Munter klagede 1812 
over, at der var præster, som ikke prædikede i annekserne, 
ligesom kirkens formularer behandledes med stor vilkår­
lighed, indtil dette forbødes ved reskript 12. Avgust 18281).

I det 18de århundrede begyndte man at gøre større 
fordringer til, at gudstjenesten forrettedes på en værdig 
måde; der var adskilligt* som tidligere ikke havde vakt 
anstød, men nu begyndte at forarge. — På Fyn forbødes 
det 1719, at præsten, når han, efter at velsignelsen var 
lyst, afførtes messeklæderne, måtte gå ind i sin stol eller 
endog forlade kirken; han skulde blive for alteret, til 
tjenesten var endt. — Det havde hidtil været skik, at også 
mændene sad i kirken med huerne på, og præsterne stod 
for alteret med bedækket hoved. Men allerede 1684 for­
langte biskop Søren Glud i Viborg, at de ved visitatsen 
skulde, så vidt deres helbred tillod det, messe med ube- 
dækket hoved, og H. Braem i Århus siger 1696, at det er 
den gemene mand og skrøbelige i troen til ikke ringe

l) Se derom L. Koch, Den danske kirke 1817—54. 98 f.



204 Gudstjenesten i den danske kirke.

forargelse, når præsterne ikke blotter hovedet, medens 
bønnen, epistlen og evangeliet læses eller sakramentet ad­
ministreres. En præst sagde c. 1700 på prædikestolen: 
»Nu ser jeg, I bliver ved eders gamle maner, at sætte 
huerne på under prædiken, og at degnen er helligere end 
præsten, siden I under sangen tager huerne af«. — Det 
bemærkes udtrykkeligt, at han selv havde sin hue af under 
prædiken1). — Br. Brorson i Ålborg taler 1763 om præ­
sternes uanstændige gebærder; der var dem, som lå på 
alteret »ligere et nød end en anstændig præstemand«. — 
Det er også et vidnesbyrd om, at en gammel skik nu 
syntes stødende, når biskop Hersleb på landemodet 1738 
spurgte provsterne, om de kunde forklare, hvorfor provste­
ret holdtes i kirkerne; han fandt det uanstændigt, at der 
her skulde føres processer.

Hvad menigheden angår, da har kirkegangen i 
det 18de århundrede næppe været så pålidelig som tid­
ligere. Biskop A. Anchersen i Ribe klager 1697 over, at 
der mange steder findes ringe eller ingen andagt til guds­
tjenesten, og han formaner præsterne med deres hus til 
at foregå med et godt eksempel. — C. Worm i Sælland 
siger 1713, at sabbaten vanhelliges ved kørsel og andet 
arbejde, og at det skal meldes til biskoppen, som så på 
en eller anden måde vil få sådan Gud fortørnende synd 
afskaffet. — I Viborg klagedes der ligeledes i de første 
år af århundredet over ubluelig sabbaternes overtrædelse, 
almuen rejste til byerne om søndagen, som var det torve­
dage. Det var disse forhold, der fremkaldte Frederik IV’s 
og Christian Vl’s strenge sabbatsanordninger med mulkter 
for at forsømme kirken.

Man indså nok, at det ikke var god kirkelig orden 
ved øvrighedens hjælp at tvinge folk til at gå i kirke; 
men man greb dog til det, når andre midler viste sig for­
gæves. Biskop Muus i Ribe siger 1709: »Hvor folk er

) Ny kirkehist. Saml. 1, 494.



Gudstjenesten i almindelighed. 205

forsømmelige til at gå i kirke og ungdommen til katekisa- 
tion, skal præsterne formane dem, og hvorvel det ikke 
kan anstå dem på nogen verdslig måde og som actores 
ved rettens midler at kende straf over de skyldige, er det 
dog, når de ikke vil rette sig, nødvendigt, at præsten hen­
vender sig til øvrigheden. Hvis det ikke nytter, vil bi­
skoppen indstille det til kongen.« — Da Fredrik IV’s sab­
batsanordning en kort tid ophævedes 1731, har præsterne 
åbenbart været bange for, at når det ikke længer var 
strafbart ikke at gå i kirke, skulde folk ophøre dermed. 
Biskop Thestrup i Ålborg pålagde dem da at forklare, at 
hvad i loven og tidligere forordninger var befalet om hellig­
dages holdelse, endnu stod ved magt. — P. Hygom i 
Århus klagede 1739 over, at der gjordes søndagsarbejde 
og holdtes grandestævne, vågestuer og barselgilder om 
søndagen. — Man havde vel fået grandestævnerne ud af 
kirkerne, men så holdtes de i skolerne, hvor de blev til 
drikkelag. Skolen, siger Hygoms eftermand, Bildsøe, der 
skal være et bedehus, forandres til et klammer- og bandehus.

Hvordan det end gik med at besøge kirkerne om søn­
dagen, så var det i det mindste på nogle steder kun dår­
ligt bevendt ved bispevisitatserne. — Søren Lintrup 
var biskop i Viborg 1721—25. Ved en af hans visitatser 
hændte det ham, at degnen ikke var mødt. Menigheden 
har sikkert heller ikke været talrig; ti biskoppen tog løfte 
af godsejeren, at han vilde holde sine bønder til at kompa­
rere i katekisationen. — I Vestervelling havde ridefogden 
på Kærmark tilsagt til hoveri på visitatsdagen. — I Simme- 
sted mødte ikke 30 af tre menigheder, og allevegne klages 
der over, at om end de unge kom, blev de gamle hjemme1). 
— Den stærke aftagen af kirkebesøget, som fandt sted i 
den rationalistiske tid, har næppe været så pludselig, som 
man ofte har antaget; den er begyndt allerede fra det 
17de århundredes midte.

x) Jydske Saml. 3. I. 77 f.



206 Gudstjenesten i den danske kirke.

I det mindste en del af grunden hertil må søges i 
den svækkelse af korporationernes betydning, som 
fandt sted under enevælden. Denne måtte nødvendigvis 
være centraliserende; som hele magten var tilfaldet kongen, 
således måtte han også overtage alle forpligtelser. Når 
sabbatsanordningerne nu tog kirkegangen under deres be­
skyttende hånd, var det i virkeligheden de lav, gilder og 
bylav hidtil påhvilende forpligtelser, staten havde over­
taget. — Det kunde se ud, som om kirken derved havde 
fået en langt stærkere støtte end tidligere; da havde der 
været tale om mulkter på 1 eller 2 skilling for dem, der 
udeblev fra gudstjenesten, nu løb det op til store summer. 
1 Slagelse afkrævede byfogden 1737 tre familier respektive 
543, 462 og 396 rdl., fordi de et årstid ikke havde gået i 
kirke. Disse mulkter eftergaves vel, rigtignok fordi ved­
kommende familier var pietistiske; ti for pietisterne gjaldt 
der i Christian VI’s tid en anden ret end for andre. Men 
selv uden dette, vilde det have vist sig umuligt at ind­
drive bøder af en sådan størrelse for en sådan forseelse. 
Staten havde her overtaget en forpligtelse, som den kun 
kunde forløfte sig på, og den gjorde kirken skade ved at 
støtte den på en sådan måde. — Da der så kom en tid, 
da kirken hverken havde støtte i korporationerne eller 
staten, så det ud, som om den skulde have meget ondt 
ved at få fat på folk, som den nu måtte søge enkeltvis, 
og således på en ny måde samle en menighed.

Voldermisseoffer og de andre fra katolicismen arvede 
skikke havde man nu fået ud af kirkerne. Men almuen 
holdt fast på dem som folkeforlystelser, og i den pietistiske 
tid klagedes der tidt over, at den ikke vilde slippe faste­
lavnsløjer, St. Hans blus og anden overtro. Biskop Br. 
Brorson hørte med sorg og græmmelse, at der i Ålborg 
stift holdtes juleleg. Han vilde, at de ugudelige mennesker, 
som lånte deres hus til sådant spøgeri og dårlighed, skulde 
stå åbenbart skrifte. — Det er et ret mærkeligt vidnesbyrd 
om, at bevidstheden om, at de gamle almueforlystelser havde



Gudstjenesten i almindelighed. 207

havt tilknytning til kirken, ikke endnu var helt uddød, at 
en pietistisk præst, der på ingen måde vilde tage nogle 
karle, som havde redet sommer i by, til alters, selv for­
tæller, at førend de red, havde de tilsammen sunget en 
salme og bedt en bøn1).

Konfirmationshandlingen i kirkerne kan næppe 
kaldes nogen ny kirkeskik; der var alt tidligere holdt en 
prøve på, om de unge havde fornøden kristendomskund­
skab, før de gik til alters2). Biskop A. Ånchersen i Ribe 
kalder denne »dåbspagtens konfirmation ved overhøring i 
den hellige absolution og den hellige nadvere«. Det gik 
også i begyndelsen med den ganske som med de al­
mindelige katekisationer, den forrettedes for tomme stole, 
og det kunde ske, at den ganske menighed midt under 
akten gik ud af kirken. — Men henimod det 18. århun­
dredes slutning var dog konfirmationens betydning gået 
op for menighederne; det siges, at forsamlingen på kon­
firmationssøndagene var større end ellers, og at der var 
mere andagt ved den3). (Fortsættes).

») Kirkehist. Saml. 4. VI. 230.
2) Fdn. 27. Marts 1629, II. 12 og 17.
3) Ussing, Kirkeforfatning 4. I. 124.



Gudstjenesten i den danske kirke 
efter reformationen.

Af L. Koch.

3. Prædiken.

enen måtte blive midtpunktet i gudstjenesten
og præstens vigtigste gerning. Reformatorerne var bestan­
dig bievne kaldte prædikanter, og det var, hvad de havde 
begyndt, som nu skulde fortsættes. Ved Guds ords for­
kyndelse skulde hans menighed opbygges, og det blev en 
væsentlig del af gudstjenestens betydning at oplyse de van­
kundige om, hvad kristendommen ydede mennesker, og 
hvad den krævede af dem, og dette skulde især ske gennem 
prædiken. Denne skulde som alle de gudstjenstlige hand­
linger holdes af sognets egen præst; ingen måtte indtrænge 
sig i fremmede sogne; enhver præst skulde holde sig på 
sit eget og ikke være en »sognestryger«. — Heller ikke 
måtte nogen af menigheden søge til andre kirker og derved 
formindske deres sognepræsters »rettigheder«1).

Men retten til at prædike var lige så lidt, som 
det havde været tilfældet i den katolske tid, forbeholdt præ­
sterne alene. Hvis der var nogen grænse for, hvem der 
måtte bestige prædikestolen, var det at have gået i latin­
skole; fra disse skoler udgik de allerfleste præster uden 
at have fået nogen universitetsdannelse, og man måtte der-

J) Cawallin, Lunds stifts herdaminne 24. Rørdam, Kirkelove I, 301. 
Kirkehist. Saml. 5. R. I. 22



338 Gudstjenesten i den danske kirke.

for ønske, at sådanne unge mænd, som agtede at blive 
præster, øvede sig i at prædike. — Men det viste sig snart, 
at her var åbnet vej for store uordener; allerede bispemødet 
i Antvorskov 1546 måtte forbyde at lade unge og uøvede 
mænd prædike; men dette blev ikke efterkommet. Overalt 
klages der over, at præsterne bruger studenter, uordinerede 
og omløbere til at forrette gudstjenesten. Ved omløbere for­
stås de såkaldte løbepræster, ordinerede mænd uden 
fast ansættelse. Der havde været mange sådanne i den 
katolske tid, og efter denne var det stundom tilhængere af 
det gamle, der drog omkring og prædikede paa katolsk vis. 
I Vendsyssel klagedes der 1540 over, at der var mange for­
løbne munke og andre falske profeter, som forførte al­
muen1). Men også efter at dette var ophørt, var der løbe­
præster nok. 1 den første tid ordinerede biskopperne tem­
melig vilkårligt, og mange benyttede sig deraf og lod sig 
ordinere til skibspræster eller huskapellaner hos adelsmænd i 
det håb, at de da lettere vilde få embede. Kom de så ud 
af deres stilling, fristede de livet som en slags gejstlige 
vagabonder. Det samme var tilfældet med præster, der just 
ikke for deres dyders skyld var bievne afsatte, ofte i Norge 
eller på Gulland, og alle sådanne tillodes det uden forskel 
at prædike. — I året 1578 forbød derfor kongen at ordi­
nere andre end dem, »der have eller ere beskedne til et 
vist kald, med mindre nogen anden sønderlig lejlighed fore­
falder« 2).

Man søgte at indskrænke brugen både af den slags 
ordinerede og uordinerede hjælpepræster, først ved at for­
lange. at de skulde have provstens tilladelse til at prædike; 
siden krævedes biskoppens3): unge og skægløse studenter 
må ikke prædike uden denne, siger biskop Winstrup på 
Sælland 1593. Da det var blevet almindeligt, at alle, der

x) Kirkehist. Saml. 3. VI. 145. 
’) Ny kirkehist. Saml. IV. 395.
8) Rørdam, Kirkelove I. 249.



Prædiken. 339

vilde være præster, søgte universitetet, skulde de have at­
test fra dette for at have studeret. Dette sidste påbydes i 
forordning 27. Marts 1629, hvor det siges, at det hidtil 
havde været tilladt alle og enhver, endog ubekendte, at 
prædike. — Men det gik med dette lovbud som med alle 
andre i den tid, det trængte kun langsomt og ufuldstændigt 
igennem. — I Viborg klagede biskopperne den ene gang 
efter den anden (1688, 96 og 97) over, at der var præster, 
der havde taget sig en medtjener, og som nu hørte meget 
ilde for, at de levede helt i ørkesløshed og lod ham, der 
kun fik en ringe løn, besørge hele tjenesten. Andre, der 
var uden medtjener, var nachlässige til deres embede at 
forvalte og lod stedse andre, hvo de kunde være, prædike 
for sig. — Biskop Bornemann havde 1696 hørt, at præ­
sterne i Næstved lod mølleren prædike for sig. — I Ribe 
klagedes der s. å. over, at der var præster, som lod stu­
denter prædike for sig år ud og år ind, selv på de store 
højtider, ja de lod dem holde ligprædikener; dette sidste 
forbødes atter 1704 i samme stift.

Det var her, som overalt, de gamle fra den katolske 
kirke arvede forestillinger, der gjorde sig gældende. Man 
var vant til, at mange embeder besørgedes af vikarer, og 
man vedblev som hidtil at kalde gejstlige embeder benefi­
cier, det samme ord, der betegnede lenene; ofte siges det 
også, at en præst er forlenet med et embede. I senere 
tider var det at blive præst, at få »et brød«, og det ansås 
ikke for utilbørligt at lade forretningerne eller en stor del 
af dem besørge ved medhjælpere, ligesom gamle præster 
skaffede sig en slags pension ved at oplade deres embede 
for en eftermand, der da ydede dem en aftægt. Regeringen 
og biskopperne fandt heller intet urigtigt heri; de søgte 
kun at regulere kapellanholdet, således at hver kapellan 
skulde have sin egen sognepræst, der ikke maatte bruge 
løse og tilfældige hjælpere; ingen lægmand måtte oppebære 
et embedes indtægt og lade det bestyre af en kapellan, og 
biskopper, kanniker og andre, der var lønnede med gejst- 

22*



340 Gudstjenesten i den danske kirke.

lige embeder, måtte ikke kræve for stor afgift af de kapel­
laner, der bestyrede dem1).

Der blev næppe gjort nogen forskel paa gudstjenesten, 
enten den holdtes af ordinerede eller uordinerede; reforma­
tionstiden var mindst af alt højkirkelig. På rigsdagen i 
København 1530 havde prædikanterne åbent vedkendt sig, 
at de betragtede alle kristne mennesker af begge køn som 
præster, og da de beskyldtes for at tillade, at lægfolk ud­
delte nadveren, svarede de, at alle kristne mennesker er 
så vidt præster, at de have ingen vielse, smørelse eller ra­
gelse behov; men de billigede ikke, at nogen uden nød­
vendighed indførte sig selv ukaldet og ukejset af den hel­
lige kirke til åbenbart og almindeligt at tjene andre kristne 
mennesker med sådant præsteskab2). Her lægges hele 
vægten på kaldelsen, medens ordinationen næsten er over­
flødig. — Ordinansen undgår ogsaa enhver antydning af, 
at der ved ordinationen skulde meddeles nogen særegen 
nådegave: »Den ganske handel med denne tilskikkelse og 
ordinering skal så fuldendes efter det ord, Pavlus siger: 
kreaturet helliges ved ordet og bønnen.« — Hele denne 
betragtning gør sig stærkt gældende overfor de uordinerede 
prædikanter. De bar samme ornat som præsterne — endnu 
i Christian V’s tid forordnedes det, at »hvo herefter begæ­
rer at prædike, den da imidlertid sig i præstelig habit ifø­
rer« —, og de forrettede hele altertjenesten, medens det 
dog ikke omtales, at de har døbt eller holdt altergang. 
Det kan ikke anses som bevis for, at sligt var alminde­
ligt, når der siges om en præst, som blev afskediget, at 
han havde ladet skriftemål og altergang forrette af en ube­
kendt person »i en rød filemults kjole«3). Men det er et 
vidnesbyrd om, hvad en forsømmelig præst troede at kunne 
tillade sig i denne retning.

x) Rørdam Kirkelove 1. 100 (ordinansen), 331.
2) Rørdam, Malmøberetningen 36, 47—48.
8) Ny kirkehist. Saml. I. 497. Kirkehist. Saml. 3. VI. 187.



Prædiken. 341

Man følte dog snart trang til at forbeholde alter­
tjenesten for ordinerede præster. Biskop Povl Mad* 
sen forbød 1572 for Sællands stift, at uordinerede måtte 
forrette noget for alteret. — I Ribe siger biskop Ghr. Lod* 
berg 1688, at fremmede studenter må ikke prædike, uden 
de have universitetets testimonium og attest for skikkeligt* 
levned, og uordinerede må ikke lyse Arons velsignelse, 
og slet ikke med udstrakte arme og korsets betegnelse; 
men enten skal de lade velsignelsen helt ude eller gøre 
den til en bøn: O herre! velsigne du os osv. — På Odense 
landemode pålagde biskop Jacob Lodberg 1718 uordinerede 
prædikanter at stå i kordøren og oplæse kollekter, epistler 
og evangelier.

Munke med kappe og tonsur blev det på bispemødet i 
Antvorskov 1546 forbudt at prædike, idet man vel har ment, 
at dragten vilde prædike den gamle lære, hvad end man­
den sagde. Heller ikke degne måtte prædike. Dette sid­
ste udtales på mange landemoder, første gang så vidt vidøs 
i Roskilde 1555. Da degnene dog sikkert som regel havde 
gået i latinskole, skulde man tro, de måtte have været lige 
så berettigede dertil som andre; men man har vel ment, 
at misbrugen vilde blive for stor, når det tillodes præsterne 
at benytte dem. I en senere tid var det derimod meget 
almindeligt, at degne, som havde studeret, prædikede1).

Der er intet punkt, hvorpå der efter reformationens 
indførelse forelå en vanskeligere opgave, end da prædi­
kenen skulde blive hovedstykket i gudstjenesten 
i alle kirker. Der var vel allerede givet udmærkede ek­
sempler af mænd som H. Tausen, Claus Tøndebinder o. 
fl.; H. Tausens postil kan endnu læses med opbyggelse. 
Også P. Palladius og sikkert mange af de mænd, der trådte 
til efter 1536, var fortrinlige prædikanter. Der var tro på 
Guds ords magt, og fremfor alt var der frejdighed og glæde 
ved forkyndelsen. — Men nu skulde der ikke blot prædikes,

x) Se t. ex. Kirkehist. Saml. 3. V, 554.



342 Gudstjenesten i den danske kirke.

hvor der opstod mænd, som var stærkt grebne af evange­
liets herlighed, men i enhver kirke landet rundt. Det var 
klart nok, at på de fleste steder vilde det ikke blive af 
den slags prædikener, der havde fyldt kirkerne i Viborg 
og Malmø. De mænd, der skulde tilvejebringe den nye 
ordning, gjorde sig heller ingen illusioner i så henseende. 
Man måtte være glad, når man i byerne kunde skaffe 
mænd, der nogenledes var gerningen voksne; på landet 
blev som regel de katolske præster siddende i embederne, 
når de vilde slutte sig til reformationen, og det tillodes 
dem at oplæse såvel prædikenen som katekismus­
forklaringen af danske postiller. Dog skulde de 
vænne sig til at prædike frit, »at de ej tage nogen årsag 
til lisenhed af det, som til nogen tid overbæres med dem 
i kærlighed«.

Prædikenen skulde holdes på samme måde som nu, 
først en bøn, derefter tekst og udlægning og til slutning 
atter bøn for det åndelige og verdslige livs nødtørftighed, 
for kongen, og derefter fadervor, under hvilket både præst 
og menighed knælede. Den anvisning til en sådan bøn, 
som findes i haandbogen 1539, viser, hvor lidt man endnu 
den gang følte sig som en national kirke. Der skulde nem­
lig bedes først for kejserlig majestæt, konger, herrer, fyrster, 
statholdere, rigers og stæders råd ... besynderlig for vor egen 
nådige herre og konge, og for hans nådes og rigets råd«. —

Prædikenen var jo imidlertid ikke noget nyt, der var 
bleven prædiket også i den katolske kirke, både af præster 
og munke; men disse havde haft skikke og, som det synes, 
især mange manerer, der skuide aflægges. Det møde af 
biskopperne, som holdtes i København 1540, året efter at 
den danske kirkeordinans var udkommet, beskæftigede sig 
med denne sag. Indledningsbønnen, siges der, skal være 
kort, og papistiske skikke og fortaler til prædikener (præfa- 
tiones concionum, ut vocant) tillades ikke1). Alle munke-

r) I Tyskland vedblev man dog på nogle steder at bruge dem. Cas­
pari, Die geschichtliche Grundlage des evang. Gemeindelebens 24.



Prædiken. 343

uv an er skal aflægges så vel i udtalen som i visse fagter, 
at ikke menigheden mere forvirres end opbygges. Teksten 
skal læses, uden at der i den indskydes forklaringer, og i 
slutningen skal syndebekendelsen udelades. —Dette »ugu­
delige konfiteor« omtales oftere; det synes at have indeholdt 
opregning af en del synder og bøn til helgene om at be­
skytte mod dem og skaffe tilgivelse for dem. I håndbø­
gerne indeholdes der en dansk syndsbekendelse med bøn 
om syndsforladelse, der synes at være trådt i det katolske 
konfiteors sted.

De prædikeuvaner, der advares imod, er formodentlig 
de samme, som Palladius omtaler i sin visitationsformel 
(1555), hvor han siger, at der er nogle, som i prædikenen 
snarere synger (cantillant) end taler, og at det er manerer, 
som er lært i klostrene, men som ikke passer i Guds kirke. 
— Uagtet ordinansen intet taler derom, blev det sædvanligt, 
at prædikenen endte med den præstelige velsignelse. 
Når man har begyndt at bruge den her, lader sig næppe 
påvise, men det har sikkert været en almindelig skik, da 
det påbødes af ritualet. — Om der end derfor nærmest 
har været tænkt på velsignelsen lyst fra alteret, har det vel 
også kunnet finde anvendelse på prædikestolen, når biskop 
Poul Madsen på Sællands landemode 1584 udtaler, at præ­
sten skal ikke, når velsignelsen lyses »gøre fegtespring«, 
men opholde hånden efter frelserens eksempel og ikke slå 
den i luften. —Ved korsbetegnelsen efter velsignelsen 
var man mistænksom: biskop Winstrup mente dog, at den 
kunde bruges, naar der kun ingen overtro knyttede sig til 
den (1592). Derimod forbød biskop Christen Lodberg i 
Ribe 1687 sine præster at slå Andreas kors, det skulde være 
Kristi kors, og det ansås for papistisk, at præsten i bøn­
nen opfordrede menigheden til at betegne sig med det 
hellige korses betegnelse1).

På et bispemøde i København 1555 advaredes mod

r) Kirkehist. Saml. 3. VI. 488.



344 Gudstjenesten i den danske kirke.

»skams prædikenbøger«, det vil sige katolske postiller. 
Præsterne har altså oplæst af sådanne om søndagen, og 
det kan ikke undre os; ti da> den danske ordinans udsted­
tes og gav anvisning på, at de, der ikke kunde holde en 
fri prædiken, kunde benytte danske postiller, eksisterede 
der ingen sådanne udgivne efter reformationen. Hans Taa- 
sens, som snart udkom, synes ikke at være bleven meget 
udbredt, der udkom kun et oplag af den. Større udbre­
delse har Anton Corvinus’s postil fået. Den blev dog og­
så først oversat fra tysk 1539. — Benyttelsen af katolske 
postiller kan have bidraget til, at oplæsning af prædi­
kenen meget snart, allerede 1546 på et bispemøde i Ant­
vorskov, blev helt forbudt, fordi det havde vist sig, at 
menigheden derved lidet eller intet opbyggedes. Dette for­
bud gentoges i den nærmeste tid på landemoderne; de, 
der ikke kunde holde en fri prædiken, skulde tage deres 
afsked eller holde kapellaner. Der har vistnok i menighe­
derne været uvillie mod de oplæste prædikener; ti forbud­
dene mod dem var virksommere end de fleste lignende; 
der tales siden kun sjældent om præster, der ikke prædi­
kede frit.

Men næppe var sejren vundet, før man var nærved 
atter at indføre en prædikemåde, der ikke var meget for­
skellig fra den, man havde ivret så meget imod. — Det 
viste sig nemlig; at der også var mange ulemper ved 
de frie prædikener. — Især blev de for lange, ordi- 
nansens forbud mod, at de måtte vare over en time, over­
holdtes ikke, uagtet der intet er, som oftere indskærpes; 
Det hjalp ikke, at man i slutningen af det 16de århundrede 
begyndte at anbringe timeglas på prædikestolen, det var 
ikke muligt at få præsterne til at følge den forstandige re­
gel, biskop Hegelund i Ribe gav sine: »bona, bene, brevi- 
ter«, godt indhold, god form, korthed. Klagerne blev snarest 
stærkere og hyppigere til helt hen i midten af det 18de år­
hundrede x). — Der er noget påfaldende i, at prædikenerne 

x) Se f. eks. Ny kirkehist. Saml. I. 659 f.



Prædiken. 345

således. bestandig forlænges, medens der ellers overalt er 
en bestræbelse for at afkorte gudstjenesten. Biskopperne 
er al tid enige om, at grunden er den, at præsterne slår 
og siger, hvad der falder dem i munden (qvidqvid in bue- 
oam venerit), et udtryk, der næsten er stereotypt i alle 
ankerne. Endnu Brochmand siger 1648, at grunden til de 
lange prædikener er, at præsterne ikke forbereder sig, der­
for fortaber de sig i uvedkommende digressioner. — Men 
om dette end mange gange kan have haft sin rigtighed, 
er forklaringen dog ikke helt tilfredsstillende. Det lå i vir­
keligheden vel så nær for den, der var kommet uforberedt 
på. prædikestolen, at se at slippe ned af den igen snarest 
muligt.

Men når det lykkedes at få bugt med oplæsningen af 
prædikenen, fordi man havde den offentlige mening med 
sigj så mislykkedes bestræbelserne for at gøre prædikenerne 
kortere, fordi man havde den imod sig. Menighederne 
vilde ikke spises af med en prædiken, der kun varede en 
halv times tid. Ved alle lejligheder gjaldt det, at jo for­
nemmere en begravelse eller et bryllup var, desto længere 
skulde talen være, ja et fornemt barn kunde ikke døbesj 
uden der skulde holdes en tale, ofte så lang, at gudmode­
ren ikke kunde holde ud at bære barnet; medens den hold­
tes. — Der kan ikke været tvivl om, at en præsts anseelse 
har været størst, når han holdt lange prædikener, men held­
ler ikke om, at denne betragtning ikke har været til gavn 
for prædikenens indhold. — Dette udelukker ikke, at der 
kunde være præster, som holdt ud så længe, at menigheden 
blev ked deraf. Ved en bispevisitats i Gudbjerg på Fyn 
1589 sagde sognefolkene, at de var velfornøjede med de­
res sognepræst, når blot han vilde lade være at prædike i 
timevis. Biskoppen siger: han skal have et timeglas! 
men det hjalp ikke, endnu li år efter førtes den samme 
klage1).

x) Jak. Madsens visitatsbog 191.



346 Gudstjenesten i den danske kirke.

Den store vidtløftighed var dog ikke den eneste man­
gel ved den frie prædikeu. — Reformatorerne havde brugt 
djærve udtryk, når de stred mod papisterne, som når de 
revsede tidens laster, og man var den gang ikke ømskin­
det for sligt. Men i den følgende tid bevaredes vel de 
stærke ord, men det var, som hele niveauet sænkedes. 
Allerede på Roskilde landemode 1555 klagedes der over, 
at præsterne brugte usømmelige skældsord: »I skal få fan­
den! djævlen skal tage eder!« Det værste var, når der 
brugtes skældsord, fordi tiende eller andre afgifter ikke 
var betalte (Odense landemode 1561); men også på anden 
måde misbrugtes prædikestolen; 1613 var en præst stævnet, 
fordi han på denne uden grund havde beskyldt en kone 
for at have bedrevet hor. Der siges også, at præsterne 
gjorde narrestreger, fortalte fabler og brugte vittigheder på 
prædikestolen. Det var folkeligheden fra reformations­
tiden, der slog om i sin karikatur. Der advares mod at 
bruge ordsprog; en præst havde sagt: »Mimerdug falder 
lige så vel paa en kolort som på en rose«.

Mod alt dette kom der en reaktion, og den bæres af 
den mand, som blev hele Danmarks lærer, Niels Hem­
ming s en. — På Fyns landemoder 1578, 83 og 85 anbe­
faler biskop N. Jespersen, at præsterne skal have en 
vis orden i sine prædikener; de skal skrive dem og hvert 
år prædike et og det samme. — På Sællands landemode 
1583 siger biskop Povl Madsen, at de ikke må prædike 
et år af en postil og det næste år af en anden, men at 
de al tid skal observere en vis metode, og to år efter hen­
viser han dem til Niels Hemmingsens postil. — Peder 
H egelund i Ribe formaner dem til al tid at have deres 
dogmatik (præcipua capita doctrinæ Christianæ) på rede 
hånd; ti det er den, de under deres prædiken skal tage de­
res tilflugt til som kilden; de skal ikke synes at have ka­
stet bogen og biblen under bænken og alene hænge i en 
postil. — Han lægger dem tillige paa sinde, hvad al 
tid stærkt fremhæves, at prædiken er Gudsord: »De skulle



Prædiken. 347

bekvemmelig forkynde ordet som et Guds ord og fremsige 
det som af Gud og udi Guds åsyn ved Jesum Kristum, at 
de ikke udi nogen måde forkrænker det enten med tillæg 
eller fratægt«1).

Alle de tre nævnte biskopper var N. Hemmingsens 
samtidige eller disciple, og om end på forskellig måde 
henviser de præsterne til den prædikemetode, han havde 
gjort sig til talsmand for i sin lille pastoralteologi, »»Pastor», 
og især i sin berømte pos til. Denne havde længe været 
udbredt i afskrifter, før den 1561 blev trykt på Latin; den 
danske oversættelse, eller rettere bearbejdelse, udkom 1576. 
Den er ingen prædikensamling, men indeholder udkast til 
prædikener på alle årets helligdage. Den kunde derfor 
ikke bruges til at oplæse i kirkerne, med derimod vejlede 
til udarbejdelsen af prædikener. — Dette var ogsaa forfat­
terens hensigt; men han vilde, at præsterne skulde udar­
bejde en prædiken efter den over hver tekst, og den skulde 
de blive ved at bruge, de skulde ikke blot ofte indprænte 
del samme, men så vidt muligt gøre det med de samme 
ord2).

Det er denne i vore øjne besynderlige regel, der ind­
skærpes ved de ovennævnte landemoder. Man må for at 
forstå, at der kunde være mening i den, huske på, at kir­
ken den gang langt mere end nu tillige var skole. Det er 
gentagelsens betydning, når en lærdom skal indskærpes, 
der har stået N. Hemmingsen for øje. Han har selv 
fremstillet de fordringer, han gjorde til en god prædiken: 
Præsten skal både have en fast overbevisning om de i skrif­
ten indeholdte sandheder og et solidt system, så at han 
har lærdommen indbefattet i visse hovedstykker og altid 
kan tage sin tilflugt til disse. For tydeligheds skyld skal 
han først fremsætte hovedindholdet af, hvad han vil tale 
om. Dernæst skal han dele dette, og delene skal han atter

x) Kirkehist. Saml 3 7. 646.
9) »Pastor« 230.



348 Gudstjenesten i den danske kirke

adskille i underafdelinger og vel indprente dem i hukom­
melsen, at han ikke glemmer dem. Men dernæst skal han 
udvikle alle enkeltheder i'forklaringer, eksempler, lignelser 
og modsætninger1).

Det er altså de to ting, det kommer au på, at præsten 
skal have et ordnet begreb om den kristne læres 
hovedpunkter, og at han skal disponere sine præ­
dikener vel. Dertil er det, han giver anvisning i po­
stillen, og den udbredelse, denne fik, ikke blot i Danmark, 
men i alle protestantiske lande, vidner noksom om, at han 
har truffet sin tids tarv. Men han driver udstykningen i 
afdelinger og underafdelinger så vidt, at det let må være 
gået ud over personligheden og friskheden, når der skulde 
prædikes over et sådant skema. — Det er egentlig let for­
ståeligt, at han kunde råde til altid at sige det samme 
med de samme ord; ti han går ud på at samle hele evan­
geliets indhold i én prædiken, og er dette lykkedes, er der 
jo intet andet at sige den anden gang end den første. — 
Der lå også i hans anvisning en fristelse til at sætte dog* 
matiken over skriften; det var ikke saa meget denne selv, 
dér skulde tales om, som om de dogmatiske og moralske 
sætninger, der kunde uddrages af den.

Hemmingsens postil har sikkert havt en overordentlig 
stor indflydelse på prædikenen her i landet; men det vil 
være vanskeligt, om ikke umuligt, at påvise det fremskridt, 
der skyldes den. — Den ofte omtalte biskop Jakob Mad­
sen i Fyn (1587—1606) bedømmer i sin visitatsbog de 
prædikener han har hørt, og dommen er stundom streng 
nok. Om sognepræsten i Middelfart, Ole Pedersen, hedder 
det, at sognefolkene har ret i, at han er »ubegribelig i sin 
prædiken«. Der siges andensteds om ham, at »han fejler 
noget på sit mæle«2).— Christen Laugesen i Brændekilde 
snøvler; han lærer ikke folk noget, har dårligt foredrag,

x) »Pastor« 223, 229, 230
a) Kirkehist. Saml. 3. V. 385.



Prædiken. 349

følger ikke dispositionen og siger intet, der kan være til 
opbyggelse; hans prædiken varede en time. — Hr. Anders 
i Trøstrup er overmåde flov (valde jejunus). — Men på 
den anden side hedder det f. eks. om Hans Andersen i 
Nærå: »en god, jævn taler«; om Morten Pedersen i Tom- 
merup: »Han prædiker godt, en hel time«; om Hans Lang, 
læsemester i Odense: »en lærd og forstandig mand« osv. 
— Påvirkningen fra N. Hemmingsen viser sig sikkert i, at 
biskoppen — også hvor han ikke har været tilfreds med 
prædikenen — kan anføre de hovedpunkter, hvorom den 
har handlet; præsterne har havt en disposition, der bar 
ligget til grund, og som formodentlig er bleven stærkt 
fremhævet.

(Jnder de kryptokalvinske stridigheder går de 
formaninger, der gives præsterne, især ud på, at de teolo­
giske spørgsmål, der tvistedes om, ikke måtte bringes på 
prædikestolen. At dette kunde ske endog med stor vold­
somhed, viser den sag, som førtes mod præsten Ole Kock, 
der afsattes 16141). Men det har dog næppe været almin­
deligt, at denne strid har trængt sig ind i kirkerne.

Under de store ulykker, som ramte folket i midten af 
det 17de århundrede, fandt der en opvækkelse sted, som 
løb ud i den såkaldte Weigelianisme, der fornægtede 
Kristi menneskelige natur og derfor også forkastede ålt 
ydre kirkevæsen og kun vilde betragte kirkelæren som et 
udvortes svøb om den dybere erkendelse af Gud. For så 
vidt som den her nåede ud i befolkningen, viste den sig 
især i uvillie mod al luksus, særlig overdådighed i klæder, 
i hvilken henseende kong Christian IV’s luksusanordninger 
kraftigt understøttede den. For ham var der ingen tvivl 
om, at Gud fortørnedes over den store hofart, som menne­
sker i denne tid bruger med deres klædebon, toppede luer 
og anden letfærdig dragt, så at Gud giver sit mishag til-

*) Pontoppidan Annalei III, 621 f. Kirkehiat. Saml. 3. I. 589 f. 
Rørdam, Universitetets hist. III, 255.



350 Gudstjenesten i den danske kirke.

kende ved underlige fødsler og adskillige tegn1). Både al­
muen og præsterne kom i bevægelse, når sådanne tegn 
skete, og der opstod sværmeriske profeter. Da mesterman­
den i Viborg så syner og vakte uro i befolkningen, præ­
dikede en hof- eller slotsprædikant om, at han burde miste 
livet, og kongen var af samme mening2).

Kirken formåede dog også at bekæmpe denne bevægelse 
på anden vis. I året 1631 opdagede man i Ribe en mær­
kelig skrift paa en rude, og hele byen kom i bevægelse, 
det antoges, at skriften varslede store ulykker over landet. 
Den fromme biskop Jens Dinesen Jersin prædikede da 
hver dag en hel uge igennem om overtroen i almindelig­
hed såvelsom om det formentlige tegn i Ribe og forklarede, 
hvorledes alle de nye profetier, som han i det hele adva­
rede mod at tro, kun lidet lignede de gamle, der aldrig 
var bleven stående ved det, som hænger udenpå mennesket, 
men altid havde krævet en renselse og fornyelse af hjær- 
terne. — Denne besindige tale vakte stor vrede mod ham; 
han beskyldtes for at foragte Guds åbenbare tegn og for at 
have approberet overdådigheden i klædedragt. — Jersin 
hører mellem tidens ypperste prædikanter; han har sammen­
arbejdet sine prædikener i to opbyggelsesskrifter: »Vera 
via vitæ, en rigtig vej, som fører til det evige liv« og 
»Troens kamp og sejr.« der begge endnu bruges3).

Hele denne uro i befolkningen bevirkede, at mange 
præster søgte at gøre deres prædiken indtrængende og 
anvendelig ved at prædike om alle slags borgerlige og 
verdslige ting, hvad der advaredes mod rundt om på lande­
møderne, således af biskop Morten Madsen i Århus 1631; 
han forlangte, at præsterne skulde skrive deres prædikener, 
at de kunde forevise dem for biskoppen. Sællands biskop

x) Reskr. 31. Jan. 1631. Ny kirkehist. Saml. IV, 182.
2) Ny kirkehist. Saml. IV, 184.
3) Gjellerup, J. D. Jersin. Biograf lex. VIII. 458 f. I kirkehist.

Saml. 3. V. 463 findes eksempel på en prædiken mod overdådig­
hed.



Prædiken. 351

L. M. Scavenius formanede til at prædike loven og evan­
geliet, men ikke allehånde verdslige ting.

Ofte i denne ulykkelige tid lod der en streng bods­
prædiken, hvad der vel også kunde være god grund til. 
Springfloden 1634 ødelagde en by i Ho sogn, i hvilken 
megen ugudelighed var gået i svang; den næste søndag 
holdt præsten, Knud Kristensen, en hård straffeprædiken, 
så at nogle stod op i kirken og bad: »Ak hr. Knud I tal 
nu noget om Guds nåde, og lys herrens velsignelse over os1).

I denne tid udkom Jesp. Brochmands »Sabbathi 
sanctificatio«, i senere udgaver kaldet huspostil, 1636— 
38. Den har oplevet lige så talrige oplag som N. Hem- 
mingsens, hvis indflydelse vist nok den gang var ophørt. 
Res en synes at have villet gøre Luthers prædikener til 
mønster for de danske præsters; han siger i et landemods- 
monitum fra 1617, at prædikenerne skal være kortere og 
indholdsrigere (solidiores) og især af Luthers postiller, der 
netop er trykkede i dette øjemed2). Men det blev ikke dem, 
men Brochmands postil, der kom til at sætte sit præg på 
det 17de århundredes prædiken. — Den indeholder lige så 
lidt som sine forgængere egentlige prædikener, om den 
end helt er holdt i prædiketonen, men udlægning af evan­
gelier og epistler, og den kan betragtes som et forsøg på 
at vise både lærde og læge, hvorledes biblen fortolker sig 
selv, og tillige, hvorledes dens fortolkning al tid kommer 
til det samme resultat som den lutherske dogmatik, såle­
des som den havde udviklet sig i Brochmands tid og er 
fremstillet af ham selv. Her er ingen teologiske kunstord, 
ingen ydre systematisering, men han har i sandhed holdt 
sig sin forgængers, N. Hemmingsens anvisning efterrettelig, 
at præsten skal have en fast overbevisning om de i skrif­
ten indeholdte sandheder og et solidt system. — Dette

x) Danske Saml. 1. II. 105.
2) En afskrift af Roskildske monita i M. Jensen Medelfars visitats- 

bog, Rigsarkivet.



352 Gudstjenesten i den danske kirke.

ligger al tid bag ved, og denne forvisning uden ringeste 
tvivl om, at biblen og den lutherske dogmatik på alle punk­
ter siger det samme, gør hans bog til et mærkeligt hel­
støbt arbejde.

Han kender sin bibel, som kun få har kendt den; 
men han kan heller ikke komme udenfor den. Hans po­
stil har hverken tid eller fædreland, der er god og kriste­
lig formaning i den, men intet forhold til livet, som det 
den gang levedes, intet hensyn til samtidens forhåbninger 
eller lidelser, synder eller vildfarelser. Det er knap, der 
er lånt et ibillede fra livet; selv når herren giver anvisning 
dertil som i evangeliet om fuglene under himlen og lilierne 
på marken, drejer han straks af for atter at komme ind 
i biblen: »Giv agt på, hvorledes han sørgede for Ismaei i 
ørken, for Moses i de 40 dage på bjerget, for Israel i ør­
ken, for Elias« osv. — De præster, og det har sikkert 
været mange, som har dannet sig efter hans forbillede, >har 
kunnet lære en sund og forstandig brug af biblen, og hans 
kærlighed til denne har kunnet være dem et mønster, men 
de har sikkert stået fare for, at deres prædiken er blevet 
noget oversvævende, så det ikke har været så let at gå 
bort og gøre efter det ord, der var hørt.

Brochmands postil fik tillige en anden betydning: den 
blev, som den siden kaldtes, en huspostil, der brugtes 
af lægfolk til opbyggelig læsning, og den holdt sig som 
sådan, også efter at oplysningens talsmænd i et halvt år­
hundrede havde spottet over »Brochmands postillevås.« — 
Det er et vidnesbyrd om det fremskridt, både præster og 
lægfolk havde gjort siden N. Hemmingsens tid, at en sk­
dan bog nu kunde finde læsere også udenfor præsternes 
kreds, og dette fremskridt skyldes den evangeliske prædi­
ken, der nu var holdt et århundrede igennem; trods alle 
de skrøbeligheder, der havde hæftet ved den, var Guds rene 
ord ikke bleven prædiket forgæves.

I det 17de århundrede begyndte præsterne at blive 
lærde, hvilket dog ikke må forstås, som om det gjaldt



Prædiken. 353

standen i sin helhed; der var nok, som kun havde yderst 
tarvelige kundskaber. — Biskop Jens Gødesen i Århus 
(1593—1626) har forkastet adskillige kandidater til gejstlige 
embeder og givet andre pålæg om at arbejde på at forøge 
deres kundskaber. Mathias Foss i Ålborg (1672—81) har 
givet mindst 9 præster det samme pålæg1). — Der var 
dog virkelig, også mellem landsbypræster på afsides steder, 
lærde mænd; men det viste sig, at lærdommen også 
havde sine farer. — På Bibe landemode 1695 gentager 
biskop Christen Lodberg de gamle formaninger mod for­
sømmelige og forargelige præster, advarer mod at bruge 
skoledisciple til at prædike for sig og mod at bringe sine egne 
sager på prædikestolen, eller på denne, i skriftestolen eller 
ved sakramenterne, bruge utidige komplimenter og ceremo­
nier, da præsterne »skal konservere den herres ære, hvem de 
tjener«. Men han tilføjer tillige, at de skal rette sig efter 
menighedens begreb og mere søge at vise deres kær­
lighed end deres lærdom og veltalenhed. — Et 
par år senere advarede han mod de lange citater af biblen. 
Sådanne må kun bruges, hvor det gøres fornødent, at til­
hørerne særligt advares om, at det er Guds ord og ikke 
menneskers, eller det er noget »højvigtigt og ugement«.— 
Der gled også latinske, tyske og franske ord og sætninger 
ind i prædikenen, ligesom navnene bøjedes på latin (Eze- 
chielem, Ezechielis osv.). Dette blev forbudt, navnene 
skulde nævnes »efter vort danske sprogs art.« Andre har 
derimod villet være altfor populære, så de oversatte de sæd­
vanlige navne på Moses bøger (udgangens, præstedømmets, 
mandtallenes bog) eller brugte billeder som at treenigheden 
lignedes ved en trefork, eller de lagde sig efter sådanne 
åndrigheder som at kalde »kødets lyst, øjnenes lyst og 
livets hoffærdighed« (1. Joh. 2, 16.) den onde treenighed. 
— Biskop M. P. Køning i Ålborg ivrer 1671 mod de præ­
ster, der smykker sig med fremmede fjer og bruger andre

x) Kirkehist. Saml. 3. II. 739 og 3. VI. 381.
Kirkehist. Saml. 5. R. I. 23



354 Gudstjenesten i den danske kirke.

lærdes udtalelser, som var det deres egne. Det er intet 
andet end svig mod Gud og kirken og at fortjene sig ros 
ved at stjæle andres arbejde1). — I det hele var der en 
tilbøjelighed for alt, hvad der var snirklet og kunstigt, både 
i form og indhold. I året 1671 prædikede mag. Laur. 
Christensen i St. Knuds kirke i Odense vidtløftigt om de 
lærdes meninger om, hvilket sprog vi skal bruge i den til­
kommende verden. Et eksempel derpå fra en lidt senere 
tid er den lærde Christen Tychonius, død som stiftsprovst 
i Viborg 1740, »Cimbrers lys og Jyllands klare øje«, om 
hvem der sagdes, at »sålænge han stod på sin prædikestol, 
var han værd at binde med guldlænker dertil, at han aldrig 
skulde komme ned deraf«. Hans veltalenhed er i vore øjne 
en underlig blanding af helligt og verdsligt, bibelsprog, 
franske gloser, dansk klingklarig, forunderlige lignelser og 
affekteret svulst, hvori der dog findes tanker, der er vel 
tænkte og vel udtrykte2). — Denne lyst, til hvad der var 
snildt og kunstigt, førte også til misbrug af skriftens ord, 
f. eks. når hvert ord i de apokryfiske bøger toges bogstave­
ligt, så der prædikedes om, at dæmonen i Tobias’s bog 
fordreves ved den brændte fiskelevers lugt, eller enkelte 
ord reves ud af sammenhængen, således, at det lærtes, at 
Michas hus havde fået velsignelse ved levitens ophold deri 
(Dom. 17), eller Harmageddon anvendtes paa de udvalgtes 
forsamling (Åbenb. 16, 16) eller drankernes indbydelse (Es. 
56, 12) brugtes som et ord til de angrende, eller Jesu ord 
til Judas (Joh. 13, 27) gjordes til et almindeligt bud (Ribe 
landemode 1700).

Ved siden heraf findes der eksempler på stor ubehjælp­
somhed, som når vi hører, at det »er stor ynk, hvor mange 
torkverer sig at konnektere juledagsteksten med St. Stefan«, 
så de hjalp sig med anden juledag at prædike over en

x) Kirkehist. Saml. 3. II. 101.
2) N. M. Petersens Dansk litteraturhist., 2. udg. IV. 125, hvor der 

meddeles prøver af hans skrifter.



Prædiken. 355

anden tekst, f. eks. Joh. 1 ell. desl. — Det er især i de 
jydske stifter, der klages over, at præsterne ikke kan præ­
dike. H. B orne mann var biskop i Ålborg 1683 til 92, da 
han forflyttedes til Sællands stift; han har kun følt sig 
lidet tilfredsstillet ved de prædikener, han hørte i Vend­
syssel. De er, siger han, meget rå, grove og ubehøvlede; 
og katekismus’s forklaring udelades. Året efter klager 
han over, at der prædikes om politiske og verdslige ting; 
men de domme, der fældes over sådanne i kirkerne, udles 
og bespottes som kolde lyn og klingende bjælder, da øv­
righeden hverken kan eller vil rette sig efter dem. For at 
vi derfor ikke skal synes at tugte de skyldige barnagtigt 
med et sværd af bly, skal vi i vore domme både over over- 
og underordnede afholde os fra verdslige og politiske ting. 
Allerede det næste år formaner han indtrængende til at 
anvende »mere olie og flid« på prædikenerne. — Da Bor- 
nemann siden som biskop på Sælland ikke omtaler de præ­
dikener, der holdtes i stiftet, på denne måde, tør man an­
tage, at han der har været bedre tilfreds. — På Ribe lande­
mode 1706 formaner biskop Muus præsterne til at forbe­
rede sig på deres prædikener, så de ikke står og gentager 
sig selv, betænker sig og trækker ordene ud (ikke expone­
rer sig for spot ved vitiosa tautologia, dubitatione, tibuban- 
tia, hæsitatione, tractuqve verborum).

Det er alt omtalt, hvorledes ordinansen påbød, at der 
ikke blot skulde prædikes over søndagsevangelierne, men 
også over katekismen. Præsterne skulde prøve dem, der 
gik til alters, om de kunde deres børnelærdom; men der 
måtte også gives dem lejlighed til at lære den, og dertil 
havde man udenfor de latinske skoler intet andet middel 
end gudstjenesten. Her skulde derfor katekismen bestan­
dig gentages; ti, som biskop N. Palladius i Lund sagde: 
»Kan en stær lære at gentage det ord, som den ofte har 

23*



356 Gudstjenesten i den danske kirke.

hørt, skulde da almuen ikke kunne lære sin hellige kate­
kismus, når den ofte indpræntes den«1)?

Det er stærke ord, hvormed den ved reformationstiden 
herskende uvidenhed hos almuen omtales; i den såkaldte 
Knud Gyldenstjernes katekismus hedder det således: »Ak 
evige, retvise og barmhjertige Gud! hvad kunde I vel tænke, 
det må være for en grummelighed, at iblandt så mange 
tusinde, som dog alle ville kaldes kristne og kristeligt bru­
ger den hellige kirkes menige sakramenter med os, er der 
næppe en af hvert hundrede, der véd den kristelige børne­
lærdom at læse enfoldelig ud og forstår at gøre rede derfor, 
som de burde. De arme folk har fast ingen skilsmisse fra 
uskellige bæster i den sag«2). Af lignende udtalelser fin­
des mange; Fr. Wormordsen siger således, at der var 60- 
årige, som ikke engang kunde deres fadervor, endsige de 
10 bud. Man var derfor fuldstændig på det rene med, at 
større kristelig oplysning var et livsvilkår for den evange­
liske kirke; men alle var også enige om, at der ikke kunde 
sigtes højere end til at lære almuen Lutliers lille kate­
kismus, den er, siger Johan Vandal, lægmands bibel3).

For at opnå dette skulde i byerne skolebørnene ved 
morgensangen om søndagen oplæse katekismen, og ved 
aftensangen skulde der prædikes over den. På landet 
derimod, hvor der kun var én gudstjeneste i hvert sogn, 
skulde der den første halve time prædikes over evangeliet, 
men den anden over katekismen, som håndbogen af 
1539 siger, »efterdi de have ikke anden tid om dagen at 
høre hende i, som de have udi købstaden«.

Bestemmelsen, om at prædikenen på landet således 
skulde deles i to halvdele, viste sig, som man ikke kan 
undre sig over, meget vanskelig at gennemføre, hvad bedst 
ses af de mange klager på landemoderne over, at katekismus-

x) Caxvallin, Lunds stifts herdaminne. I. 22.
2) Kirkehist. Saml. 4. IV. 616.
’) Ny kirkehist. Saml. VI. 127.



Prædiken. 357

prædiken forsømmes. Selv biskopperne indskrænkede sig 
stundom til at forlange en oplæsning af katekismen. Så­
ledes formaner Jørgen Sadolin i Odense præsterne til, at 
de istedetfor, som de hidtil plejede, ved slutningen af deres 
prædiken at opregne allehånde synder (det katolske ovenfor 
omtalte confiteor), hvorved de mere besværede end befriede 
samvittighederne, herefter skulde opregne deres katekismus 
og den sande hellige kirkes gamle lærdom og så tælle (frem­
sige) troen, som herefter følger, til et sandt almindeligt 
skriftemål at gøre, og sige: Kære kristelige venner! falder 
nu på eders knæ og tæller den hellige kristelige tro med 
mig og siger: Jeg tror på Gud fader osv. Med denne hel­
lige tro skulle I nu bekende eder skyldige for Gud mod 
alle hans budord, som så lyde osv. På denne »fadson« 
håber han, at den enfoldige almue og unge folk kunne med 
tiden lære de 10 Guds bud, vore trosartikler, Credo. Pater­
noster og de hellige sakramenters indstiftelse og brug1).— 
I Skåne omtales det oftere, at katekismusprædiken især 
skal finde sted om sommeren, når dagene er lange, og at 
de forældre, der ikke bringer deres børn med til den, skal 
exkommuniceres.

Da det ikke ret vilde lykkes at få katekismen prædiket 
ved søndagstjenesterne, søgte man også på landet at skaffe 
særegne dage til katekismusprædiken. Ved bispe- 
mødet i København 1555 påbødes det, at den i byerne 
skulde holdes i de 4 temperuger. Dette gentages for Fyns 
vedkommende på dette stifts landemode 1562; men der ud­
vides det til også at gælde for landets vedkommende. — 
Bededagene benyttedes også på denne måde. Lollands 
provster androg 1579 om, at der måtte blive holdten ugent­
lig bededag på landet, »alene for katekismusprædikens 
skyld«2). Det påbydes dog ofte kun, at katekismus på 
bededage skal oplæses før prædiken.

x) Saml, til Fyns hist, og topografi IV. 26.
2) Kirkehist. Saml. 3. VI. 513.



358 Gudstjenesten i den danske kirke.

Om søndagen har man som regel nøjedes med den 
af Sadolin anbefalede oplæsning af katekismus efter præ­
diken. Den omtales på Fyns landemode 1561 og på Sæl­
lands både dette og næste år. Begge steder siges der, at 
den skal træde i stedet for konfiteor. — Ved Sællands lande­
mode 1566 formanes der vel til at holde katekismusprædi­
ken om søndagen; men der tilføjes, at hvor den ikke be­
kvemt kan holdes på den dag, må det ske på de under 
krigen anordnede bededage. Senere hedder det endog: »»Ons­
dags- og bededagsprædiken skal holdes ved magt, og da 
skal katekismus prædikes, som ellers plejede at ske om søn­
dagen«. Dette kan vel ikke forstås anderledes, end at katekis­
musprædiken om søndagen der i stiftet ikke mere fandt sted.

Det er næppe gået stort bedre med den undervis­
visning, degnene skulde give de unge. Den skulde 
finde sted søndag morgen, når det havde ringet anden gang 
til kirke; medens præsten skriftede i koret, skulde degnen 
læse nede i kirkens anden ende ved døbefonten; stundom 
er den også holdt efter prædiken. — I Skåne og formo­
dentlig også i de andre stifter skulde degnene desuden ved 
de store fester besøge byerne og sammenkalde ungdommen 
til overhøring og undervisning1). Der tales kun lidt om 
degneundervisningen; det har åbenbart ikke været af denne, 
men af præsternes katekismusprædiken, man har ventet 
noget udbytte. De fleste degne har næppe været istand til 
at give en undervisning, der havde nogen værdi, og hen- 
imod år 1600 synes det, som om degnelæsningen omtrent 
var ophørt; men når dette var tilfældet både med denne 
og med katekismusprædiken, så var oplysningens kilder bievne 
tørre, medens der trængtes hårdt til, at der skulde åbnes 
nye, som kunde flyde rigeligere2).

I næsten alle samtidige udtalelser klages der da også

x) Cawallin, Lunds stifts herdaminne. I. 22.
3) I Kirkehist. Saml. 3. III. 465 f. findes en anvisning til katekisa- 

tion fra det 16de årh.



Prædiken. 359

over almuens uvidenhed; det er vistnok en enestående 
ytring, når det i et aktstykke, der i Frederik II’s tid er ud­
arbejdet efter hans ordre, siges, at »der næsten ikke findes 
noget hus, hvor ikke såvel adelsmænds som borgeres og 
bønders børn er udmærket underviste i katekismuslærdom­
men fra små af, og hvor ikke forældrene forlanger af bør­
nene, at de nøjagtigt skal fremsige den«. Men dette er 
næppe rigtigt; man var endnu ikke kommen så vidt1).

Da H. P. Res en blev Sællands biskop 1615, søgte 
han derfor at kalde både degnelæsningen og kate- 
kismusprædikenen til live igen. Straks på sit første 
landemode siger han om den sidste, at den »skal fornys«, 
hvad noksom viser, at den er gået af brug. Katekismus 
skal først indskærpes simpelt, siden med forklaring ved 
gentagelse fra prædikestolen. Degnene skal desuden læse 
over den en gang om ugen, præsterne i det mindste en 
gang om måneden. — Der er næppe noget eneste lande­
mode i Resens tid, i hvilket han ikke vender tilbage til 
denne sag; i året 1626 siger han: »Dersom jeg glemmer 
dig Luther, især i din lille katekismus, hvis sande lys alt 
skinner for os næsten gennem alle ting, da lad min højre 
hånd blive glemt!«

Det lykkedes ikke Resen at få den egentlige katekis­
musprædiken gjort til almindelig regel. Den påbydes vel 
endnu i forordning 27. Marts 1629, og påbudet gentages 
både i recessen 1643, 1. 1. 18 og i D. L. 2. 4. 14, men 
alle tre steder med det tillæg, at når dagen er stakket om 
vinteren, og præsten har flere tjenester, må han nøjes med 
en gang eller to at oplæse Luthers forklaring over det 
stykke af katekismen, som han ellers skulde have prædiket 
over. — Det var denne oplæsning, man i det hele nøjedes

l) D. kgl. bibi., GI. kgl. saml. 3182. 4. — Mnskrpt. omtales i Ny 
kirkehist. Saml. IV. 225. Det er uvist, hvad hensigten med det 
er. Et lovforslag er det næppe, snarere synes det en fremstilling 
af skole- og kirkeforhold, som man mente, de i virkeligheden var.



360 Gudstjenesten i den danske kirke.

med, og det er den, der sigtes til, når Brochmand 1639 
siger, at når katekismus læses, knæler tilhørerne og siger 
ikke ordene efter; det var bedre, at de, når bønnen var 
endt, rejste sig og stående hørte katekismussen. — 1 År­
hus stift klagedes der 1662 over, at de gamle glemte kate­
kismen. Hver søndag skal derfor en part af den med for­
klaring oplæses fra prædikestolen, og menigheden, unge 
og gamle, mænd og kvinder, skal stå op og med sagte røst 
læse med. Hele katekismen skal således gennemgås på 5 
søndage. — Her er der altså slet ikke mere tale om egentlig 
katekismusprædiken.

Bedre held synes Resen at have havt med degne- 
undervisningen, der virkelig i den følgende tid fandt 
sted på de fleste steder. Ved Århus landemode 1665 til­
holdes degnene at undervise ungdommen aldeles efter den 
forklaring, som sket er over katekismus i prædiken, og når 
ungdommen har fattet børnelærdommen, skal de lære dem 
Davids pønitensesalmer og nogle enfoldige skriftsteder om 
Guds nåde, syndernes forladelse, om korset, himmerig og 
det evige liv; her har degnelæsningen altså fundet sted 
efter prædiken. Det har dog mange steder været vanske­
ligt at skaffe plads for degnens undervisning om søndagen. 
I Viborg stift klages der over, at da alle præsterne har 
flere kirker, må degnene om søndagen følge med dem, 
hvorfor de ikke kan få anden tid til undervisningen end 
under prædiken i våbenhuset; men så får de unge ikke 
hørt prædiken1). Det er alt omtalt, hvorledes degneunder- 
visningen toges i katekisationens tjeneste. Ved denne var 
den egentlige undervisning i børnelærdommen lagt hen på 
et andet sted af gudstjenesten end prædiken; ved konfir­
mationsundervisningen og skolernes oprettelse flyttedes den 
efterhånden helt udenfor gudstjenesten.

x) Kirkehist Saml. 3. II. 129.



Prædiken. 361

Det ligger i sagens natur, at der kun i ringe grad kan 
lovgives om prædiken, og Danske lov nøjedes da også 
med at gentage de almindelige formaninger, som fandtes i 
kirkeordinansen. Når denne kun havde pålagt at bede for 
kongen, så nævnte derimod loven: kongen og hans hus, 
en naturlig følge af, at kronen var bleven arvelig. Efter 
Frederik II’s død var det befalet at bede for enkedronnin­
gen, for den udvalgte konge, for rigsforstanderne og for 
Danmarks og Norges riges råd og adel1). Denne kirkebøn 
gjaldt dog kun for Christians IV’s mindreårighedsperiode og 
bortfaldt siden. Mærkeligt nok faldt det vanskeligt at få 
den efter enevældens indførelse udvidede kirkebøn for konge­
huset i gang; i alle stifter klages der over, at den forsømmes. 
Den må ikke indesluttes i den korte bøn »Vor herres Jesu 
fred« osv., men den skal bedes inderligt og alvorligt (Odense 
1721); der skal gøres fuldkommelig og forsvarlig bøn for 
kongehuset (Århus 1728) osv. — Loyaliteten var sikkert 
stor nok, så forsømmelsen kan kun komme deraf, at det 
gik her som så mange andre steder, man blev ved gammel 
skik uden at tage hensyn til de nye lovbud. — På Mik­
kelsdag skulde der takkes for høsten; det var vist nok 
gammel skik, at der da ofredes til de fattige2); men om 
nogen egentlig høstprædiken tales der hverken i loven eller 
ritualet; tillige skulde der takkes for den fred, Gud så 
underligt gav os 1629. — På allehelgensdag, nytårs­
dag og taksigelsesfesten (11. Febr.) var der særegne 
bønner, og hertil kom siden konfirmationssøndag. 
Der skulde al tid endes med fadervor, om hvilket ritualet 
siger, at det skal bedes »helt ud til enden«, så man må 
tro, det også er blevet forkortet. — Ved Ribe landemode 
1715 klagedes der over, at epistel og evangelium ikke mes­
sedes helt ud til enden.

De klager over præster, som havde lydt i tidligere

x) Ny kirkehist. Saml. IV. 382.
2) Kirkehist. Saml. 3. II. 486.



362 Gudstjenesten i den danske kirke.

tider, gentoges jævnligt også i slutningen af det 17de og 
helt ind i det 18de århundrede. Således af biskop Deich- 
man i Viborg, der gentagne gange omtaler, at der er præ­
ster, som bar antaget medhjælpere og lader disse helt be­
sørge embedet; men »det er ikke lejesvenden, men hyrden, 
som skal gøre regnskab for fårene«. — 1 året 1769 siger 
Broder Brorson i Ålborg, at der er præster, som har lagt 
sig således på dovenskab, at de i flere måneder igennem 
ikke har prædiket eller katekiseret. — Særligt klages der 
hyppigt over, at bededage og ugedagsprædikener forsømmes.

Men der var også præster, som var for ivrige. 
Deichman formaner dem til at være forsigtige i deres ud­
tryk, at de ikke rejser beskyldninger mod uskyldige eller 
mod øvrigheden; C. Lodberg i Ribe minder om, at de ikke, 
når folk kommer i kirke, efter at prædiken er begyndt, må 
afbryde denne for at skælde dem ud, »at de ikke skulde 
komme fra deres koncepter, og menighedens attention af­
brydes«. Det har formodentlig været småfolk, der er bievne 
behandlede således; ti han lægger præsterne tillige på sinde 
ikke at bruge utidige komplimenter og ceremonier i det hellige 
embedes forrettelse, hverken på prædikestolen, i skriftesto­
len eller ved sakramenterne. De skal betænke at konser­
vere den herres ære, hvis sted de betræder. — Hans efter­
mand C. Muus klager over, at der er præster, som gør 
deres prædiken, især ved brudevielse, begravelse og takken 
for offer til panegyrisk snak og hyklerisk tale. — Den om­
talte takken for offer blev ofte til en hel tale, der tidt inde­
holdt besynderlige ting1) Den har enkelte steder holdt sig 
næsten til vor lid, dog kun som en kort taksigelse.

I den pietistiske tid er det utvivlsomt, at prædi­
kenen har taget et opsving; men de af denne retning på­
virkede biskopper lægger dog i det hele langt mere vægt 
på den påvirkning af de enkelte, der skulde ske ved kate- 
kisation og husbesøg. — Brorson i Ålborg formaner til

x) Kirkehist. Saml. 4. VI. 122.



Prædiken. 363

flittig at visitere og efterforske menighedens tilstand ved 
husbesøg. Det er ikke nok, at præsterne, når de spørges 
om denne, svarer, at der er onde med gode, de skal så 
vidt muligt gøre regnskab for enhvers indvortes tilstand. — 
Hygom i Århus siger i en visitatsberetning: »1 mangel af 
forstands oplyste øjne kende præsterne hverken sig selv 
eller tilhørerne, men de anse dem iflæng for omvendte tro­
ende, Guds børn og sande kristne, i stedet for de som 
åndeligt døde skulde ved omvendelsens ord allerførst op- 
vækkes fra de døde«1). — Hans eftermand, Bildsøe, der 
rigtignok ikke kan regnes mellem pietisterne, formaner til 
at katekisere flittigt og hellere prædike kortere.

Pietismen har frembragt den første danske pastoral- 
teologi efter N. Hemmingsens »Pastor«, E. Pontoppidans 
collegium pastorale practicum, et alvorligt og dyg­
tigt arbejde. Her angives manglerne ved den hidtilværende 
prædikemåde. Det er, siger han, »ganske uforsvarligt, at 
en prædikant i en kirke fyldt dels med ærbare hyklere, dels 
med herre-herreråbere, dels med åbenbart onde og ugude­
lige mennesker deklamerer mod gode gerningers indbildte 
fortjeneste og siger lidet eller intet om deres rette grund 
og sande væsen og høje fornødenhed for dem, der ville 
arve salighed«. Men derfor vil han ikke, at der skal præ­
dikes moral på Moses vis; ti det er som at sige: »Du skal 
tage klokketårnet på din ryg og bære det, ellers bliver du 
fordømt«. — Fremdeles må prædikenerne ikke indeholde 
undersøgelser om antikvariske, genealogiske, kronologiske, 
historiske og geografiske ting, eller være stridsprædikener 
mod anderledes tænkende, eller endelig overfyldes med over­
flødige citater med anførelse af vers og kapitel for at be­
vise det, som ingen tvivler om2).

Pontoppidan beskriver ligeledes en prædikemode, som 
han kalder den engelske, og som han siger mange fulgte

x) Jydske Saml. 1. III. 375. 
’) S. 21, 181-200.



364 Gudstjenesten i den danske kirke.

i slutningen af det 18de århundrede. Den gik ud på »atkon- 
glomerere en stor mængde af bibelske sprog, eksempler, 
lignelser og tendentiøse moraler, grundede ikke på en real 
men på en verbal konkordans og hensigtende ikke til nogen 
vis hovedmaterie, men som et sandt qvodlibet adspredt i 
mange divisioner og subdivisioner, hvis samling var som 
det tørre sand, når man åbner hånden og lader hvert løbe 
sin vej. Deraf gjorde man imidlertid en remse sammensat 
så net og tæt, at den klingede af lutter talemåder, allego­
riske indfald, korte allusioner på lange bibelske og almuen 
ubekendte historier1). — Biskopperne Hans Brochmand i 
Århus og Johan Bartsker i Viborg prædikede på denne måde, 
og de ligtaler, de har ladet trykke, viser, at Pontoppidans 
dom ikke har været for streng2).

I modsætning her til omtaler Pontoppidan den pie­
tistiske prædikemåde, der var indkommen fra Tysk­
land, og som bestræbte sig på en tydelig og naturlig ekse­
gese, befattet i enfoldige ord, samlet og rettet til et vist 
mål og indrettet efter saliggørelsens orden og med »exegesis 
fornøden applikation og selvprøvelses anledning«. Men han 
havde, da hans pastoralteologi udkom 1765, også gjort den 
erfaring, at denne måde at prædike på gav anledning til 
dovenskab og altfor ustuderede prædikener. Mange, siger 
han, væve nu atter kirkens vadmel på en anden måde, dog 
lige så uopbyggeligt som før; man vænner sig til en slags 
sladderagtighed og færdighed i at tale noget, i hvad det så 
bliver, om enhver tekst extempore. — Det er vel utvivlt- 
somt, at her sigtes til prædikener, der toges for gode, når 
de indeholdt pietismens slagord, uden hensyn til, om der 
virkelig var nogen åndelig næring i dem.

Pietismen har havt dygtige prædikanter, særligt kan 
waisenhusets præst E. Ewald nævnes, og der er vel heller 
ingen tvivl om, at den har medvirket til, at prædikenen

x) S. 187.
a) Pontoppidan, Annales eccl. IV, 166. 178.



Prædiken. 365

blev mindre abstrakt og kom det virkelige liv nærmere; 
men dens tid var for kort og dens ideal af en prædiken 
vel også for ensidigt, til at den kunde sætte noget stærkt 
præg på prædikenen for længere tid. — Det var ikke den 
egentlige pietisme men herrnhutismen, der fæstede rod 
i Danmark. Dennes ejendommelige manér med idelig dvæ- 
len ved Lammets blod, Jesu blodige side osv. kom stærkt 
frem i mange små opbyggelsesskrifter og formodentlig og­
så de ikke få steder, hvor der sad mere eller «mindre herrn- 
hutisk sindede præster

1 midten af det 18de århundrede opstod der under 
indvirkning af den wolfiske filosofi en ny prædikemåde, 
som kaldtes den strenge eller demonstrative. Den må vel 
have havt nogen udbredelse, siden biskop Hygom på Århus 
landemode 1755 advarede mod den. Den, siger han, »viger 
aldeles ud fra troens begynderes, Kristi og hans apostles, 
måde at forkynde menneskene Guds råd, hvilken uden al 
tvivl i disse folks øjne er altfor simpel og enfoldig, og i 
så oplyste tider ikke lærd og overbevisende nok. Det er 
en metode, der overalt, om så skulde være, skikker sig 
bedre til et akademisk kateder end til prædikestolen, hvor 
dog de fleste tilhørere ere ulærde og enfoldige folk, hvis 
forstand strækker ikke engang til at forstå de ny opfundne 
talemåder, langt mindre til at samle og begribe de dybsin­
dige slutninger, og den er aldeles utilstrækkelig til at opnå 
det mål, enhver opbyggelig prædiken må sigte til«. — Det 
kan ikke siges, hvem der har prædiket på denne måde; 
men har biskoppen beskrevet den rigtigt, har han havt god 
grund til at advare mod den.

Der kom endnu af og til advarsel mod at læse præ­
dikenen op. Biskop Muus i Ribe lagde 1705 sine præ­
ster på sinde, at dette klædte meget ilde og var præste­
standen til foragt, og E. Hagerup gentog dette 1774. — I 
året 1726 skrev en mand i Sæby til sin præst, mag. Niels 
Rotenburg, om han uden videre vilde efterlade den ham 
uanstændige, her i landet ubrugelige og klageren m. fl. i



366 Gudstjenesten i den danske kirke.

menigheden ubehagelig måde med at oplæse prædikenen. 
Biskop Thestrup gav klageren medhold og bebrejdede Ro­
tenburg, at han havde bogstolen stående midt for prædike­
stolen; han skulde følge den skik, som var i alle kirker i 
Danmark og Norge, at den skulde stå på siden af den; 
præsten kunde da på den have en seddel med prædikenens 
hovedpunkter til støtte for hukommelsen1). — Denne an­
givelse af bogstolens plads viser bedst, at det kun var und­
tagelsesvis, prædikenerne oplæstes, vistnok især når der 
kom nye og kunstige prædikemåder, som gjorde det van­
skeligt at huske det skrevne. Således, da Bast holms 
prædikener og hans «geistlige talekunst« blev mønsteret 
for mange. I året 1783 klagede en fynsk provst over, at 
det blev almindeligt, at præsterne læste deres prædikener 
op, og at de betjente sig af smagens høje stil og nyop- 
digtede ord, som almuen ikke kunde forstå; men kancelliet 
vilde ikke have med den sag at gøre, men henviste den til 
vedkommendes rådførsel, formaning og eksempel.

De pietistiske prædikener var ikke mere kortfattede, 
end de ortodokse bavde været, uagtet der grebes til strænge 
midler for at indskrænke vidtløftigheden, især for 
at skaffe tid til katekisationen. I året 1737 truedes Køben­
havns præster med mulkt, hvis deres prædiken blev længere 
end en time. Da dette ikke hjalp, fik kirkernes patroner 
to år efter ordre til at afkræve de præster, der forså sig, 
2 rd. i mulkt, straks når de kom af prædikestolen. Året 
efter pålagdes det klokkerne i købstæderne at gøre det 
samme; men her var mulkten dog kun 1 rd. Enkelte steder 
på landemoderne gentoges endnu de gamle formaninger i 
denne henseende, men de skulde snart blive overflødige, 
prædikenerne blev korte nok. Henimod slutningen af det 
18de århundrede siges det, at der ikke er mange steder, 
hvor der er grund til klage over for lange prædikener,

) Jydske Saml. 2. III, 291.



Prædiken. 367

og der er steder, hvor de med et og alt kun varer l1/« 
kvarter1).

Det pålagdes efterhånden præsterne på visse søndage 
at prædike mod enkelte laster eller om lydighed 
mod regeringens befalinger. Ved reskript 15. Marts 
1682 befaledes det at prædike mod karlenes uvillie til at 
lade sig indrullere. — Da man på alle måder søgte at op­
hjælpe indenlandsk industri, skulde der prædikes mod told­
svig (reskript 13. April 1753, cancelliskrivelse 6. December 
1766). — På 15. søndag efter trinitatis og midfastesøn- 
dag skulde der prædikes mod drukkenskab og fråseri og 
ødselhed med Guds gaver og den derved forårsagede for- 
ødelse af, hvad trængende kunde nyde godt af (Reskript 
15. Aug. 1781), og ved forordning 27. December 1799 på­
lagdes det at oplyse almuen om, at den faderlige for­
maning, som kongen havde givet til anstændig tarvelighed, 
sigtede ene til at fremme landalmuens eget gavn.

Der klages i det 18de århundrede ikke så meget over, 
at præsterne benytter studenter til at prædike for sig, men 
derimod tidt over, at de benyttede degne. Biskop Hans 
Braem i Århus forbød 1694, at sådanne, selv om de havde 
attestats, måtte prædike uden biskoppens tilladelse. Dette 
må ikke være bleven overholdt; ti 1752 formanede Hygom 
alvorligt provsterne til at anmelde de præster, der forrettede 
en stor del om ikke største delen af deres prædiketjeneste 
ved degne, også sådanne, der ikke havde attestats. De er, 
siger han, uerfarne i alle teologiens dele, så det er let at 
slutte, hvorledes det aller vigtigste embede må blive for- 
rettet af dem, der fattes endog de udvortes betingelser til 
at kundgøre evangeliets hemmeligheder og tale derom. 
Han frygter for, at de skal prædike på farisæers og heden­
ske filosofers vis, lovprædiken om dyder og laster: Men 
dertil har Kristus ikke udsendt sine tjenere, men for at 
prædike evangelium og ved prædiken at overbevise menne-

L) Ussing, Kirkeforfatn. IV. 1. 758.



368 Gudstjenesten i den danske kirke.

skene om deres vantro samt vejlede dem til troen og så­
ledes gøre menneskene salige. Degnene, siger han, må 
derfor hellere læse en prædiken end selv prædike. — Andre 
biskopper var dog ikke så strenge. C. Worm fandt det 
vel meget forargeligt, at ulærde og uøvede degne prædi­
kede; men han vilde ikke formene en skikkelig degn, som 
vel kan have anlagt sin tid, særdeles om han har examen 
theologicum, at lade sig høre på prædikestolen efter præ­
stens begæring og i hans forfald.

Det er alt omtalt, at pietismen ikke bevirkede nogen 
varig forandring af prædikemåden, og det samme må siges 
om de mænd, der ellers pristes for deres veltalenhed. Dette 
var f. eks. tilfældet med biskop Worm. »Hans veltalenhed 
var, både når han perorerede på latin og når han prædi­
kede dansk, så net og fyndig, at den i begge sprogene kunde 
være et mynster og mesterstykke«. I påskriften på hans 
ligkiste siges, at »en mer end menneskelig veltalenhed, be­
kræftet af det rene saligheds ord, lagde kraft og fynd i det 
ord, han talte»1). — Hans eftermand, P. Hersleb, gjorde 
et stærkt personligt indtryk, og i hans prædikerne findes 
meget, som endnu kunde læses til opbyggelse; men han 
kan ikke lade være at vise sin lærdom, f. eks. ved at an­
føre og forklare græske ord. Det har havt en skadelig 
indvirkning på prædikenerne, at præsternes uddannelse ind­
skrænkedes til, at de lærte et dogmatisk system, medens skrif­
tens forklaring sattes tilside. Grev Holstein, der i mange 
år var oversekretær i det danske kancelli, klagede 1759 
over, at præsterne ikke kendte og forstod skriften, og at 
de derfor ikke beredte sig til den tekst, som de skulde 
forklare, men holdt en prædiken, som kunde passe på alle 
tekster, hvilket gav anledning til at tro, at de enten ikke 
selv havde udarbejdet deres prædikener, eller at de i først­
ningen, de kom i embede, havde forfattet sådanne prædi­
kener for siden at spare sig umagen at give forklaring over

L) Zwergius, Sællands klerisi 373, 375.



Prædiken. 369

enhver tekst1). En hårdere dom over prædikenen i den 
sidste halvdel af det 18de århundrede kan der ikke fældes, 
og der er ingen grund til at mene, at den ikke skulde 
være retfærdig. — Der opstod ikke nogen prædikant, som 
kunde forhindre, at kristendommen og det virkelige liv mere 
og mere skiltes ad, uden at det sidste ret påvirkedes af 
det første.

Det var herpå oplysningstidens prædiken vilde 
råde bod; man vilde ved en bedre opdragelse og ved soci­
ale reformer højne livet, men man vilde tillige ved at give 
prædiken en ny form drage Kristus ned, så han kunde 
påvirke dette liv. Ligesom mange af nutidens malere har 
villet gøre ham mere anskuelig ved at iføre ham vor tids 
klædedragt, således vilde man oversætte de kristelige fore­
stillinger i det moderne sprog, for at de skulde kunne gøre 
mere indtryk på menneskene. Det var en farlig vej at 
komme ind på; oversættelsen blev let en omskrivning, og 
herren selv blev borte i bestræbelserne for at fremstille 
det kristelige liv, der skal være virkning af hans ord. Op­
lysningen så hovmodigt ned på de tidligere slægter og de­
res arbejde, og den overlevering, der ene kan føre fædrenes 
hjerter tilbage til børnene (Luk. 1, 17.), sønderreves; man 
mente at kunne begynde forfra og hente alt ud af skriften.

Oplysningstidens prædiken fik sin mester i C. Bast­
holm. Hai? vilde tage alle veltalenhedens midler i præ­
dikenens tjeneste, den skulde blive kort, afvekslende og 
interessant, og hvorledes dette skulde nås, har han vist, 
dels ved sine egne prædikener, dels ved sin bog om 
»den gejstlige talekunst» (1775). Det er ingen dårlig 
bog; den indeholder mange sunde og gode bemærkninger, 
og dog er den forfejlet; ti den gør prædikenens form til 
det vigtigste, medens sandheden er, at om der end er for­
melle regler, som ikke må overtrædes, er det dog indholdet, 
der skal skabe sin form, medens denne hos Bastholm stod

x) Kirkehist. Saml. 4. k 312.
Kirkehist. Saml. 5. R. I. 24



370 Gudstjenesten i den danske kirke.

fuldt færdig, så der kunde lægges et hvilketsomhelst ind­
hold i den.

Det kunde derfor ikke undgås, at hans mange efter­
lignere indsvøbte tarvelige tanker i glimrende ord; men 
der er heller ingen tvivl om, at det skyldes ham, at mange 
uvaner og smagløsheder, som havde skæmmet tidligere ti­
ders prædikener, blev aflagte. — Oplysningstidens og ratio­
nalismens prædiken ligger os så nær og er så tidt om­
talt, at her ikke skal gås nærmere ind på den. — Om den 
gælder det, at man skal kende den af frugterne; den af­
tagen af kirkegangen, som alt var begyndt, tiltog med ri­
vende fart; det lykkedes at prædike kirkerne tomme.

Det er vist nok den almindelige mening, at præsterne 
efter enevældens indførelse stod i et sådant afhængigheds­
forhold til regeringen, at ingen vovede at sige andet, end 
hvad der var den høje øvrighed velbehageligt. Dette var 
dog langt fra tilfældet; der kom ikke så lidt opposition 
frem påprædikestolene; men det kan heller ikke næg­
tes, at den blev temmelig strengt slået ned. Da der 1679 
skulde holdes takkegudstjeneste for freden i Lund, kaldte 
sognepræsten ved Heiligåndskirken, mag. Esaias Fleischer, 
den en skammelig og skiden fred, hvorfor han blev suspen­
deret, »og sprang der siden gode penge for ham til dem, 
der talte hans sag i lave.« — Selv biskop Bagger skal 1684 
have været suspenderet nogle dage, fordi han havde talt 
om kongens alliance med fremmede religioner og tyrkernex). 
— I året 1682 fik præsterne i København befaling til at 
prædike om lydighed mod politiet, og det blev desuden 
givet dem tilkende, at de skulde entholde sig fra at censu­
rere over det, som de ikke forstod sig på, og i alle måder 
skikke sig, som det ærlige og tro undersåtter vel sømmer 
og anstår (Reskr. 15. Marts). — 1 året 1686 udstedte bi­
skop Lodberg i Ribe følgende advarsel til sine præster: 
»Eftersom der er bleven fornummet i Hs. kgl. Maj.’s sidste

) Bircherods dagbøger 201. Zwergius, Sællands kieresi, 339. 682.



Prædiken. 371

ekspedition (formodentlig besættelsen af det gottorpske Sles­
vig) mange onde spargementer, hvoraf er kommet stor mis- 
trøstelse blandt folk uden nogen årsag, da, som sligt synes 
at være kommet enten af en vantro, som plejer at forhin­
dre Guds kraftige gerninger (Mt. 13, 58) eller fra ilde af- 
fektionerede mod Hs. kgl. Maj. og landet, advares og 
formanes domini præpositi og pastores, at de som Guds 
og kgl. Maj.’s tro tjenere i slige og andre tilfælde flittigen 
opmuntrer deres tilhørere til at tro Guds ord og have gode 
og frimodige tanker om vor allemådigste herres og over­
konges høj-kongelige konduite, hvilket de både i prædike­
ner og omgængelse have at drive på, og flittigen agte efter, 
hvem slige onde spargementer fører, at de kunde vorde 
straffede«. — Der kan næppe være tvivl om efter denne 
udtalelse, at der har været præster, som selv har hjulpet 
til at udbrede sådanne onde spargementer.

I året 1725 nedsatte kong Fredrik IV en »kommission 
om ulovlig skænk og gavers tagelse«. Denne vakte megen 
uvillie både ved sin strenge fremgangsmåde og måske især 
ved de mange eder, der afkrævedes dem, den indkaldte for 
sig, hvorfor den fik navnet »bandekommissionen«. — Bi­
skop C. Worm havde vel ikke på prædikestolen, men dog 
offentlig i konsistorium udtalt sig om, at kommissionens 
fremfærd vilde fremkalde mange falske eder, og søndagen 
efter sagde stiftsprovst M. Reenberg på prædikestolen, at 
en konge gjorde sig skyldig i alle de meneder, undersåt­
terne svor, når de måtte sværge på umulige ting. Biskop­
pen fik da en irettesættelse så skarp, som den næppe hver­
ken før eller senere er given Sællands biskop, og det blev 
pålagt ham at befale præsterne i sit stift og især i Køben­
havn den næste søndag efter prædiken at forklare tilhørerne, 
hvad lydighed de også i dette tilfælde var kongen skyldige, 
samt bede, at Gud vilde fremme denne kristelige og nådige 
intention1).

x) Kirkehist. Saml. 3. V. 510.
24J



372 Gudstjenesten i den danske kirke

Den ovenfor nævnte stiftsprovst Reenberg var i det 
hele en overmåde dristig og frimodig mand, der nød 
stor anseelse, og det synes ikke at have gjort ham synder­
lig forsigtigere, når hans dristige ord vakte anstød eller 
endog, som i den pietiske strid, pådrog ham en irettesæt­
telse. — Som provst over Møen holdt han en landemods­
prædiken, hvor han klagede over de mange verdslige for­
retninger, der pålagdes præsterne og gjorde dem til pro­
kuratorer, bønder og fogeder, medens de ikke havde tid 
til at studere eller til sjælesorg. Biskop Bornemann skal 
være bleven så vred over denne prædiken, at han udbrød: 
»Jeg skal ikke lade af, før jeg ser jert hoved på en stage«, 
hvortil Reenberg svarede: »Det er bedst at lade det sidde 
på den stage, Gud har sat det på«. —Da Fredrik IV ind­
gik sit forargelige giftermål med grevinde Viereck, prædi­
kede Reenberg, der imidlertid var bleven præst ved Hellig­
åndskirken, derimod; folk advarede ham om, at det var 
farligt; men han svarede: »Skulde Helliggeistes klokker 
ikke ringe, når der er ild løs på slottet!« Også præsten 
ved Petri kirke, H. Durkop udtalte sig ved samme lejlighed 
med stor frimodighed. — Under Christian VI var Reenberg 
formand i kampen mod pietismen, i hvilken han brugte alle 
våben, også de temmelig utilbørlige. — Da Chrff. Mumme 
blev ordineret til biskop i Ålborg, intimerede Reenberg, og 
indholdet af hans tale var: Guds husholdning kommer os 
underlig for. Han valgte Saul og Jeroboam til konger i 
Israel; Kristus valgte den ertzskælm Judas til apostel. Vi 
forstå os ej på Guds husholdning, men vi véd dog, at Gud 
endog af det, som er aller skadeligst, véd at udføre al ting 
vel og viselig. — Så prise vi da Gud og kongen, som har 
kaldet den hæderlige Guds mand, mag. C. Mumme til bi­
skop i Ålborg1). — Da Struensees forhold til dronning 
Caroline Mathilde begyndte at vække forargelse, prædikede 
hofpræst J. A. Cramer mod de mange forlystelser i faste-

x) Kirkehist. Saml. 3. III. 495, 770, 778, 784.



Prædiken. 373

tiden, og om hvorledes lasterne var tagne til i de sidste 
3—4 år, og at de stadigt vilde tage til, hvis også kvinderne 
blev deres talsmænd og hejste gudløshedens fane, og han 
tiilføjede: Ve det land, hvor hustruer og unge piger lader 
hånt om blufærdighed og derefter om dyd. Han talte, sagde 
han, ikke om dem, der alt havde bortkastet al ærbarhed, 
men om dem, der havde levet dydigt, men var på veje til 
at opgive det, »die hohen und niedrigen«, hvilke ord han 
flere gange gentog. — Dronningen skal have beklaget sig 
over denne prædiken, men kongen sagde, at en præst på 
prædikestolen kunde sige, hvad han vilde1).

Et nogenledes fuldstændigt billede af prædikenen kræ­
ver også omtale af tillysningerne efter denne. Disse 
spillede i den ældre tid en stor rolle. Omtrent ah, hvad 
sognets folk vilde have bekendtgjort, anmeldtes for degnen, 
der opskrev det og bragte det til præsten, som så oplæste 
det. I Ribe stift var det skik, at degnen, når prædikenen 
var endt, gik op på prædikestolen og sagde præsten, hvad 
der var at tillyse. Biskop Lodberg forbød dette, og han 
tilføjede, at degnene skulde entholde sig fra deres ufor­
nødne udløb under prædikenen, og ej heller skal de skikke 
sig til under denne at sammenskrive deres rapsodier, som 
de plejer at løbe op på prædikestolen med. — Det ind­
skærpes bestandigt, at der ikke på prædikestolen måtte op­
læses andet, end hvad der er modtaget fra biskoppen og 
kongen (reskr. 21. April 1683). Folk forlangte »lysning for 
skyld eller bagtale«, at der skulde lyses band over en ukendt 
tyv, der havde stjålet en høne, eller et skarns menneske, 
der havde skåret halen af en hest osv. Proprietærer og 
andre havde også af herskesyge fundet for godt at anbe­
fale præsterne at lyse om adskillige bagateller, og en del 
præster havde af utidig frygt eller for slem vindings skyld 
iflæng gjort tillysning om får, høns, »syltetøj« o. desl.2).—

x) Aage Friis, Det danske hof 1770, Særtryk af »Tilskueren« 1901.19.
2) Kirkehist. Saml. 4. II. 334.



374 Gudstjenesten i den danske kirke.

D. L. 2. 4. 18 forbød at lyse for noget, som ikke billigen 
henhører til prædikestolen, og som den kristne kirkes bøn 
ikke udkræver; alt andet henvises i byerne til tinge, på 
landet til kirkestævnet.

4. Skriftemål og altergang.
Skriftemålet blev beholdt i den danske så vel som 

i de andre lutherske kirker; men dets betydning blev en 
anden end tidligere. Præsten var ikke længer det nødven­
dige mellemled mellem Gud og synderen, den evangeliske 
kirke kunde hverken kræve alle synders bekendelse eller 
garantere, at den pålagte bod skaffede syndernes forladelse; 
når det pålagdes syndere at give noget til kirken eller til 
de fattige, skulde det ikke betyde, at derved købtes synder­
nes forladelse, men ved siden af andre troens frugter 
skulde det være et kendetegn på en oprigtig anger. — 
Skriftemålet kunde derfor nu ikke med rette regnes for et 
sakrament, hvad det dog i den første tid af og til kaldtes. 
— I de såkaldte 43 artikler fra 1530 rådes der derfor kun 
til, at de, som vil gå til alters, skal »prøve og vel rand­
sage sin consciens efter skriftens bud og gå så til kirkens 
tjener eller præst og give ham tilkende sin begæring og sin 
tro«1). — Dette stemmer med, hvad ordinansen bestemmer, 
at skriftemålet skal være privat; den skriftende skal enten 
almindeligt bekende, at han er en synder, eller hvad der 
særligt kunde tynge på hans samvittighed. Det kræves ikke, 
at alle begåede synder skal opregnes; men at man nogle 
fortæller, det kan kvægne samvittigheden.

I den første tid har man, i det mindste i Malmø, dra­
get anderledes vidtgående slutninger af den forandrede op­
fattelse af skriftemålet, så man holdt et almindeligt 
skriftemål, hvor, som det siges, præsten da kunde høre

x) Munters Reformationshist. II. 118.



Skriftemål og altergang. 375

400 eller 1000 menneskers skriftemål på en gang og give 
dem en absolution1). Denne måde at skrifte på har for­
modentlig også været brugt andre steder; ti på Fyns lande­
mode 1561 advares der mod den uordentlige (tumultuaria) 
confession, hvor der tages flere til skrifte på en gang, og 
som skal være aldeles afskaffet, og på Sællands 1575 siges 
der, at den for længe siden forbudte almindelige absolution 
skal være aldeles afskaffet; der skal være privat bekendelse 
og derefter privat absolution. I Lund udstedtes der 1578 
forbud mod den offentlige og almindelige absolution.

Dette blev dog kun delvis overholdt; man kan vel støde 
på klager over, at præsterne ikke holdt det, der var sagt 
dem i skriftestolen, hemmeligt, eller at de, der vilde skrif­
tes, stod så nær op om skriftestolen, at de kunde høre, 
hvad der blev sagt, især når præsten talte for højt, hvad 
også stundom blev forbudt, og sådanne klager vidner om, 
at der er blevet aflagt virkelige skriftemål. Men i det 17de 
århundrede blev det almindeligt, at ægtefolk, forældre og 
børn eller endog helt fremmede på en gang gik i skrifte­
stolen. En af dem fremsagde da en skriftebøn, og abso­
lutionen tildeltes dem alle under et: »Går bort i fred! 
eders synder ere eder forladne«. Dette blev mange gange 
forbudt, første gang så vidt vides på Sællands landemode 
1599, siden blev forbudene hyppigere og hyppigere; men 
ikke desto mindre blev det mere og mere almindeligt.

En af grundene dertil var, at efterhånden som de ka­
tolske traditioner tabte sig, blev syndsbekendelsen 
mere og mere holdt i almindelighed. Man fik for­
mularer for den; bispemødet i København 1555 pålagde 
præsterne at undervise deres sognebørn om, at de skulde 
holde sig fra det ugudelige konfiteor med helgeners på­
kaldelse og bekende dem arme syndere på latin eller dansk 
efter den formular i de danske bøger. Stundom forfattede 
biskopperne også en skriftebøn for deres stift; således P.

Danske Mag. V. 267—8. O. Moe, Vor højmesse 17.



376 Gudstjenesten i den danske kirke.

Palladius; han vil, at den skal læres udenad, da mange ikke 
véd, hvad de skal skrifte, enten når de kommer frem for 
deres sognepræst, eller ved dem selv for Gud. Den er 
meget lang og knytter sig til alle de ti bud. — Også Jak. 
Madsen i Fyn forfattede en skriftebøn for sit stift 1591x). 
— Det måtte indeholde store farer for det private skrifte­
mål, når formularer indførtes. Biskop Hans Albertsen ad­
varede også imod dem, der måtte ingen absolveres, som 
ikke havde aflagt en bestemt bekendelse2).

Skriftemål og altergang knyttedes straks nær 
sammen, således som det allerede havde været i den ka­
tolske tid8); dog var det ikke nødvendigt, at den, der gik 
til skrifte, straks skulde gå til alters, eller at der skulde 
skriftes umiddelbart før altergangen. De, der vilde deltage 
i denne, skulde melde sig hos præsten, og det blev da 
hans sag at afgøre, om han vilde modtage dem uden videre, 
eller om de først skulde skrifte. — Men her kom der et 
nyt moment til, som synes næsten at være bleven den vig­
tigste del af skriftemålet: præsten skulde prøve dem, der 
vilde til alters, og da især de unge, som kom første gang, 
om de havde den fornødne kristelige oplysning, 
så det kunde forsvares at lade dem nyde sakramentet. Efter 
at ordinansen har talt om skriftemålet, tilføjer den: »Der­
efter, vil han berettes, skal han flittig udspørges, hvad for­
stand og mening han har om herrens nadvere, og om han 
kan børnelærdom«; den, der ikke kan denne, skal udelukkes 
fra nadveren; men det skal siges ham i det lønlige skrifte­
mål, at han ikke skal komme i noget ondt rygte, fordi han 
bortvises fra alteret. — Det er således ikke med urette, 
når det i en både dygtigt og dristigt affattet skrivelse fra

L) Pontoppidan, Annales 111. 518. P. Palladius, Alm. skriftemål 1561.
2) Kirkehist. Saml 4. I. 448.
•) Omnis utriusque sexus fidelis, postqvam ad annos discretionis 

pervenerit, confiteatur saltem semel in anno proprio sacerdoti, 
suscipiens reverenter ad minus in Pascha eucharistiæ sacramen­
tum. Herzog, Realencyclopædie, 3. udg. II. 535, 45.



Skriftemål og altergang. 377

de lundensiske kanniker til kongen (1543) hedder, efterat det 
ovenfor omtalte almindelige skriftemål er skildret: Dernæst 
tyktes dem (reformatorerne) bedre at være, at hver skulde 
hesønderligt tale med præsten. Det havde den årsag, at 
man kunde forhøre, om de kunde deres katekismus; men 
nu vil man endelig, at de skal skrifte de hovedsynder, som 
mest nager1). Kundskabsprøven var virkelig bleven, om 
ikke hovedsagen, så en meget væsentlig side af skriftemålet.

Den bliver også idelig indskærpet, især overfor de 
unge, som første gang kom til alters. Der var ingen be­
stemt alder, hvori dette skulde ske; den, der kunde sin 
katekismus og vidste, hvad betydning nadveren havde, 
kunde antages. P. Palladius anbefaler, at børn skal gå til 
alters, når de er 6—7 år gamle2). Der har da vel ikke 
kunnet være tale om, at disse har kunnet aflægge noget 
egentligt skriftemål; men præsten har måttet nøjes med at 
prøve deres kundskab. — Det befales også stundom, at der 
foruden prøven i skriftestolen skal holdes en almindelig 
overhøring. Præsten skal, siger biskop Lodberg i Ribe 
1685, overhøre de unge på kirkegulvet, enten de har været 
til skrifte før eller ej; de gamle og gifte skal være tilstede 
derved; forordningen af 27. Marts 1629 siger rent ud, at 
derfor er skriftemålet indstiftet, på det Guds børn enhver 
for sig efter sin særdeles nødtørftighed kan blive undervist 
i kristendommen«. — Ved denne betragtning af skrifte­
målets betydning måtte det naturligt knyttes således til 
nadveren, at man kan gå ud fra, at det er blevet betragtet 
som en forberedelse til den og sjældent eller aldrig brugt, 
uden det var hensigten samme dag eller næste søndag at 
gå til alters.

Skriftemålet skulde efter ordinansen holdes i byerne 
om lørdagen, men på landet før messe hveranden søn­
dag i hver kirke, hvor præsten havde to sådanne. I byerne, 

x) Danske Mag. 1. V. 267.
2) Visitatsbog 41.



378 Gudstjenesten i den danske kirke.

hvor der var flere præster, kunde denne ordning overholdes, 
om den end også der kunde falde besværlig. Endog i Kø­
benhavn, der dengang var velforsynet med præster, måtte 
der 1575 ansættes en underkapellan ved Nikolaj kirke, fordi 
dennes to præster klagede over »det store overløb, som de 
havde med Holmens folk at skrifte og berette«1). Men på 
landet var vanskelighederne uovervindelige. Sognefolkene 
skulde møde til skrifte, når det ringede anden gang; men 
her som ved alle forretninger kom mange for sent; så gik 
præsten fra alteret for at skrifte dem, og tjenesten ophold­
tes. Det var godt nok, at P. Palladius opfordrede præsterne 
til at lægge vind på at trøste samvittighederne, og ikke 
skrifte hurtigt, men skrifte ret (landemode 1555). Men dette 
var i virkeligheden umuligt; de måtte skynde sig, når de 
vilde blive færdige.

Det vilde have hjulpet, når altergangen havde været 
nogenledes ligelig fordelt over årets søndage; men dette 
var ikke tilfældet. I pavedømmets tid havde der i reglen 
kun været altergang ved påsketid. Sådan altergang, 
siger Palladius, er kun en vane og ikke ret brug af herrens 
nadvere, og han formaner til at gå til alters hvert Qer- 
dingår eller hvert halvår2). Men denne formaning blev ikke 
fulgt; det synes, at man har fået folk til også at gå til al­
ters på de to andre store festdage, men ikke på almindelige 
søndage. Biskop Tyge Asmundsen i Lnnd siger, at der på 
landet kun skal holdes en messe juledag; men i byerne, 
hvor der er så mange nadvergæster, nødes præsterne til på 
de store fester også at holde altergang om morgenen. Når 
de store flokke da vil skriftes, var det umuligt, at det kunde 
ske om morgenen, og allerede på Sællands landemode 1560 
befales det derfor, at skriftemålet skal holdes en dag eller 
to før de store fester. Men atter her mødte man en af 
de gamle skikke, som det var svært at få bugt med, idet

x) O. Nielsen, Københavns hist. 1536—1660, II. 29.
2) Landemode 1559. — Visitatsbog 63.



Skriftemål og altergang. 379

bønderne krævede, at præsten i dimmelugen skulde komme 
i deres huse og der holde skrifte, hvilket nu også udvide­
des til at gælde for de andre højtider. — Allerede i den 
katolske tid havde man havt betænkelighed ved skriftemålet 
i husene. I Slesvig stift bestemtes det 1497, at det ikke 
måtte holdes i stuer, men kun på viede og passende ste­
der1). Efter reformationen blev skriftemålene i husene 
mange gange forbudt; P. Palladius siger 1554, at intet 
skrifte må høres i bøndernes huse, uden nødvendighed 
kræver det; han vil, at dette skrifte skal forandr-es til en 
overhøring i kristendom; men hans forbud er ikke blevet 
efterkommet; det gentages af hans eftermand 1573 og samme 
år af biskop Jak. Madsen i Odense, der ligefrem forud­
sætter, at skriftemålet kun fandt sted ved påske, pinse og 
jul. Som det gik på Sælland, gik det også i Skåne; N. 
Palladius forbød 1553 skriftemålet i husene; det var, siger 
han, i de andre stifter forandret til overhøring i katekismus; 
men 31 år senere måtte N. Hvid forny forbudet. Grunden 
til, at der så stærkt ivredes mod denne skik, var ikke blot, 
at den ansås for en kirkelig uorden, men tillige, at skrifte­
målet endte med et gilde, hvor det gik alt andet end or­
dentligt til. Når en by var afskriftet, lagde bønderne en 
tønde øl på stol, og ved den huggedes de og sloges, svor 
og bandede. Præsten har vel som oftest været med; ti 
ved Sællands landemode 1565 forbødes del, at han måtte 
befatte sig med »huggetønden«. Endnu sammesteds 1589 
forbydes skriftemål i husene i dimmelugen, og der siges, 
at ved dette gøres der store gilder og står opredte senge. 
Først efter 1600 synes det at være lykkedes at få skrifte­
målet helt ind i kirkerne; men med hensyn til’tiden var der 
ikke let at få gammel skik forandret. Endnu 1696 klager H. 
Gerner i Viborg over, at der er steder, hvor sognefolkene 
samlede går til skrifte to gange om året, hvorefter hele 
menigheden kommunicerer. Biskoppen forlanger, at der

r) Thorkelin, Kirkelove 90.



380 Gudstjenesten i den danske kirke.

skal lyses til altergang en gang om måneden eller hver 
sjette uge. Så langt var man fra at tænke på, at der 
skulde kunne holdes altergang hver søndag.

Man har erkendt, at skriftemålet på landet ikke 
kunde holdes på de i ordinansen bestemte tider. Forord­
ningen 27. Marts 1629 forlangte, at det også her skulde 
holdes lørdag eftermiddag; men, siger biskop Mads 
Jensen Medelfar i Lund, «dette kan på nogle steder ikke 
ske«1). Deri fik han vel ret; men efter at denne bestemmelse 
var gået over i D. L. 2. 5. 2, blev der dog mange steder 
holdt skrifte om lørdagen. Men det egentlige private skrifte­
mål var den gang som regel ophørt, idet der næppe mere 
fandt nogen virkelig forhandling sted mellem præsten og 
den skriftende.

Det var dog ikke alle, der skulde stedes til skrifte i 
skriftestolen, men de, som levede i åbenbare synder og 
derved havde givet offentlig forargelse i menigheden, måtte 
ikke komme til alters, før de havde slået åbenbart skrifte 
og bekendt deres synd for hele menigheden. Vitterlige 
kættere, troldkarle og troldkvinder, Guds ords forhånere, 
manddrabere, forrædere, tyranner, voldsmænd, horkarle og 
jomfrukrænkere, horer og skøger, de, som bande og slå 
forældre, tyve, røvere, ågerkarle, løgnere, skændegæster og 
falske vidner skulde holdes fra den hellige nadvere, til de 
havde gjort en sand og alvorlig pønitens, og de skulde da 
bekende deres synd for hele menigheden.

Det åbenbare skriftemål skulde finde sted straks 
efter prædiken. Synderen skulde stå i koret og vende sig 
mod menigheden, bekende sin synd for den og bede om 
dens forbøn, hvorefter præsten skulde tilsige ham synder­
nes forladelse. Det fremhævedes ofte, at det var Guds 
barmhjertighed, der på denne måde blev synderen til del, 
og der er heller ikke tvivl om, at mennesker med en be­
sværet samvittighed stundom har opfattet det således. En

x) Kirkehist. Saml. 3. II. 104.



Skriftemål og altergang. 381

præst fortæller om en stakkels vanfør tiggerkvinde, hvis 
uægte barn af våde var omkommet i sengen hos hende, 
at »hun var meget inderlig og hart begærede, at jeg vilde 
afløse hende«1). — Til biskop J. Bircherod kom der en 
mand og begærede, at han og hans hustru måtte stå åben­
bart skrifte, fordi deres syge barn var død i sengen hos 
dem om natten. De havde ingen skyld deri; men det tryk­
kede dem, at de ikke havde ladet gøre bøn for barnet af 
prædikestolen, og at ingen af naboerne havde været tilstede, 
da det døde2).

Det almindelige var dog, at det åbenbare skriftemål 
betragtedes som en skam, man helst måtte se at undgå, 
eller, hvis dette ikke lod sig gøre, dog gøre så lidt som 
muligt af. Kvinder mødte så tilhyllede, at man ikke kunde 
se, hvem det var, og man søgte på forskellig måde at ind­
skrænke offentligheden. Stundom var der et fornuftigt 
system deri, som når faldne kvinder i København første 
gang skriftedes i koret i vidners overværelse, anden gang 
ligeså, men da bekendtgjordes forseelsen tillige fra prædike­
stolen; først tredie gang måtte synderinden selv stå offent­
ligt frem8). — Da der 1631 forhandledes om forandringer 
i den kirkelige lovgivning, foreslog Biskoppen i Lund, at 
de, som syndede af skrøbelighed, skulde absolveres ved 
ugeprædiken og kun de grove syndere ved højmesse4). 
Noget sådant kan der have ligget til grund, når det åben­
bare skriftemål i Nakskov kirke stundom holdtes på den 
befalede måde, men også stundom på skolemesterens kam­
mer eller i sakristiet5).

Men ofte gik det således, at de store slap udenom, 
men de små ramtes. Der var dog alvorlige præster, som 
ingen personsforskel gjorde; således skrev sognepræsten 

x) Kirkehist. Saml. 3. IV. 148.
2) Bircberods dagbøger 364. 
®) Ny kirkehist. Saml. IV. 362.
4) Kirkehist. Saml. 3. I. 107.
6) Hist. Tidskr. 2. V. 137.



382 Gudstjenesten i den danske kirke.

ved Nikolaj kirke Laur. Nielsen Riber til kong Christian III 
om admiral Theus Pryss, der levede med en konkubine; 
præsten vilde ikke finde sig i, at folk sagde om ham, at 
han stokker fluerne, men lader bierne fare. Kongen befalede 
vel, at admiralen skulde skille sig ved kvinden, men han 
forlangte ikke, at han skulde stå åbenbart skrifte. Præsten 
søgte siden forflyttelse, da han gik i stadig livsfare, fordi 
han havde advaret admiralen1). — Men det var ikke alle 
præster, der handlede således. På Sællands landemode 
1593 klagede biskoppen over, at sønner af præster, fogeder 
og rige bønder ikke kom til at stå skrifte for løsagtighed. 
— Dette var i endnu højere grad tilfælde med adelige. I 
kong Christian IV’s tid udstedtes der strenge anordninger 
i denne henseende. Både adelige og uadelige, der levede 
i bolskab, skulde bandsættes, når de tre gange var adva­
rede (11. Juni 1598); men det har sikkert ikke hjulpet 
mere, end når kongen truede dem, der ikke vilde under­
kaste sig kirkens tugt, med Bremerholm. Trods de glub­
ske forordninger tillod Christian IV dog selv, at en adels­
mand, Niels Arnfeldt, der havde levet et utugtigt liv med 
mange kvinder, og over hvem hans præst, Mads Pedersen i 
Sæby, havde klaget, måtte betale en mulkt og derefter 
skriftes privat2). — Det var dog især usædelighedssynder, 
som der gjordes forskel på; der kendes derimod flere ek­
sempler på, at adelsmænd, der havde begået drab, måtte 
stå åbenbart skrifte, selv om drabet havde været nødværge. 
Dette var også tilfældet med den bekendte Islænder og kgl. 
norske historiograf Torfæus, der havde dræbt en mand, 
som vilde overfalde ham3).

Når en kvinde, der havde født et uægte barn, skulde 
afløses, skulde hun nævne barnefaderen. Det hændte 
da ligesom ved dåben, at denne protesterede på stedet.

r) Kirkehist. Saml. 3. III. 405.
2) Smstd. 3. I. 397 f.
3) Worm, lex. over lærde mænd. III. 808.



Skriftemål og altergang. 383

Ved en sådan lejlighed i Snoldelev kirke 1622 løb den 
mand, kvinden vilde udlægge, endnu før dette var sket, op 
i koret og råbte, at det var løgn og snak, hvad hun sagde, 
at hun var en efterdreven løgner, og at præsten ikke måtte 
afløse hende, før husbonden var tilfredsstillet. Han gjorde 
en sådan larm, at almuen måtte lægge sig imellem og bede 
ham være stille, så handlingen kunde fortsættes. I en lol­
landsk kirke stod 1695 en gift mand og en af ham besvang- 
ret enke skrifte. Da den sidste vendte sig mod menigheden 
og bad om dens forladelse, sprang mandens kone ud af 
sin stol og slog hende på øret og sagde: »Jeg tilgiver dig 
både med hånd og mund; du skal ikke støtte dig på min 
støtte«x).

Om kvinder, der lå deres børn ihjel, indeholdt 
ordinansen den bestemmelse, at præsten skulde føre dem 
for superintendenten, og han skulde afløse dem. Dette var 
en levning fra den katholske tid, da denne indulgens var 
forbeholdt biskopperne; men det viste sig snart, at tilfæl- 
dene var så hyppige, at de blev til for stort besvær for 
begge parter, hvorfor det overlodes stundom provsterne, 
stundom præsterne at besørge også denne afløsning, hvor­
til de dog i hvert enkelt tilfælde søgte biskoppernes tilla­
delse. Det var stundom ikke blot moderen, men også fa­
deren, der måtte stå åbenbart skrifte, formodentlig når han 
havde været i sengen, da ulykken skete, Det var mange 
børn, der således kom af dage. Biskop C. Lodberg siger, 
at i Ribe stift er det »gruelig gement« at børn ligges ihjel. 
I Gønge herred i Skåne udgjorde antallet af sådanne i 19 
år 236 og i 4 andre år 65. I Skåne fritoges forældrene 
for at stå åbenbart skrifte, men der skulde ske en atbedelse 
for dem på prædikestolen, med formaning til alle forældre 
om at passe bedre på deres børn2).

Som en slags åbenbart skriftemål må det også betrag-

x) Kirkehist. Saml. 3. III. 318. Rhode, Loll. og Falsters hist. I. 268.
2) Kirkehist. Saml. 4. II. 141 og 4. VI. 336.



384 Gudstjenesten i den danske kirke.

tes, når det pålagdes præster fra prædikestolen at af­
bede begåede forseelser. Dette var ikke nogen sjæl­
denhed; stundom var det for fejltagelser begåede især ved 
sakramenternes administration, at havde glemt trosbeken­
delsen ved en dåb, eller at have uddelt vinen før brødet 
ved altergang; men ofte var det også for sædelige forse­
elser. En opskrift af H. A. Brorson, som en kapellan »lyde­
lig og tydelig« skulde oplæse, begynder således: »Da det 
er eders kærlighed desværre nok bekendt, hvorledes jeg 
afvigte 4. December om natten formedelst drukkenskab og 
anden deraf fulgte strafværdige uordentlighed har været 
årsag til det om mig udbredte slette rygte, så erkender jeg 
det her offentligt for Gud og hans menighed, og med hjær- 
tets blussel bekender, at jeg ej alene skammelig har van­
æret min dåb og kristendom, men endogså beskæmmet mit 
hellige embede til des større den allerhøjestes fortørnelse, 
hans børns bedrøvelse og de ondes bestyrkelse i deres 
ugudelighed« osv1). Det er os vanskeligt at forstå, at en 
mand derefter i midten af det 18de århundrede kunde blive 
ved at være præst i den samme menighed. — Endnu 1756 
findes en præst at have måttet gøre en sådan afbigt, fordi 
han havde ladet sig bruge i en trolddomssag2).

Når en åbenbar synder ikke vilde omvende sig og stå 
åbenbart skrifte, skulde han højtidelig fra prædikestolen 
bandsæltes, og det skulde siden to gange årligt på palme­
søndag og 4de søndag i advent bekendtgøres, hvem der 
således var bandsat; disse to søndage kaldtes derfor bands­
søndage. Det fremhævedes med stor bestemthed, at band- 
sættelsen kun skulde betyde udelukkelse fra nadveren, med 
andre ord, at det kun var, hvad den katolske kirke havde 
kaldt det lille band, der skulde bevares. — I de såkaldte 
43 artikler, den trosbekendelse, prædikanterne affattede til 
herredagen i København 1530, siges det udtrykkelig, at

x) Kirkehist. Saml. I. 198. Smign. Ny kirkehist. Saml. VI. 356.
9) Kirkehist. Saml. 3. VI. 779.



Skriftemål og altergang. 385

»ret band er ikke den evige formaledidelse; men det er en 
adskilning fra den menige kristen samfund og sakramen­
tets forvaltning»1). — Ordinansen føjer til sin anvisning 
om, hvorledes band skal lyses: »Dog må vi med den band­
satte vel have en menneskelig omgængelse for den menige 
freds og ordens skyld; men ikke skal man handle med ham 
som med en broder, på det hans udyd ej skal kirken til­
lægges«.

De katolske traditioner sad imidlertid også her fast, 
og præsterne lyste band med de gamle ceremonier, ring­
ning med de såkaldte primklokker og lysslukning. Dette 
forbødes dog i den første tid af og til. Således mindede 
biskop N. Jespersen i Odense om, at bandet kun betydede, 
at den bandsatte var udelukket fra nadveren, og det måtte 
derfor ikke udtales i så afskrækkende ord, som at den band­
satte skulde være udstødt fra al nåde, fra himmeriges rige 
og det evige liv, og allerede overgivet til alle djævle, for­
bandet og fordømt på legeme og sjæl.

Men i det 17de århundrede søgte man ved skærpelse 
af de kirkelige straffe at råde bod på den sædelige forvil­
delse, der især var fremkaldt ved de store krige, og band- 
sættelsen nærmede sig mere og mere til at ligne den ka­
tolske kirkes store band, som man nu også i teorien 
forsvarede. Brochmand definerer det lille band som en ude­
lukkelse fra nadveren, det store som en offentlig erklæring 
om, at en genstridig synder er udelukket fra kirkens sam­
fund og i Jesu navn overgivet i Satans hænder. Den, der 
således var bandsat, måtte slet ikke komme i kirken, og 
kristne ikke omgås ham i det daglige liv. — Han forsvarer

x) Munter, Reformationshistorie II. 112. — Rørdam, Malmøberetnin' 
gen 23. — Smign. Art. Schmalkald. III. IX. »Majorem illam ex­
communicationem, qvam Papa ita nominat, non nisi civilem poe­
nam esse ducimus, non pertinentem ad ministros ecclesiæ; minor 
autem, qvam nominat, vera et Christiana est excommunicatio, 
qvæ manifestos et obstinatos peccatores non admittit ad sacra­
mentum« etc.

Kirkehist. Sami. 5. R. I 25



386 Gudstjenesten i den danske kirke.

også, at en sådan bandlysning medførte verdslig straf, og 
at kirken benyttede statens hjælp for at at øve sin tugt; 
•»ti Savl udryddede troldmændene, Salomon berøvede Abjatar 
embedet, da Sadok var indsat, Asa udryddede afgudsdyr­
kelsen, Josafat fremdrog den sande gudsdyrkelse«1).

I forordningen af 27. Marts 1629 gives der en lang, 
formodentlig af H. P. Resen affattet, formular for band­
sætte is en, der ender således: »at N. N. er et bandsmen­
neske, udelukt fra den kristne menigheds samfund og sa­
kramenter som en hedning under sådanne sine synders be­
holdning og band og Guds vrede, som han ydermere samler 
sig selv med sin hårdhed og sit ubodfærdige hjærte til på 
vredens og Guds åbenbarelses retfærdige doms dag, og 
overantvordet Satan til kødets fordærvelse, på det at ånden 
efter en sand omvendelse kunde blive fri og salig på den 
herres Jesu Kristi dag«. — Denne formular gik over både 
i den store reces 1643 og i Danske lov. — Biskop Borne- 
mann befalede på Sællands landemode 1694, at det store 
band skulde lyses, hvis synderen ikke havde omvendt sig 
et år efter at det lille var lyst; han skulde da stævnes for 
landemodet og ved dom overantvordes sit herskab, hvis 
han ikke vilde indstævne sin sag for kongen og rådet, eller 
efter 1660 for højesteret.

Man har dog havt øje for, at denne sammenknytning 
af kirkens tugt og den verdslige straf kunde blive uheldig.
— I en erklæring fra universitetet, bl. a. undertegnet af 
H. P. Resen og J. Brochmand, udtaltes det således, at når 
nogen sigtes for hor og kan ikke lovværge sig, men fældes 
af verdslig lov, medens han stadig erklærer sig for uskyl­
dig, og begærer at blive i Guds menighed, da eragtes ikke 
rettere, end at bar sigtelse mod benægtelse ikke kan være 
fuld grund til at udelukke et menneske af Guds menighed.
— Man fandt det altså vel i sin orden, at kirkens band 
medførte verdslig straf; men man vilde ikke gå ind på, at

) Systema universæ theologiæ 1638—39, II, 988 f. 995.



Skriftemål og altergang. 387

enhver verdslig dom skulde medføre kirkelig straf. — Chri­
stian IV forbød også præsterne at holde dem, som havde 
begået løsagtighedssynder, fra skriftemålet, fordi de ikke 
havde tilfredsstillet herskabet ved at betale de bøder, de 
var ifaldne, »efterdi enhver sin rettighed og sagefald ved 
landsloven kan søge, og ingen med rette bør kirkens disci­
plin til sin fordel at bruge og opholde«. Også manddra- 
bere tillodes det at tage til skrifte, om de end ikke havde 
købt deres fred1).

På bispemødet 1540 vedtoges det, at der også kunde 
lyses band over en ukendt misdæder. Dette fandt 
ikke sjældent sted; ved et kongebrev af 1585 pålagdes det 
således efter anmodning af rigets marsk, Peder Gylden­
stierne, en præst at lyse band over en ukendt, der havde 
flyttet en skælsten2). — Men som oftest advarede biskop­
perne mod sådanne anonyme bandsættelser, fordi der blev 
drevet for stort misbrug med dem, da sognefolkene begæ­
rede lyst band for ethvert ringe tyveri, der var begået. 
»Kirkens bøn skal gå derfor«, når et ondt menneske har 
slået en gris ihjel, eller når nogle djævels og uforskam­
mede mennesker har stjålet fra degnen, «at Gud almægtig­
ste samme tyve og uhørlige djævelskroppe vilde straffe, så 
de for hver mand kunde blive åbenbarede, at de kunde få 
deres tilbørlige verdsens dom og ulykke«3). — Det er til 
sådanne bandlysninger biskop Bagger sigter, når han 1676 
og 89 forbyder at bandsætte for en ringe ting, som var 
bortstjålet. — 1 D. L. 2. 9. 23 forbydes det at lyse til band 
for den, som ikke vides, hvem han er; men præsten kan 
bede, at den skjulte misgerning må komme for dagen. Så­
danne bønner var også tidligere bievne holdte. I året 1651, 
da Dina Vinhofers sag stod på, befaledes det, at der i alle

x) Danske Magasin 2. II. 224. Rørdam, Kirkelove. III. 78. 285. 
Smign. Secher og Støckel, Forarbejder til D. L. I, 39.

2) Rørdam, Kirkelove II, 385.
8) Kirkehist. Saml. 3. VI. 798.

25J



388 Gudstjenesten i den danske kirke.

Københavns kirker skulde bedes om, at Gud vilde oplyse 
sandheden »i en vanskelig og meget mørk sag, deslige 
aldrig tilforn i Danmark er hørt«, så de skyldige kunde 
blive straffede og de uskyldige frikendte1). Biskop Worm 
formanede 1718 præsterne til, at de under deres kalds 
fortabelse ikke måtte bandsætte eller offentlig forbande de­
res menigheder; ti sådant kan ej anses uden som en højst 
forargelig formastelse, helst når deslige sig forløbende 
præster udtrykkelig tillægger årsag, hvorfor de ønsker Guds 
forbandelse, nemlig enten at offer er dem formindsket eller 
sådant. — Henimod slutningen af det 18de århundrede gik 
bandsættelse så godt som helt af brug.

Men så længe det åbenbare skriftemål og bandsættel- 
sen stod ved magt, var det en stor myndighed, som der­
ved var lagt i præsternes hånd, og den undgik heller ikke 
at blive misbrugt. Man var fra den katolske tid vant til 
at bruge bandet som kirkens våben med dem, der vilde 
tilegne sig dens gods eller nægte den dens indtægter, og 
det varede længe, inden det gik op for den almindelige be­
vidsthed, at det ikke længer kunde bruges på den måde. 
Således tillod Hans Tausen som biskop i Ribe præsten i 
Sdr. Omme at bandsætte nogle bønder, med hvem han 
havde trætte om noget hø; men deres husbond antog sig 
deres sag, og bandet blev ad rettens vej hævet, hvad bi­
skoppen tog sig meget nær2). — Ved Sællands landemode 
1597 siger biskop Winstrup, at nogle præster formener folk 
nadveren, fordi de ikke har betalt deres afgifter; andre lader 
sig regere af deres affekter og private fjendskaber og ude­
lukker deres uvenner. Når der klagedes over præsters em- 
bedsførsel, var der ofte sådanne forseelser mellem klage­
punkterne. Stundom lystes bandet på meget uregelmæssig 
måde; således satte Hr. Knud i Norup på Fyn en søndag 
1599 midt under prædikenen en af kronens tjenere i band

x) Rørdam, Kirkelove III. 364.
2) Kinch, Ribes hist. II, 30.



Skriftemål og altergang. 389

med hustru og børn og alt, hvad han ejede; manden havde 
ladet sit kvæg gå i præstens eng, og samme dag havde to 
af hans heste gået i hans rug. — En anden præst skulde 
lyse for en mand, hvis hest var slået til skade af en ube­
kendt. Da han troede, at manden mistænkte ham selv eller 
hans folk, ønskede han først sig, sine folk og sine heste 
forbandede til evig tid, hvis han havde nogen skyld, hvor­
efter han sagde til manden: »Vær også I forbandet og 
eders øg og eders fæmon, om jeg er uskyldig! Nu vil vi 
skyde om, hvem der skal tage åbenbar afløsning derfor«. 
Denne præst blev i den anledning suspenderet. — Men 
det almindelige var, at præsterne tog bandlysningssagen 
med den alvor, den fortjente, og ofte hengik lang tid, inden 
de greb til det sidste middel. En mand i Århus stift stæv­
nedes således første gang for præsten 1. April 1640, fordi 
han havde gjort falsk ed; men først 6te søndag efter trini­
tatis bandsattes han. Præsten ender beretningen derom 
med bønnen: »Gud omvende ham i Jesu navn»1)!

Det var mange gange forbudt ved landemoderne at 
tage betaling for afløsning eller altergang, og 
netop gentagelsen af forbudene viser, at de ikke blev efter- 
kommede. 1 Nakskov betaltes der i tiden omkring 1600 
for berettelser fra 1 til 1 krone eller 1 rd., borgmesteren 
gav endog 3 rd2). 1 D. L. 2. 5. 11 forbødes det at tage
skriftepenge; men endnu i året 1716 stod der stundom i 
skriftestolen en bøsse, hvori der ofredes; dette forbødes af 
biskop Worm. De såkaldte indtegningspenge ydes endnu 
hist og her til klokkerne i byerne.

Ved altergangen skulde præsten iført messesærk og 
hagel stå frem for højalteret, på hvilket der skulde brænde

x) Jak. Madsens visitatsbog 113. Kirkehist. Saml. 3 VI. 155,
2) Hist. Tidskr. 2. V. 173.



390 Gudstjenesten i den danske kirke.

to lys, men ikke flere. Han skal ikke stå for alteret og 
fremkalde dem, der skal til alters, men lyse af prædike­
stolen, at de skal fremkomme, når indledningssalmen »Sanc­
tus« er sunget1). Hvor det kan ske bekvemt, skal kom- 
munikanterne knæle i koret, mændene til højre, kvinderne 
til venstre, medens fadervor bedes. — Præsten skal efter 
ordinansen gøre en formaning om sakramentet. I hånd­
bogen af 1539 findes en temmelig lang indledning til alter­
gangen; men på bispemødet 1540 udarbejdedes den endnu 
brugte formular til en sådan, der dog kun skulde være en 
anvisning; hvis den syntes for lang, kunde der tages en 
del af den, som så stadigt skulde oplæses; men præsterne 
har nok snarest fundet den for kort; ti ved bispemødet 
1555 udtales det, at indledningen skal ikke være nogen 
prædiken, men efter formularen af 1540, og ved Fyns lande­
mode 1589 forlanges det, at den skal oplæses ordret. Der 
var dog også præster, som sprang den helt over. Mange 
af disse så vel som af andre uregelmæssigheder havde sik­
kert deres grund i, at håndbøger manglede i kirkerne.

Når fadervor skulde bedes, vendte præsten sig mod 
alteret; fadervor så vel som sakramentordene skulde læses 
højt og tydeligt, ikke med sagte røst, som det havde været 
skik i den katolske kirke2). Efter bønnen ringedes der med 
de små klokker i koret som tegn på, at de bandsatte skulde 
forlade kirken, inden sakramentet uddeltes. Denne ringning 
gentoges også stundom, når altergangen var endt; men 
dette forbød biskop H. P. Resen på landemodet 1624, da 
det var en katolsk skik, der betegnede, at hostien var ned­
lagt i ciboriet. Ved Fyns landemode 1591 forbød Jak. 
Madsen Vejle ringning både før og efter handlingen. Det 
ses iøvrigt af Resens udtalelse, at der allerede den gang 
kun var få steder, hvor disse små klokker var bevarede. 
De havde efter reformationen tillige fået den anvendelse,

x) Fyns landemode 1576.
2) Munter, Reformationshist. II. 147.



Skriftemål og altergang. 391

at der ringedes med dem, når præsten gik på prædike­
stolen1).

Indstiftelsesordene var i håndbogen af 1539 tagne 
af Mattæus’s evangelium; først i Palladius’s alterbog fik de 
den form, som siden har været brugt; de skulde altid syn­
ges på dansk, selv om messen holdtes på latin, og det 
udtales oftere, at de skulde alle synges, før uddelingen fandt 
sted. I den første tid havde man delt dem, så man, når 
den første del: »Dette er mit legeme« osv. var sunget, 
havde uddelt brødet, og derefter messet: »Dette er mit 
blod« og uddelt vinen2). Denne fremgangsmåde tilrådes af 
Bugenhagen i hans reglement for domkapitlernes gudstje­
neste i ordinansen, og den skal følges efter håndbogen af 
1539; men forbydes senere på landemoderne; alle indstif­
telsesordene skulde messes på en gang. — Ved denne, 
som ved al mesning, sang menigheden med; ritualet siger 
herom: »menigheden skal, medens nadverordene messes, 
enten tie eller læse sagte for sig selv efter præsten«, og det 
er vel i henhold hertil, biskop Lodberg i Ribe 1688 siger: 
»Menigheden må ikke optage den aflyste skik at synge med 
præsten, når han konsekrerer, det er at konsekrere med 
ham, hvilket ham alene tilkommer«; da gjorde der sig en 
mere højkirkelig betragtning gældende end i reformati­
onstiden. — Det blev efter Luthers anbefaling almindeligt 
at bruge ublandet vin, medens man i den katolske kirke 
på oldkirkelig vis havde spædt den med vand. Den ublan­
dede vin, siger Luther, er et smukt billede på den evange­
liske lærdoms renhed3).

Der var megen usikkerhed over, hvorledes man skulde 
bære sig ad nu, da ikke blot brødet, men også vinen 
skulde uddeles til lægmænd. — Der klages hyppigt over,

x) Ny kirkehist. Saml. i. 646.
2) Smstds. III. 476. Bugenhagen og håndbogen 1539. Luther har 

i »Deutsche messe« anbefalet denne fremgangsmåde. W. Caspari, 
Die geschichtl. Grundlage des evang. Gemeindelebens. 26.

3) Gaspari, anf. st.



392 Gudstjenesten i den danske kirke.

at vinen uddeltes før brødet, så hyppigt, at man ikke kan 
betragte det som blot skødesløshed, når dette skete. Uden 
tvivl har man deri set noget katolsk; ti det blev taget så 
alvorligt, at det en tid betragtedes som tilstrækkelig grund 
til at afskedige en præst, når han havde forset sig på denne 
måde. Det er sandsynligt, at man her har en eftervirkning 
af, at de katolske præster straks efter indvielsen selv har 
drukket af kalken, før de uddelte brødet til altergæsterne. 
Det kunde tyde herpå, når det pålagdes de præster, der 
selv vilde kommunicere, at gøre dette efter at den øvrige 
altergang var endt, ikke før den begyndte.

Der var, som alt omtalt, intet knæfald i kirkerne, 
og dette vanskeliggjorde den dobbelte uddeling. Bugen- 
hagen siger, at altergangen 1539 holdtes i København på 
samme måde som i Wittenberg; men han finder det ikke 
hensigtsmæssigt, når mange er til alters, at de knæler i 
holdvis for alteret, så det ene herrens måltid deles i flere. 
Det er bedre, at de går op i koret, mændene til højre og 
kvinderne til venstre. Derefter skal de gå frem, først mæn­
dene, siden kvinderne og modtage herrens legeme, hvor­
efter de vender tilbage til deres plads. Siden går de igen 
til alteret og modtager herrens blod. Hvis der er mange 
kommunikanter, skal der stå en præst ved hver af alterets 
sider, den ene skal række^dem brødet, den anden vinen. 
Dette, siger han, er især bekvemt, hvor man kan gå bag 
om alteret1). — Året efter udtales det dog på bispemødet 
i København, at omgangen er afskaffet; men iøvrigt gives 
der en lignende anvisning: kommunikanterne, der under 
bønnen og indvielsen har knælet i koret, skal gå op til 
alteret, mændene først, kvinderne sidst. På tavlen fra Tors­
lunde kirke afbildes dog altergangen således, at kommuni­
kanterne knæler i koret, medens præsten går rundt til dem 
og uddeler nadveren2). På en vignet i alterbogen 1574

x) Ny kirkehist. Saml. 3. 476.
’) Kirkehist. Saml. 3. 1. 680.



Skriftemål og altergang. 393

knæler en mand på alterfoden til højre, en kvinde til ven­
stre, medens de modtager sakramentet. Vanskelighederne 
synes således at være løste på noget forskellig måde på 
de forskellige steder, men de bortfaldt, da der omkring 
1600 anbragtes knæfald i kirkerne.

Uddelingen skulde efter ordinansen ske i tavshed, 
præsten skal intet sige, »efterdi det er alt folket overlydelig 
sagt, der det blev viet.» — Bisperådet 1540 tillod dog, at 
der kunde siges: »Annammer Jesu legeme« osv. På lande­
moderne omtales også andre uddelingsformler, f. eks. »Dine 
synder ere dig forladne« (Fyn 1591). 1 det hele synes dog 
uddelingen i tavshed at have holdt sig; ti forordningen 2. 
Maj 1646, der befaler, at der skal siges: »Det er Kristi 
legeme« osv., udtaler, at nadveruddelingen skal ikke her 
mere end andre steder forrettes stiltiende. De her anførte 
uddelingsord er i ritualet forandrede til »Jesu sande lege­
me« osv.

En skik, overfor hvilken der var stor usikkerhed, var 
den såkaldte opløftelse (elevatio). Det havde været højde­
punktet i den katolske nadverliturgi, når præsten efter ind­
vielsen løftede hostien og kalken og fremviste dem for me­
nigheden, der knælede og tilbad, som der står i en be­
stemmelse fra 1444 for Århus stift, med opløftede hænder, 
læsende symbolum apostolicum, nemlig Credo1). Tilbedelsen 
(adoratio) afskaffedes, men selve elevationen forbødes ikke; 
præsten, hedder det i ordinansen, »må bekvemmelig opløfte 
og lade underdis tingre med klokken, som sæd er, om ham 
så tykkes«. I den samtidige håndbog af 1539 forbydes 
derimod elevationen, medens den året efter tillades på bispe- 
mødet i København. Ved det næste bispemøde 6 år senere, 
siges der, at den må ikke genindføres, hvor den er aflagt, 
og at der i det hele skal arbejdes på, at den kan gå helt 
af brug, om der end er steder, hvor man må vise tålmo­
dighed på grund af almuens råhed og enfoldighed; men

r) Thorkelin, Kirkelove 61.



394 Gudstjenesten i den danske kirke.

den teatralske og afgudsdyrkende måde at opløfte på skal 
afskaffes1). Præsten bør ved konsekrationen holde først 
disk, siden kalk op mod sit bryst og siden sætte dem hæ­
derligt og ærbødigt fra sig. Herved sigtes måske til det 
samme, som udtales på et par fynske landemoder (1589 og 
91), at præsten må ikke knæle eller bøje sig, når han tager 
eller sætter eller uddeler brødet og vinen; ligesom ingen 
må neje, når han modtager dem.

De, der endnu var katolsk sindede, har bemærket, hvor 
usikker man var overfor denne kirkeskik. Kannikerne i 
Lund siger i den alt oftere omtalte skrivelse, at de høj­
lærde superintendenter »have ladet åbenbare byde alle sogne­
præster, at de skulde lade ringe i messen, når de skulle 
konsekrerere, og der efter konsekreringen er sket, skulle de 
opløfte det hellige tilbedelige — det er deres egne ord — 
sakrament; nu er det omvendt, så de hverken ringe eller 
løfte <•2).

Præsterne må have været meget uvisse om, hvorledes 
de skulde bære sig ad, når ordinansen tillod, og den hånd­
bog, som vel de fleste brugte, forbød opløftelsen; men me­
nighederne har, som det ovenfor anførte viser, betragtet 
opløftelsen som hørende til en ret messe. Det siges udtrykke­
ligt, at det er bleven anset for det, hvorpå det kom an i 
nadveren, ikke at æde og drikke værdigt, men at se sakra­
mentet blive opløftet. Elevationen er derfor sikkert længe 
bleven brugt de fleste steder, hvorom det også vidner, at 
landemoderne vedblev at forbyde den, således Palladius 1554 
og H. Albertsen 1561. Netop dette år havde den været 
brugt ved en gudstjeneste i Roskilde kirke, hvor biskoppen 
og provsterne var tilstede3). Disse forbud varede ved helt

x) Kirkehist. Saml. 4. I. 448.
’) Danske Mag. 1. V. 267.
8) Kirkehist. Saml. 4. I. 448. Rørdam, Kirkelove II. 14. 1 Sverrig 

blev endnu ved 1600 præster overfaldne med hug og slag, når 
de ikke vilde opløfte, og i nogle sogne lukkede bønderne kirkerne 
for dem, Cornelius, Svenska kyrkans historia I. 116.



Skriftemål og altergang. 395

ind i midten af det 17de århundrede; så vidt vides, var det 
sidste ved Roskilde landemode 1644.

Usikkerheden i nadverskikkene havde til dels deres 
grund i, at halvt katolske forestillinger længe sad 
fast, ikke blot hos almuen og sognepræsterne, men også 
hos den højere gejstlighed. I det ordinansen udtaler, at 
når ingen skal berettes, skal der ikke vies sakrament, 
stræber den at gøre så stor forskel som muligt på messen 
efter prædiken, eftersom der var altergang eller ej. I sidste 
tilfælde må præsten ikke alene ikke bære hagelen, men 
han skal forrette den følgende tjeneste stående ved en pult, 
om en sådan findes, eller i ethvert tilfælde stående ved 
siden af, ikke foran alteret. — Er der altergang, skal han 
vide tallet på dem, der er til alters, at han ikke skal nødes 
til at konsekrere to gange, fordi de indviede nadver­
elementer slipper op. — Her er det altså meningen, at det 
er konsekrationen, der gør brødet og vinen til herrens 
legeme og blod, så at sakramentets kraft beror på, at præ­
sten har havt elementerne i hånden, da han udtalte ind­
stiftelsens ord. Dette var også længe den almindelige me­
ning; der gås overalt ud fra, at en gentaget konsekration 
kan blive nødvendig. Håndbogen af 1535 kræver en sådan 
for hvert sæt kommunikanter, og den senere fra 1539 på- 
byder, at den nye konsekration skal ske uden at sangen 
afbrydes, blot ved oplæsningen af indstiftelsens ord1). — 
Biskop N. Jespersen på Fyn forbød udtrykkelig at blande 
uviet vin i den hellige drik (sacro cruori); der skal vies på 
ny. Når det ved adskillige landemoder forbydes at vie flere 
gange, er meningen kun, at der første gang skal vies så 
meget, at ingen ny vielse behøves. Et sådant forbud gen­
tages både på Roskilde og Lunds landemoder 1568, men 
det sidste sted tilføjer biskop Tyge Asmundsen: »Ti den 
hellige nadveres virkning beror ikke på gentagelse af ind­
stiftelsesordene, men på kommunikanternes faste tro og på

) Engelstoft, Liturgiens hist. 270.



396 Gudstjenesten i den dan&ke kirke.

modtagelsen af Kristi legeme og blod«. En sådan udtalelse 
er dog vist nok temmelig enestående. Efter 1600 ophø­
rer vel forbudene mod den gentagne konsekration, men 
ikke den gamle betragtning af dennes betydning; endnu 
ritualet siger, at præsten skal vide, hvor mange der er til 
alters, så han ikke nødes til at gentage indvielsen; »ti 
hverken brødet eller vinen bør at uddeles, før de ved or­
det ere hellige«. — l)et er øjensynligt meningen, at dette 
bliver de kun, når præsten har dem i hånden, medens ind­
stiftelsens ord oplæses. Præsterne hjalp sig med, når der 
var store altergange og flere kander eller flasker på alteret, 
at berøre dem alle såvel som oblatæsken.

Der var også andre skikke, som vidnede om, hvor katoli- 
cerende opfattelsen af nadveren var. Således tales der ofte 
om en dug, der brugtes ved altergangen til at brede over 
kalk og disk, når degnen havde sat dem på alteret, men 
også til at holde for dem, der berettedes, vistnok for at 
forhindre, at noget spildtes (Sællands landemode 1592)x). 
På landemoderne blev det stundom forbudt at bruge den, 
stundom tilladt, dog sømmeligt og uden misbrug. — Lige­
ledes brugte præsterne at fortære, hvad der blev til­
overs af de viede elementer; det blev ofte forbudt; 
de måtte ikke slikke (non lingant nec lambant) disk og kalk, 
heller ikke vise kalken frem for kommunikanterne, at de 
kunde se, at den var tom. — Det er all omtalt, at man 
også brugte at lade de børn, der var bievne døbte, drikke 
det tiloversblevne af den viede vin.

Ved Fyns landemode 1574, hvor der forbydes præsten, 
som ovenfor omtalt, at fortære det tiloversblevne af elemen­
terne, tilføjes der: »En anden sag er det, hvis han selv vil 
kommunicere«. Selvkommunion var nemlig tilladt efter 
ordinansen. Bispemødet 1546 bestemmer, at præsten i så 
tilfælde ikke skal, som de katolske præster, begynde, men 
slutte altergangen. Biskop Tyge Asmundsen siger, at de

x) Kirkehist. Saml. 3. II. 97,



Skriftemål og altergang. 397

præster, som vil kommunicere sammen med deres menig­
heder, skal først skrifte for en anden præst. Der opstod 
dog snart uvillie mod selvkommunionen. Brochmand vilde 
kun tillade den i nødstilfælde, for at ikke de uforstandige 
skulde forarges, og især fordi en anden bedre kunde tale 
med dem om deres skrøbeligheder, 6om de ikke selv kunde 
bemærke (1640). — Bornemann siger, at den strider mod 
kirkelig orden (canones ecclesiæ)1), og i det 17de århun­
drede begyndte landemoderne ligefrem at forbyde den; den 
afskaffedes ved ritualet; men i Ribe stift siges det endnu 
1690, at der er mange præster, som bruger selvkommunion, 
og at de skal holde op dermed, hvis de ikke vil betragtes 
som kongelige mandaters modvillige overtrædere.

Under altergangen sang man Agnus dei: »O du 
Guds lam, som borttager alverdens synder, forbarme dig 
over os! giv os din fred«2), eller en dansk salme, der dog 
skulde ophøre, når altergangen var endt. Efter denne blev 
kommunikanterne stående i koret, til velsignelsen blev lyst. 
Stundom gjordes dette straks, så kollekten blev oversprun­
get, hvilket blev forbudt på Sællands landemode 1568. — 
Adskillige steder blev der ofret efter altergangen, men dette 
forbødes på forskellige sællandske landemoder (1560, 65 
og 82), for at det ikke skulde se ud, som om sakramentet 
købtes. Forbuddet skulde dog ikke gælde for de store 
helligdage. — Præsternes lyst til at forlænge tjenesten ved 
at holde taler og til at forkorte den ved at udelade formu­
larerne kom også frem ved altergangen. I Skåne var der 
præster, som talte til enhver af kommunikanterne og fore­
vendte, at således var det skik på de steder, de kom fra; 
andre havde en tale til hvert sæt, før end de gik bort8). — 
På Fyn holdtes der også tale efter endt altergang »af en 
falsk fromhed« (ficta aliqva devotione, landemode 1579). —

Kirkehist. Saml. 4. II. 154.
2) Håndbogen 1539. Bispemødet 1540.
8) Kirkehist. Saml. 3. II. 98.



398 Gudstjenesten i den danske kirke.

Men omtrent samtidig (1583) siger biskop Povl Madsen: 
»Vi have hørt, at mange ved betjeningen af nadveren vise 
utilbørlig forsømmelighed, i det nogle springe tiltalen over, 
og blot oplæse herrens bøn og indstiftelsesordene. Der er 
også dem, som efter at have fremsagt bønnen uddele nad­
veren uden at have fremsagt sakramentordene; nogle ud­
dele først kalken, derefter brødet«.

Det indskærpes hyppigt, at elementerne skal være 
ufordærvede; der brugtes stundom anden drik end vin, 
stundom noget, der mere lignede eddike (vappa) end vin. 
Det må have havt sine vanskeligheder at skaffe den for­
nødne vin, der nu skulde bruges i langt større mængde 
end i den katolske tid, så vi kan forstå den præst, der, 
da han anklagedes for at have brugt pæremost, svarede: 
»Hvor fanden skulde jeg få så megen vin, som her vilde 
til til så mange«1). Nogle steder, men langtfra allevegne, 
var der »vingods«, og de, der havde dette i forlening, 
skulde forsyne kirkerne med vin. Denne forpligtelse må 
efter reformationen være bleven betydelig forøget, og det 
er måske derfor, et kongebrev af 17. September 1568 må 
tilholde brugerne af vingodset på Fyn, at de skal skaffe 
kirkerne vin, som de har gjort i bispernes tid. Domkapit­
lerne har vist nok stundom sørget for at have vinoplag, så 
kirkerne kunde købe hos dem; det tyder derpå, når kanni- 
kerne i Ribe, som alt er omtalt, indrettede en vinkælder i 
selve kirkebygningen2). Christian IV’s store reces pålæg­
ger biskoppen og lensmanden at skaffe midler til vin, hvor 
intet dertil er bestemt. — Standsforskellen, som vi mø­
der allevegne, gør sig også her gældende; på et regnskab 
for Frue kirke i Ålborg opføres »en planke (o: x/2 pot) rinsk 
vin, da lensmanden og hans frue var til alters«.

Folk havde tilbøjelighed til at bruge sakramentet som

x) Kirkehist. Saml. 4. II. 204.
2) I Upsala stift skulde altervin i den katolske tid købes af dom­

kirken. Reuterdahl, 190.



Skriftemål og altergang. 399

en art gudsdom for at bevise deres uskyldighed. Det hændte, 
at en eller anden af altergæsterne ved modtagelsen sagde: 
»Dersom jeg har gjort dette eller hint, vil jeg i stedet for 
at modtage sakramentet modtage djævelen«. — Det blev 
naturligvis pålagt præsterne at forhindre sådan misbrug. 
— Ligeledes kom folk og plagede præsterne, for at de 
skulde konsekrere vin, der kunde gives de syge som læge­
middel, og dette forbydes så tidt, at det er tydeligt nok, 
at præsterne har indladt sig derpå. Sådan vin synes især 
at være bleven anset for lægende for øjen- og øresygdomme; 
det er idetmindste disse, der bestandig nævnes, når sagen 
omtales ved landemoderne1).

Det er mærkeligt, at den hele katolicerende betragt­
ning af nadveren, ikke blot hos lægfolk, men også hos 
præsterne, gør sig gældende i den tid, da Niels Hemming- 
sen havde så stor indflydelse. Det er således hans samti­
dige N. Jespersen, der forbyder at blande viet og uviet vin, 
i hvilken anledning Pontoppidan kalder ham »en del let­
troende og overtroisk«. Dette kan bidrage til at forklare, 
at kryptokalvinismen så let blev overvundet; den var ikke 
trængt igennem på det punkt, hvor den først egentlig kunde 
komme i berøring med det kirkelige liv.

Danske lov gentog i sine bestemmelser om skrifte­
mål og altergang kun, hvad der alt var fastsat ved recessen 
1643. Skriftemålet skulde nu alle steder holdes lørdag 
aften (2.5.12); dette befales endnu af biskop Harboe 1780. 
Præsten skulde som hidtil nøje prøve dem, der første gang 
gik til alters, men der bestemtes hverken nogen grænse 
for, hvor tidligt dette måtte ske, eller hvor længe det kunde 
opsættes. Der klagedes på landemoderne over, at de unge 
holdt sig for længe borte, fordi de mente derved at have

L) Zwergius, Sællands klerisi 202.



400 Gudstjenesten i den danske kirke.

nogen fordel med hensyn til skatter og indrullering; de, 
der ikke havde været til alters, kunde nemlig ikke tages i 
ed og derfor ikke blive soldater. I en forordning 9. De­
cember 1735, altså fra pietismens tid, gribes der til meget 
radikale forholdsregler herimod: »Hvis nogen af reserve­
mandskabet hengår uden at have været til alters til sit 
19de år, da bør han ikke lides i menigheden, men skal 
angives for proprietæren eller godsets fuldmægtig, som først 
skal sende ham nogle dage i hullet på vand og brød, og 
når det endnu et år ikke frugter, hænde dom over ham til 
fæstningsarbejde eller til at sendes til St. Croix, om de der 
vil have ham«. Dette var altså en ren undtagelseslov, der kun 
ramte bønderkarlene, men ikke pigerne eller de andre stænder.

Der holdtes med stor strænghed over, at ingen måtte 
gå til alters udenfor sit sogn; biskop Muus i Ribe fandt 
det nødvendigt at give en særegen tilladelse til, at præster, 
der havde to kirker, kunde tage sømænd og andre, der 
skulde rejse bort, til alters i den kirke, som de ikke til­
hørte, og 1719 opstod der en retstrætte mellem en sogne­
præst i Nykøbing på Falster og hans kapellan, fordi den 
sidste i annekskirken Systofte havde taget nogle i Nykøbing 
boende kyrasserere til alters1).

1 den pietistiske tid voldte skriftemålet mange 
præster store skrupler; enkelte blev fritagne for at sidde i 
skriftestolen, når de lønnede andre for at besørge det. Det 
var de ivrigste pietisters ønske, E. Ewald udtalte, når han 
vilde have skriftemålet helt skilt fra altergangen og absolu­
tionsformlen forandret, så der i almindelighed tilsagdes dem, 
som i sandhed og uden hykleri var sådanne, som de foregive, 
nåde og syndsforladelse, men dem, med hvem det havde sig 
anderledes, at de hverken havde syndforladelse eller velsig­
nelse at vente af denne handling, men tværtimod Guds vrede 
og større straf, indtil de omvendte sig’). — Nogen sådan for-

x) Barfod, Falsters gejstlighed, 18.
2) Kirkehist. Saml. 4. III. 521.



Skriftemål og altergang. 401

andring fandt dog ikke sted; men præsterne søgte da at 
gå så vidt i denne retning, som de turde. — Om en ka­
pellan i Klim, Otto Krogstrup, siges det, at han ikke tog 
folk enkeltvis ind i skriftestolen, men mand og kone sam­
men. Til et sådant ægtepar havde han sagt: »I har et 
hadefuldt hjærte! I har hadet mig, i det I har skyet mig; 
men det er ikke mig, I har hadet, men frelseren, osv. Men 
vil I komme til frelseren så skidne og urene, som I er — 
før kan ieg ikke på Jesu vegne tilsige eder syndernes for­
ladelse«, og med disse ord lagde han sin hånd på deres 
hoveder og tilføjede: »I faderens og sønnens og den hellig­
ånds navn«1). — Andre brugte en rimeligere udvej ved at 
tilsige en betinget syndsforladelse. — Biskop Mumme i Ål­
borg foreholdt sine præster, at de ingenlunde i flæng måtte 
modtage alle, som kom til skrifte; men de skulde med be­
skedenhed foreholde dem deres sjæles fare, og afholde dem 
fra at forgribe sig på de hellige ting. — H. A. Brorson 
lagde dog ved en forefaldende lejlighed en præst på sinde, 
at ingen måtte udelukkes fra nadveren, hvis forseelse ikke 
var vitterlig og offentlig; herren, siger han, udelukkede ikke 
Judas fra den første nadvere, fordi synden var ikke åben­
baret. Hvis man tvivlede, om en person var skyldig eller 
uskyldig, skulde han anses for uskyldig2). — De andre 
pietistiske biskopper vides ikke offentlig at have udtalt sig 
om skriftemålet.

Der opstod ikke sjældent i den tid misligheder, hvor 
der ved samme kirke var to præster, af hvilke hver hørte 
til sit parti, idet den ene modtog skriftebørn, som den 
anden havde afvist. Et reskript af 26. April 1754 søgte 
at råde bod herpå ved at forlange, at der skulde indrettes 
2 skriftestole i sådanne kirker, så at begge præster kunde 
skrifte samtidigt, og når fortegnelsen over altergæster ind-

x) Kirkehist. Saml. 4. III. 750.
2) Smstds. I. 192.

Kirkehist. Saml. 5. R. I. 26



402 Gudstjenesten i den danske kirke.

kom, skulde de forhandle med hinanden om, hvem der 
burde afvises.

De, der i et år ikke har været til alters, skulde stå 
åbenbart skrifte; men i den pietistiske tid var der mange, 
som havde skrupler ved altergangen, og dem vilde 
man gerne gøre en undtagelse med. Et reskript af 3. No­
vember 1741 befalede, at der skulde søges dispensation 
for dem, der af blødhed, frygt og falske forudfattede me­
ninger havde holdt sig fra altergang, og et andet af 1. 
Oktober 1748 tillod Københavns præster efter forhandling 
med biskoppen at tage dem til alters, der var udeblevne 
af uforsigtighed, forglemmelse og skudsmåls forkommelse, 
uden at de stod åbenbart skrifte. Et tredie reskript 27. 
December 1754 bestemte det samme for to meget forskel­
lige slags mennesker, nemlig dem, der var anseligere end 
den gemene hob, og dem, der var udeblevne, fordi de ikke 
anså sig som værdige gæster. — Man skulde tro, at åben­
bart skriftemål hermed måtte være bortfaldet for forsømt 
altergang; men alt beroede dog på præsterne, og deres 
praksis var sikkert en hel del forskellig.

1 almindelighed anvendtes det kun ved forseelser over­
for det 6te bud og mod mødre, der havde ligget deres børn 
ihjel. Hvor forandret opfattelsen af det var blevet, ses af 
af en sag fra 1779. To husmandskoner på Sælland havde 
ladet soldet gå, for at opdage et tyveri; præsten vilde, at 
de skulde stå åbenbart skrifte, biskop Harboe, at de en 
søndag skulde stå en time i gabestokken, før tjenesten be­
gyndte, men kancelliet resolverede, at de skulde betale 1 rd. 
til de fattige1).

Endnu bestandig søgte biskopperne i overensstemmelse 
med loven at bevare skriftemålet som privat; men 
disse bestræbelser blev mere og mere håbløse. Da det i 
så høj grad var blevet en kundskabsprøve, måtte det pri­
vate skriftemål allerede få et stød ved indførelsen af al-

x) Kirkehist. Saml. 4. II. 611.



Skriftemål og altergang. 403

mindelig katekisation; det var naturligt, at præsten nu ved 
denne søgte oplysning om de unges kundskaber. Da så 
konfirmationsundervisningen indførtes, blev prøven i skrifte­
stolen helt overflødig. Dette har bevirket, at det private 
skriftemål mere og mere tabte sin karakter, og at handlin­
gen antog den form, den endnu har. — Hertil har det 
også bidraget, at et virkeligt skriftemål ved store altergange 
var uoverkommeligt. Ved en strid mellem en sognepræst 
og hans kapellan i de første år af det 18de århundrede 
overbevistes den sidste om, at han havde brugt 5 timer til 
at skrifte 45 mennesker. Dette var ganske vist en lang 
tid både for præsten og for skriftebørnene, men skulde der 
finde nogen forhandling sted imellem dem, kan det dog 
ikke siges, at 6—7 minutter til hver i gennemsnit var for 
meget1).

Allerede 1728 havde biskop Thura i Ribe erfaret, at 
der var præster, som understod sig ved en almindelig 
absolution i kirken at afgøre det, som de i skriftestolen 
med enhver særdeles skulde forrette. Dette, siger han, er 
vel skik i andre evangeliske kirker, men aldeles mod ritu­
alet; dog bifalder han det, hvis de ved en kort og op­
byggelig formaning vil bane vej til gudelig andagt hos kom- 
munikanterne. — Henimod slutningen af det det 18de år­
hundrede beskrives tilstanden således: »Når man undtager 
enkelte distingverede personer uden familie, går ingen mere 
ene til skrifte. Ægtefolk gå samlede, børn og andre slægt­
ninge følge med dem. Af den almindelige mand tages 4 
eller 8 til skrifte på gangen, ligesom der er rum til, unge 
og gamle tilsammen. På en del steder har man i den 
nyere tid indført at skrifte for alteret. De skriftende knæle 
på alterfoden, og undertiden stå flere bagved og modtage 
absolutionen, enten knælende, når de første have rejst sig, 
eller stående, så vidt præsten kan nå. De fleste gøre nu 
ikke en gang en almindelig syndsbekendelse, de knæle og

Barfod, Falsters gejstlighed i. 49.
26



404 Gudstjenesten i den danske kirke.

tie ganske stille. Nogle steder læser en af de skriftende 
en skriftebøn, som nogle af de andre selv læse efter«. 
Endnu 1822—24, da J. Thisted var kapellan ved Trinitatis 
kirke, holdtes dog skriftemålet i skriftestolen; Thisted siger, 
at han i denne har oplevet velsignelsesrige øjeblikke, men 
tillige, at skriftemålet ikke blev endt om lørdagen; mange 
kom søndag formiddag, så han måtte skrifte dem under 
sangen før prædikenen1). — Skriftemålets historie i den 
danske kirke bevæger sig i en kreds; man var 1800 kom­
men tilbage til den form, det havde havt i tiden før ordi- 
nansens udstedelse, dog med den forskel, at syndsforladelsen 
nu tilsagdes hver enkelt.

Bandsætteisen blev mere og mere sjælden, men selv 
langt hen i det 18de århundrede kunde den dog finde sted, 
endda under meget uregelmæssig form. I året 1786 brændte 
en stor del af Vejle, og ved denne lejlighed blev der stjå­
let efter en stor målestok. Da præsten, dr. Laurids Smith, 
holdt ligprædiken over en under branden omkommet kvinde, 
angreb har i slutningen af talen brandtyvene, som ikke 
kendtes, han siger selv: »på en måde og med en ild, som 
jeg aldrig før har talt og håber aldrig at tale mere«. Han 
endte med at lyse band over dem og med de ord: »Al me­
nigheden skal sige Amen«, hvorefter han gik ned af præ 
dikestolen uden at bede fadervor og lyse velsignelsen. Ta­
len, siger han, »gjorde størst virkning på de uskyldige; 
nogen virkning gjorde den vel og på de andre»2).

Selve nadveren havde, allerede før loven og ritualet 
udstedtes, fået den form, som den siden har beholdt. — 
Loven gentog 2. 5. 2. det allerede i recessen 1643 givne 
forbud mod at berette andre end syge udenfor kirken og 
gudstjenesten; præsten skal, om han gør dette, betale 40 
lod sølv, og den, som lader det gøre, 100 lod. — Dette

Ussing, Kirkeforfatn. 4. 11. 391 og 397. Thisted, Repertorium for 
åndelige sager. 111. 15.

2) Sorø program 1875. 41.



Skriftemål og altergang. 405

forbud blev dog tidt overtrådt, og det især af præsterne. 
Disses selvkommunion hørte efterhånden op, og de måtte 
da antage en skriftefader. Det omtales tidt på landemoderne, 
at de skal beholde den en gang antagne, de må ikke skifte 
for en ringe uenigheds skyld. — Da det nu mange steder 
kunde være vanskeligt at skaffe en anden præst om søn­
dagen, begyndte de at gå til alters på hverdage; andre, 
især fornemme folk, gjorde det samme, stundom i kirkerne, 
stundom i husene. Biskop Bornemann siger 1699, at der 
holdes stiltiende privat kommunion rundt omkring på landet, 
både for præster og for andre, og han forbyder, at der må 
holdes altergang undtagen på prædikedage1). Der synes i 
det hele at have været tilbøjelighed til at lade de guds­
tjenstlige handlinger afholde udenfor kirkerne. Da Danske 
lov forberedtes, ytredes der ønske om, at stueprædikener, 
såvel som sakramenternes og brudevielses forretning i hu­
sene skulde forbydes, da der dreves stort misbrug dermed2).

I den pietistiske tid ønskede mange at indrette 
det således, at de gudsfrygtige kunde gå alene til alters 
for sig selv. Men man stræbte dog tillige efter at få alter­
gang udenfor gudstjenesten afskaffet. Et reskript af 7. Ja­
nuar 1741 bestemmer, at kun de, der var ganske uformå­
ende til at bivåne den offentlige altergang, måtte berettes 
hjemme; alle andre skulde komme i kirken »og dermed til 
Guds ære og deres næstes opbyggelse være deres tro og 
religion bekendt og således offentlig for menigheden for­
kynde herrens død og deres trøst i den samme«3). Man be­
gyndte med at tage det så strengt, at et andragende fra 
H. A. Brorson om, at en gammel affældig generalmajor 
Lottig måtte kommunicere for sig selv, afsloges. Men 3 
måneder efter reskriptets udstedelse måtte der gøres den

x) Det samme var tilfældet i Sverrig, mange mennesker, høje og 
lave, holdt nadveren i sakristiet eller hjemme i husene (1715). 
Bælter, Kyrkoceremonierne, 2. udg. 357.

2) Secher og Støckel, Forarbejderne for D. L. 1. 15.
3) Kirkehist. Saml. 4. R. J, 691 ff.



406 Gudstjenesten i den danske kirke.

undtagelse derfra, at det tillodes de fremmede ministre 
med deres tjenerskab at gå til alters for sig selv. — Dette 
kunde endda være, hvad det var, men atter 3 måneder 
efter tillodes det, at dersom nogen for en eller anden år­
sags skyld anmodede præsten om at måtte kommunicere 
alene, så måtte de tages særskilt til alters efter gudstjene­
sten. Det var en af de den gang almindelige undtagelses­
bestemmelser til fordel for pietisterne, der ikke vilde gå til 
alters i den store hob.

Da der i rationalismens tid så godt som ikke blev 
andre gudstjenester tilbage end højmessen, kunde den re­
gel, at altergang kun måtte finde sted ved prædikentjeneste, 
ikke længer opretholdes. I købstederne holdtes den sæd­
vanligt tillige om fredagen, og der lagdes heller ikke mere 
hindringer i vejen for, at præster gik til alters på søgnedage.

Det er en selvfølge, at altergangen i en tid, da al my­
stik bekæmpedes, aftog: I København var der 1798 43757 
altergæster, 1805 306001). Det var dog mest i byerne, 
dette mærkedes; på landet hængte man endnu ved den 
gamle skik, og selv hvor kirkegangen var ringe, gik de 
fleste til alters en eller to gange om året, mellem påske 
og pinse og om efteråret før jul. Den aftagen i altergæ­
sternes antal, som utvivlsomt senere har fundet sted, skyl­
des sikkert, at det er blevet almindeligt, at altergangen er 
spredt over hele året; de bestemte årstider minder ikke 
længer om den. Altergangen på selve de store helligdage, 
hvor der nu i det hele ikke mere afholdes kirkeforretninger, 
er gået af brug efterhånden, uden at det er muligt sikkert 
at oplyse hvorledes.

l) L. Koch, D. danske kirkes hist. 1800—1817. 184.



Gudstjenesten i den danske kirke 
efter reformationen.

Af L. Koch.

5. Dåb og kirkegangskoner.
Barnedåben var et led af gudstjenesten, men den 

synes i begyndelsen ikke at have havt nogen fast plads i 
denne, den kunde foretages efter prædiken både før og efter 
altergangen1). Men meget tidligt fik den dog ligesom brude­
vielsen sin plads før prædikenen mellem mesning af epi­
stel og evangelium, efter at Halleluja var sunget. — Dette 
har ikke voldet så lidt forstyrrelse i gudstjenesten; ti det 
var her som ved alle forretninger almindeligt, at vedkom­
mende ikke kom i rette tid, og der blev da sunget flere 
salmer, medens der biedes paa barnet. — Det blev derfor 
ofte forbudt således at vente; var barnet der ikke til den 
bestemte tid, skulde dåben opsættes, til gudstjenesten var 
endt. — Dåben skulde finde sted så tidligt som muligt, 
helst den første eller anden søndag efter barnets fødsel. 
Dette blev vistnok i almindelighed overholdt, men adelsfolk 
begyndte dog tidligt at opsætte deres børns dåb, formodentlig 
fordi slægt og venner skulde samles til den, og eksemplet 
har smittet. Biskop Tyge Asmundsen i Lund bebrejdede 
1568 præsterne, at de holdt deres børn fra dåben, til mo­
deren kunde gå i kirke. De efterligner, siger han, den ade-

Engelstoft, liturgiens hist. 225 Håndbogen 1539.



648 Gudstjenesten i den danske kirke.

lige pomp og opsættelse, men Kristus har sagt: »Lader 
små børn komme til mig«.

Det fulgte af sig selv, at der som hidtil skulde være 
faddere, men antallet på disse blev større end i den ka­
tolske tid, da man nøjedes med så få som muligt af hensyn 
til det åndelige slægtskab, der sluttedes ved dåben, og som 
siden kunde blive en hindring for indgåelse af ægteskaber. 
Ærkebiskop Birger vilde derfor, at der kun skulde være to 
faddere, hvilket stemmer overens med skånske lovs bestem­
melse. I Sællands stift skulde der med drenge være to 
mandfolke- og en kvindefadder, med piger omvendt1). — 
Dette hensyn bortfaldt efter reformationen, og tidens lyst 
til fester og til at vise sin velstand krævede snart et stort 
antal faddere. Konger og biskopper søgte forgæves at for­
hindre dette; Christian 111 forbød at bede flere end højst 
3—4 faddere (14. Marts 1559), men få år efter tillod et 
par sællandske landemoder (1565 og 67), at der måtte være 
5, men børnene maatte ikke følges til kirke af spillemænd. 
— Biskop Jak. Madsen så dog, som det synes uden for­
argelse, på, at der ved en dåb i Ringe kirke på Fyn var 
11 mandfolke- og 10 kvindefaddere. Derimod fremkaldte 
det en irettesættelse fra biskoppen, at en sællandsk præst, 
havde bedet 24 faddere og ladet spillemænd gå foran toget 
til kirken (1592).

Børn af begge køn skulde bæres af kvinder; når dette 
udtrykkelig udtales på et par fynske landemoder (1591 og 
98), viser det, at det har været skik, som det endnu for 
30 år siden var det i Slesvig, at drengene bares af mænd; 
således fremstilles også dåben på et billede i alterbogen 
1574; det er en skægget mand, som har båret barnet, præ­
sten holder over dåben. — I Nordborg på Als bares dren­
gene 1691 af mænd2). Der måtte ikke mellem fadderne

x) Thorkelin, Stat, provincialia etc.—Freisen, Manuale Rosch. 6.— 
Helveg, Danm’» kirkehiat. for reform. I. 228.

2) Danske Sami. 1. VI. 66.



Dåb og kirkegangskoner. 649

være »mistænkelige personer«, hvorved vel menes sådanne, 
som havde ondt rygte, derimod tales der ikke om, at præ­
sterne skal prøve faddernes tro og kundskaber, som den 
katolske kirke havde fordret1).

Det var naturligvis alle børn, der skulle døbes, dog 
Taternes undtagen. I det mindste frarådede biskop N. 
Jespersen i Fyn sine præster at indlade sig herpå; vilde 
Taterne have deres børn døbt, måtte de gøre det selv. 
Ingen synes i det hele, selv langt ned i tiden, at have tænkt 
på, at Taterne kunde kristnes. Endnu 1715 forbød biskop 
Worm at tage dem til alters; præsterne skulde heller an­
give sådanne skarns mennesker for øvrigheden eller den 
nærmeste kommanderende officer. Danmark var dog i den 
henseende ikke længer tilbage end andre lande; i Sverrig 
forbødes det 1560 at døbe eller begrave Tatere2).

Hjemmedåb måtte kun finde sted som nøddåb, og 
der måtte ingen overtroiske ceremonier foretages ved den. 
Jordemødrene skulde undervises om, at intet barn måtte 
døbes, før det var født, og det samme indskærpes præsterne 
ved et par landemoder i Lund (1555 og 83) og siden i 
D. L. 2. 8. 8; men endnu 1762 kunde det ske, at en præst 
blev hentet for at døbe et ufødt barn3). — Nøddåb skulde 
om muligt forrettes af præsten; på Sællands landemode 
1565 forbødes det degnene at døbe børn undtagen i den 
yderste nød. Ved Århus landemode 1650 var en smed 
stævnet, fordi han havde døbt et barn en søndag, da der 
var gudstjeneste i byen, og præsten altså var tilstede. Han 
blev dømt i verdslig øvrigheds hånd at lide fortjent straf.

x) Freisen, Man. Rosch. 6. Agenda eccl. Slesv. 38.
a) Bælter, Kyrkoceremoniarne, 2. udg. 431.
8) Fogtmann, Reskripter I, 368. — Luther har også udtalt sig imod, 

at ufødte eller delvis fødte børn døbtes; de tilstedeværende skal 
falde på knæ og bede for dem, »so sollen wir es gewisslich dafür 
halten, dass dies Kindlein, ob es wol der rechte Taufe nicht er­
langet, darum nicht verloren ist.« Förstemann, Luthers Tisch­
reden 11, 270. Smlgn. 283.



650 Gudstjenesten i den danske kirke.

— Der er et vistnok ene&taaende landemodsmonitum fra 
biskop Winstrup på Sælland, der udtaler, at når præsten 
har været tilkaldt og har hjemmedøbt børn fuldstændigt, 
skal de ikke fremstilles i kirken, »fordi der også i huset 
er en kristen forsamling« (1597). Men hovedreglen var, at 
hjemmedøbte børn snarest muligt skulde fremstilles i 
kirken; når dette forsømtes, formanede præsterne dertil, 
og sådanne formaninger har der ofte været anledning til 
at give; på Fænfø var der 1570, da provsten visiterede, 8 
børn, der ikke vare fremstillede i kirken; ti »det eragtede 
Fæmøboerne for en ufornødenhed«. — Der var hos præ­
sterne en del usikkerhed om, hvorledes man skulde bære 
sig ad, når barnet fremstilledes. Biskop Vandal i Ribe 
måtte endog forbyde, at de nøddøbte børn blev gendøbte1). 
Mange steder brugtes hele dåbsformularen, uagtet den med 
sin primsigning kun passede paa udøbte børn, hvorfor det 
gentagne gange forbødes at bruge exorcismen ved dåbsfrem­
stillinger. — Kirkeordinansen havde dog her givet den rette 
anvisning: præsten skal ingenlunde gendøbe et hjemmedøbt 
barn, »aleneste skal han da opregne troens artikler, læse 
evangelium Marci og bede fadervor«.

Henimod år 1700 blev det almindeligt, at børn hjem- 
medøbtes straks efter fødselen, eller bragtes hen i præste­
gården for der at blive døbte. Det var ikke meningen, at 
de ikke skulde bringes til kirken, ofte blev de allerede den 
næste søndag fremstillede i denne; biskop Br. Brorson har 
sikkert ret, når han siger, at man vilde have børnene døbt 
straks, for at de ikke skulde blive forbyttede (Ålborg lande­
mode 1742). På nogle steder var det dog kun de ægte 
børn, der således hjemmedøbtes, medens de uægte døbtes 
i kirken; andre steder synes denne forskel ikke at være 
gjort. På landemoderne forbødes det ofte at hjemmedøbe 
andre end syge børn, men uden nytte. Da forordningen 
27. Juli 1771 fritog fra forpligtelse til inden en vis tid at

r) Ny kirkehist. Saml. VI, 128. — K. S. 3. VI. 486.



Dåb og kirkegangskoner. 651

fremstille hjemmedøbte børn i kirken, udtalte biskop J. Hee 
i Århus, at det var misbrug, når den anvendtes paa børn, 
der var døbt i præstegården, de kunde ikke kaldes hjem­
medøbte. — Det er først dåbsforordningen 30. Maj 1828, 
som har ført dåbshandlingen tilbage til kirkerne1).

Den katolske kirke havde delt dåbshandlingen i to dele; 
den såkaldte primsignelse fandt sted ved kirkens dør; 
her sagdes de bønner, hvorved saltet, der lagdes barnet i 
munden, og dåbsvandet rensedes (exorcismus salis et aqvæ), 
og de to exorcismer fandt sted, hvorefter præsten lagde sin 
stola paa barnet, salvede dets højre øre, og (i det mindste 
efter den slesvigske agende) endte handlingen ved kirkedøren 
med, at præsten og følget bad fadervor, Ave Maria og troen, 
hvorefter præsten sagde: »Gå ind i Guds hus, at du kan 
have det evige liv og leve med Kristus i al evighed«. — 
Efter reformationen beholdt man tvedelingen af hand­
lingen, af hvilken der endnu er spor i vort dåbsritual, 
men der var usikkerhed om, på hvilket sted den skulde ud­
føres. Samtidigt (1561 og 62) befaler N. Jespersen i Odense, 
at primsigningen skal læses midt paa kirkegulvet, og H. Al- 
bertsen i Sælland samt N. Palladius i Lund, at den ikke 
skal fremsiges indenfor døren eller midt i kirken, men 
ved døbefonten i kirkens vestre ende. Dette har dog for­
modentlig vist sig uheldigt, da menigheden så ikke kunde 
følge handlingen. Det blev den i Odense vedtagne skik, 
der blev den almindelige, indtil døbefontene flyttedes op i 
kirkerne, da hele dåbshandlingen samledes om dem. På 
Århus landemode 1651 bestemtes det, at præsten ikke først 
skal læse over barnet stående på kirkegulvet og siden gå 
hen til døbefonten; men eftersom det er en uadskillig ger­
ning, som forrettes, skal den også udføres på ét sted, 
nemlig ved fonten.

Dåbshandlingen, der helt igennem skulde udføres

Jonge, Den nordsællandske almue. — J. Møller, Nyt teol. tidsskrift 
II, 327.



652 Gudstjenesten i den danske kirke.

med dansk læsning, begyndte med, at præsten spurgte, hvis 
barnet var, og om det var hjemmedøbt. — I den norske 
ordinans (1607) befales det, at der før dåben skal holdes 
en lille tale til menigheden og fadderne, og der gives også 
i de danske håndbøger anvisning dertil1). Sådanne dåbs­
taler er stundom bievne holdte, om end ikke almindeligt, 
og kun over fornemme børn. Biskopperne Bornemann i 
Ålborg og Gerner i Viborg forbød det som en novitet; 
gudmoderen kunde ikke holde barnet så længe, som præ­
sten talte, og desuden skulde der ikke gøres mere væsen 
af sakramentet med de rige end med de fattige. — Stands­
forskellen kom også frem på andre måder ved dåben; B. 
Brorson i Ålborg klagede 1737 over den misbrug, at der 
brugtes forskellige salmer ved borger- og bønderbørns, fat­
tiges og riges dåb.

I reformationens første tid synes man at have bort­
kastet hele primsignelsen og kun døbt børnene med 
skriftens ord Mt. 282), hvilket skriftsted slet ikke findes 
hverken i ordinansens eller ritualets dåbsformularer. Disse 
har derimod de to besværgelser næsten i samme form som 
den katolske kirke, medens ceremonierne med saltet, olien 
og vandet bortfaldt. Det er formodentlig den ovenfor om­
talte ældre dåbsskik, som forbydes på bispemødet 1555, 
hvor det pålagdes præsterne at bruge exorcismen, som 
de altså må have udeladt. I tiden omkring 1600 opstod 
der under påvirkning af kryptokalvinismen uvillie mod den; 
flere præster blev straffede, fordi de ikke havde brugt den. 
1606 gjorde Christian IV tilløb til helt at afskaffe den. 
Han havde imidlertid ikke mod til at føre sagen igennem, 
da biskopperne og iblandt professorerne H. P. Resen ud­
talte sig for at beholde den8). Ved landemoderne det næste 
år pålagdes det præsterne at oplyse menighederne om, at

x) Engelstoft, liturgiens hist. 187 f.
9) Danske Mag. 1. V. 268.
s) Helveg, Danmarks kirkehist. eft. ref., 2. udg. 1. 265 f.



Dåb og kirkegangskoner. 653

børnene ikke var legemligt men åndeligt besatte; men de 
måtte ikke på egen hånd udelade exorcismerne, der da også 
gik uforandrede over i ritualet. Brochmand forsvarer deres 
bibeholdelse med, at de er et levende billede på det tyranni, 
som djævlen åndeligt udøver over alle udøbte. — Christian 
IV slog så aldeles om, at en præst i året 1610 afskedigedes, 
fordi han havde udeladt exorcismen r).

Medens fadervor blev bedt, knælede fadderne, og man­
dene blottede hovedet. Derefter gik præsten med fadderne 
hen til døbefonten. Ved Sællands landemode 1568 påbødes 
det, at hele symbolet skulde oplæses; man er altså bleven 
ved at bruge den katolske forkortning af den anden tros­
artikel2). Når flere børn døbtes, spurgtes de undertiden 
under et: Forsager I osv. Dette forbødes i Sælland 1568, 
på Fyn 1579; hvert barn skulde spørges for sig selv.

Når barnet skulde døbes, skulde det helst blottes 
helt eller i det mindste overkroppen. Dette påbydes i or- 
dinansen, dog med det forbehold, at barnet kunde tåle det, 
hvorom jordemoderen eller kvindefadderne skulde spørges. 
Påbuddet gentages på landemoderne op til 1600; en vignet 
i håndbogen 1574 viser således barnet nøgent. — Hen­
sigten hermed var dog ikke, at det skulde neddyppes i 
vandet, præsten skulde tage det og holde det med den 
venstre hånd, medens han døbte det med den højre. Den 
ofte omtalte tavle fra Torslunde viser dette, barnet holdes 
af præsten, og degnen holder hans bog for ham, så han 
kan læse i den; barnet er her ikke blottet, men svøbt 
med korsbånd over brystet. Omtrent samtidig var det dog 
allerede i Frue kirke skik, at gudmoderen holdt barnet 
over dåben3). Når Christian IV blev døbt ved neddyk-

x) Kirkehist. Saml. 3. 111. 347. Brochmand, Systema II 2016.
3) Credis in J. Chr., filium ejus unigenitum, natum et passum. 

Denne forkortelse findes endnu i H. Tausens »En ret kristelig 
fadson et kristne børn med på danske«. Kirkehist. Saml. II, 554.

’) Rørdam, kirkelove. 11, 317 Odense landemode 1591. Kirkehist. 
Saml. 3. 1, 680.



654 Gudstjenesten i den danske kirke.

ning1), må det anses for noget ganske særegent. Men 
Bugenhagen havde i sin tid havt betænkelighed ved den 
skik, han fandt her i Norden, at kun barnets hoved blot­
tedes2). Han siger, at vi fødes nøgne, vi skal også gen­
fødes nøgne; men det er dog mest historiske grunde, han 
gør gældende: Kristus har ikke været iført klæder, da han 
blev døbt osv3). Hele denne argumentation er særdeles 
svag, og den har heller ikke kunnet holde sig. Palladius 
anfører da også på et landemode 1559 en ganske anden 
grund: Barnet skal blottes, for at ikke troldkvinder skal 
indsmugle voksbørn og få dem døbte til at øve trolddom 
med. I året 1596 anklagede en forhenværende foged og 
hans kone præsten Hans Jakobsen i Oure på Fyn for at 
have døbt tre voksbørn; han synes dog at have været uskyl­
dig; det oplystes under sagen, at det var en gal løbepræst 
ved navn Rasmus, der havde begået misgerningen4).

På Sællands landemode 1562 og Lunds 1561 forbydes 
det, at den vin, som er bleven tilovers fra alter­
gangen, må gives de børn, der er bievne døbte. Vi møder 
her levninger af en gammel kirkeskik; i den katolske sles­
vigske agende ender dåbshandlingen med, at præsten giver 
det døbte barn kommunionen ved at lade det drikke af 
ablutionskalken5). Dette må vel også have fundet sted i 
Sællands stift, uagtet biskop Lage Urne befaler, at det vand, 
hvori kalken var vasket, skulde hældes i døbefonten6).

Efter dåben ofredes der; det var hædersoffer, hvorfor 
der ikke måtte ofres med uægte børn. På Sællands lande­
mode 1565 omtales det, at der stundom ofredes før dåben,

r) Rørdam, Monum. hist. Dan. 1. 11, 651.
2) Det skal dog bemærkes, at den katolske Roskilde-agende synes 

at tale om neddykning: »Tunc mergat ter«. Freisen 41. Luther 
har også i tidligere tid anbefalet neddypning.

8) Ny kirkehist. Saml. II, 470.
4) Jak. Madsens visitatsbog. 296.
e) Fr. Nielsen, Nord, kirkeleks. I. 16.
8) Freisen, Agenda eccl. Slesv. 49. Ny kirkehist. Saml. III. 268.



Dåb og kirkegangskoner. 655

straks efter at epistlen var læst. Dette forbødes, det skulde 
ske efter prædiken, under hvilken altså gudmoderen med 
barnet blev i kirken. — Ordinansen omtaler imidlertid ikke 
offer ved dåben eller ved andre lejligheder end på de tre 
store højtider, og der er spor af, at man har fundet denne 
ofring urigtig; tankegangen har vel været, at der lige så 
lidt skulde ydes betaling for dåben som for nadveren. C. 
Valkendorf kom 1596 overens med præsterne i Odense om, 
at de velvilligen skulde afstå, at der ofredes med børn, og 
på sit gods, Glorup, forbød ban det ligefrem1).— Når der 
var ofret, gik fadderne endnu hen og bragte barnet fadder­
gave, i det de lagde en guld- eller sølvskilling på dets 
bryst2).

1 det 16de århundrede blev ægte og uægte børn 
døbt på samme tid. Der må dog være opstået ønske om 
at gøre forskel; ti på et præstemøde i Sokkelund herred i 
Sælland 1561 spurgte en præst, om man ikke kunde døbe 
de uægte børn paa en anden tid end de ægte; men biskop 
Hans Albertsen benægtede dette3). Biskop Jak. Madsen på 
Fyn derimod vilde have de uægte børn døbt efter prædiken, 
men C. Valkendorf modsatte sig, at det skete paa hans 
gods4). Men efter at den norske ordinans 1607 havde 
fastslået, at uægte børn skulde døbes efter prædiken, blev 
dette almindeligt også i Danmark; det påbødes allerede 
samme år ved Roskilde landemode. De skulde dog ikke 
døbes i en tom kirke, men i menighedens nærværelse.

Det voldte stundom ved uægte børns dåb forstyrrelse 
i kirken, når gudmoderen på præstens spørgsmål, hvem 
der var barnets fader, nævnte den, som moderen havde 
udlagt. Det kunde da ske, at vedkommende rejste sig i 
kirken, gik hen og lagde hånden på barnets hoved og svor

x) Jak. Madsens visitatsbog 25 og 174. Fynske Saml. 1. 97.
2) Tr. Lund, Danmarks og Norges hist. VIII. 147.
8) Kirkehist. Saml. 4 I. 446.
4) Tr. Lund, Danm.'s og Norges hist. VIII. 143. J. Madsens visi­

tatsbog 174.



656 Gudstjenesten 1 den danske kirke.

sig fri. På Ribe landemode 1687 påbødes det, at de mænd, 
der gjorde dette, skulde underkastes kirkens disciplin. En 
halv snes år senere stod en mand frem i en kirke i Vi­
borg stift og fralagde sig ligeledes sigtelsen med ed, i det 
han tillige anklagede hr. Mikkel Lausen i Rold, som på 
grund af denne sigtelse urettelig havde udelukket ham fra 
nadveren ; manden frikendtes siden ved landemodet, da be­
skyldningen mod ham fandtes ugrundet.

Der opstod spørgsmål om, hvorvidt børn, der var av­
lede inden men fødte efter trolovelse eller vielse, skulde 
døbes som ægte eller uægte. Biskop Resen vilde kun til­
lade, at de måtte behandles som ægte, når forældrene havde 
stået åbenbart skrifte (1624). — Bornemann derimod ud­
talte 1696, at alle børn, der var fødte efter trolovelse og 
vielse, skulde døbes som ægte, de derimod, der var fødte 
før, ikke, selv om forældrene siden var bievne trolovede 
eller viede. Dette var i det hele den almindelige ældre 
opfattelse; men det er mærkeligt, at den holdt sig også 
efter at Danske lov var udkommet; ti det antoges almin­
deligt, at denne havde berøvet trolovelsen den ægteskabs­
stiftende betydning. — Ved fdn. 13. Juni 1771 ophævedes 
al forskel mellem ægte og uægte børns dåb.

Ritualet flyttede dåben til efter prædikenen, men 
før altergangen; de uægte børn skulde da døbes efter 12 
slet i købstæderne, på landet, når der var ofret med de 
ægte. løvrigt blev lovgivningen om dåben uforandret. Ved 
anordningen af 30. Maj 1828 bestemtes det, at dåben først 
skulde finde sted efter altergangen. — I pietismens tid 
forhandledes der atter om afskaffelse af exorcismen. Ved 
et reskript 13. Dec. 1737 tillodes det præsterne i Slesvig 
kun at bruge den, hvis forældrene ønskede den; men da 
der i Tyskland udtaltes betænkeligheder ved denne forandring, 
blev kong Christian VI bange for, at hans rettroenhed skulde 
blive anset for tvivlsom, og reformen standsedes derfor1).—

x) L. Koch, Christian VI. 186.



Dåb og kirkegangskoner. 657

Først ved fdn. 7. Maj 1783 dristede man sig til at udstede 
den hidtil brugte af Balle udarbejdede dåbsformular. — 
Det var Balles ønske, at forældrene selv skulde stå fadder 
til deres børn; han foregik selv med sit eksempel, men 
det efterfulgtes kun langsomt. Endnu en kancelliskrivelse 
af 10. November 1829 kalder det en novitet, der dog kan 
tilstedes.

Det viste sig snart uhensigtsmæssigt i store menig­
heder at holde dåben under gudstjenesten. Fdn. 30. Maj 
1828 tillader, at den i København må holdes, når højmesse­
tjenesten er endt, og dette udvidedes siden til at gælde for 
Odense og Århus. Siden er denne ordning indført vist 
nok i alle byer og i adskillige landsbykirker.

Det forefaldt selvfølgelig sjældent, at en voksen blev 
døbt; det skete med enkelte jøder og, da Danmark havde 
fået kolonier, med negere, der kom her til landet. Først 
i ritualet indeholdes der særegne bestemmelser om, hvor­
ledes en sådan dåb skal forrettes.

Barselkoners kirkegang måtte få en ganske anden 
betydning efter end før reformationen. For katolikerne var 
den en renselse fra urenhed1), en forestilling, der aldeles 
forkastedes nu, da ægteskabets ære hævdedes. Ordinansen 
stiller da også indledningen som en ganske fri sag: »Endog 
at de ere fri for Moses lov, at de ej tør holde sig derefter,
og ej behøve at lade sig af tjeneren indlede, når de efter
deres barnefødsel ville gå i kirke, dog må de holde sig
hjemme, som sæd er.« — Det er et eksempel på, hvor
usammenhængende den tids lovgivning er, at der få måneder 
efter den danske ordinanses udstedelse udkom en forord-

x) Ved et svensk landemode 1385 måtte det udtrykkelig bestemmes, 
at kvinder, som var døde i barselseng, måtte begraves kristeligt. 
Reuterdahl. 145. — Bøttiger, Kirkegangskoners indledning. 29 f.

Kirkehist. Saml. 5. R. I. 42



658 Gudstjenesten i den danske kirke.

ning for Sælland, der ligefrem påbød indledningen og be­
stemte, at præsten for denne skulde have »2 grotter efter 
gammel sædvane«1).

indledningen blev da også almindelig skik allevegne. 
Seks uger efter barnets fødsel sendte konen sin pige ud 
at bede til kirkegang. I den katolske tid havde det været 
skik, at indbydelsen skete offentligt, så at enhver kunde 
møde; men dette var allerede den gang bleven forbudt, der 
skulde sendes bud. 1 den såkaldte Riber reces 1561 for­
bydes det, at pigerne, der gik bud, måtte udrustes med 
guld, perler og sølv, de skulde kun have opbundet hår 
og være iført gode klæder. — Søndagen efter kom da konen 
til kirke fulgt af så mange koner som muligt. Derfor for­
maner også P. Palladius kvinderne til, at de ikke må nægte 
fattige koner følgeskab; jo fattigere en dannekvinde er, desto 
hellere skal de gå med hende. Endnu 1660 fortæller J. 
Bircherod, at da hans moder i Odense skulde holde kirke­
gang, var hele hendes stue fuld af kvinder, der skulde følge 
hende. Skaren gik parvis, de, der var hendes nærmeste 
pårørende, forrest. Han tilføjer, at denne skik afskaffedes 
en snes år eller mere derefter2). Dette gælder dog kun for 
byernes vedkommende, på landet varede den meget længer. 
— Hvor stort et sådant følge kunde være, ses af en be­
stemmelse for Ribe fra 1561: Barsel måtte slet ikke gøres 
med flere end i det højeste 30 kvinder, dog uberegnet fruer 
og jomfruer o: adelige damer. Når følget kom for kirke­
døren, gik præsten ned til det.

Det gjaldt nu om at holde alle overtroiske skikke 
ude. Det blev mange gange forbudt, at barselkvinden måtte 
bære lys, som skulde beskytte hende mod djævelens angreb, 
for hvilke hun mentes at være særlig udsat, heller ikke 
skulde hun renses med vievand; men præsten skulde tale 
til menigheden om, at den med hende skulde takke Gud,

x) Kirkehist. Saml. 2. VI. 151.
2) Uddrag af Bircherods dagbøger. 50.



Dåb og kirkegangskoner. 659

og til hende selv om at komme ind i kirken og gøre de 
gerninger, som en kristen kvinde der skal gøre. Derefter 
skal han ikke give hende hånden, men kun med sit ord 
føre hende ind i kirken. — Det omtales også, åt det var 
skik, at kirkegangskoner kyssede patenaen. Biskop H. Al- 
bertsen forbyder ikke dette, men det skal forestilles dem, 
at derved vindes ingen hellighed, men det er kun et tegn 
på kærlighed (signum dilectionis erga ministerium)1). — 1 
Ribe brugte kvinderne en egen dragt, når de holdt kirke­
gang; formodentlig har der derlil knyttet sig en overtro, 
da det blev forbudt; de skulde møde i deres egne klæder2).

Man vilde også føre kvinder, der var døde i bar­
selseng, ind i kirken og ofre for dem; dette havde været 
tilladt i den katolske tid, kun at det lys, som bares foran 
kisten, ikke måtte være tændt8). Det forbødes både på Fyn 
og Sælland 1593 og 94. I Århus stift brugtes denne skik 
endnu 1654, og når kisten var båret op til alteret, vendtes 
den tre gange. Præsterne, siges der det sidste sted, tillod 
det for offerets skyld; »men vi må ikke falde i den gamle 
papistiske overtro, at barselkvinder efter fødselen er i djæ­
velens magt«.

Der ofredes altid af kirkegangskonen og hendes 
følge; dette offer omtaltes dog lige så lidt i ordinansen som 
barnedåbsofferet, og C. Valkendorf søgte også at afskaffe 
eller i det mindste indskrænke det. I Odense vilde han 
sætte igennem, at ikke flere koner måtte følge kirkegangs­
konen, end de, der var budne til barsel, hvilket ikke måtte 
være flere end 8. Biskop Jak. Madsen syntes åbenbart, 
at det var fattigt, at der en søndag i Gråbrødrekirke kun 
var 12 kvinder med 2 kirkegangskoner. På Glorup forbød 
Valkendorf at indlede kvinder; de skulde heller ikke ofre,

x) Kirkehist. Saml. 4. I. 447.
2) Kinch, Ribes hist. II. 94. Tr. Lund, Danmarks og Norges hist. 

Vill. 210. Danske Mag. 2. II. 273.
8) Thorkelin, Kirkelove 77.

42*



660 Gudstjenesten i den danske kirke.

men sende præsten, hvad de vilde1). Ofringen tog lang 
tid, konen gik alene op til alteret, og først når hun kom 
ned, fulgte følget efter, ligesom ved barnedåb gudmoderen 
gik først, så mandfolke- og endelig kvindefadderne. Dette 
forbødes i Ribe 1561; hele følget skulde gå op samlet.— 
På Fyn pålagdes det 1575 præsterne, at de ikke måtte tøve 
efter kirkegangskoner; kom de for sent, skulde de indledes 
efter prædiken. — Ved Sællands landemode 1574 forbødes 
»barselkvinders latterlige offer«. Når de gik til kirken, delte 
de »onde blafferter« (dårlige skillinger) ud til hinanden 
under latter og stor forstyrrelse for tjenesten; dette måtte 
ikke finde sted; vilde de uddele dem, skulde de gøre det 
hjemme. — Efter og måske også før kirkegangen holdtes 
der »kvindedrik«, hvorved der fandt store uordener sted. 
Den forbødes på Fyns landemode 1575, men sikkert uden 
nogen virkning.

Ugifte kvinder blev ikke indledte; Peder Palladius har 
gentagne gange udtalt sig bestemt derimod2). Men på 
landemodet 1558 tillod han dog, at det måtte finde sted, 
når de havde stået offentlig skrifte. Som regel blev det 
dog kun gifte kvinder, der indledtes.

I D. L. 2. 12. 9. bestemmes det, at »barselkoner alene 
ledes i kirken af præsten, hvor det hidtil har været bruge­
ligt«, så der må altså den gang allerede have været steder, 
hvor indledningen var gået af brug, måske forandret til, 
at præsten holdt en tale fra prædikestolen; dette omtales 
netop omtrent samtidig af biskop A. Anchersen i Ribe som 
en fremmed skik, der havde indsneget sig. — Det første 
alvorlige stød fik dog den hele skik, da det 1688 tillodes, 
at livgarden til hest måtte være befriet for at lade sine 
koner indlede. Nu begyndte mange, især rangspersoner og 
militære lige ned til ryttere og dragoner, at unddrage sig 
indledningen, og ved reskript 8. Novbr. 1748 fritoges da

x) Jak. Madsens visitatsbog 25. 174.
2) Jvfr. Rørdam, Danske kirkelove II, 317.



Dåb og kirkegangskoner. 661

alle rangspersoner. Der blev imidlertid ved at indkomme 
andragender om fritagelse også fra andre, og reskript 22. 
Novbr. 1754 ophævede hele indledningen i dens hidtilvæ­
rende form og bestemte, at præsten efter prædiken skulde 
give menigheden tilkende, at der var en kirkegangskone, 
og tilføje en kort formaning og et ønske over hende. — 
I denne form blev indledningen dog aldrig almindelig; for 
så vidt den endnu brugtes, var det på den gamle måde1).

6. Brudevielsen.
Når man vil forstå brudevielsesskikkene i den første 

tid efter reformationen, må det bestandig holdes for øje, at 
det ikke var den kirkelige vielse, der gjorde ægte­
skabet retsgyldigt; det var oprettet allerede ved par­
ternes samtykke, som det gaves ved trolovelsen, efter 
hvilken det ikke var forment at begynde det ægteskabelige 
samliv; ifølge Jydske lov behøvedes der end ikke noget for­
meligt samtykke, men en kvinde var en mands ægtehustru, 
når han i 3 år havde levet sammen med hende og tilstået 
hende alle en hustrus rettigheder2).

Ordinansen siger kun, at »med ægteskabspersoner på

x) Om indledningens historie i det hele se Bøttiger, »Kirkegangs­
koners indledning«.

3) Hist, tidsskr. 5. I. 363. Retshistoriske bemærkninger om kirkelig 
vielse som betingeise for lovligt ægteskab i Danmark af J. Nelle- 
mann. — I Sverrig gjaldt samme regler. Ved ordinanserne af 
Westerås 1527 »beifrådes otidigt sångelag imellan fåstehjon på 
intet sått, emedan dem imellan var et rått åktenskap for Gud«. 
Bælter, Kyrkoceremoniarne, 2. udg. 509. — Ved et forlig 1568 
betingede kong Erik XIV sig, at hans broder, hertug Johan, skulde 
anerkende ægteskabet mellem kongen og Karin Månsdatter »end­
skønt kirkegangen og de ceremonier, som plejer at finde sted 
ved brylluper, nu ikke lige straks kan holdes for den nuværende 
krigs og andre anliggenders skyld«. — Smign. Herzog, Realency- 
clopædie, 3die udg., art. Eherecht V, 201, 50; 203, 40 o. fl. st.



662 Gudstjenesten i den danske kirke.

ægteskabs vegne have Guds ords tjenere intet andet at 
skaffe, uden at vie dem tilsammen og at underrette deres 
bekymrede samvittigheder. Alt andet hører verdslig øvrighed 
til«. Heri er der intet nyt; ti det havde også i den ka­
tolske tid hørt til god kirkelig orden, at ægtefolk lod sig 
vie i kirkerne, og undladelse heraf medførte kirkelige straffe1). 
Men overalt, hvor der tales om ægteskabet, møder der os 
den opfattelse, at vielsen kun er den kirkelige besegling på 
det allerede retsgyldigt indgåede ægteskab og dets bekendt­
gørelse for menigheden.

Således når P. Pall adi u s formaner menighederne til 
at lade ægteskaberne indvie i kirken; dette bør ske, fordi 
et offentligt bryllup er det eneste sikre vidnesbyrd om, at 
ægteskabet virkelig er indgået. Hvis der kun var en mand 
eller to tilstede, da de blev givne sammen hjemme, kunde 
disse vidner dø, og de havde da intet bevis mod dem, der 
kunde finde på at kalde deres børn horebørn. De, der le­
vede i et sådant ægteskab uden vielse, skulde derfor komme 
til præsten, og han skulde kalde dem ud af deres stole en 
søndag efter tjenesten og sige til almuen: »I gode kristne! 
disse to personer ville nu åbenbare deres ægteskab, så 
ville vi gerne høre deres bekendelse: Mand! bekender du, 
at hun er din ægte hustru, og at I ere trolovede og givne 
sammen hjemme« osv. — Det er da så klart som muligt, 
at her slet ikke tales om ægteskabets stiftelse, men kun 
om dets vitterliggørelse.

Dette genfindes i alle udtalelser på bispemøder og 
landemoder. Bispemødet 1546 formaner de præster, 
der længe har levet som i ægteskab, eller som har indgået 
privat ægteskab, til at offentliggøre dette, i det der tilføjes, 
at de, som nu kaldes, og som ikke har afholdenheds gave, 
skal ægte ærlige kvinder. — Ved Fyns landemode 1561 be­
tegner N. Jespersen brudevielsens betydning således, at det 
er nygifte (novi conjuges), hvis ægteskab skal velsignes ved

r) Reuterdahl 59, 155 o. fl. st.



Brudevielse. 663

ordets offentlige tjeneste. — Ganske vist kan der også på­
vises en ytring, der synes at gå i modsat retning; Fr. Wor- 
mordsen forkaster det på Lunds landemode 1546 som en 
grov vildfarelse, at samtykket alene stifter ægteskab; »»ti 
der behøves Guds ord, for at dette samtykke kan bekræftes 
af Gud, som er øverste og eneste ophav som til den of­
fentlige magt så til alle ærlige love«. Hvis disse ord inde­
holder mere, end at kristne mennesker burde lade deres 
ægteskab vie i kirken, er de måske snarest udtryk for den 
betragtning, der havde gjort sig gældende i den katolske 
tid. Ti da havde kirken ud fra sin lære om brudevielsen 
som et sakrament gjort den kirkelige velsignelses nødven­
dighed gældende med større kraft, end tilfældet var i den 
første tid efter reformationen, medens dog selv et ganske 
formløst samtykke var nok til at gøre ægteskabet retsgyldigt.

Klarest træder dog trolovelsens betydning frem i rets­
sager angående dens brydelse. Således anklagedes 
præsten Iver Bertelsen 1567 i Stege for konsistoriet bl. a. for 
at have hævet sin trolovelse. Det var ingen privat sag; ti 
han havde tilfredsstillet pigen og hendes forældre med 
penge. Men både professorerne og kongens lensmand var 
enige om, at dette var ægteskabsbrud, uagtet de trolovede 
ikke havde levet sammen. N. Hemmingsen sagde således: 
»»Det har al tid været holdet her udi riget, at de folk, som 
hinanden have trolovet, og derover har været vidnesbyrd og 
bevisning, og de have givet hverandre fæstendefæ, er ægte­
folk for Gud og verden. Hvilket altsammen at have været 
mellem eder og denne pige bevisligen findes; ti er I ægte­
folk.« Hertil sluttede de øvrige dommere sig, ligesom de 
var enige om, at hr. Iver ikke måtte gifte sig, så længe 
hans fæstemø levede1). — En mand, der havde besvangret 
en kvinde, som han havde lovet ægteskab, som det synes, 
uden at formelig trolovelse havde fundet sted, blev 1550 
ved tamperretten i Ålborg dømt til at behandle hende som

x) Ny kirkehist, Saml. I. 29 f.



664 Gudstjenesten i den danske kirke.

sin hustru for Gud og verden, uagtet han senere havde 
formelig trolovet en anden og holdt bryllup med hende; 
men dette ægteskab var ugyldigt, han måtte anses for at 
have levet med hende i hor1). — Det kan da ikke undre 
os, når der klages over, at ingen undervisning og forma­
ning kan få folk fra den vrange mening, som en part har, 
der holder trolovelse for et fuldkomment ægteskab2); ti 
dette var den i virkelighed for den verdslige lov.

Når trolovelsen således stiftede ægteskabet, måtte det 
være magtpåliggende at tilvejebringe nogenlunde faste 
former for den. Hertil hørte først og fremmest, at den 
skulde være vidnefast. »Alle hemmelige trolovelser uden 
slægt og venners villie skal aflyses«, siger Palladius på 
Sællands landemode 1559. Dette er i god overensstem­
melse med Luther, der mange gange har talt imod, at de 
retskyndige ikke vilde nægte at anerkende ægteskaber, der 
var sluttede ved et ganske formløst samtykke (consensus), 
selv om dette var givet af umyndige uden forældres og 
værgers samtykke. Men tillige ønskede Palladius, at præ­
sten skulde være tilstede ved enhver trolovelse, hvilket vist 
nok var det sædvanlige, men ikke nødvendigt3); han måtte 
dog ikke foretage nogen handling, der kunde bestyrke i 
den tro, at ægteskabet var således sluttet, at vielsen var 
overflødig. Ved bispemødet 1555 bestemtes det, at »udi 
fæstensøl skal ingen præst eller nogen anden give nogen 
tilsammen, men alene høre deres trolovelse tilsammen og 
være vidnesbyrd dertil, indtil sålænge de gives sammen i 
kirken. Men adelsfolk må ikke gives tilsammen i fæstensøl 
eller trolovelse; ti det er udspurgt tilforn med dem; men 
når de komme i kirken, da troloves de ikke tilsammen 
igen, men alene forkyndes, at de er trolovede tilforn«. Me-

x) Kirkehist. Saml. 3. VI. 148. Lignende sag. 3. IV. 426. Flere
eksempler i den anførte afhandling, Hist, tidsskr. 5. I.

2) Kirkehist. Saml. 3. VI 507.
8) Rørdam, Kirkelove II, 5 og 180.



Brudevielse. 665

ningen med disse uklare ord er vel, at det nok kunde over­
lades adelsfolk selv at varetage, at de rette former over­
holdtes, uden at præsten var tilstede. Det synes, at den 
rettighed, som således tilstodes adelen, er bleven udvidet 
til også at gælde adeligt tyende; præsten Anders Perlestik­
ker viede i det mindste 1621 to piger, som havde tjent 
fru Elisabeth Rosensparre på Krenkerup, uagtet deres tro­
lovelse var ham ubevidst; men fruen gjorde deres bryllup 
på Nakskov rådhus, og mange adelige mænd og kvinder 
var tilstede1). — At præsten kun var tilstede ved trolo­
velsen som et vidne, betones oftere, således ved Fyns lan­
demode 1591; han måtte ikke lægge sin hånd på de tro- 
lovedes hoveder eller bekræfte trolovelsen i den treenige 
Guds navn.

Hele ægteskabsretten var således meget formløs, og det 
er intet under, at den forstodes på forskellig måde. N. 
Hemmingsen, der i processen mod Iver Bertelsen så be­
stemt havde hævdet, at når der forelå en virkelig trolovelse, 
var ægteskabet stiftet, skrev 1572 et lille skrift for at vej­
lede gejstlige, der skulde dømme i ægteskabssager. Her 
gør han forskel på, om det givne samtykke kun går ud på, 
at der i fremtiden skal indtræde ægteskab, eller om samlivet 
allerede er begyndt. I første tilfælde råder han til, når 
omstændighederne taler derfor, at tillade skilsmisse (repu­
dium). Hvis de trolovede derimod har levet sammen, er 
det derved, lige så vel som ved kirkelig vielse og offentligt 
bryllup, blevet et fuldkomment ægteskab, og der kan ikke 
tilstedes skilsmisse (divortium), uden der foreligger lovlig 
grund dertil. Han beråber sig på, at også den kanoniske 
ret gør denne forskel på trolovelse og ægteskab, idet det 
havde været en trolovet, men ikke en ægtefælle, tilladt at 
aflægge klosterløfte uden den anden parts samtykke2).

Da Frederik II 21. September 1582 gav sin såkaldte

Hist. Tidsskrift 2. V. 180.
Libellus de conjugio, repudio et divortio 152—3.



666 Gudstjenesten i den danske kirke.

ægteskabsordinans, var hensigten at tilvejebringe faste 
former for trolovelsen; det er om denne, ikke om den kir­
kelige vielse, den handler. — Anledningen til denne an­
ordning var, at det gik uordentligt til med de domme, som 
i ægteskabssager fældtes af domkapitlerne, i det disse gik 
ud fra forskellige grundsætninger og derfor dømte forskel­
ligt i sager af ens beskaffenhed. Derfor bestemmes det, 
at ved enhver trolovelse skal præsten og 5 andre vidner 
være tilstede; hemmelig trolovelse gælder ikke. Men tro­
lovelsen vedblev som hidtil at være ægteskabsstiftende, hvad 
bedst viser sig ved bestemmelsen om skilsmissegrunde, der 
er næsten ganske de samme for trolovede som for ægte­
fæller1). Hvis en mand, der var trolovet, ægtede en anden 
kvinde, skulde dette ægteskab være ugyldigt, ikke blot hvis 
han havde besovet den første, men også hvis den anden 
havde vidst, at han var trolovet; selv om den første ikke 
gjorde fordring på ham, måtte han i så tilfælde ikke be­
holde den anden. Dette kunde derimod tilstedes, hvis den 
anden intet havde vidst om trolovelsen, og hvis den første 
ikke gjorde fordring på ham. Ti år efter befaledes det, at 
når de, der var trolovede og havde drukket fæstensøl, vilde 
skilles fra hinanden, skulde de, »som udi så måde forlader 
deres ægteskab«, lyses i band, til så længe de retter og 
bedrer sig (fdn. 10. Juni 1592).

Det var ingen inkonsekvens, når det tillige forbødes 
trolovede at leve sammen som ægtefolk; ti et sådant samliv 
betragtedes som usømmeligt og stridende mod kirkelig 
orden; men de børn, der fødtes i det, var ægte børn og 
døbtes ved højmessen som andre ægte børn. Forældrene 
var derimod hjemfaldne til kirkens disciplin, hvilket på 
landemoderne udtaltes i skarpe ord: »De ugudelige, som 
ikke vil lade sig komme udi ægteskab for den hellige kirke

x) Den væsenligste forskel er, at impotens kun anføres som skils* 
missegrund for ægtefolk, da trolovelse selvfølgelig ikke gav nogen 
af parterne ret til at kræve ægteskabeligt samliv.



Brudevielse. 667

med sammengivning og vielse, skal handles med som med 
bolere og skørlevnere,» og: »Trolovede, der ikke vil holde 
bryllup, skal behandles som skørlevnere«. (Fyns landemode 
1550 og 66).

Efterhånden udviklede sig dog den anskuelse, at til et 
lovgyldigt ægteskab hørte kirkelig vielse. En kongelig ret- 
tertingsdom af 1596 frakendte en adelsmands søn med en 
ufri kvinde ret til at arve faderens løsøre, uagtet det var 
vitterligt, at forældrene havde været trolovede, og i Broch- 
mands dogmatik (1633) udtales det, at et ægteskab uden 
vielse ikke er noget ægteskab (plane nullum)1). Men man 
var ingenlunde sikker i denne betragtning; endnu 1697, 
flere år efter at danske lov var udkommet, siger biskop 
Hans Braem i Århus, at de børn, som fødes i ægteskab og 
efter trolovelsen, er ægte, om de end er avlede tidligere2), 
og 1770 omtales det som almindelig skik mellem bønderne 
på Sælland, at trolovelsen har samme bindende kraft som 
brylluppet, så børn, der fødes, efter at den er sluttet, regnes 
for ægte. Meddeleren, A. Hennings, tilføjer, at hverken 
præst eller loven har noget at indvende imod dette8).

Før brudevielsen skulde der lyses tre gange, vist 
nok, hvis brudefolkene boede i forskellige sogne, i begge 
kirkerne. Lysningen skulde finde sted om søndagen ved 
højmessen, men ikke på umiddelbart efter hinanden føl­
gende helligdage eller ved to tjenester på den samme dag. 
Dog kunde det tillades at fremskynde lysningen, hvis der 
var »stor nødtørftighed«, f. eks. når brudgommen skulde 
rejse bort. Da trolovelsen alt havde stiftet en uopløselig 
forbindelse mellem parret, har lysningens betydning været

Hist. Tidsskr. 5. III. 701 f. Brochmand, Systema II. 6015. 
a) Om trolovelses misbrug se Kirkehist. Saml. 3. VI. 506. 
8) Fra arkiv og musæum. I. 190.



668 Gudstjenesten i den danske kirke.

at sikre kirken mod at give sin velsignelse til et ulovligt 
ægteskab. — Man skulde synes, at det vilde have været 
mere betryggende at lade den gå forud for trolovelsen, og 
det synes også at have været påtænkt at anbringe den der. 
Palladius siger i sin visitatsbog: »Herefter må ingen gives 
tilsammen, hverken af præstemænd eller andre, før end 
der er lyst 3 gange af prædikestolen om deres ægteskab, 
om der kunde være nogen, som kunde have deri at sige, 
at de trolove hverandre disimellem udi gode folks nær­
værelse«. På Sællands landemode 1559 udtaler han, at 
ingen løse folk må gives eller troloves tilsammen i præ­
stens nærværelse, uden der er lyst tre gange. — Men som 
bl. a. ægteskabsordinansen viser, var lysningen i ethvert 
tilfælde snart bleven flyttet til den plads, den beholdt, foran 
vielsen. Der kunde da også være mening i, at den kirke­
lige lysning gik forud for den kirkelige handling og ikke 
foran en borgerlig akt som trolovelsen. N. Hemmingsen 
anfører vel lysningen plads foran vielsen som et vidnesbyrd 
for den mening, hvortil han på sine ældre dage kom, at 
samtykke alene ikke stifter ægteskab, men kun når det efter­
følges af samliv. Men der vilde jo dog blive lyst, ikke blot 
for trolovede, der havde levet adskilt, men også for dem, 
der var flyttede sammen, og som således måtte i retslig 
henseende anses for ægtefolk1).

Da brudevielsen skulde være den offentlige konsta­
tering af ægteskabet, var det af vigtighed, at der var 
så mange vidner til den som muligt. Den var derfor et 
led af søndagsgudstjenesten og holdtes i hele menighedens 
overværelse. Men de egentlige vidner var dog bryllups­
gæsterne; slægt og venner skulde samles så talrigt som 
muligt, og brudetoget finde sted på så opsigtsvækkende en 
måde, man kan næsten sige med så stort spektakel, som 
muligt. Brudegæsterne skulde i fremtiden give vidnesbyrd 
om, at ægtefolkene »efter kristelig orden er førte åbenbart

x) Libellus de conjugio. 154.



Brudevielse. 669

på gaden til og fra kirken, til bords og til sengs, og at 
deres børn er avlede i ret ægteseng«1). — Dette i forening 
med tidens pragtlyst gav hele toget til kirken sin karakter. 
Der skulde helst kimes med kirkens klokker, og passerede 
toget forbi andre kirker, kimede disse også. Foran gik 
spillemænd, jo fornemmere brudeparret var, desto flere. 
Dette blev ofte på landemoderne forbudt, men meningen 
med forbuddene var sikkert kun, at spillemændene ikke 
måtte komme ind i kirken. En forordning af 1636 tillader, 
at trompeter må bruges ved de fornemste borgeres bryl­
luper, men ikke ved de mellemstes2). — Foran bruden 
bares blus, vokslys, ofte omvundne med silkebånd. Det er 
alt omtalt, hvorledes Palladius antog sig dem og gav også 
dem en betydning som vidnesbyrd om, at et ret ægteskab 
havde fundet sted. — Hvor store brudefølgerne var, ses af 
de talrige forsøg, der gjordes på at indskrænke de budnes 
antal. I København tillodes det 1579 en borgmester, råd­
mand eller købmand at byde 24 par, blandt hvilke også 
regnedes forgangskvinderne, der dragede stuerne med tæpper 
og opvartede ved bordet, samt 12 unge karle. En hånd­
værker måtte bede 12 par og 6 unge karle; en husbonde, 
der gjorde sit tyendes bryllup, 12 par men ingen forgangs­
kvinder eller karle3). — 1655 fandt professorer, borgeme­
stre og råd, at gejstlig og verdslig øvrighed samt andre, 
der havde formue, kunde bede 40 par foruden 12—14 unge 
karle, men der måtte ikke gøres bryllup uden om søndagen, 
hverken lørdag eller mandag. — Ganske lignende bestem­
melser gjaldt i Ribe og formodentlig i alle byer, og blev 
allevegne uden betænkning overtrådte.

Bruden var pragtfuldt smykket. En landemodsbestem­
melse i Roskilde 1588, der, vist nok i anledning af kong 
Fredrik Il’s død, forsøgte at indskrænke pragten ved brylluper,

x) Tr. Lund, Danm.s og Norges hist, i slutn. af d. 16de årh. X. 23.
2) Tr. Lund, anf. skr. 31.
8) O. Nielsen, Københavns hist. 1536-60. 11,39. Danske mag. 5. IL 238.



670 Gudstjenesten i den danske kirke.

bl. a. ved at forbyde musikken, tillod bruden at bære krone 
og bælte og i det højeste tre kæder. — I den ovenfor om­
talte bestemmelse for, hvorledes der skulde forholdes ved 
brylluper i den højere borgerstand i København, siges der, 
at brude »af vor stand« ej må smykkes med andet end 
guld og perler, tjenestepiger med en perlekrans og en lille 
guldkæde; men for dem måtte der ikke redes brudestol. — 
I Ribe bestemtes det 1561, at enkebrude kun måtte pyntes 
i deres egne klæder, hvis de ikke var meget fattige; de 
måtte have 1 eller 2 guldkæder og gå til kirke søndag og 
mandag med møer og piger foran sig. Pigebrude, der 
redtes med »bindike«, et stukket hovedklæde, måtte have 
1—2 kæder og et gyldent bælte, men kun gøre en dags 
bryllup. De, der redtes med »Siepel«, en benævnelse for 
brudekronen eller et lignende smykke, måtte have 2—3 
kæder, men ellers intet guld undtagen på hovedet, og der 
måtte bæres »skru«, himmel, over dem1). — Ved siden af, 
at også her standsforskelfen træder frem, ses det, hvorledes 
en bys borgere dog har følt sig som en enhed, og de vel­
havende har lånt klæder og smykker ud, for at selv en fattig 
brud kunde optræde sømmeligt på sin hædersdag. — Der 
holdtes over, at kun jomfrubrude fik lov til at bære den 
dragt, der tilkom sådanne. En mand fra Brovst blev 1637 
stævnet og dømt, fordi hans brud var gået til kirke med 
udslaget hår, uagtet hun ikke var mø2).

Når brudetoget var kommet til kirkedøren, modtoges 
det i den katolske tid af præsten, der spurgte brudefolkene, 
om de vilde have hinanden, erklærede dem for ægtefolk og 
viede ringen, en skik, som beholdtes efter reformationen, 
men som aldrig er bleven almindelig her i landet, hvor 
almuen ikke brugte fæstensringe. Derefter gik brudefølget 
med tændte lys foran sig ind i kirken for at overvære

x) Kinch, Ribes hist. II. 95. Smlgn. fdn. 4. Novbr. 1655, Rørdam, 
Kirkelove III, 385.

2) Jydske Saml. 2. III. 418.



Brudevielse. 671

brudemessen. — Denne fordeling af handlingen, hvoraf 
vort ritual endnu bærer spor, blev vistnok beholdt i den 
første tid efter reformationen, i det mindste blev udtrykket 
»viet for kirkedøren« ved at være benævnelsen for en 
ret vielse, således endnu i ægteskabsordinansen, uagtet 
hele handlingen den gang de fleste steder var lagt ind i 
kirken. Gradualet omtaler det som en selvfølgelig sag, at 
»brudefolk, når de kommer, skal gå ind i kirken og stå 
midt på gulvet og vies tilsammen og læses over dem, hvad 
der står i alterbogen, og skal intet mere læses for alteret 
over dem«. Derimod skal de følgende salmer have hensyn 
til brudevielsen; efter denne skal degnen begynde: »Kom 
o herre helligånd«, ved ofringen skal synges: »Uden herren 
opholder vort hus og gård«, og efter velsignelsen: »Salig 
er den mand, som frygter Gud«. — Det har sikkert været 
hensigtmæssighedshensyn, der førte den egentlige brudevielse 
fra kirkedøren op på kirkegulvet, hvor menigheden kunde 
følge handlingen, og siden derfra op til alteret; men det 
lader sig næppe påvise, hvorledes eller hvornår denne sidste 
forandring er sket.

Vielsen blev i den første tid efter reformationen holdt 
efter prædiken eller ved tjenestens slutning1). Dette gælder 
dog sikkert kun de ceremonier, der var tilbage, efter at 
den egentlige vielse var holdt for kirkedøren. Ved den tid, 
da hele handlingen samledes på kirkegulvet, siger biskop 
Hans Albertsen på Sællands landemode 1561, at alle brude 
skal vies efter Halleluja, altså før prædikenen, og 
denne ordning, der oftere måtte indskærpes, blev den al­
mindelige, indtil den forandredes ved ritualet. Biskoppen 
må have været bange for, at de forandringer, der skete 
herved og ved at vielsen for kirkedøren ophørte, skulde 
forvirre begreberne om, hvad der hørte til en ret vielse; 
ti han tilføjede: »De på den gamle måde kopulerede må 
blive derved«.

Engelstoft, Liturgiens hist. 303. Håndbogen 1539.



672 Gudstjenesten i den danske kirke.

Ved vielsen gjordes der oprindelig kun ét spørgsmål 
efter Luthers »Liden bog om brudevielse«: »Hans! vil du 
have Margrete til din ægtehustru« osv., hvorefter præsten 
sagde: »Efterdi Hans N. og Margrete N. begære hverandre 
til ægteskab og det åbenbare bekende for Gud og verden, 
og have derpaa givet hverandre deres hænder og trolo­
velsesring, så siger jeg dem ægtefolk at være i navn faders, 
søns og helligånds«. — Denne erklæring er altså ikke hen­
vendt til brudefolkene, men til menigheden, ganske i over­
ensstemmelse med den omtalte opfattelse af vielsens be­
tydning. — Endnu i håndbogen 1574 findes kun det ene 
spørgsmål til brudefolkene, men gennem de senere udgaver 
forandredes det til de tre, som hidtil har været brugte. 1 
et aktstykke fra Frederik lfs tid, hvor der synes at gives 
en fremstilling af gudstjenestens ordning, anføres følgende 
tre spørgsmål: »Om du med velovervejet hu har besluttet 
at tage denne hæderlige kvinde til din hustru — Om du 
er fri fra enhver forhindring, så du ikke har lovet nogen 
anden end hende ægteskabelig tro — Om du efter Guds 
orden vil opfylde din ægteskabelige pligt mod hende i hele 
dit liv, elske hende med en sand kærlighed og dele den 
skæbne, der falder i eders lod, med hende«1).

Der tales ikke om, at der skal holdes tale til brude­
folkene; men dette blev dog hurtigt skik og stemmede 
med hele den protestantiske gudstjenesteordning. Så gik 
det som overalt, talerne Blev for lange, og deres længde 
stod i forhold til, hvor fornemt brudeparret var. Ved de 
talrige formaninger, der udstedtes på landemoderne i an­
ledning af, at gudstjenesten opholdtes ved brudevielserne, 
glemtes det heller ikke at forbyde lange taler ved fornemme 
vielser, men sikkert uden nogen som helst virkning, sålænge 
folk skønnede på, at talen var lang. — Efter endt vielse 
satte brudefolkene sig op i brudestolen, der oprindelig var 
en særegen stol i koret, siden en forbeholdt kirkestol, der

*) D. kgl. bibi. GI. kgl. saml. 3184. 4.



Brudevielse. 673

redtes med puder og tæpper1). Her overværede de guds­
tjenesten; efter prædikenen gik de i det mindste stundom 
til alters2) hvorefter de ofrede med følget.

Brudevielse kunde ikke alene holdes ved højmessen, 
men også ved froprædiken og aftensang. Det første 
brugtes mest af småfolk, og deri var intet uhæderligt; men 
anderledes med aftensangsbrylluper; ti dertil henvistes de 
brudefolk, der havde levet med hinanden før bryllupet 
(Sællands landemode 1580)8). Dette var dog en ny skik, 
som var indført i håb om, at man derved kunde fremme 
sædelighed. I den første tid efter reformationen holdt man 
på, at ethvert ægteskab skulde betragtes som hæderligt. 
Endnu 1681 forbød biskop S. Glud i Viborg, at der således 
måtte gøres forskel på brudevielser. Her var det ikke ved 
aftensang, men efter prædiken de, der havde forset sig, blev 
viede. Men dette påfund, siger biskoppen, savner alt lovligt 
grundlag og strider mod apostlens ord, at ægteskabet skal 
være hæderligt for alle.

Hele denne ordning med brudevielse som et led 
af gudstjenesten medførte mange ulemper, især fordi 
det ikke var muligt, at få brudefolk til at komme i rette 
tid. Det var også store fordringer, der stilledes til dem, 
når de skulde møde til froprædiken kl. 5 og til højmesse 
kl. 7x/2. Ved landemoderne udtaltes det ofte, at der ikke 
måtte bies efter dem, tiden måtte ikke trækkes ud ved at 
synge flere salmer. Var de der ikke i rette tid, skulde 
de vies efter tjenesten. På Sællands landemode 1624 siges 
det, at højmessen skal være endt kl. 10 eller lidt derefter, 
hvis der er brudevielse. En forordning af 19. Juli 1546 
kræver, at adelige brudefolk skal komme så tidligt, at guds­
tjenesten kan være endt kl. 1; det må have havt sin van­
skelighed at trække en gudstjeneste, der begyndte kl. 7x/2,

x) Tr. Lund, anf. skr. 81.
2) O. Nielsen, Københavns hist. 1536—1660. II. 38.
8( Smign. Danske Saml. 2. VI. 333.
Kirkehist. Saml. 5. R. I. 43



674 Gudstjenesten i den danske kirke.

så langt ud. — Brudefolkene synes også selv at have følt 
disse ulemper og at have begyndt at lade sig vie på en 
hverdag. På Roskilde landemode 1587 udtaltes, at brude­
vielserne skulde hyppigere ske om søndagen, men tillige, 
at de ikke måtte finde sted på de store højtider.

Bryllupshøjtideligheden i kirken var imidlertid ikke 
endt om søndagen; man havde fra den katolske tid arvet 
den såkalte mandagsmesse der i lighed med kvinders 
kirkegang betragtedes som en renselse, hvorefter brude­
folkene indførtes i kirken. Ved denne ofredes der atter, 
og i det mindste i den første tid bestod offeret i fødevarer. 
Folk kom i kirken drukne og kåde og fortsatte gildet med 
æden, drik og dans. — Naturligvis stræbte biskopperne at 
få denne uskik aflagt. P. Palladius taler om »den slemmen 
og demmen og dansen med pibe og tromme, som sker 
her i Sælland om mandag eller tirsdag i bryllupsugen«. 
Den, siger han, »hører djævelen i helvede til og er derfor 
aflagt til landsting ved kongens sværd«1). —Ved Sællands 
landemode 1568 hedder det: »Ved brylluper må ikke i 
kirken ofres mad eller drikke, for at der ikke skal holdes 
drikke- og ædegilde«, og 1588, at der skal ofres på sæd­
vanlig måde. — I gradualet siger N. Jespersen, at utugt 
af drukne folk med spillemænd, mad og drikke i kirken og 
andet forbydes. Stundom udtales der, at disse uordener 
kom af, at brudemessen holdtes for sent på dagen. I et 
vilkårsbrev for Halsted sogn på Lolland forpligter derfor 
bønderne sig til at møde til den kl. 102); så har der vel 
været håb om, at de endnu var nogenlunde ædru. — Af 
gradualet ses, at mandagsmessen holdtes ganske som en 
anden gudstjeneste, men hvor teksterne, Mt. 19, 1 f. og Ef. 
5, 22 f. gav lejlighed til at forklare ægteskabets betydning 
og ægtefolks pligter3). Mandagsmessen bevaredes vist nok

x) Visitatsbog, Heibergs udg. 54.
2) Kirkehist. Saml. 3. VI. 498.
8) Tr. Lund siger anf. skr. XII, 52 i anledniug af disse tekster: «Var 

der end logisk set noget besynderligt i, at man om søndagen før



Brudevielse. 675

så længe, som det var almindeligt at bryllupet holdtes om 
søndagen, men offeret ydedes som sædvanligt i penge. Da 
brudevielsen henlagdes til hverdage, ophørte den og er­
stattedes af brudefolkenes kirkegang den næste søndag. — 
Det var et minde om den aflagte skik, når der 1706 i Ål­
borg en søndag kimedes for et par brudefolk, der havde 
havt bryllup om lørdagen, men som nu holdt deres kirke­
gang. Biskop Bircherod synes ikke engang at have kendt 
mandagsmessen; ti han dadler kimningen som en ny skik: 
»At kime for fornemme brude på deres bryllupsdag, når 
de lade sig kopulere i kirken, er vel en gammel sædvane, 
men slig stads på nogle dage efter bryllupet er hverken 
tilladelig eller praxi gemåss«1).

Det er vist nok den almindelige opfattelse, at ved 
Danske lov blev kirkelig vielse den eneste måde, hvorpå 
et retsgyldigt ægteskab kunde stiftes. Lovens ord derom 
er dog langt fra klare og bestemte. Trolovelsen bibe­
holdtes som hidtil, men det gjordes noget lettere for tro­
lovede at blive skilte (3. 14); trolovelse med beliggelse 
gjorde endnu et andet ægteskab ugyldigt (3.16. 16). Fæste­
folks børn skulde kun betragtes som ægte i det tilfælde, 
at manden døde, medens det måtte antages, at brudevielse 
vilde være indgået, hvis han havde levet (5. 2. 33). Det kan 
vel siges, at det gamle standpunkt her er forladt, men det 
nye ikke helt indtaget. — Det er ved siden heraf mærke­
ligt, at ritualet giver bestemmelser for, hvorledes trolo­
velsen skal afholdes, således at dens form får så stor lighed

giftermålet lokkede parret ved at tale om ægteskabets evangelium, 
men bagefter, når de var i fælden, vendte det lodne ud og talte 
om lov og dom, så stødte dette næppe ret mange«. — Dette er 
kun et eksempel på, i hvilken grad denne forfatter helt igennem 
misforstår kirkeskikkene i den tid, han skildrer.

x) Molbech, Bircherods dagbøger 499.
43



676 Gudstjenesten i den danske kirke.

med en brudevielse som blot muligt. Der skal gøres de 
samme tre spørgsmål, kun at det første lyder: »Om I vil 
have denne pige, som hos eder står, til eders trolovede fæ­
stemø og i sin tid til eders ægtehustru.« — Til slutning 
skal præsten, dog uden håndspålæggelse, erklære dem for 
»rette trolovede folk at være både for Gud og mennesker 
i navn Gud faders, søns og helligånds« og lyse velsignelsen 
over dem. — Det er ikke underligt, at dette af menigmand 
opfattedes som en tilladelse til at begynde ægteskabet. Der 
klages også hyppigt over, at trolovede levede sammen, så 
vel som over, at de, efter at have begyndt på dette, atter 
løb fra hinanden.

I pietismens tid ønskede man at gøre ende på hele 
denne dobbelthed ved indgåelsen af ægteskabet. Et reskript 
af 17. Juli 1737 pålagde kirkekollegiet at forfatte et udkast 
til et nyt ritual for trolovelse, så de i ritualet påbudte 
spørgsmaal faldt bort og det hele skulde bestå i en vidne­
fast erklæring for præsten om, at de to vilde ægte hin­
anden. — 1 året 1771 forhandledes der atter derom, fordi 
trolovelsesgilderne var skadelige for staten på grund af de 
bekostninger, der anvendtes på dem1), men først ved for­
ordning 3. Januar 1799 ophævedes trolovelsen som en 
unyttig ceremoni. Men der har lige til vor tid vedligeholdt 
sig en erindring om den gamle forestilling, at den stiftede 
ægteskabet, i det det på landet har været almindeligt, at 
det ægteskabelige samliv ganske åbenbart begyndtes, når 
parterne, som det hed, var sammenskrevne, idet lysning i 
kirken var bestilt.

I selve brudevielsen skete der ikke nogen synderlig 
forandring i tiden efter Danske lovs udstedelse. Man synes 
på nogle steder at være bleven ved at lyse til ægteskab 
både i brudgommens og brudens sogn; en forordning af 
15. Oktober 1756 fastslog denne ordning for Slesvigs ved­
kommende, men forordning 30. April 1824 udtalte, at der

L) Kirkehist. Saml. 3. V. 173.



Brudevielse. 677

ikke eksisterede noget lovbud om dobbelt lysning for konge­
rigets vedkommende. — Det blev mere og mere almindeligt, 
at der løstes vielsesbrev, hvorved man jo også kunde få 
tilladelse til at overspringe trolovelsen. Der holdtes da 
ofte stuebryllup, hvilket ansås for finere, end når det holdtes 
i kirken, og især efter at kirkebøger var bievne indførte, 
havde det offentlige bryllup tabt sin betydning som kon­
statering af ægteskabet. — Også holdtes brudevielsen nu 
som regel om hverdagen, det var kun småfolk, der blev 
viede om søndagen. Ved helligdagsanordningerne af 9. Sep­
tember 1679, 19. Januar 1731 og 12. Marts 1735 forbødes 
alle gilder om søndagen, og den sidste bestemte af denne 
grund, at der ikke i købstæderne måtte holdes bryllup på 
helligdage; også på landet synes gejstligheden at have be­
stræbt sig for at gennemføre dette; biskop Thestrup i Ål­
borg pålagde 1711 præsterne, at de skulde advare alle dem, 
der bestilte barnedåb eller brudevielse til om søndagen, at 
de måtte holde dem om hverdagen, hvis de vilde have 
gilde. — Biskop Hygom klagede 1741 over, at bønderne 
vedblev at holde gilder og brylluper på de hellige dage, og 
20 år efter udtalte han sin misfornøjelse med, at præsterne 
tillod lørdagsbrylluper; gæsterne kom da søvnige og drukne 
i kirke om søndagen, og det vakte forargelse, når det gik 
som i Korint, at den ene var drukken, den anden fastende.

Ritualet påbød, hvad der vistnok alt var blevet almin­
delig skik, at brudevielsen skulde ske oppe ved alteret; men 
nogle steder, især i de store kirker, brugte man en sær­
egen brudeskammel, der stilledes i kordøren. Det var al­
mindeligt, at brudefolk gik til alters sammen nogle dage 
før vielsen, dog brugtes af og til endnu den gamle skik, 
at altergangen fandt sted paa selve bryllupsdagen. Heller 
ikke vielsesringens påsættelse var gået helt af brug; men 
ved år 1800 fandt denne ceremoni kun sted ved brylluper 
i gamle adelige familier1).

x) Ussing, Kirkeret. IV. 2. 555, 560, 558.



678 Gudstjenesten i den danske kirke.

7. Begravelse.
Kirkeordinansen begynder det stykke, der handler om 

begravelse med de ord: »For de dødes begravelse er og regnet 
iblandt miskundelige gerninger, for hvis skyld tjeneren ej 
skal kedes ved at søge did, når han tilkaldes«. —Det ses 
heraf, at det ingenlunde har været anset for en 
nødvendighed, at præsten skulde fungere ved en­
hver begravelse; en sådan var altså ikke en kirkelig, 
men en privat handling. Derfor forbødes det på bispemødet 
i Antvorskov præsterne at møde i messedragt ved begra­
velser.

Men om end ordinansen her som så mange steder lod 
det blive ved de gamle skikke, så arbejdedes der dog fra 
begyndelsen på at gøre den kirkelige begravelse almindelig; 
men målet nåedes ikke helt før henimod midten af det 17de 
århundrede. Ved bispemødet i København 1555 bestemtes 
det, at ingen degn eller bonde måtte jorde lig præsten til 
forfang. Få år før anføres der en anden grund, nemlig 
det usømmelige i, at når et kristent menneske dør, slæber 
de dem til jorden som et andet bæst; de skal følge dem 
til kirken og lade dem jorde af præsten1). I året 1586 
klages der over, at på Lolland nedgraver nogle ligene, uden 
at kirkeværge eller præst er spurgt; på Fæmø befales det, 
at de skal lade præsten vide, når lig skal begraves, at det 
kan ske på en skikkelig og sømmelig måde. Ved Fyns 
landemode 1591 befaler biskop Jakob Madsen Vejle, at præ­
sterne skal kaste jord på lig, og ved Sællands 1592 Peder 
Jensen Winstrup, at den skik at kaste jord på ligene med 
ordene: »Af jord er du kommen« osv. skal bevares. For­
mularen var ikke påbudt, men sikkert en arv fra fortiden. 
I nogle fynske regler for, hvorledes der skal handles ved 
adelige begravelser, anføres en anden formular: »Af jord 
har du skabt mig! kød og blod har du iført mig! O min

x) Forordning for Sælland 14. Nov. 1539 (Rørdam, Kirkelove I, 146).



679

genløser! opvæk mig på den yderste dag«1)! — Der klages 
endnu 1654 i Århus stift over, at dødfødte børn bæres til 
graven af en kvinde uden at præsten ved af det, og i kirke­
bogen for Skræm sogn i Øster Hanherred anføres det 1749 
og 52, at afdøde er bievne begravede sognepræsten ganske 
ubevidst2). Efter denne tid høres så vidt vides intet om 
begravelser uden præst; men ritualet forbyder dog endnu 
hemmelige begravelser.

Det var dog ikke alle, der skulde have en kri­
stelig begravelse. Også der holdt man sig til de gamle 
regler, at kættere, ågerkarle, bandsatte, selvmordere, be- 
spottere, ikke måtte begraves på kirkegården3). — Selv­
mordere og bandsatte, siger biskop N. Jespersen i Fyn 1560, 
skal have et æsels begravelse (asini sepulchrum). Hans 
Albertsen på Sælland siger samme år vel, at selvmordere 
skal begraves i høj og heden jord, men om de bandsatte 
kun, at de ikke må begraves på kirkegården, før de har 
købt jorden af kongen, hvilket vel vil sige, før de bøder, 
de var hjemfaldne til, var udredte.

Man har også villet nægte dem kirkelig begravelse, 
der var under retsforfølgelse, men døde, inden dom var 
faldet; men dette modsatte biskopperne sig bestemt. Jørgen 
Sadolin i Fyn siger 1550: »Lovsøgt mand må ikke vægres 
jordefærd, om de have ikke at betale med og de få deres 
sakrament«. Meningen er vel, at de skulde begraves på 
kirkegården, selv om de intet har at betale de bøder med, 
de kunne være ifaldne, eller hvad de er skyldige, men kun, 
hvis de ikke er udelukte fra sakramentet. — Året efter gen­
tages det samme således: »Lovsøgt mand bør ikke anklages 
på kirkegården, men i sit hus eller for konsistorium, eller 
lade ham sætte der i sit hus, om han ikke vilde unde ham 
jorden«. Det synes altså, at klageren er optrådt på kirke-

Kirkehist. Saml. 3. V. 634. — 3. VI. 484.
2) Smstds. 3. V. 640.
8) Ny kirkehist. Saml. III. 284.



680 Gudstjenesten i den danske kirke.

gården og har nedlagt indsigelse mod begravelsen, medens 
biskoppen forlanger, at det forud lovligt skal være afgjort, 
om denne kan finde sted eller ej.— Sagen må have havt en 
del betydning; ti også bispemødet 1555 vedtog, at der ikke 
måtte nægtes lovsøgt mand jordefærd. Regeringsrådet i 
Christian IV’s mindreårighed bestemte, at når nogen døde, 
som for ærlige sager var gjort mandhelleløs eller bleven 
lovfordelt, skulde han begraves; men de, som formedelst 
uærlige sager var gjort mandhelleløse eller bievne lovfor­
delte, måtte ikke begraves, før sagvolderen var stillet til­
freds x).

Der var en del usikkerhed om, hvorledes der skulde 
forholdes med udøbte og dødfødte børns begravelse2). Den 
katolske kirke har uden tvivl ikke tilstedt dem nogen kir­
kelig begravelse. Det var siden Auguslins tid den almin­
delige antagelse, at udøbte børn var fortabte. Man mild­
nede da så hård en lære ved at opstille forskellige grader 
af straffen. Ligesom der var et eget sted for de gudfryg­
tige hedninger, således også for de udøbte børn. Luther 
siger med rette, at hele denne inddeling var menneskepåfund, 
og han formaner til at tro, at når der bedes for et sådant 
udøbt barn, vil Gud forbarme sig over det3).

Denne opfattelse blev også den almindelige i den danske 
kirke efter reformationen. På bispemødet 1555 bestemtes 
det, at de udøbte børn skulde begraves på kirkegården, 
men uden at præsten var tilstede eller der ringedes med klok­
kerne. Ti år efter siger Niels Jespersen i Fyn, at ægte 
børn, der dø før dåben, skal begraves hæderligt, og moderen 
indledes; han tilføjer: »anderledes med de uægte«, uden at 
man kan se, om dette gælder både begravelsen og indled­
ningen eller kun den sidste. Endelig siger biskop Jakob

x) Fdn. 31. Maj 1592. Ny kirkehist. Sami. V. 28.
2) Kirkehist. Sami. 3. VI. 504.
3) Herzog, Realencyclopaedi, 2 udg. VI, 483. VIII, 685, 687. — Förste­

mann, Luthers Tischreden IV. 295.



Begravelse. 681

Madsen Vejle 1589, at de skal begraves med de for de 
døbte sædvanlige ceremonier.

Tre år tidligere var der klaget over, at bønderne 
nedgrov de udøbte børn i kålgården; det gik her som overalt, 
at almuen holdt fast på det tilvante. Men heller ikke præ­
sterne var sikre på, hvorledes de skulde forholde sig. På 
Lolland siges det 1579, at præsterne bar sig forskelligt ad, 
idet nogle begravede navnløse børn med de sædvanlige be­
gravelsesceremonier, andre fulgte den ovenfor omtalte an­
visning fra mødet 1555; nogle mente, at Guds ords trøst 
skulde bringes forældrene i hjemmet, at den ikke af ufor­
standige skulde vanbruges; andre prædikede den åbenbart 
ved begravelsen. Det er ved et provstemøde, dette udtales, 
men provsterne selv synes ikke at have været på det rene 
med, hvilket der var det rette, idet mindste udtaler de sig 
ikke derom. — I Skåne begravedes i begyndelsen af det 
17de århundrede udøbte børn på landet uden klokkeringning 
og præst, men i købstederne gjordes dermed iblandt stor 
pragt. Det berettes om en præst endnu i begyndelsen af 
det 17de århundrede, at bønderne betragtede det, at han 
havde havt 10 dødfødte børn, som en straf, fordi han ikke 
vilde kaste jord på sådanne1). — Ved en kancelliskrivelse 
af 25. Oktober 1788 blev det bestemt, at fuldbårne børn på 
landet skulde begraves som andre lig; men i København 
kunde det forblive som hidtil, d. e., der skulde ikke kastes 
jord på dem.

Det havde i den katolske tid været almindeligt, at der 
gaves sjælegave for de afdøde; stundom havde disse selv 
bestemt, hvad der skulde ydes, stundom viste børn og 
slægtninge deres kærlighed ved at give en sådan gave, for 
at der kunde blive læst en eller flere messer til sjælens 
frelse. Benævnelsen sjælegave blev bibeholdt efter refor­
mationen, uagtet betydningen var bleven en anden. I mes-

x) Wiberg, Præstehistorie I, 523. Kirkehist. Saml. 3. VI. 504. — 
3. II. 115.



682 Gudstjenesten i den danske kirke.

sens sted trådte ligprædikenen, og medens det gen­
tagne gange blev forbudt præsterne at lade sig betale for 
jordspåkastelse, synes der i den første tid ikke at have været 
nogen tvivl om, at der kun skulde holdes ligprædiken, når 
der ydedes sjælegave. Palladius formaner dem, der ligger 
for døden, til at gøre et godt testament; der er fire, til 
hvem der skal gives: sognekirken, præsten, degnen og de 
fattige1). — Sjælegaven bestod for bøndernes vedkommende 
i en hest, ko eller stud, og der klagedes på landemoderne 
over, at disse kreaturer »pompose« førtes ind i kirken, 
eller dog »af overtro« foran liget ind på kirkegården. I 
købstæderne gav købmænd og håndværkere af deres varer. 
Præsten Anders Perlestikker i Nakskov fortæller i tiden om­
kring 1620, hvorledes han for begravelser får f. eks. 6 alen 
klæde å 4 daler eller 5 alen å 2 daler. — For en mand, 
der »døde i skuden«, fik han fisk. — Ofte blev gaven omsat 
i penge; det er bekendt, at der ved adelige begravelser 
ydedes så store gaver, at det lagde grunden til rigdom for 
biskopperne, der i reglen holdt disse begravelser.

Men også bøndernes sjælegaver har havt stor betyd­
ning for præsterne, og disse har stundom krævet denne 
afgift på en utilbørlig måde. Der klagedes over, at præ­
sterne fordrede mere for ligprædikener, end der godvillig 
blev givet, og at ligene stod ubegravede, fordi parterne 
ikke kunde blive enige. Klagerne må formodentlig ikke 
have været ugrundede; ti d. 20 Maj 1592 udstedte formyn­
derne i Christian IV’s mindreårighed en forordning, der 
strengelig under embedsfortabelse forbød præsterne at tage 
betaling for afløsning og begravelse — de to ting stilles i 
denne henseende ofte sammen — de skulde derimod lade 
sig nøje med tiende, offer og anden ret tilbørlig rente. 
— Anledningen hertil var, at en præst i Jylland ikke vilde 
begrave et lig, fordi han ikke fik så megen sjælegave, som 
han vilde, og en præst på Sælland havde taget en ko og

r) Visitatsbog, Heibergs udg. 179.



Begravelse. 683

en kvie fra en husmand for at begrave hans kone. — Denne 
bestemmelse stred dog for meget mod gammel skik og 
brug, til at den kunde overholdes. Allerede 1593 bekendt­
gjordes det på landemoderne, at det tillodes præsterne at 
tage betaling for ligprædikener. Regeringsråderne havde da 
fundet en gammel forordning for Skåne, der satte en takst 
for sådanne, 10 skilling for en voksen og 5 sk. for et barn, 
eller så meget som enhver vilde give1).

Forsøget på at forbyde sjælegaverne må hermed anses 
for opgivet, men der blev dog ved at være en vis usik­
kerhed om, hvorvidt det var lovligt at tage dem eller ej. 
På Sællands landemode 1597 anbefalede biskop Winstrup 
præsterne at handle varligt med løn og betaling for jorde­
færd; men 1603 dømte landemodet mellem to præster, der 
var uenige om, hvem af dem en sjælegave tilkom, hvilket 
viser, at den er bleven betragtet som en lovlig indtægt. 
Endnu 1631, da der var tale om en forandring i den kir­
kelige lovgivning, var biskoppen af Lund uvis om, hvor vidt 
det var tilladt at tage sjælegave eller ej; i året 1640 rejstes 
der anklage mod en præst, der havde taget skænk og gave 
for begravelser og ikke ladet sig nøje med offer og tiende, 
og 1670 siger biskop Mouritz Køning i Ålborg, at det er 
overbærenhed, der har mildnet den gamle strenge lov, der 
forbød at tage betaling for jordefærd, hvorfor han forma­
nede præsterne til ikke at misbruge den indrømmelse, der 
er gjort dem, men vise mådehold i, hvad de kræver1). — 
Lige så stor uvished var der om, hvorvidt der måtte ofres 
ved begravelsen. 1 nogle regler, som biskop N. Jespersen 
i Odense 1561 gav for, hvorledes det skulde gå til ved 
adelige begravelser, omtales ofringen som en selvfølgelig 
sag; men i et reglement for adelige begravelser fra samme

*) Hvis her, hvad der er sandsynligt, sigtes til fdn. 1. Okt. 1539, var 
dog taksterne noget anderledes: sognepræsten 5 sk., kirken 5sk. 
og degnen 3 sk. »Item sjælegave til præst og kirke må gives 
efter menneskens gode vilie«. Rørdam, Kirkelove 1 144.

2) Kirkehist. Saml. 3. II. 110. — 4. I 369. — 3. V. 618.



684 Gudstjenesten i den danske kirke.

biskops tid forbydes ofringen som en levning af den gamle 
pavedom og hykleri, der kun er beholdt for en udvortes 
pral i sådan handel, så og for egen nyttes skyldx); som 
denne udtalelse viser, har det ikke alene været præsterne, 
der har holdt på ofringen, men også menighederne, der 
vist nok er bievne ved at betragte den som noget, man 
var den afdøde skyldig at gøre for ham. — Det har sikkert 
været en af præsterne påskønnet bestemmelse, da deres 
privilegier af 24. Juni 1661 gjorde ende på uvisheden om 
lovligheden af at tage betaling for begravelser ved at til­
lade dem at tage, hvad de pågældende vilde give. Under 
udarbejdelsen af D. L. ønskede de gejstlige medlemmer af 
den sidste revisionskommission, at det skulde tillades lands­
bypræster at tage betaling for blot jordspåkastelse; men 
dette blev i loven 2.10.1. udtrykkelig forbudt2).

Selvfølgelig var der også andre gamle gravskikke fra 
den katolske tid, som søgtes afskaffede. Hertil hørte frem 
for alt, hvad der kunde minde om sjælemesser. Man 
har søgt en protestantisk erstatning for dem ved at holde 
altergang ved begravelsen, hvilket 1544 forbødes af bi­
skop Fr. Wormordsen i Lund, og det er sikkert også dertil, 
der sigtes, når hans eftermand N. Palladius 1553 forbød, at 
der måtte holdes altergang, når der stod lig i kirken (in 
præsentia funeris8). — Det er alt omtalt, at ringning 
med kirkeklokkerne, når et menneske var død, blev 
forbudt. Nogle steder synes man ikke at have nøjedes 
med at ringe sjæleklokken 1 gang; i Roskilde siges der, 
det var en papistisk ceremoni, at der ringedes 2—3 gange 
for en afdød. — På Sællands landemode 1591 forbødes det 
at gå rundt om kirken med liget, en ceremoni, hvis

!) Kirkehist. Saml. 3. V. 631.
a) Secher og Støchel, Forarb. til D. L. II. 270.
8) I det nuværende romerske ritual siges det, at messen før be­

gravelsen, præsente corpore defuncto, skal så vidt mulig bevares. 
Herzog, Realencyclopædi, 3die udg. II, 528, 20, art. Begråbniss. 
— Rørdam, Kirkelove. 1. 256.



Begravelse. 685

betydning næppe kendes; men den har holdt sig på afsides 
steder indtil vor tid. — Det forsøgtes også i den første 
tid efter reformationen at afskaffe, at der bares lys foran 
kisten; men her måtte ævret helt opgives. Biskop Win- 
strup nøjedes 1592 med at forbyde, at der måtte bæres 
lys for præsters lig; de skulde selv efter døden foregå med 
et godt eksempel; men det blev ikke overholdt. Da biskop 
N. Jespersen i Odense blev begravet, var der 10 vokslys 
foran hans kiste; ved adelige begravelser kunde der være 
endnu flere. Efterhånden blev det en selvfølgelig sag, at 
der bares lys i det mindste ved alle større begravelser, 
og fra kirkelig side nedlagdes der kun protest imod fakler 
og lys, der anbragtes på båren, eller mod, at man gav den 
afdøde et lys i hånden. Efter begravelsen sattes lysene på 
alteret, hvor de forblev, til de var nedbrændte ved at bruges 
sammen med de egentlige alterlys.

Begravelsen fandt sted hurtigt efter dødsfaldet. 
I året 1578 blev det i København forbudt, at et lig måtte 
stå mere end en dag over jorden, men 1613 var man nået 
til 3, 1630 til 8 dage. — 1 Ribe måtte lig kun stå 2 nætter 
i huset. Grunden til disse bestemmelser var måske, at 
man vilde forkorte den såkaldte ligvagt, der holdtes, så 
længe liget var i huset, og hvor det efter biskop Birche- 
rods sigende kunde gå lige så lystigt til som i en julestue1). 
— Adelige lig henstod dog meget længere; en forordning 
af 3. April 1576 forbyder, at de må henstå længere end 6 
uger; under 29. Juli 1632 indskrænkes tiden til 3 uger. 
Begravelsen er vel bleven opsat så længe, for at slægten 
kunde få tid til at samles, og fordi det var umuligt i kor­
tere tid at få gjort de store forberedelser, som en stands­
mæssig begravelse krævede.

Lig følg et har i byerne været nogenlunde ens ordnet

O. Nielsen, Københavns hist. IV, 43. — Kinch, Ribes historie. II. 
895. — Bircherods dagbøger 94.



686 Gudstjenesten i den danske kirke

overalt, foran gik skoledrengene, derefter præsten, så kom 
kisten og bag den flere par sørgekvinder med sorte hætter 
over hovedet; dernæst arvingerne med store sørgekapper, 
og efter dem først mændene, siden kvinderne, der havde 
hovedet tilhyllet med hvide eller sorte slør; på landet måtte 
man naturligvis undvære skoledrengene, og i det hele slå 
noget af på den pragt, der udfoldedes i byerne; fattige 
kvinder erstattede således sløret ved at tage et sort skørt 
over hovedet. Nogle steder bar enker al tid et sådant, 
når de var i kirke1).

Alt dette kunde se meget højtideligt ud; men følget 
var ikke desto mindre ofte dårligt skikket til at komme 
ind i kirken, når det først havde været inde i sørgehuset 
»at trøste og lade sig skænke«, hvilket derfor også blev 
forbudt. — På landet er næppe mange af mændene komne 
ædru i kirken; i året 1631 klagede biskop Erik Grave i 
Århus over, at der endog var præster, som var drukne ved 
begravelser, og Mads Jensen Middelfart i Lund foreslog, at 
de, der kom drukne til brylluper eller begravelser, skulde 
stå åbenbart skrifte.

Størst pragt udfoldedes der naturligvis ved konge­
lige begravelser. Da Frederik II’s lig førtes fra Ant­
vorskov til Roskilde, lød programmet således: I de byer, 
der passeredes på vejen, skulde lenets præster, degne og 
skolebørn møde. I Roskilde skulde det indsættes i bispe­
gården, og når det derfra bragtes til kirken, skulde alle de 
højlærde, kanniker, præster og degne samt 100 studenter 
gå foran det og synge; derefter 40 degne med 40 lyse­
stager og side klæder ned til jorden. Når de af kieresiet, 
som gik foran, kom til kirkedøren, skulde alle »de gemeine«, 
både præster, de 100 studenter og skolebørnene, afvige 
udenfor kirkedøren; men de højlærde, kannikerne, kongens 
sangere og de, som bar lysene, skulde gå ind og søge sig

x) O. Nielsen, Københavns hist. IV, 43. Ny kirkehist. Saml. IV. 458, 
anm. L. L. Thura, Beskrivelse over Samsø, 13.



Begravelse. 687

bekvem plads, så de ikke hindrede dem, der bar liget, og 
følget. Når kisten var sat på kirkegulvet, skulde der synges 
latinske salmer, derefter holdes en latinsk tale, så tyske 
salmer, ligprædiken og en deligsang, hvorpå herremændene, 
som bar liget, skulde drage det til dets lejersted1).

Adelen stræbte også at vise sin magt og rigdom ved 
prægtige begravelser. På Fyns landemode 1561 gav biskop 
N. Jespersen nogle regler for, hvorledes det skulde gå til 
ved en sådan adelig begravelse. Skoledrengene skulde gå 
foran liget og synge »Media vita« tre gange på Dansk, 
samt »De profundis«. Under jordefæstelsen synges »Can- 
ticum Simeonis« og efter denne Luthers salme: »Nu lade 
vi hans legeme begraves«. Derefter holdtes ligprædiken, og 
præsten gik da iført messeserken, men ikke hagelen, for 
alteret, i det han med tak ventede på, hvad der måtte blive 
ofret. Under ofringen blev der sunget: »O kære Gud! be­
nåde mig!« og »Fra mennesken har jeg vendt min hu«. 
Endelig sluttedes der med en kollekt for fred og alle straffes 
mildelse, velsignelsen og et salmevers. — Ved en anden 
lejlighed siger samme biskop, at når en afdød adelsmands 
»kyrritz«, våben og sværd føres til kirken, må hesten ikke 
indrides i denne; men den, som fører rustningen, skal sidde 
af og bære den ind foran eller efter kisten2). — En sådan 
adelig begravelse var overmaade kostbar. En adelsmand, 
Oluf Daa, om hvem der rigtignok siges, at han var al tid 
nogeT ilde forvaret i hovedet, påstod, at han var kommen 
om hus og hjem og sit ringe gods og formue over salig 
hr. Axel Arnfeldts jordefærd og dens bekostning, og derfor 
nu måtte leve i armod. Om der nu end sikkert også var 
andre grunde til O. Daas armod, så var der dog slet intet 
urimeligt i den påstand, at en mand kunde blive ødelagt 
ved at afholde udgifterne til en jordefærd. — Ved Niels 
Rosenkrandses i Nikolai kirke 1676 medgik der ikke mindre

Rørdam, Kirkelove II, 440.
2) Kirkehist. Saml. 3. V. 632.



688 Gudstjenesten i den danske kirke.

end 13,510 rd., hvilket, når der tages hensyn til pengenes 
købeævne, mindst vilde svare til 80,000 kr. i vore penge. 
Monumentet m. m. kostede 6891 rd., begravelsesgildet 1124, 
ligprædikens trykning 1200 og begravelseshøjtideligheden 
43251). —Det måtte, skulde man tro, være umuligt, at en 
sådan begravelse kunde holdes på en søndag; men dette 
må være sket alligevel, siden det af og til forbydes.

Det gik som allevegne både den gang og senere så­
ledes, at alle så vidt muligt vilde have begravelsen ind­
rettet som de fornemstes, og luksusanordninger og lande­
modsakter søgte forgæves at lægge bånd på overdådigheden. 
Således forbød biskop M. Køning i Ålborg 1670, at alteret 
ved begravelsen måtte bedækkes med hvidt fra øverst til 
nederst; det var, siger han, ikke bestemt til en sådan ud­
smykning. I det højeste måtte det dækkes med en hvid 
dug og prydes med lys, hvis arvingerne vilde skænke begge 
dele til kirken. — En borgerlig begravelse kunde også 
være dyr nok; hofapoteker Beckers kostede 1711 over 1000 
rd. — For at tilfredsstille trangen til en anselig begravelse, 
uden at omkostningerne blev ligefrem ødelæggende, dannede 
der sig i købstæderne ligbærerlav, stundom almindelige, 
stundom for en enkelt stand. Lavene skaffede da, hvad 
der hørte til en anstændig begravelse, sørgeflor, sørgekapper, 
skovle, ligbåre og især et ligklæde til at lægge over kisten; 
dette var et kostbart stykke; lavet i Ribe havde flere, af 
hvilke det dyreste havde kostet 150 rd. Medlemmerne fik 
disse rekvisiter frit, andre kunde leje dem. Når en lavs­
broder døde, var de andre pligtige til at følge ham til 
jorden. Lavene søgte også at indskrænke overdådigheden; 
et sådant i Ålborg bestemte 1792, at ingen måtte klæde 
lig i andet end kattun og hjemmegjort lærred; kunde, der 
var i rangen, måtte have overtrukne kister eller lade lig stå 
hjemme over 8 dage. Vokslys måtte ikke sættes på kisten

x) Danske Saml. 1. V. 355. — V. Simonsen Eske Brok. I. 84. — 
Biogr. Lex. IV. 132.



Begravelse. 689

eller bæres foran denne på gaden1). Ved mange bestem­
melser søgte man at gøre forskel på den måde, hvorpå 
begravelsen afholdtes i de forskellige stænder; kun gejstlig 
og verdslig øvrighed samt de fornemste købmænd måtte 
have den hele skole med kapper på foran deres lig; dog 
havde konsistorium befalet, at når studenter begravedes, 
skulde de så vidt muligt følges af den hele skole, der skulde 
synge enten på dansk eller på latin2). — For fornemme lig 
måtte der ringes en hel time, for gemene kun en halv. — 
Prædikenen over de fornemste lig måtte vare en time, en 
almindelig ligprædiken en halv, eller som Københavns præ­
steskab udtrykker det: der må kun prædikes en halv time, 
men hvis manden er noget hæderligere (paullo honoratior) 
tre kvarter, og hvis han er særlig fortjent af staten en bel 
time 3).

Ligprædikener var noget nyt, der kom frem efter 
reformationen; men de omtales ikke i ordinansen, hvor 
det kun siges, at efter jordfæstelsen skal præsten, om han 
har stunder og er beden, gøre en formaning af St. Paul 
eller noget lignende, hvorefter han og følget knælende ved 
graven skal bede fadervor. Der er bevaret udkast til en 
del sådanne taler af P. Palladius. I Malmø havde man alle­
rede 1530 ordnet det således, at når de døde bares til graven, 
ringede klokkerne og folket forsamledes. Dernæst blev der 
sunget nogle salmer og lovsange, som kunde opvække til 
at forsmå verdens forfængelige handel og til at attrå og be­
gære det evige liv, hvorefter der prædikedes noget af skriften 
de levende til husvalelse og påmindelse om håb, trøst og 
salighed i Kristus4).

Hist. Tidsskr. 1. V. 561. — Jydske Saml. I. 97, VI, 310.
2) Fdn. 26. April 1656. — Ny kirkehist. Saml. I. 56.
8) I Paveis dagbøger 1817—22 fortæller om biskop Deichman i 

Kristiania, at der var lovet ham 100 rd. for hver time, han talte 
over en afdød købmandskone. Biskoppen talte da i 5 timer. 
Paveis havde selv set prædikenen, der udgjorde 419 foliosider, 
men den sagdes at være videre udført.

4) Ny kirkehist. Saml. I, 682 f. 11, 166.
Kirkehist. Saml. 5. R. 1. 44



690 Gudstjenesten i den danske kirke.

Det gentages ofte, efter at egentlige ligprædikener var 
bievne almindelige, at de skulde være de sørgende til trøst 
og husvalelse og andre efterlevende Guds børn til forma­
nelse og undervisning; men det kunde naturligvis ikke 
undgås, at der måtte tales om den afdøde, og som bekendt 
bestod de adelige ligprædikener af 2 dele, den egentlige 
prædiken og det såkaldte testament, hvori den afdødes 
levned fortaltes. Det er vel især det sidste, der sigtes til, 
når der siges, at hvis den afdødes pønitens havde været 
åbenbar og han var hensovet i et saligt endeligt, skulde 
der siges om ham, hvad godt der kunde siges uden smiger 
og øjentjeneste, og var der noget i hans liv, som havde 
været til forargelse, da skulde det enten af kristen kær­
lighed skjules og gås forbi eller kristelig forbedes. Men om 
hine åbenbare foragtere og Nimrods staldbrødre, som ikke 
komme til sand pønitens og saligt endeligt, skal tales langt 
anderledes. — Man havde dog øje for, at det kunde være 
misligt således at lægge hele vægten på, hvad den afdøde havde 
sagt i sin sidste sygdom. Ved et provstemøde på Lolland 
1580 advaredes der mod at tage enhver omvendelse på døds­
lejet for gode varer, da den kunde være fremkalt mere af 
frygt for døden og dommen, end ved alvorlig fromhed og 
omvendelse til Gud1).

Det kunde ske, at præsten »meldte noget usømmeligt 
om den afdøde, andre til forargelse og de pårørende til 
beskæmmelse«; men der var også præster, som på en søm­
melig måde talte om tidens synder og skrøbeligheder, ikke 
blot når det var småfolk, disse hængte ved, men når det 
gjaldt den mægtige adel. — I året 1576 holdt således bi­
skop Laurids Bertelsen i Århus ligprædiken over stathol­
deren i Jylland, Holger Rosenkrands til Boller. Han roste 
denne for hans jævne og fromme væsen, men føjede dertil: 
»Nu findes altfor mange, som lade sig såre meget tykkes 
og mene, at de ere andre folk meget for gode for deres

x) Kirkehist. Saml. 3. V. 633 og VI. 314.



Begravelse. 691

høje byrd og ridderstamme, som de rose sig af. De mene 
derfor at de må lade og gøre, hvadsomhelst dem tykkes, 
hvad enten det er Gud med eller imod, ret eller uret. De 
mene, at de have al ting af sig selv, og at de ere fødte 
dertil, at de skulle foragte, fortrykke, hade og fordærve 
fattige folk. Ja en part tør også sætte sin stol hos Guds 
sæde, og lade sig høre, at der burde intet at besluttes af 
Gud i himlen, uden de med deres indbundne svogerskab 
og mågskab vilde det indgå og samtykke«. — Det tjener 
til ære for biskoppen, at han turde sige en så ubehagelig 
sandhed i den højadelige forsamling, men ikke mindre for 
den rosenkrandske slægt, at den lod talen trykke på sin 
bekostning1).

1 Christian IV’s tid, da man måske endnu mere end 
tidligere var tilbøjelig til at give formanende love om ting, 
som ikke lader sig forhindre ved lovbud, klagedes der i en 
forordning af 11. Marts 1624 over, at præsterne i deres 
ligprædikener tilbragte en stor tid unyttig med at opregne 
den dødes liv, levned og legender, og det tidt for deres 
interessers skyld højere udfører og berømmer, end vel 
sømmede sig for dem; de skal holde måde og sige sand­
heden. — Da biskop Resen bekendtgjorde denne forordning 
på Sællands landemode, brugte han skarpe ord: præsterne, 
siger han, taler næsten ens om dem, der har levet et gud­
frygtigt og for fædrelandet nyttigt liv, og dem, med hvem 
det modsatte er tilfældet. — Nogle år iforvejen havde han 
formanet til, at ligprædikenerne skulde være korte, til trøst 
og advarsel af Guds ord, uden vanhellig ros og uvisse usand­
heder (absqve profano apparat upanegyrico et incertis men- 
daciis). — 1 forordning 27. Marts 1629 påbydes det at 
holde måde både med at love og laste de afdøde. — Biskop 
Brochmand talte 1646 om den overdrevne ros i ligprædi­
kerne, især over de rige.

Det gik den gang, som det al tid går, at de lavere

x) Rørdam, Københavns universitets historie II, 351.
44*



692 Gudstjenesten i den danske kirke.

stående efterlignede de skikke, som brugtes af de fornemste. 
»Testamentet« blev således en fast del af enhver ligprædiken; 
på landet blev det, i det mindste i senere tider, affattet af 
degnen, men oplæst af præsten. Men, siger en præst i 
midten af det 18. århundrede, »man kan ikke vel læse op 
al den skrålle, hvorfor man må kompendiere det forud« — Ved 
Sællands landemode 1681 dadlede biskop Bagger, at præ­
sterne holdt for store ligbegængelser, når der var dødsfald 
i deres familier, og efter at handlingen var endt, holdt de 
lovtale over den døde på adelig vis. Den samme klage var 
alt tidligere fremkommet i en forordning af 26. April 1656. 
— Det var nemlig blevet skik ved adelige begravelser, at 
en af den afdødes slægtninge eller venner holdt en tale 
over graven; det er med hensyn hertil biskop Jakob Madsen 
Vejle ved Fyns landemode 1591 siger, at »ligprædikener 
over adelige skal alene være på Guds vegne og ikke på 
efterlevende venners; ti det gør en ven, når liget er sat på 
begravelsesstedet«. Det siges stundom, at taleren bringer 
en taksigelse, eller at han taler til den afdødes ære, eller 
at han skyder hans skudsmål. Når denne skik nu fulgtes 
ved en præsts begravelse, krævede taleren vidnesbyrd om 
ham af den tilstedeværende provst og hans embedsbrødre, 
så vel som af menige almue, hvorefter han aflagde det på 
efterlevende enkes, børns og anden slægts vegne. — Denne 
tale kunde også få retslig betydning, i det taleren på ar­
vingernes vegne vedgik eller fragik arv og gæld. I sidste 
tilfælde, altså når boet opgaves, kastedes ved borgerlige be­
gravelser den afdødes nøgler på graven. — Hvis den afdøde 
var bleven dræbt, kunde også ved graven klagen føres mod 
drabsmanden, ligesom denne kunde erklære sig villig til at 
bøde for drabet En formel for begge dele omtales ved år 
1600; men den bærer præget af at være meget ældre. Det 
hedder således: »Dernæst skulde 1 vide, at jeg her idag 
klager (over drabet) for Gud fader, Gud søn og Gud den 
værdige Helligånd, som er tre personer udi én guddom.



Begravelse. 693

sammeledes for alle Guds hellige engle og alle Guds hel­
gene og martyrer, som uskyldigen ere undlivede« osv1).

Som der i det hele holdtes strengt over sogneretten, 
således også ved begravelser. Da Steen Rosensparre var 
falden ved Falkenberg og skulde begraves i Skarholt kirke 
i Skåne, fik familien præsten ved Nikolaj kirke, Jakob Nielsen, 
til at komme over at holde ligprædiken. Men biskop Tyge 
Asmundsen indfandt sig med to præster og nedlagde i kirken 
indsigelse imod, at en præst fra et andet stift fungerede; 
siden klagede han til kongen, og uagtet her en mægtig 
adelsfamilie stod bagved, fik præsten en streng irettesæt­
telse2).

I danske lov og ritualet fastsloges, hvad der i tidens 
løb var blevet skik og brug, ligesom enkelte af de hidtil­
værende ordninger, der havde vist sig uhensigtsmæssige, 
forandredes. — Under lovens forberedelse klagede gejst­
ligheden i Ribe stift over, at der var ulige ceremonier ved 
begravelser på forskellige steder, og at ligene førtes ind i 
kirkerne og stod på gulvet under ligprædikenen, uden at 
kirken fik noget derfor, lige så lidt som for brugen af dens 
klokker og lys. Der androges derfor på, at der med be­
gravelser i landsbyerne måtte forholdes ligesom i Køben­
havn; men en sådan bestemmelse optoges ikke i loven3). 
— Derimod forbød ritualet, at begravelser i købstæderne 
måtte finde sted om søndagen, da gudstjenesten derved op­
holdtes. På landet måtte de dog foretages før tjenesten, 
medens der ringedes til denne. Hvis der skulde holdes 
ligprædiken, skulde liget iforvejen sættes i jorden; det måtte

Kirkehist. Saml. 3. V. 636 f. 800. — V. Simonsen, Eske Brok II, 
80. — Suhms Saml. I, 2 h., 105.

2) Ny kirkehist. Saml. 111, 591 f.
s) Secher og Støckel, Forarbejder til D. L. I. 30.



694 Gudstjenesteo i den danske kirke.

ikke stå på kirkegulvet, medens prædikenen holdtes; men 
dette overholdtes langt fra alle steder1). — Ved landemo­
derne forbødes det også, at liget måtte blive stående i 
kirken efter begravelsen, hvilket vel har fundet sted, når 
gravstedet i kirken ikke kunde blive færdigt i rette tid. — 
Præsten skulde så vidt muligt føje de efterladte, når 
de ønskede, at der skulde prædikes over en bestemt tekst; 
når denne var læst, skulde testamentet oplæses, og til Guds 
ære og andre til et godt eksempel skulde det forkyndes, 
hvis den afdøde havde givet noget til kirker, skoler eller 
fattige eller til anden gudelig brug.

Ligprædiken skulde holdes om dagen, senest kl. 1 
eller 2, og hvor den holdtes, måtte der ikke holdes nogen 
særskilt tale over den afdøde. Men over dem, som begra­
vedes om aftenen, og som var i rangen eller af adel, måtte 
der holdes en kort tale, dog ikke længere end et kvarter 
(fdn. 7. November 1682). Men selv med ligprædikener blev 
der gjort forskel efter stand og stilling; biskop Lodberg i 
Ribe måtte forbyde, at der prædikedes over de fattige i 
våbenhuset og over de rige i kirken. — Når der ingen lig­
prædiken holdtes, foretoges jordspåkastelsen på forskellig 
måde. I Fyns stift blev der ringet også over de lig, som 
der ikke prædikedes over. I Ribe derimod havde stiftsøvrig­
heden »antaget sig præsterne« ved at forbyde ringning, når 
der ikke prædikedes. Dette gik ud over kirkerne; ti vel 
blev der flere ligprædikener, når man uden disse ikke kunde 
få ringning, men der blev færre ringninger, for hvilke kir­
kerne skulde betales. Biskop Lodberg lægger da også præ­
sterne på sinde ikke at misbruge denne velmente ordning, men 
således i alle ting kirkerne at moderere, at Hs. Maj.’s kirker 
ikke skulde lide skade derved. I Århus stift måtte der slet 
ikke prædikes, når der ikke ringedes, så der synes hensynet 
til kirkernes tarv at have været det overvejende. — Der 
blev vistnok i almindelighed også ved blot jordpåkastelse

l) Danske Saml. 1. V. 277.



Begravelse. 695

sunget en salme ved graven; men mærkeligt nok misbilli« 
gede biskop Bornemann dette, »såsom sang og prædiken 
hør tilhobe«. En senere kancelliskrivelse af 2. Oktober 1773 
billiger dog, at der synges ved graven.

På Ærø havde man et helt begravelsesritual, men 
mærkeligt nok var det degnen, der forrettede det. Efter 
at den sædvanlige sang ved graven var endt, gik følget ind 
i kirken, hvor der atter blev sunget en salme. Degnen 
læste da i kordøren en af Davids pønitenssalmer og fadervor, 
sang så knælende på knæfaldet det lille litani eller »O du 
Guds lam«, gik derpå ind i degnestolen og fortsatte litaniet 
med »Vi have syndet« osv., messede en kollekt om synds­
forladelse og sluttede med en salme. Ved kane. skr. 26. No­
vember 1814 forbødes det degnen at befatte sig med litani, 
messe osv.; han skulde nøjes med en salme og ellers hen­
vise til præsten.

Henimod slutningen af det 18de århundrede begyndte 
de såkaldte »Standreden« at afløse ligprædikenerne. Som 
navnet viser, kom skikken fra Tyskland. De holdtes ved 
graven, i kirken eller på kirkegården, men rykkede snart ind 
i kirkerne, selv om liget begravedes på kirkegården. Det 
skal være biskop Balle, som har indført dem; han talte på 
denne måde over professor Riber, A. P. Bernstorff og den 
svenske gesandt Sprengporten1). Disse taler fortrængte efter­
hånden ligprædikenerne, der i købstæderne allerede var gåede 
af brug i de første år af det 19de århundrede; på landet 
forsvandt de som så mange gamle skikke efter 1848. Der 
skelnedes nu kun mellem blot jordspåkastelse ved graven 
og begravelse med ligtale, under hvilken kisten al tid sattes 
ind i kirken. — Kistens og gravens smykning med blomster 
og kranse var sikkert ukendt i Danmark til langt ind i det 
18de århundrede. Den er fremkommet i den rationalistiske 
tid som et af de midler, hvormed man vilde »mildne fore-

r) J. O. Andersen m. fl., Teol. tidsskrift, Ny række I, 194, A. Jantzen, 
Præstens gerning ved begravelse.



696 Gudstjenesten i den danske kirke.

stillingerne om død og grav. I året 1818, da man vilde 
indskrænke bekostningerne ved begravelser, forbødes al 
blomsterstrøning, medens graven endnu var utilkastet1).

Den afdøde blev i reglen båret til graven af sine stands­
fæller, som det jo endnu er almindelig skik. 1 København 
havde derfor i almindelighed studenterne båret præsters og 
professorers lig, medens det et par gange i det 17de år­
hundrede udtrykkeligt forbødes dem at bære andre lig end 
dem, der hørte til den lærde stand. — Men 1712 fik de det 
privilegium at måtte bære alle fornemme lig, fordi de under 
pesten påtog sig dette, da de priviligerede ligbærere var 
omkomne eller bortflygtede. — Opofrelsen var dog ikke så 
meget stor; de påtog sig at stille 12 ligbærere, mod at 
der skulde ydes dem ordentligt logi, 12 rd. månedlig og 
klæder, der mentes at beskytte mod smitten; de vilde på 
ingen måde befatte sig med de fattiges lig, men forlangte 
»til evigt minde om denne tjeneste« privilegium på i frem­
tiden at hensætte alle fornemme lig. Det var også kun 
nøden, der tvang den nedsatte sundhedskommission til at 
gå ind på disse fordringer, og studenternes tjeneste blev i 
pesltiden kun lidt benyttet, da næsten alle fornemme havde 
forladt byen. Ved plakat 14. Maj 1792 forandredes denne 
ordning således, at det teologiske fakultet på regensens 
vegne skulde lønne 24 ligbærere2). — Ligvogne er i Køben­
havn først begyndt at komme i brug c. 1700. — Et halvt 
århundrede tidligere ansås det på Bornholm for en stor spot 
at lade liget køre til graven; det skulde bæres, om der så 
var en hel mil til kirken3). — Da man begyndte at sætte 
bærestropper i selve kisterne, blev de ligbårer, der hidtil 
havde stået i kirkernes våbenhuse, overflødige.

Begravelserne i selve kirkerne havde medført mange 
ulemper. Biskop Bornemann gentager den gamle klage over,

x) Kane. skr. 20. Juni 1818.
2) Rørdam, Universitetets hist. I. 307. — C. Bruun, København 1J, 450.
8) Kirkehist. Saml. 4. 1. 464.



697

at liget blev stående længe oppe i kirken, fordi man ikke 
kunde få de murede gravsteder færdige i rette tid. Dette 
er, siger han, ikke blot mod kongelige anordninger, men 
menigheden og gudstjenesten til anstød. I det 18de år­
hundrede gik det op for den almindelige bevidsthed, at be­
gravelserne i kirken måtte anses for sundhedsfarlige, og 
ved forordning 22. Februar 1806 blev det forbudt, at der 
måtte optages noget nyt gravsted i kirkerne, og der skulde 
forhandles med ejerne af de gamle om at opgive deres ejen­
domsret. Vilde de ikke dette, måtte dog intet lig, der ikke 
var balsameret, nedsættes før 2 år efter døden.

I den danske kirke er den såkaldte benediktion, som 
i det 19de århundrede er bleven almindelig i Tyskland1), 
aldrig kommen i brug, om der end nu og da gøres tilløb 
til den ved at lyse herrens velsignelse over graven. — Or- 
dinansen påbød, at der ved graven skulde bedes Fadervor; 
dette er i en senere tid atter blevet almindeligt, efter at 
man længe har nøjedes med en tavs bøn.

x) Den lyder forskelligt, f. eks: »lch segne dich ein zur Grabes Ruhe! 
Ich segne dich ein zur Auferstehung der Lebens«. Caspari, Die 
geschichtiiche Grundlage des evangelischen Gemeindelebens. 75-


