Gudstjenesten i den danske kirke
efter reformationen,

Af L. Koch.

Indledning.

Et forsog paa at beskrive gudstjenesten efter re-
formationen ma blive en skildring af den indflydelse,
det fik pid denne, at ordets forkyndelse blev midtpunktet
og karnen i den. Den opvakkelse, der udgik fra Luther,
er noget i kirkehistorien enestaaende; der var slaaet pa
klippen, og den strem, som udsprang af den, var meagtig
nok, til at den har kunnet flyde indtil denne dag; alle
senere opvekkelser er i sammenligning med den kun smi
bakke; den har kunnet optage dem i sig, men de har ikke
forméet at forandre dens retning. — En kirkelov som den
danske ordinans, der vel ievrigt ikke stir over de love,
hvorved kirkerne organiseredes i andre lutherske lande,
barer noksom vidnesbyrd om, hvor stort det gjorte frem-
skridt var; man var kommen over det dede punkt, og nye
udsigter var é&bnede. Der er over kirkeordinansen en
idealitet, som kan stille fordringer til menighederne, der
er storre, end de mdiske burde vere i en kirkelov, men
som ogsd har bevirket, at dens bestemmelser er gaede
over i senere love, s de endnu snart 400 ar efter dens
affattelse er det grundlag, hvorpd den kirkelige lovgivning
hviler.

Men reformationen var jo dog ikke en ny begyndelse,

men en &ndring og fortsattelse af det gamle, pd hvilket
Kirkehist, Saml. 5. R. 1. 1



2 Gudstjenesten i den danske kirke.

hele folkets tankegang og levevis var bygget. Dette gamle
treder os allevegne imede, og det var frugten af en lang
udvikling, som vi ikke kan folge i enkeltheder: ti kronniker
og dokumenter giver kun i ringe grad oplysninger om menig-
hedslivets og gudstjenestens udvikling. Men resultatet, der
var ndet, var paa en mdide ikke ringe. De kristelige fore-
stillinger havde med de kirkelige skikke s@nket sig ned i
og gennemtrengt livet fra vuggen til graven; kirken var
tilstede overalt, i kongens rdd og i faltigmands hytte, i
sorgen og i gleden, i munkens celle og ved det lystige
gilde. Men den havde betalt sin magt dyrt, idet den s&n-
kede sig ned i og segte at omfatte hele det verdslige liv,
var den selv blevet verdslig, og dens gudstjeneste med sit
fremmede sprog en tom form, si den havde tilsat kraften
til at lofte menneskene ud af verdsligheden. Da Gregor
den Store sendte missionzrer til England, befalede han,
at man pd ingen mdde hos dette folk métte nedbryde af-
gudernes templer; selve afgudsbillederne skulde man ned-
bryde, men si bestenke altrene med vievand og henlegge
helligdomme i dem?'). Denne praksis havde man ogsi
fulgt i Danmark, om ikke med templer, s& med de gamle
folkeskikke. Men vievandet havde ikke kunnet vaske heden-
skabet af dem, det breod frem allevegne, ogsaa i kirkerne
og ved selve gudstjenesterne, hvor, som det siden skal vises,
selv svir og dans trengte ind pd en made, der kun kan
betegnes som den sterste vanhelligelse.

Det er derfor intet under, at reformationens mend
ofte fik det indtryk, at hele denne papistiske surdej var en
hindring for, at det sande evangelium kunde vinde magt
over sjzlene; allevegne stedte man pa disse udvortes skikke,
i hvilke det &ndelige liv og samvittighederne slovedes, s&
Guds ord ikke kunde blive den fornyende og genfedende
kraft i hjerterne. Men pid den anden side var det kristelige
liv, som det havde udviklet sig i den katolske kirke, ikke

1) Helveg, Danm’s. kirkehist. fer reform. I, 230.



Indledning. 3

en plante, der skulde oprykkes for at satte en ny i stedet,
men det var det stof, hvori der nu skulde arbejdes. Re-
formatorernes virksomhed var ikke en mission, men, for
at bruge et modernt ord, en indre mission; det var den
fra fedrene arvede kirke, der skulde fortsatte sit liv i en
bedre og renere skikkelse.

Det er derfor et spergsmil, som bestandig mé& opstd,
nir man beskaftiger sig med reformationstiden: hvor-
ledes stod det til med prester og menigheder,
med gudstjeneste og gudsfrygt, da reformationen
holdt sit indtog i Danmark? Der lader sig neppe
give noget helt tilfredsstillende svar pd dette speorgsmal.
De bispemoder og landemoder, der af og til holdtes, be-
skeftigede sig mere med at verne om kirkens rettigheder
end med at forhandle om menighederne og deres praster.
Der findes dog ogsd formaninger i denne retning, og ved
hjelp af disse og de kendte gudstjenesteordninger vil man
kunne give nogle spredte trek af billedet.

Det ses da, at presternes liv med friller og den ov-
rige sedelige uorden, som celibatet medferte, har tynget
pd kirkens samvittighed. En synode i Helsingborg 1345
strebte at lukke deren for n»denne grulige pest« ved at
kreve, at enhver gejstlig for sin ordination skulde afgive
en skriftlig erklering om ikke at ville indlade sig med
nogen konkubine, og den prelat, der si igennem fingre
hermed, skulde suspenderes for en tid, iser fra at ordinere.
— Biskop Askil af Ribe pabyder c. 1400, at alle gejstlige
skulde leve i kyskhed; ved et bispemede i Kebenhavn 1425
hedder det, at alle clerici skal bedre deres liv og levned
holde deres stand i verdighed og ®re og afholde sig fra
al synd, iser ®den og drikken, som er ukyskheds rod;
de md ikke holde konkubiner, og de md end ikke gi
ind i et nonnekloster. — Sidanne udtalelser findes ved
alle lejligheder, si vel i den danske som i den svenske
kirke. Séledes endnu af biskop Lage Urne 1517; han til-
fojer, at presterne skal leve kyskt og helligt og rense sig

1*



4 Gudstjenesten i den danske Kirke.

selv, for de retter andres fejl. — Deres synder i denne
retning mitte ogsd komme til at std i et grelt lys, nar
det palagdes dem at drage omsorg for, at legmend, der
levede med friller, tre gange blev offentlig advarede om at
lade sig trolove, og hvis de ikke inden et &r havde rettet
sig derefter, skulde de bandsettes. Prasterne truedes
stundom hardt nok. 1 Sverrig skulde de, der levede et
ukysk liv, forste gang mulkteres med en bede, starre end
de kunde betale, anden gang suspenderes og fengsles, og
hvis de tredie gang »som hunden vendte tilbage til sit spy«,
afsattes. — Ved et andet svensk landemode siges det, at
ingen gor mere skade end prester, der leve et syndigt
levned; den biskop, der ikke straffer dette, ma snarere
kaldes en uren hund end en biskop. — Ligheden mellem
bestemmelserne for den svenske og danske kirke er sé&
store, at der nzppe er betaznkelighed ved at antage, at
poget lignende ogsd har veret gaeldende i Danmark. —
Men om end adskillige biskopper har haft en god villie,
har de dog sikkert pA dette punkt mattet gere indrommelser.
ZArkebiskop Birger Gunnarsen (1497—1519) forbed séledes
pa det strengeste, at presterne matte holde offentlige kon-
kubiner, men straks efter tilfsjer han, at ingen, som har
en siddan og har bern med hende, mi fere hende eller
bernene med til gilder og samlag eller indlede hende i
kirken efter hendes barnefedsler. Det vil altsd sige, at
han dog tilsidst nejes med at forhindre, at skandalen bliver
for offentlig. — Nogle regler, som den samme @rkebiskop
har givet for, hvorledes der skal holdes skriftemdl, viser,
at colibatet ogsd udsatte for andre fristelser. Prasterne
mé, siger han, nar der bekendes utugtssynder, ikke ud-
sperge om de nermere omstzndigheder, tid og méde,
hvorpd de er begiede. Arkebiskoppen har altsi her fun-
det det nedvendigt at afvige fra den almindelige regel,
at der skal i skriftestolen sporges: Hvem? hvad? hvor?
ved hvem? hvor ofte? hvorfor? hvorledes? naar?, som det
udtrykkes i et latinsk vers: »Qvis, quid, ubi, per quos,



Indledning. 5

qvoties, cur, qvomodo, qvando«. Det skal her ogsaa nevnes,
at der findes et brev til biskop Peder Nielsen i Ribe 1465—
83) fra hans domkapitel, hvor dette, foruden mange andre
forseelser, ogsd i de starkeste udtryk bebrejder ham hans
usadelige levned?).

Pradiken var ikke noget fast stykke af gudstjenesten.
Den ovenfor nevnte biskop Askil i Ribe befalede, at der
skulde predikes p& de store helligdage. 1 senere tider
synes det dog, at prediken er bleven noget almindeligere.
Zrkebiskop Birger vilde, at presterne skulde oplase eller
méske forklare (exponant) evangeliet om sendagen; det er
ikke nogen egentlig prediken, de skal holde; ti han til-
fejer, at pa de store fester skal der pradikes. — Lage
Urne palaegger tiggermunke og hvem der ellers har ret til
at praedike, is@r sognepresterne, at de ikke pi preadike-
stolen ma legge vind pid at vise sig, men de skal af en
oprigtig kearlighed til Gud og nasten pradike, hvad der
er nyttigt til lastens udryddelse og dydernes pris i den
evangeliske lere og Guds og kirkens bud. De skal formane
menigheden til iser pi helgendage at sege til St. Lucii
kirke som moderkirken for at sege syndernes forladelse og
for at bringe den sine almisser. Men da det var langt
fra, at alle praster kunde predike, tilfgjer han, at de, som
ikke forméede at gere det med ord, skulde i det mindste
gore det ved kyskhed og en haderlig vandel. — I et svensk
stift pabydes det, at presterne skal om sendagen pradike
om herrens ben, det apostoliske symbolum, Ave Maria, de
10 bud, de 7 barmhjertighedsgerninger og andet, som
Guds ndde vil give dem, for at tilhererne kan ledes til
anger over deres synder, almisse og anden barmhjertighed
og til at tiende ret. — Ingen m& om pasken tages til

1) Helveg, Danmarks kirkeh. fer reformationen 1I, 121. Pontoppi-
dan, Annales eccl. II. 23, 537, 143, 332. Ny kirkehist. Saml. II,
285. Thorkelin, Statuta provincialia m. m. (upagineret). Reuter-
dahl, Statuta synod. veteris ecclesiz Sveogothicee, Lund 1841,
52, 189. Kirkehist. Saml. I, 257—58.



6 Gudstjenesten i den danske kirke.

alters, for han samme dag hejtideligt har erkleret, at han
har tiendet ret. — Christian II's gejstlige lov palegger bi-
skopperne, at de p& de store helligdage selv skal gd i
pradikestolen og pradike evangelium og lere almuen deres
sjeles salighed, og hvis biskoppen har forfald, skal den
ypperste prelat ved domkirken g& i hans sted. Dette er
dog nzppe blevet efterkommet?).

Var pradiken siledes temmelig sjelden, var guds-
tjenesterne hyppige nok, is@r i klostrene. Men de bestod
i, at presterne leste deres »tidere eller i, hvad man i re-
formationstiden kaldte afgudiske messer. 1 St. Knuds kirke
i Odense holdtes der siledes aftensang, natsang, ottesang,
prim, terts, sext og non samt desuden 9 forskellige
messer daglig ved de forskellige altre. — Der droges om-
sorg for god kirkesang; ved et landemode i Malme 1383
vedtoges det, at kirkesangen skulde forbedres ved ind-
forelse af nye antifonier, og at der skuldes rides bod péi
uordener ved den daglige korsang?. Men menigheden var,
iser ved brugen af det latinske sprog, afskiren fra virkelig
deltagelse i gudstjenesten. Det skal dog bemerkes, at
p& en svensk provinssynode 1441 bestemtes det, at fader-
vor, Ave Maria og Credo skulde oversattes pa folkets sprog
og hver sen- og helligdag fremsiges af prasterne 3.

Hvad sakramenterne angir, da skulde diben, som
er deren til frelsen, og de andre sakramenter, forrettes
med storste ®refrygt. Prasterne skulde lere menighederne
p4 Dansk de ord, hvormed syge bern skulde hjemmedsbes;
men forzldre métte kun i den yderste ned selv debe deres
bern. Debefonten skulde holdes ren, og der skulde vare
friskt vand i den. — Ligeledes skulde alteret og hvad
dertil herte, holdes i semmelig stand. Prasten skulde have
frisk vin, ikke sur, til altergangen; den skulde opbevares

1) Thorkelin, anf. skr. Reuterdahl, anf. skr. 57. Kolderup Rosen-
vinge, Gl. danske love, geistl. lov 3 1,

%) Pontoppidan, 11, 227.

8) Reuterdahl 127 (Stat. conc. Sudercopensis).



Indledning. 7

i et rent kar, ikke i et horn el. desl. Herrens legeme og
den hellige olie skulde holdes under lis og lukke, at de
ikke skulde benyttes til trolddomskunster. En gang om
méineden eller oftere skulde eukaristien fornyes, og der
gives regler for, hvorledes presten skal forholde sig, hvis
der er gdet orm i den. — Den prest, som skulde uddele
den hellige nadver, skulde iforvejen skrifte for en nabo-
prest. — Han mi ikke lade nogen anden tilberede hostien
eller kalken og ikke forandre noget ved indstiftelsens ord;
disse mditte ikke siges udenad, men skulde opl®ses. Han
métte ikke 4nde pa den indviede kalk, idet han bevagede
hovedet i et kors, endnu mindre derefter afterre den med
fingeren. Ordene skulde lzses hejt og tydeligt, undtagen
indstiftelsens ord (canon), der skuldes l®ses med sagte
stemme. Der gaves regler for, hvorledes sakramentet eller
den indviede olie skulde bzres til en syg. Foran bares et
vokslys og en klokke, prasten skulde synge de 7 bods-
salmer eller andre gudelige sange og velsigne dem, han
modte. Der tilsagdes dem, der kom med lys i dere eller
vinduer, eller som med lys gik ud pi gaden og knzlede,
at syndsforladelse og velsignelse fra den herre Jesus Kristus
skulde fordobles for dem. — Hvis en syg kastede alt, hvad
han ned, op, kunde prasten nejes med at vise ham ho-
stien og sige: »Tro, og du har spist« (crede, et mandu-
casti)l).

Hvad kirketugt og band angir, da skelnedes der
mellem offentlig bod, der skulde pélegges dem, der havde
forset sig offentligt, og privat bod for skjulte synder. De,
der skulde gere offentlig bod og for kortere eller l®ngere
tid udelukkes fra nadveren, skulde fremstilles for biskoppen
ved kirkederen, iferte sak, med bare fedder og nedslagne
"ansigter, si at ogsi dragt og miner vidnede om, at de
folte sig skyldige. Derefter skulde han fore dem ind i

1) Ny kirkehist. Saml. III, 274, 268 f. 271. — Pontoppidan, An-
pales 1I, 143. Thorkelin, Stat. provinc., stat. synod., m. m.
@rkebisk. Birgers stat. synod.



8 Gudstjenesten i den danske kirke.

kirken og knzlende for altret med hele prasteskabet synge
de syv bodssalmer. Nir han atter rejste sig, skulde han
efter kirkens love bestenke dem med vievand, legge hinden
p4 deres hoveder, stro aske paa dem og tildekke dem
med et grovt stykke tej, og dernast med klage og hyppige
suk sige dem, at ligesom Adam blev udstedt af Paradis,
sdledes var de for deres synders skvld udviste af kirken.
Presterne skulde derefter udvise dem, idet de istemmede
responsoriet: »I dit ansigts sved skal du ®de dit bred.« —
Den private bod tilkom det prasterne selv at bestemme,
dog var der visse forseelser, for hvilke det var forbeholdt
biskopperne at tilstd forladelse, enkelte tilfelde skulde
endog meldes til paven?).

Band anvendtes omtrent i de samme tilfelde som
efter reformationen; sarligt omtales det, at vragplyndrere
skal bandsettes. Men fremfor alt var det kirkens viben
mod dem, der vilde forurette den ved at tilegne sig dens
gods og legge hidtil ukendte byrder pa gejstligheden eller
i nogen méide krenke dens rettigheder. Sidanne matte
ikke begraves i indviet jord, og deres mandlige efterkom-
mere indtil 3die led skulde vaere inhabile til at modtage
noget gejstligt len eller nogen kirkelig bestilling. — Ved
et svensk landemode bestemtes det, at nadveren om pasken
skulde negtes dem, som ikke havde ydet deres kirkelige
afgifter, eller som levede med konkubiner, eller som havde
levet sammen et &r efter deres trolovelse uden at lade
deres ®gteskab velsigne, eller som var overbeviste om kirke-
lige forseelser. Heller ikke genstridige sognefolk, som ikke
vilde gere kirkearbejde, eller de, som ikke vilde betale

1) Casus episcopales in his versibus continentur: Qvi facit ince-
stum, deflorans aut homicida — Sacrilegus, patris percussor
aut Sodomita — Transgressor voti, perjurus sortilegusqve — Vel
mentita fldes, faciens incendia, prolis — oppressor vel blas-
phemus, hereticus, adulter — cum bruto coiens, Judea sive
pagana — Conjugis in mortem machinans, sacramento abutens —
Pontificem qverens semper devotus adibis. Thorkelin, Kirkelove 69.
— Andensteds n®vnes dog flere synder, f. eks. simeni.



Indledning. 9

skolemesteren, hvad de havde lovet ham for deres berns
opdragelse, mitte tages til alters?).

Der holdtes strengt over sognerettighederne; ingen
af fremmede menigheder métte tages til alters, ingen métte
uden prestens samtykke forrette kirkelige handlinger i
sognene, og iser segte man at forhindre overgreb af tigger-
munkene. Ligesom tilfzldet var endnu l&nge efter reforma-
tionen, fandtes der mange omlebende prester, som det var
forbudt at benytte.

Det var til stor skade for gudstjenesten, at det blev
titladt, eller der blev set gennem fingre med, at mange
landsbypraster tog bolig i kebstaderne, og endnu
mere misligt var det, at mange embeder underlagdes
biskopperne, kannikerne, klostre eller andre
stiftelser, der oppebar deres indtegter mod om sgndagen
al udsende en prast, der skulde lese messen. Man har
tidligt havt gje for, at sognene p& denne made forsemtes;
i dret 1383 paibedes det pid et landemode i Malme, at
ingen prelat eller kanonikus métte sende andre som vikar
i sit sted end @rlige og lerde folk, som havde et godt
rygte. Men hele denne uheldige ordning forveerredes snarere
end den forbedredes, og der fertes tidt klage over den.
I Kristian 1I's tid siges det, at almuen besverer sig svar-
lig, at nogle biskopper legger mange kirker sammen til
deres girde og kannikedom, og at somme praster har
2—3 kirker og derfor ej kan holde messe og gudstjeneste
som i fordums tider. — P. Helgesen soger grunden til,
at messen er kommen i foragt, dels i det store antal
preester, dels i pralaternes gerrighed, at de kebte fattige
prester til at beserge vikariaterne det billigste, de kunde
fa dem?2). Den sidste katolske biskop i Vendsyssel, Styge
Krumpen, beskyldtes for at have fortrengt nonnerne fra
stiftets klostre for at tilegne sig disses indtzgter, og at

1) Thorkelin, Stat. prov. Reuterdahl 59.
?) Danske Mag. VI. 361. Pontoppidan, Ann. eccl. 1I, 227. Helveg,
Danm.’s kirkehist. for reform. 1I, 477.



10 Gudstjenesten i den danske kirke.

have draget til sig si godt som alle sognekirker og for
gerrigheds skyld at have sat en kapellan til 3—4 kirker ).

Fasten spiller en vigtig rolle i det kristelige liv i den
katolske kirke; der skelnes mellem den faste, der holdtes
i den sdkaldte qvadragesimaltid for piske, da det kun var
forbudt at spise kod, og en strengere faste »uden smer
og melk« eller, som det ogsd hedder, »paa vand og bred«.
Denne sidste skulde holdes pa visse dage: Langfredag,
St. Hans dag, Laurentii dag, Marie himmelfartsdag og aile-
helgensdag 2).

Medens det ellers i alle enkeltheder var prasterne
foreskrevet, hvorledes de skulde optrzde ved alle kirkelige
lejligheder lige til miner og gebazrder, og det hyppigt pé-
lagdes dem, at alt skulde gores, som det var befalet og i
overensstemmelse med stifternes orden, var der dog pa et
punkt indremmet dem en frihed. Naar uvejr beskadigede
kornet, skulde de uden at afvente speciel befaling holde
gudstjeneste for at bede om Kristi og jomfru Marias hjelp ®).
— Disse gudstjenester stod i forbindelse med den sikaldte
korsebyrd, som siden skal omtales. Biskop Lage Urne
forbed presterne at deltage i det gilde, hvormed den, som
s& mange kirkelige handlinger, endte. — Adskillige andre
enkeltheder af den katolske gudstjeneste vil i det folgende
blive omtalte pa sit sted.

Som det vil ses, var her nok, som trengte til at af-
skaffes eller forandres; men her er ogsi bestrzbelser for
at gere det arbejde, der er si gammelt som kirken selv,
at bringe menneskenes liv mere i overensstemmelse med
Guds ord. Mange af de katolske biskoppers formaninger

1) Rerdam, Monum. hist. Dan. 1, [, 190. Smlgn. skuespillet Kort-
vending af H. C. Sthen. Prasten siger her: »Tre sogne haver
jeg under min hand, dog jeg fuldt lidet predike kan... Min
kapellan tager vel kirken vare; jeg vil ikke have den sj®lefare.«
Danske Saml. 1, 1, 196. Om kapellanens ringe vilkér smstds. 213.

7) Reuterdahl, 193.

%) Pontoppidan I, 537. Huitfeldt, folioudg. I. 714.



Indledning. 11

ligner dem, der blev givne af de protestantiske til helt ind
i det 18. arhundrede. Det er reformatorernes @re, at de
har forstiet at fastholde det, der burde fastholdes, og ud-
skille det, der métte forkastes, saledes at der endnu ikke
vil vere meget at sige pi det valg, der blev truffet, lige-
som den dom, de feldede over den katolske kirke, siledes
som de kendte den, ikke er rokket i noget vesentligt punkt,
hvor mange forseg der end er gjort derp4, ogsaa fra prote-
stantisk side. — Den katolske kirke, som den var i Dan-
mark, da reformationen begyndte, var sunket dybt ned i
verdslighed, og dette gjaldt ikke mindst om gejstligheden
og hele dens virksomhed. Eksemplet gaves fra oven, og
det var med god grund, kong Kristian III klagede over,
»at man hos den meste del af biskopperne pi denne tid
her udi riget ikke kan kende en vel, om det er biskopper,
pradikere, ritmestere, hovedsmend eller krigsmand, hvis
gejstlighed ikke stir pid kirkens embede, at holde messe
eller at prazdike, men pi mange drabanter at holde«?).
Vil vi p4 den anden side se hen til resultatet, guds-
tjenesten, som den nu er blevet, da er der ofte
udtalt misforngjelse bide med den ordning, reformatorerne
traf, og med den udvikling, denne senere har fiet. Det
er dog neppe lykkedes at pipege sterre misgreb i reforma-
tionstidens kirke- og gudstjenesteordning, og hvad den
senere udvikling angir, da vil de omstzndigheder, der har
fremkaldt den, blive paavist i det felgende. Det er vist,
at der i kirkeordinansens bestemmelser er en idealitet, som
det har vaeret vanskeligt at fastholde under udviklingen;
dette gelder om enhver virkelig begyndelse, og det er netop
dette, der bevirker, at det, der er begyndt, indeholder ud-
viklingsmuligheder. — Men det ma bemerkes, at hele den
udvikling, der i det felgende skal beskrives, pd si mange
punkter gir imod lovene. Disse gentages ideligt, bi-
skopperne formaner til at overholde dem; men ikke desto

1) Rerdam, Monum. hist. Dan, 1, I. 162.



12 Gudstjenesten i den danske kirke.

mindre gir udviklingen sin egen gang. Da der ved danske
lov og ritualet kom en ny lovgivning, matte den tildels
anerkende udviklingens resultater; men heller ikke herved
blev det; den gik nu som fer sine egne veje, ogsa de nye
lovbestemmelser matte give efter, selv nir der, som ved
skriftemalet, dannede sig en praksis, der sikkert méi be-
tegnes som ulovlig.

Derfor skal den indflydelse, kirkeordinansen har havt,
ikke undervurderes; den har varet en fortrinlig regulator
for udviklingen, og trods alle forandringer er det endnu
dens preg og merke, den danske kirkes gudstjeneste barer;
men ingen gudstjenesteordning kan bevares uforandret gen-
nem snart 400 4r, og det mid dog sikkert anses for en
fordel, at de nedvendige forandringer ikke er skete ved,
at kirkelig eller verdslig evrighed har udtenkt dem og
med det onde eller gode fiet menighederne til at rette sig
efter de bestemmelser, der blev givne, men at det er
selve det kirkelige livs tarv, der har krevet dem;
de er fremkomne efter det krav, de forskellige
tiders forskellige vilkdr har stillet til guds-
tjenesten. — Deraf folger naturligvis ikke, at alle de
skete forandringer skulde vaere heldige; det er ikke ude-
lukket, at den fremtidige udvikling kan optage adskilligt af
det gamle. Men det er altid en mislig sag at sege at
vekke livet ved at vende tilbage til former, som har til-
fredsstillet for drhundreder siden. Det prevede man heller
ikke pd i reformationstiden. Om Luther har kendt de
gamle gudstjenesteordninger, fir std hen; men selv om
han har kendt dem, vilde han nzppe have forsegt at forny
dem. Det, der 14 for, var den romerske messe, og
det er denne, han gir ud fra!). P4 samme made er det
den nuverende gudstjenesteordning, der ma vare grundlag

1) In primis itaque profitemur, non esse, nec fuisse ungvam in
animo nostro omnem cultum dei prorsus abolere, sed eum, qui
in usu est, pessimis additamentis vitiatum, repurgare et usum
pium monstrare. Luther, fortale til Formula Missz.



Indledning. 13

for fremtidige forandringer, og det ber ikke betragtes som
en fejl eller fortred. at den i mange méder er bestemt ved
en uskreven lov; det vilde ikke vere onskeligt, om der
blev forsegt paa at afhjelpe denne mangel.

Udviklingen har ikke fort s& langt bort fra lovgivningen,
at menighederne skulde vare overgivne til vilkarlighed;
men den har fastholdt, hvad ordinansen udtaler, at der er
kirkeskikke, »hvorudi den kristelige frihed skal
holdes ved magt«, og hvori »tjeneren dog rader
altsammenec.

De, der vil lese det folgende, vil sikkert mange gange
fi et indtryk af, at der har veret store skrebeligheder béade
hos praster og menigheder, og del er ogsd vist nok, at
udviklingen har beveget sig i sterk belgegang; der har
vaeret tidsrum, der for os ser ud som lutter tilbagegang.
— Men vi er dog komne adskilligt narmere til det mal,
ordinansen satte for efterslegten: »at bernel@rdommen
méi vere udi alle huse, at ogsd benderbern mi
nu herefter vide det, ej aleneste bender, men
ogsd adelsmand, ja konger og fyrster have hid-
tildags ikke sjeldent ikke vidst«. — Vi traenger ikke
til en ny reformation, heller ikke for gudstjenestens ved-
kommende, men til at der bygges videre pd den gamle
grund, s& det i fremtiden som i fortiden kan blive siledes,
at kirken og dens gudstjeneste kan blive midtpunktet i
kirkens liv og menighedens rette forsamlingssted.

Fremstillingen er ikke fort leengere end til begyndelsen af
det 19de arhundrede. — Der er gjort rede for de benyttede
kilder. Dog er de sikaldte landemodsmonita ikke anforte
mellem disse, selv om de er trykte. — I Ny kirkehist. Saml. II,
IV og V findes szllandske monita 1554—1613, i 4. R., III,
H. Gerners monita, i Rerdams Monum. historica Danica 2. R,, II,
de forste lundensiske biskoppers. — Adskillige andre er trykte
i Hedegaards kirkeret, Zwergius’s Sellands kleresi, Blochs fynske



14 Gudstjenesten i den danske Kkirke.

gejstlighed, Pontoppidans Annales eccl,, Suhms Samlinger II,
3. h. — Det er kun i Szllands, Lunds og Fyns stift, der er
holdt egentlige landemoder lige siden reformationstiden. I de
jydske stifter begyndte de ferst ved tiden 1650—1700; fra
®ldre tider haves der kun spredte udtalelser af samme art
som landemodsmonita. — Hovedkilden til, hvad nedenfor frem-
stilles, er ,Kirkehistoriske Samlinger, uden hvis mange
og rige efterretninger det vilde have varet umuligt at forsege
at skrive en gudstjenestens historie, nir denne ikke skulde
fremstille lovgivningen om gudstjenesten, men denne, som den
virkelig er holdt. — De mange smitrek, der er anforte om
skikke pad de enkelte steder, er, som henvisningerne viser, hen-
tede fra meget forskellige kilder; men der er sikkert mang-
foldige sidanne, som er undgiede min opmerksomhed.

1. Kirker og kirkegérde.

Der var, da reformationen var endt, og alt, hvad der
under kampen mod den katolske kirke og under greve-
fejden var kommet i urede, atter skulde ordnes, »kirkened«
nok af mange slags i Danmark, kun ikke pid den méde,
hvorp& ordet i nyere tid er blevet brugt; det var s& langt
fra, at der var for fi kirker, at der tvertimod var for
mange, flere end man kunde bruge, og flere end man kunde
vedligeholde.

Ved recessen af 30. Oktober 1536 bestemtes det, at
tiende skulde ydes som hidtil; den skulde fores til kirke-
laden og der terskes og deles lige mellem kongen, kirken
og presten. Den del af tienden, der tilfaldt kirkerne, var
deres vesentlige og visse indtegt; men pd grund af det
ringe udbytte, jorden den gang ydede, var den ikke til-
strekkelig, nar sterre reparationer blev nedvendige. Ad-
skillige kirker ejede ogsd jord, og der ydedes en afgift til
dem for klokkernes brug ved begravelser og brylluper.
Denne afgift omtales ofte paa en mdide, der viser, at den
har havt betydning for kirkernes eokonomi. Ligeledes be-



Kirker og kirkegirde. 15

taltes der en afgift for gravsteder i kirkerne. Men i det
hele var kirkerne fattige, og deres tilstand blev ikke bedre
ved, at indtzgterne ofte for kortere eller lengere tid be-
slaglagdes ved ekstraordinzre skattepaleg.

Dertii kom, at betragtningen af kirkebyg-
ningerne efter reformationen métte blive en anden end
hidtil. De var ikke lenger i sig selv helligdomme, men
kun nedvendige midler til, at Guds ord kunde blive pre-
diket og sakramenterne forvaltede, og som en folge deraf
maitte mange kirker anses for overflodige. Dette var forst
og fremmest tilfeldet i byerne. Selv i de mindre var der
nasten al tid foruden sognekirken en klosterkirke, der som
oftest var den anseligste og bedst vedligeholdte, hvorfor
den jevnlig blev taget til sognekirke, medens den hidtil be-
nyltede nedreves. Dette var f. eks. tilfeldet i Faborg, i
Slangerup, i Nykebing pd Falster og fl. st. I &ret 1542
befaledes det ligefrem i almindelighed, at hvor der findes
flere kirker i de smd kebstazder, skal en eller flere ode-
legges.

I de storre byer, iser i bispes®derne, var der talrige
kirker, som man nu ikke havde brug for. Af Roskildes 11
sognekirker og 8 kloster- og hospitalskirker er kun dom -
kirken, Fruekirke og St. Jergens bevarede. — I Kebenhavn
fandtes der ved reformationstiden 4 sognekirker, Vor frue,
S. Peders, S. Nikolaj og S. Klemens, af hvilke den sidste
snart nedlagdes. Desuden mindst 6 klosterkirker og ka-
peller, af hvilke kun Helligaandshusets er bevaret. 1 Ribe
var der 10 kirker foruden 3 eller 4 klosterkirker, i Viborg
12 kirker og 5—6 klostre; i Arhus 3 kirker, 2 kapeller og
3—4 klostre; i Odense var der 3 sognekirker, samt des-
uden vistnok 5 klostre; St. Knuds kirke, der tilhorte Bene-
diktinerne, var tillige domkirke.

Ogsi pd landet blev mange kirker nedrevne. Det
var, som kong Christian Ill skriver til sine lensmand,
»svare og dyre tider«, si kirker og prastegirde forfaldt,
fordi presterne havde to eller tre kirker og prestegirde



16 Gudstjenesten i den danske kirke.

at forestd, og der var si smi sogne, at der ofte i hvert
kun var 8 eller 10 bender, som hverken forméiede at fade
deres prast eller at holde deres kirke vedlige. 1 aret
1546 fik lensm@ndene befaling til at handle med sogne-
folkene om, at de skulde forlade de smé& annekskirker, og
1552 skulde det i Arhus stift undersages, hvilke kirker
der kunde nedlegges, hvor prasterne havde to eller tre at
tage vare. Desuden udstedtes der befaling om mangfoldige
enkelte kirkers nedrivningl).

Det er vel muligt, at man mange steder er géet for
vidt i denne retning. De nedbrudte kirker métte ofte le-
vere materialier til andre bygningers opferelse. I dret 1537
deltes Ribe i 2 sogne: Frue og Sortebredre kirker blev
sognekirker, og »de andre sognekirker, som nu sdel®gges«,
skankedes byen til istandsettelse af hine to. 1553 gav
lensmanden paa Dronningborg, der herte til dronning Doro-
theas enkegods, hende anvisning pd, at noget byggearbejde
kunde udferes med sten og temmer hentet fra nedbrudte
kirker. Materialierne til at istandsette den gamle bispe-
gard i Kebenhavn, for den kunde bruges som universitets-
bygning, skaffedes ved at afbryde Bagsverd kirke?). Der
er heller neppe tvivl om, at enkelte adelsmend pi egen
hind har edelagt kirker, som de fandt overflodige. 1 aret
1550 frafaldt kongen siledes tiltale mod en lensmands
enke for kapeller, hendes mand havde ladet afbryde i Ar-
hus stift. — Efter krigene i det 17. arhundrede blev atter
adskillige kirker nedlagte, og mange hidtil selvstendige
sogne gjorte til annekssogne.

I det hele var vistnok nedrivningen af en del kirker
en forholdsregel, der fandt sin forklaring og retferdig-
gorelse i tidens forhold. Mange kirker havde, som alt om-
talt, ligget under klostre og domkapitler, og gudstjenesten

1) Rerdam, kirkelove I, 240. 331. Om nedrevne kirker smstds I og Il
Register: kirker, nedbrudte. — Rerdam, Kebenhavns kirker 3.
2) Kirkehist. Saml. 3, V.182. Rerdam, Universitetets hist. I. 65. Kirke-

love II. 2.



Kirker og kirkegérde. 17

var bleven beseorget ved en lebeprest, der kom til kirken
om sendagen. Dette misforhold blev ikke straks afskaffet;
men béide i Christian III's og endnu mere i Frederik II's
tid strebte man henimod, at presterne skulde bo ved
deres kirker, og 14 disse under andre stiftelser, skulde
der dog holdes kapellaner, som havde bolig i sognene.
Christian IV palagde de prester, der for deres egen be-
lejligheds skyld havde taget bolig i kebstzderne, at flytte
ud i deres sogne. Her viste det sig da, hvor vanskeligt
det var i de smd sogne bdde at skaffe prasten bolig og
udkomme og at vedligeholde kirkerne?).

Der vides heller ikke, at der fra gejstlighedens side
er gjort nogen indsigelse mod indskrznkningen af kirkernes
antal, hvorimod menighederne stundom segte at bevare deres
kirker, og dette lykkedes i almindelighed, naar de kunde
péivise, at bygningen var holdt vel ved magt, eller at de
vilde fA for lang vej til den kirke, som sognet skulde leg-
ges under. Adskillige kirker er sikkert ogsd blevne stiende,
uagtet nedrivelsen var befalet, uden at denne befaling er
bleven taget tilbage.

Der blev dog ogsid opfert enkelte nye kirker, i det
mindste pd smd eer, der 14 langt fra de sogne, de hidtil
havde tilhert, siledes pd Avernake, Stryne, Lye og Anholt2).
Beboerne pa den sidste ¢ har iser havt en lang sognevej;
ti den herte til Morup sogn i Halland. — Ilevrigt var det
kun enkelte kirker, der opfertes, nir Kebenhavn undtages,
til helt ind i det 19. drhundrede, da befolkningens tilvekst
og ny bebyggelse pa steder, hvor der tidligere havde varet
fa eller ingen mennesker, gjorde det nedvendigt at serge
for flere kirker.

Uagtet kirkerne saledes vare blevne farre i tallet, kneb
det bestandig med at holde dem vedlige. I &aret 1586 fik
lensmendene ordre til at undersege dem, da de mange

1) Smstds. 4. I. 785. — 4, 1V.143. Rerdam, Danske kirkelove 111, 66.
2) Ny kirkehist. Saml. V, 642 f.
Kirkehist, Saml, 5.R. I 2



18 Gudstjenesten i den danske kirke.

steder vare bygfeldige, fordi der ikke var tilsyn med, at
deres indtazgter anvendtes til deres nedterftighed. Kirke-
vergerne var kun »ufornumstige bender«, og siden sendtes
en skriver for at here regnskab, men der eftersis ikke,
hvad der var bygget!). Stundom pdtes kirkens penge pa
unyttigt byggeri; man nedrev stole, der var bedre end dem,
man satte op i stedet?). Andre steder udfertes repara-
tionerne sa slet som i Frerup kirke pd Fyn, hvor man
havde istandsat tirnet med »skarns ubrendte sten«, som var
regnede af. Af og til, det synes dog endnu sjeldent, dek-
kede man skrebelighederne ved at overhvidte kirken. Ofte
gav kongen tilskud til en kirkes reparation, eller velhavende
kirker métte hjelpe de fattige. Men i det hele stod det
kun sergeligt til. Ved Szllands landemode 1569 klagedes
der over, at mange kirker var si arme, at de ikke for-
méaede at kobe vin og bred; nir benderne vilde til alters,
métte de »skyde skinderskud; denne glose bruger de for-
argeligt, som de sidder til gilder og dem fattes el«. Denne
fattigdom var dog fremkaldt ved, at kongen under syvars-
krigen havde beslaglagt kirketienden.

Bedst vedligeholdt var vistnok adelens kirker. Der
var ogsd adelsmznd, som lod forfaldne kirker ombygge;
séledes blev Svindinge kirke p4 Fyn opfert af Chrff.Valken-
dorf, hans brodersen gav den en praegtig altertavle. — Jorgen
Rosenkrands byggede nyt kor og tirn tll Hornslet kirke,
hvor han havde sin familiebegravelse ligesom Valkendorferne
i Svindinge; til Merke kirke gav han kalk og disk og
altertavier til Hvilsager og Torsager. — I det hele fir man
det indtryk, at der blev gjort mere for at smykke kirkerne
end for at vedligeholde dem. — [ Frederik II's og iser i
Christian IV's tid forsynedes en mangde kirker med ud-
skarne pradikestole og altertavler, hvis figurer og orna-
menter berer et staerkt felles preg, som ogsi findes i de

1) Rerdam, Kirkelove 1I, 401.
2) Seellands ldm. 1580.



Kirker og kirkegérde. 19

talrige mindetavler fra denne tid, der ophangtes Gud til
ere, kirken til sirat og de afdede til ihukommelse. —
Denne gavmildhed imod kirkerne opherte heller ikke i
senere tider; menighedernes medlemmer skankede lyse-
stager, alterkar o. desl. Det var heller ikke sjzldent, at
praster smykkede deres kirker; séledes gav Jens Jakobsen
Riber i Skovlenge og Gurreby paa Lolland (c. 1600) alter-
tavle til den ene og pradikestol til den anden af sine
kirker. Han var, siges der i en senere tid, »mere for at
pynte sin brud, jeg mener hans kirker, end prester ere
nuomstunder«. — De talrige alterkar, debefade, lysestager
m. m., som berer arstal fra tiden efter 1660, viser, at
menighedernes medlemmer ogsid har bidraget sit til at
skaffe kirkerne, hvad de havde mistet under de store krige.
— Siden blev sidanne gaver vistnok sjzldnere, men de
ophorte ikke. Statsminister grev Reventlow forsynede Tir-
sted kirke pa Lolland med alle kirkekar, debebekken, kande,
kalk, disk og @ske af selv, »sd kostbare, at de pa Lolland
ikke havde deres lige«, og der vilde kunne anferes flere
eksempler derpd fra alle tider!). — I den rationalistiske
tid bar de udsmykninger, kirkerne fik, stundom prag af
tidens anskuelser. Siledes havde stifteren af det clas-
senske fideikommis, general J. F. Classen, i Vindered kirke
opsat en altertavle, der forestillede frihedens gudinde knz-
lende for et alter, ved hvis fod tyranniets symboler 14
senderbrudte. Denne altertavle findes nu pa Korselitze pa
Falster.

De, der skankede sddanne gaver til kirkerne, holdt
ogsd nok af, at giverne skulde mindes. Deres navne findes
nesten al tid pA dem, og de adelige familiers vibenskjolde
anbragtes béde pa altertavler og pradikestole. Som et
eksempel herpd kan anferes, at Movrits Podebusk og hans
frue i Hundstrup kirke pd Fyn havde ladet male deres 4
aner pad deres kirkestol. 1 Nerre Nerd kirke var deres

1) Rhode, Loll. Falst. hist. 1, 25. 341, 638.



20 Gudstjenesten i den danske Kirke.

viben anbragt pd pradikestolen. P4 alle mandfolkestolene
var hans, pi kvindestolene hendes forbogstaver malede.
De havde desuden i begge kirkerne afliset de overste stole
til brug for deres karle og piger, si sognefolkene i Nerre
Neard klagede over, at de méitte sti nede under tirnet.
Biskop Jakob Madsen lovede at tale med fruen derom —
manden var dengang ded — men han siger intet om, at
hans forestillinger frugtede. — Samme biskop beretter
ogsd om Fledstrup kirke, at Christen Quitzows og fru
Margaretes viben var malede pi altertavlen, »endog hun
gav ikke en skilling dertil«?).

Hvad kirkernes ydre angir, var det i det hele som
i vore dage; dog var, om ikke alle, s& dog mange flere
kirker end nu blytzkte, og der var stundom i vibenhuset
opmuret en ovn til at smelte bly i ved reparationer. Men
disse tage var ikke lette at vedligeholde, og desuden var
blyet dyrt, det betalte sig altfor godt at tage det ned og
legge sten op i stedet. Jakob Madsen, der var biskop
p4 Fyn 1587—1606, har efterladt os en beretning om sine
visitatser; han taler her bidde om kirker, der var helt tekte
med bly, og om sidanne, der var helt tazkte med sten;
men det almindelige var, at der var sten pa en del af byg-
ningen og bly pd en del, hvilket sikkert er fremkommet
ved, at blyet er blevet nedtaget, nar det trengte til repara-
tion. Et sted, hvor blyet var i forfald, siger han, at herre-
gérdens folk tager af det for at bruge det til bassekugler.
— Det var i almindelighed hulsten, der oplagdes, dog
tales der ogsd om fladsten, en form af tagsten, som nu
kun findes pd fi steder. — Merkeligt nok var Frue kirke
i Kabenhavn 1584 helt eller delvis tekket med sten; Chri-
stoffer Valkendorf befalede da kirkevergerne, at de skulde
lade den takke med kobber2).

Verst gik det ud over blytagene efter de store krige

1) Jak. Madsens visitatsbog, udgivet af Crone. 123. 84.
%) 0. Nielsen, Kebenhavn 1536—1660, II. 87.



Kirker og kirkegarde. 21

i det 17. drhundrede, da, som siden skal omtales, mange
kirker blev helt eller halvt edelagte. I aret 1691 tillodes
det ved et kongeligt reskript, at blyet matte nedtages af
kirkerne, nir det var »udygtigt«, og der intet andet middel
fandtes til deres istandsettelse. Noden kunde vel mange
steder retferdiggere dette, men selvfelgelig blev en sidan
almindelig tilladelse misbrugt. Ved Viborg landemode 1698
forbedes det, at blyet méitte nedtages, uden at patronens
tilladelse var indhentet. — En lollandsk prast siger lidt
senere herom, at siden kirkerne blev overdragne til pro-
prietzrerne, »se en del indvendig ud som et forladt hus;
blyet fik de tilladelse til at braekke af dem mod forestilling,
at det blev for vanskeligt at holde dem dermed vedlige
(medens det dog gir godt an ved alle kongens i andre
provinser, iser i Sender- og Nerrejylland). Nu kunne de
lige saa vanskeligt holdes vedlige med tegltag, og tilsidst
— gid man ej fi lyst til at tekke dem med stritag«?).
De oprindelige rundbuede vinduer var vistnok allerede
for reformationen forandrede i mange af de kirker, i hvilke
der var indbygget hvelvinger, da disse havde gjort det
nedvendigt at flytte vinduerne; men de mange vinduer med
rammer af tre eller stobejern tilherer en senere tid.
Langt sterre forandringer er der foregaet med det
indre af kirkerne. Hvalvingerne var som oftest bedek-
kede med de i vore dage pd mange steder atter fremdragne
kalkmalerier. De synes ikke at vare blevne overhvidtede
pé reformationstiden, og helt hen i det 17. arhundrede
vedblev man at smykke kirkerne pi samme méade. — Iser
i de store kirker, men ogsd i de mindre, var koret ofte
skilt fra skibet ved et gitter. I Ribe var der endog
en mur; koret var kannikernes alene, men foran muren
stod sognealtret. Denne mur nedtoges 1560, hvilket
vakte uvillie i byen, fordi et meget anset krucifiks, som
hengte pd den, matte fjernes. — Ogsd i Vor frue kirke i

1) Rhode, Loll. Falsters hist. 1. 634, 341, 25.



22 Gudstjenesten i den danske kirke.

Kobenhavn, i Roskilde og Slesvig, var der sognealtre. I
Viborg oprettedes der endog et sidant efter reformationen;
ti da messen fra hejalteret vanskeligt kunde heres, lod en
frue 1542 opsatte et nyt alter af kunstigt billedskerer-
arbejde lengere nede i kirken. Det fik en altertavle 1614,
og biskop Deichmann lod da 1708 det gamle hegjalter, som
ikke brugtes mere, borttage?).

Kirkestolene er i reglen forst anbragte efter re-
formationen, om der end kan have veret enkelte ogsd i
den Kkatolske tid%), men de synes nzrmest at vare blevne
betragtede som en slags uorden. Christian II befalede, at
de skulde udflyttes af kirkerne, undtagen prasternes, borg-
mesterens og ridmandenes. I aret 1571 befalede kongen,
at forstanderen for Ringsted kloster, Iver Bertelsen, skulde
nedrive de gemene altre i klosterkirken og lade opsatte
stole i stedet, da kirken skulde vere sognekirke for St. Hans
sogn; der kan altsi ikke tidligere have veret mange stole.
— Det var dog den gang ikke det almindelige, at kirke-
ejeren lod stolene opsatte, men enhver méitte serge for
sig selv og sin familie, hvorfor ogsi stolene var fuldstzndig
privat ejendom. Endnu 1578 lod lensmand Erik Lykke
en sidan stol opsette i Ribe domkirke, og en anden adels-
mand havde ladet sztte 8 stole til sig og sine folk3).
Disse stole stod gerne midt pi gulvet, og mand og kvin-
der sad sammen i familiens stol.

Det var disse to ling, man enskede forandrede; stolene
skulde ind til vieggene, s& der blev en fri gang imellem
dem, og mend og kvinder skulde sidde hver for sig, og
dette var gennemfert henimod 1600. De nye stole op-
sattes af kirkeejeren og herte kirken til; men forandringen
synes ikke al tid at have varet en forbedring. Biskop

1) Kinch, Ribe bys hist. II. 85. — Rerdam, Kebenhavns kirker 382
— Ursin, Viborg 112.

2) Kirkehist. Saml. 4. IV. 439 Kolderup Rosenvinge, Gle. danske
love, Chr. II's gejstl. lov kap. Il

%) Kinch, Ribes hist. II, 520.



Kirker og kirkegérde. 23

Jakob Madsen bemerker om Frue kirke i Svendborg: »Onde
stole, fordi at stolene herer kirken til, og nir nogen der,
keber en anden stedet for 24 3.« Det er formodentlig
ogsd uvillie mod denne forandring, der skjuler sig under
biskop Poul Madsens alt anferte klage over, at der an-
vendtes bekostning pa at opsatte stole, der var ringere end
dem, der afbredes. — Der m4 dog have veret store ulemper
ved den gamle ordning; ti det forlangtes fra alle sider, at
den skulde forandres. Ved Sallands landemode 1574 pé-
bedes det, at alle billeder og altrene p& et ner skulde
borttages, og der skulde anbringes stole i stedet; her er
der ojensynligt tenkt pi at skaffe plads, s& stolene kunde
rykkes til siden. Men allerede tidligere, 1560, klagede
kongen over, at det i Ribe domkirke var meget uordentligt
flyt med stole, altre og andre dele; de stole, der stod midt
pd gulvet, skulde bort, og andre anbringes pa siderne.
Dette er dog neppe sket for mange ar senere. — 1577
var det galt fat i selve Frue kirke i Kebenhavn, hvor mand
og kvinder sad i stol sammen, i Roskilde domkirke og
flere steder. Heller ikke her skete forandringen straks;
for Kebenhavns vedkommende sogtes den gennemfert af
C. Valkendorf, om hvem det siges: »Stolene at bygge og
forbedre i alle kirkerne i Kebhenhavn lod han gere og straks
forordinerede den smukke og sirlige skik, at m@ndene skal
std pd den hejre side og kvinderne pi den venstre.« —
Det turde dog viere tvivlsomt, om det lykkedes Valkendorf
at fi stolene forandrede i alle kirkerne; iFrue kirke skulde
der 1609 geres en ny forordning med stolestaderne efter
den mdide, som i Helliggeisthus holdtes. 1 St. Knuds kirke
i Odense sad 1578 mend og kvinder sammen; det befale-
des, at det skulde forandres, og tillige skulde der anbringes
to stader for fremmede. Samtidigt forandredes ogsé stolene
i mange landsbykirker?!).

1) Kinch, Ribe II. 520. — Rerdam, kirkelove I, 276, 279, 389, 477.
— 0. Nielsen, Kebenhavn 1536—1560, II 251. Kirkehist. Saml.
3. 1. 895.



24 Gudstjenesten i den danske kirke.

Nir saledes stolene blev kirkens ejendom, udskiftedes
de p4 landet mellem tiendevderne. 1 kebstederne blev de
som oftest udlejede, hvorved kirkerne fik en indtzgt, som
de hardt trengte til. — I Alborg klagedes der 1579 over,
at Budolfi kirke ikke fik sin afgift af stolene, fordi folk
bar skamler og stole ind, som de sad pi og lod blive
stiende i kirken. Det blev da befalet, at alle sddanne
»smé kirkestole« skulde, hver gang de var brugte, tages
med hjem. — I Frue kirke i Kebenhavn var der nogle
lange skamler (banke), hvorpa fattige folk sad; de var af
en eller anden grund blevne borttagne; men 1563 vedtog
konsistoriet, at de igen skulde opseattes og »indremmes
med magelig acces og indgang, at fattige folk ubehindret
og des bedre kunde sig der til Guds ord forfeje og ind-
lade.« I &ret 1628 var alle kirkens stole udlejede. J. D.
Jersin, som var bleven sogneprast ved kirken, begerede
af konsistoriet, at det skulde skaffe ham en stol, hvilket
dette vel fandt billigt, men det kundé ikke gere det, hvis
det ikke kunde bevege en af dem, der havde betalt for
en sidan, til at opgive den. — Det henger vistnok sam-
men med, at alle stolene var optagne, at der i s4 mange
kirker byggedes pulpiturer. Man begyndte derpd allerede
i det 16. drhundrede; det siges stundom, at de byggedes
»til ungt folk«?l).

Przdikestol har der i almindelighed veret i kir-
kerne ogsa i den katolske tid, men dog nappe allevegne?).
Palladius siger vel, at den efter gammel skik skal sti pa
den sendre veeg, men ogsd, at den ikke skal vere en bog-
stol, men den skal opmures, og han giver anvisning pd at
tage materialerne dertil af de nedbrudte altre. Kan almuen,

1) Jydske Saml. I. V. 251 — Kirkehist. Saml. 3. 1. 465. — Crone,
J. Madsens visitatshog 42. — Rerdam, Universitetets hist. Akt-
stykker s. 196.

2) 1 Sverrig var der 1571 landsbykirker, som havde enten ingen
eller kun ubekvemme predikestole. Bealter, kyrkoceremonierne.
2 udg. 127.



Kirker og kirkegéirde. 25

siger han, skaffe sig selv stolestader, kan den ogsd lade
opmure en predikestol!). Det har vist nok vaeret det al-
mindelige, at pradikestolene var murede. Jakob Madsen
fandt i en fynsk kirke en sidan opsat pé et alter; et andet
sted var der en skarns pradikestol af ler opmuret; et tredie
en smuk pradikestol,  udgravet og med der for og hvel-
ving over. — En altertavlie eller méiske rettere forsiden af
et alter fra aret 1561 fra Torslunde kirke pi Selland, pd
hvilken pradiken, dib og altergang fremstilles, viser dog
en tarvelig predikestol af bredder uden lydhimmel. Denne
merkelige tavle, som oftere vil blive omtalt, findes nu i
nationalmuseet. Sammesteds opbevares en pradikestol fra
Pjedsted ved Vejle smykket med udskering og en indskrift,
der viser, at den er fra dret 1536. — De nu si alminde-
lige pradikestole med udskéirne figurer skriver sig ligesom
de tilsvarende altertavler fra renaissancetiden?). — Skrifte-
stole fandtes der endnu henimod 1600 ikke ner i alle
kirker; det synes ikke, at der har veret sidanne i den
katolske tid, i det mindste ikke afskilte og gitrede. Her
i landet har de vist nok varet siledes indrettede, at den
eller de skriftende gik ind i dem til prasten?3).

Den storste forandring, der skete med kirkernes indre,
var dog, at sidealtrene borttoges. Disse var an-
bragte bdde i kirkernes kor og i skibene, i sidste tilfzlde
ofte op imod triumfbuen. Der var steder, hvor man havde
begyndt at fjerne dem, endnu inden reformationen helt
havde sejret; der klagedes fra katolsk side over, at allerede
1530 var ikke mindre end 60 altre i Lunds stift edelagte*).
Men de fleste stod dog endnu lenge efter 1536 ufor-

1) Visitatsbog, Heibergs udg. 15.

?) Ny kirkehist. Saml. IV. 132. Kirkehist. Saml 3. 1. 680, hvor
tavlen fra Torslunde er afbildet.

%) Herzog, Realencyclopzdie, 3. udg., 1I. 536, 10. Meller & Mothe,
Archzolog. Worterbuch 1, 175. — Otte, Handbuch der christ-
lichen Kunstarchzologie I, 298.

4) Minter, Reformationshist. 11, 86.



26 Gudstjenesten i den danske kirke.

andrede, uagtet de i protestanternes gjne var de mest
talende beviser pa det »afguderi«, der var drevet i kirkerne,
og bide kongerne og gejstligheden var enige om, at de
skulde bort. Billederne, der fandtes p4 dem, kunde, nér
de var opbyggelige, hznges pi vaggene, men var det
nskarns tavler«, og iser hvis de tilbades af almuen, skulde
de ubenhorligt fjernes. Det var iser i de store kirker,
der var mange altre, i Lunds domkirke siledes mindst 60;
i Vor frue k. i Kobenhavn kendes 46; i Viborg domkirke
var der mindst 16. Men selv i landsbykirker kunde der
vere 3—4 foruden hojalteretl).

Den ofte nevnte biskop Jakob Madsen i Fyn var sar-
deles ivrig for at bortskaffe alt, hvad der kunde give an-
ledning til helgen- og billeddyrkelse. Han enskede helst,
at der pad altrene kunde anbringes »nogle smukke tavler
med katekismi ord efter den skik, i St. Knuds kirke er«2).
Hans visitatsbog giver os en forestilling om den mengde
altre, billeder, monstranser osv., som endnu 50 &r efter
reformationen fandtes i de fynske kirker. — Fra Fens kirke
befalede han, at der skulde borttages et alter og et sten-
kar indenfor deren, hvori der havde varet vievand; fra
Barlese 2 altre; fra Skydebjerg en monstrans; fra Middel-
fart et alter med Marias billede; ligeledes et alter fra
Gamborg, et fra Brenderup, et St. Nikolaj alter fra Vor
frues kapel i Nyborg og 3 altre fra Vindinge. En monstrans
i Avnslev skulde gores til en fattighlok, et alter borttages
fra Vester Skerninge, 3 altre samt en Kristi begravelses-
kiste fra Frerup, et alter fra Kullerup, 2 skarns tavler fra
Balslev, fra Gelsted en tavle med de vises ofring, fra Haars-
lev en skarns tavle pa alteret med jfr. Maria og den
gamle Gud og to rader apostle, fra Fraugde et stort kruci-

1) Rerdam, Kebenhavns kirker 208. — Ursin, Viborg 111.

?) Denne altertavle var opsat 1582 og bar Niels Kaases véiben.
Mumme, St. Knuds kirke, 15. En lignende findes endnu i Brons-
hej kirke



Kirker og kirkegirde. 21N

fiks osv.!) Det er vel tvivlsomt, om alle biskoppens pi-
bud i denne henseende er blevne efterkomne; med et af
dem var det i det mindste ikke tilfeldet; ti en Kristi be-
gravelseskiste i Kerleminde, som prasten lovede skulde
blive solgt, blev stiende endnu 200 &r og findes nu i
nationalmuseet. Heller ikke har han forlangt alt fj@rnet;
i Brylle kirke, hvor han dog ogsi havde visiteret, fandtes"
der 1664 en altertavle med papistiske billeder, og pd et
trebillede var der »noget uhefligt, som ikke vel kan
skrives« 2),

Nar J. Madsen saledes strebte at bortskaffe papistiske
billeder m. m., fulgte han den anvisning, P. Palladius
havde givet biskopperne, at det forste, de skulde se efter
pd visitatserne, var, om alt sidant var fjzrnet fra kirken.
Hvis dette ikke var sket, skulde de forhandle med Kkirke-
vergerne, og hvis der var en ugudelig adelsmand, som
ikke vilde foretage udrensningen, skulde han meldes for
lensmanden. Hvis der var et &benbart afgudsbillede, som
folk leb efter, og biskoppen si, at det kunde geres uden
fare, skulde han egenh®ndig nedrive og bortfere det; han
skulde bidde kunne vare Elias og Herkules?).

Det omtales oftere, at adelsmend modsatte sig kirker-
nes udrensning. En saadan, Laurids Straale, nagtede
J. Madsen at borttage et alter fra S. Nerd kirke; han havde,
sagde han, ikke bygget det, han vilde heller ikke rive det
ned. Fru Anna til Iversnas vilde heller ikke tage et billede
bort fra Fens kirke. Den forste biskop i Ribe, Johan
Vandal, taler ligesom Palladius om ugudelige adelsmand,
der vaegrede sig ved at fjzrne billeder. Da Palladius bort-
tog den hellige Lucius og andre billeder fra Roskilde dom-

1) Blochs fynske gejstlighed I, 56 f. Selve visitatsbogen navner
mange flere papistiske levninger. »Den gamle Gud., som ofte
navnes, er Gud fader, der fremstilles med krone pi hovedet og
langt lokket skeg, ofte med sennen i favn.

%) Fynske Saml. 1X. 221.

8) Ny kirkehist. Saml. VI, 131—-2.



28 Gudstjenesten i den danske kirke.

kirke, vakte det stor uvillie hos kannikerne, hvad man
ikke kan undre sig over; ti, som der triumferende siges
af en protestantisk forfatter, hvad der var samlet og be-
varet i 3—400 ar, blev p& knap 3 eller 4 timer af en dag
adspredt og odelagt!). — Iavrigt taltes det ikke, at nogen,
der ikke var berettiget dertil, borttog eller sdelagde billederne
i kirkerne eller tilfsjede disse skade. Fru Sophie Lykke
métte 1557 give en erstatning, fordi hun havde borttaget
en kirkeklokke og noget bly fra Holmekloster kirke (Brahe-
trolleborg), samt borttaget to billeder og sliet fod og krone
af Vor frues billede?).

Der tales ikke om, at almuen har modsat sig billedernes
borttagelse; ved bispemedet i Antvorskov 1546 formanes
praster og degne til at borttage de billeder af kirkerne,
som de ukyndige tilbeder. Desuden skal rosenkrandsene
aflegges, og lysestager, gildesfaner®), begravelseslysestager
og andre levninger af den papistiske overtro fjernes. P4
medet i Kebenhavn 1555 palegges det at predike mod
billederne, at de forst méitte borttages af folkets hjarte og
s& med lempe udryddes, en formaning, som si gentages
pé landemoderne; men den kunde tyde pi, at man havde
gjort erfaring om det uheldige i at g& for raskt til verks.
— P4 et landemode i Lund 1561 sagde biskop Tyge As-
mundsen, at der endnu var mange billeder, som der dreves
afgudsdyrkelse med i kirkerne, og at folket skulde mindes
om, hvor alvorligt Gud havde forbudt at gere og tilbede
billeder, for at disse efterhinden kunde borltages.

Selv billeder, til hvilke der fandt valfarter sted, kunde
dog lenge blive stiende; siledes befaledes det forst 1606
at bortfjerne St. Dionysius’s billede fra Krogstrup
kirke pd Szlland, fordi der dreves afguderi med det; al-
muen lod det pavisse tider med synderlig sirat og klede-

') Helveg, Dnm.’s kirkehist. efter ref, 2. udg. 1 15. Ny kirkehist.
Saml. 11, 237.

?) Museum 1894, II, 371.

%) Convivorum vexilla. Rerdam, Danske kirkelove 1. 251.



Kirker og kirkegirde. 29

bon ornere og udi synderlighed udstaffere!). Men selv om
billederne fj@rnedes, opherte almuen ikke at anse kirken,
hvori de havde stiet, for hellig frem for andre. I sin
visitatsbog omtaler Palladius, at St. Seren i Holmstrup
er brendt; men en halv snes &r efter fik lensmanden i
Roskilde ordre til at tage til Holmstrup, hvor der ofredes
lam, ges og hens og tilbades billeder. — Ikke bedre gik
det i Kippinge pd Falster. Her tilbades, ligesom i Bi-
strup ved Roskilde, det hellige blod; men nu, siger Pal-
ladius, er der en god dannemand prast, som nok skal vise
dem hjem, som kommer did med deres ugudelighed. I
virkeligheden heres der heller ikke mere om det hellige
blod, men s udsprang der en kilde, som der valfartedes
til helt ind i det 18. arhundrede?). — I Lunds stift drog
folk skarevis til den hellige Mogens kirke i Torum,
det hellige kors i Edensted, det hellige losen i
Lesen, alle tre steder i Bleking, og til St. Olaf i Halla-
rod i Skdne®). Om de jydske valfartssteder tales der i
digtet: »En historie om Peder smed og Adser bonde«:

,Lader gi til Karup, hvo som vil,
setter eders sind der intet til.

Af pilgrimsrejser kommer intet godt,
det kommer dem stundom selv til spot.
Somme g til St. Jost i Nibe

og somme til St. Lambrekt i Ribe,

til Essenbzk kilde gi og somme,

det kommer ingen af dem til fromme.*

1) Danke Mag. 1. 1. 96.

?) Rerdam, kivkelove 1. 251. IL. 17. Kirkehist. Saml. 4. TII. 433 f.
Palladius visitatsbog 173. Den her omtalte nidk®re prast synes
at matte vere Rasm. Mikkelsen, som var i Kippinge 1541 og
1549, uden at det vides, nir han tiltrddte eller dede Om ham
forteller sagnet, at han ved kirken byggede en prastegird, som
sank i jorden, og p& dens sted udbred den hellige kilde. Bar-
fod, Falsters gejstlighed II, 92.

3) Helveg, kirkehist. eft. reform., 2. udg.I. 118. — Cavallin, Skinska
presthusens hafder 24.



30 Gudstjenesten i den danske kirke.

I Karup synes der endog at vare sket et nyt mirakel
i anledning af reformationen; ti, hedder det:

,Jomfru Maria hun gred si sire,
for ingen vil til Karup fare.?)

Paa Selland valfartedes der, foruden til de navnte
steder, til Egedes trefoldighed og til Ondlese, i Jyl-
land til St. Seren i Ry og St. Eoban i Gynderup, i
Slesvig til St. Anna i Abenrd. — Der var dog mange
flere steder end disse, hvor der var knyttet en serlig aflad
til kirkerne for dem, som vilde valfarte til dem. Endnu i
begyndelsen af det 19. arhundrede tillagdes der forbenner
for syge i »den hellige kirke i Skanderup« i Arhus stift
en sarlig kraft, og presten ved denne kirke beskyldtes
for at tjene mange penge ved at bede for syge bade fra
Jylland og hertugdemmerne.

Omtrent ved ar 1600 var dog »afguderiet« i det hele
kommet ud af kirkerne. Derimod vedblev valfarterne til
de hellige kilder. Men disse betragtedes mere og mere
som kursteder, hvis vand der tilagdes en s@regen kraft.
Ved en visitats 1617 indskerpede H. P. Resen, at ingen
mitte tillegge »Helle Lene« nogen dyrkelse eller satte
kors ved kilden med har eller klude pd; men al den kraft,
som fandtes i vandet, skulde tillegges Gud, og han alene
skulde takkes derfor med gaver i blokken og pad anden
méide. De kors, som fandtes, skulde henla®gges i viben-
huset i Tibirke kirke2?). Paa landemodet 1639 palagde
Brochmand stedets provst og prest at undersege, om
det var sandt, at de, som segte Helenes kilde, bad til
hende. Men der var ikke tale om at forbyde selve beseget
ved kilden.

Lysene havde spillet en stor rolle baade ved selve
den katolske gudstjeneste og si at sige ved alle guds-

1) Kirkehist. Saml. II, 341.
?) L. Koch, Den danske kirkes historie 1801—17, 205. Kirkehist.
Saml. 4. lII. 628.



Kirker og kirkegérde. 31

tjenstlige handlinger, brylluper, begravelser og koners kirke-
gang. Det er utvivlsomt, at der dertil knyttede sig megen
overtro, og man segte i den forste tid efter reformationen,
om end med lidet held, at indskrenke lysenes brug til de
to, der stod pa alteret. Adskillige steder pd landet havde
man ikke ordentlige stager til dem, men kun to i en ring
bejede jern, der var fastgjorte i muren eller altertavlen,
eller de stod i et bredt, der 14 pa alteret. Det indskerpe-
des gentagne gange, at de ikke mdtte bruges uden under
altergangen og forst tendes, nir denne begyndte; saledes
endnu ved Arhus landemode 1651, hvortil dog ma be-
merkes, at hen i det 17. irhundrede begyndle man at
legge prasterne pi sinde, at der skulde omgis sparsomme-
ligt med de kostbare vokslys; der var forskel pd, hvor
hurtigt de opbrendtes i de forskellige kirker. — Allerede
Palladius gjorde dog den indremmelse, at de lys, som
bares for brudefolk, maétte blive stiende pad alteret som
vidnesbyrd om, at de var ret viede. Det hendte dem,
siger han, som begyndte forst at bryde pavedemmet ned,
som det kan hende en temmermand, som bryder et gam-
melt hus ned, han bryder ogsd uforvarende et losholt
eller andet siddant, som hunde have tjent det nye hus?).
Med begravelseslysene gik det ligesd, ogsd de stilledes pa
altret. Derimod synes det hurtigt at vere giet af brug at
bare lys for kirkegangskoner.

Palladius siger, at alteret skal sti enten i den astre
ende af kirken eller midt pd gulvet; han sigter her for-
modentlig til de sikaldte sognealtre i de store kirker, der
dog snart blev borttagne; alteret kom al tid til at std i
koret. — Det var ofte bygget af sten og havde da som
oftest et hul i dakstenen, hvori der gemtes en relikvie.
Et sidant megel massivt alter stir i nationalmuseets gard.
Forsiden var stundom dakket med en udhamret kobber-
plade; der findes flere sidanne i nationalmuseet. Den kunde

1) Rerdam, kirkelove I, 346. Palladius, Visitatsbog 21. 121.



32 Gudstjenesten i den danske kirke.

ogsd bestd i udskdret eller malet tre ; men det alminde-
lige var, at den var bekledt med flgjl, og dette ansés for
det fineste; i fattige kirker manglede dog stundom béde
alterklede og alterdug. — Det har vistnok ikke varet
sjeldent, at der ingen altertavle var; pi en afbildning i
alterbogen 1574 er der slet intet pa altret, men et vindue
bag ved dette; pd den oftere nzvnte tavle fra Torslunde
kirke er der kun et krucifiks pd alteret. Méske er dette
fremkommet ved, at altertavler med helgenbilleder o. desl.
er blevne nedtagne. Kalk og disk var i almindelighed af
solv, ofte forgyldt; men fattige kirker métte ikke sjazldent
nejes med tin.

Der var ved reformationstiden ingen knafald i kir-
kerne, hvad ogsd ses af den mdade, hvorpd altergangen
holdtes, som siden skal omtales. Henimod &r 1600 be-
gyndte man at anbringe dem, men i det mindste i Fyns
stift gik det ikke af uden modstand. I aret 1595 lod Chri-
stoffer Valkendorf borttage de skamler i St. Hans kirke i
Odense, hvorpid der knzledes under altergangen, og »lod
legge alterfoden omkring igen pd de steder«. Dette skete
mod biskop Jakob Madsens villie; men Valkendorf var
en konservativ mand, der oftere holdt over de gamle skikke,
hvor man begyndte at afvige fra dem. Né&r det kun om-
tales, at han lod forandringen foretage i den ene kirke,
ter man vel slutte, at der ikke har varet kneleskamler i
de andre, der stod under lensmandens tilsyn. — I Arhus
domkirke indrettedes der forst knafald langt ind i det 17.
arhundrede; det opsattes af en medkristen »dette Guds
hus til sirat og andre til et godt eksempel og den svage
kommunikant til nogen hjelp.« — I Fakse kirke var der
1634 ingen kneleskamler; ogsd der klagedes der over, at
det for gamle og svagelige folk var besverligt at knale
og endnu verre at rejse sig?l)

1) Jak. Madsens visitatsbog. 25. Han siger, at Valkendorf handlede
»contra regias litteras a. 88 editas.« Smlgn. Kirkehist.Saml.4.VI.533.
Hertel, Arhus domkirke 1, 37. Danske Mag. 5. I. 337.



Kirker og kirkegérde. 33

Bvad kirkernes inventar angar, da har der nappe
vaeret nogen synderlig rigdom pd kirkekar efter den plyn-
dring, der havde fundet sted under Frederik I!). Dog var
der s4 meget tilbage, at man enkelte steder kunde fort-
sette i det spor, der var trddt. Arhus domkirke fik 1537
ordre til at udlevere alt det sglv, den ejede, til rente-
mesteren med undtagelsen af en kalk, en disk og en pixis,
og 1601 befaledes det de landsbykirker, som kongen havde
patronatsret til, at indsende deres klokker pa en ner til
arkeliet, for at der kunde stebes kanoner af dem. Der
indkom i alt 140, og dog var det ikke lenger siden end
1527—29, at der var pid samme mdade indsamlet 885 for-
uden adskillige, for hvilke regnskab manglede. Det store
antal er dog sikkert fremkommet ved, at de sm& prim-
klokker, der hengte i koret, og om hvis brug siden skal
tales, er medregnede. — Nogle af de klokker, Christian IV
lod nedtage, solgte han atter til andre kirker?).

Det blev gentagne gange pdilagt kirkerne at kebe de
beger, prest og degn skulde bruge, biblen, ordinansen,
en handbog, gradualen, salmebeger; men endnu 30 ar
efter reformationen var man ikke kommet videre selv i
Szllands stift, end at biskop Hans Albertsen ved lande-
modet 1568 strengelig pdbed, at hver prast skulde have
sin manual, passional og ordinans; de skulde skaffes inden
Mikkelsdag, og var det ikke sket, skulde provsterne mulk-
teres; hvis kirkerne ikke formiede at kebe dem, skulde
preesterne kebe dem for deres egne penge. Dette har dog
ikke hjulpet; ti 4 &r efter gentog biskep Povl Madsen pé-
buddet; begerne skulde kebes under kongens straf og
havn. — I Odense pilagdes det 1567, at den danske bibel
skulde kebes til alle kirker; kongen lovede dog at betale
biblerne, men rigtignok af kirkernes egne tiender, som

1) Ny kirkehist. Saml. IV. 26 f.

?) Rerdam, Kirkelove II, 2. III, 13. Danske Saml. 1,1, 99. Kirkehist.
Saml. 3. IV.196. Hibertz, Aktstykker til Bornholms historie 552.

Kirkehist. Saml. 5. R. I 3



34 Gudstjenesten i den danske kirke.

var beslaglagte!). — Mange steder blev de engang skaffede
bibler odelagte, fordi de udlintes; Frederik Il klagede 1569
over, at dette var almindeligt; i en fynsk kirke var sa-
ledes biblen, da biskop Jakob Madsen visiterede, udlant til
fogden pi Fjellebro. — For at forhindre udlén, befaledes
det, at biblen tilligemed gradualen og salmebogen skulde
ligge pi altret, »p4 det disse nyttige beger, som med stor
bekostning er skaffede af kirkerne, kunde des bedre be-
vares.« — Stundom befales det ogsd, at de skal lenkes
til alteret eller degnestolen. De fynske degne fik dog 1567
intet gradual, men der skulde gives dem hefter, hvori de
selv kunde afskrive salmer og melodier »for at de ikke
alene kan eves i at synge, men ogsi i at skrive.« Endnu
i Jakob Madsens tid (1587—1606) var der mange kirker
pé Fyn, hvor en eller flere af de befalede bager manglede.
— P2 bispemedet i Antvorskov 1546 bestemtes det, at bi-
skopperne skulde borttage de unyttige o: papistiske beger
fra kirkerne. Dette skete dog neppe, og hvor der holdtes
latinsk messe, kunde de heller ikke undveres, da der intet
fandtes om denne i de ny hindbeger. I hindbogen 1539
henvises der ligefrem til de latinske messebsger og graler.
Forst i N. Jespersens gradual findes der tekst og melodier
til latinske salmer og hele den latinske messe. Ved Fyns
landemode 1577 palagdes det prasterne at serge for, at
de gamle messeboger ikke blev edelagte derved, at perga-
mentsbladene udreves og brugtes til at indbinde danske
boger i. De fleste af de katolske missaler osv. er dog
sikkert gdede til grunde pi denne méde.

Dobefonten stod ved reformationstiden nede i den
vestre ende af kirken. Den og alteret, siger Palladius,
skal std pd hver sin side af pradikestolen, som keruberne
stod omkring arken. Presten skal sli med den ene hind
ud imod fonten, med den anden ud mod alteret. Hen-
imod 4r 1600 begyndte man dog at flytte debefontene op

1) Rerdam, Kirkelove I, 185.



Kirker og kirkegérde. 35

i koret eller i den overste ende af skibet, vist nok fordi
menigheden havde vanskeligt ved at felge med handlingen,
nir den foregik nede i kirken. — I Fyns stift krevede
biskop Jakob Madsen, at flytningen skulde finde sted; men
han havde ogsi her et sammenstsd med Chrff. Valken-
dorfs konservatisme, idet denne 1599 lod fontene i
St. Hans og Grabredre kirke i Odense og 4ret efter i en
landsbykirke, Allerup, flytte tilbage til den oprindelige plads.
— I enkelte kirker blev denne dog beholdt; siledes op-
settes der 1620 en ny debefont i St. Knud kirkes vestre
ende. I Nykebing pé& Falster havde debefonten lige til
c. 1800 sin plads nede i kirken. Den havde her som flere
steder et eget afdelt rum med gitterdere for. I &ret 1802
opstilledes der en debefont i Arhus domkirkes kor, da
fadderne fandt det besvearligt at gi fra det ®ldre ordent-
lige debested sydvest nede i kirken den lange vej op til
altret og tilbage igen?).

Der fandtes ingen debefade; Palladius siger, at nar
et barn skal debes, skal degnen sl& en spand vand eller
to i fonten, der stundom havde et hul i bunden, gennem
hvilket vandet kunde udtappes. Stundom fandtes sikaldte
debekedler af kobber, si store, at de fyldte hele fonten.
Disse omtales dog, si vidt vides, kun i Skine. — Fonten
skulde holdes ren, og der skulde al tid vare friskt vand i
den. Henimod ca. 1600 begyndte man at bruge debefade;
men man hjalp sig, som man kunde, H. P. Resen siger
med sengepotter (pelves lectulorum) og trefodede ler- og
kobberpotter. Deobefadet, siger han, skal vere af tin, og
fonten holdes ren.

Kirken skulde om sommeren majes om sendagen og
stres med urter og blomster, en skik, som dog snart i det
mindste indskrenkedes til enkelte festdage. I Frue kirkes
regnskab for 1625—26 anferes det siledes endnu, at der

1) J. Madsens visitatsbog 25. 57. Mumme, St. Knuds kirke 209.
Rhode, Loll. og Falsters hist. 1L 52. Hertel, Arhus domkirke II.
1. 58.

3'.



36 Gudstjenesten i den danske kirke.

er udgivet 1 mark for maj til kirken. — P43 hverdagene
stod kirkerne i den forste tid &dbne, ligesom til-
feldet havde varet i den katolske tid. Endnu 1580 var
dette tilfeldet med Ribe domkirke; men der berettes rigtig-
nok ikke, at folk gik derind for at holde andagt, men at
de spadserede i den, og en mand og en kvinde anklagedes
for at have drevet utugt der, i det mindste havde de
opfort sig usemmeligt. — Det lader sig neppe afgere, nir
man begyndte at lukke kirkerne, nir der ikke var guds-
tjeneste. Allerede P. Palladius vil, at presterne skal lukke
dem pa helligdage; anledningen var, at en munk pd St. Ibs
dag havde tudet til mede ved majtreeet for at fi folk til
at holde dagen hellig!). Pi Sellands landemode 1584 be-
faledes det at lukke tirnene, fordi klokkerne misbrugtes.
I 4ret 1724 formanede biskop Worm presterne til at tage
kirkernes negler til sig, i det mindste i hovedsognet, med
mindre degnene var sidanne, at de kunde betroes dem.
Hvis nogen fordrede neglerne for at komme ind i kirken,
skulde de dog straks levere dem tilbage, og degnene se
til, at dereme var lukkede. — Grunden til denne for-
maning var vistnok, at der var sket mange tyverier af
kirkeblokkene, og det er ikke usandsynligt, at det er dette,
der har nedt til at holde kirkerne aflukkede.

Der gjordes paa reformationstiden adskillig brug af
kirkerne, som man efterhinden kom til at anse for an-
stedelig og segte at anskaffe. Det mdi anses for en us@d-
vanlig brug af kirken, nir Hans Norbys frue, Anna Otde-
land, havde sine meltonder stiende i Uggerslev kirke pa
Fyn, og pd en hverdag, da der skulde vare brudevielse,
tvang praesten til at foretage denne pa kirkegirden, fordi
hun netop p4d samme tid skulde hente mel. Dette ®gte-
par mi have veret ualmindelig rd og voldsomme folk. De
fordrev deres prest, og Hans Norby overfaldt biskop Niels
Jespersen, der pétalte dette, hvorfor han mditte gere ham

‘)b Jydske Saml. 1, III, 141. Palladius, visitatsbog 159.



Kirker og kirkegirde. 37

offentlig afbigt. Fruen skzldte derfor biskoppen ud en
sendag i kirken!). — Men i det hele har der dog vearet
tilbejelighed til at bruge kirken til oplagssted for ting,
man ikke havde plads til hjemme. I Kerteminde gemte
borgerne 1589 deres skibssejl i den sendre side af koret;
det samme var endnu tilfeldet i Mariager 1633, og her
nejedes man med at forbyde, at der matte kores med sej-
lene ind i kirken op for hegjalteret, og at pélegge dem,
der vilde have sejlene opbevarede i kirken, at betale en
afgift til denne?). — I Gudme kirke pd Fyn var indgangen
til kirken gennem tarnet; der 1& prestens he og nogle
lese fjzle p& den ene side. — I Svendborg 1i der 1599
tommer til et hus i kirken. Laurids Brokkenhuus havde
adet det hugge for at fore det til Langeland; men der
var kommet forhindringer; sd oplagde han det i kirken,
og der blev det liggende. — D. L. 2.22.73 forbed at ind-
legge nogen vare eller ladning i kirkerne, hvorfra dog fdn.
21. Marts 1705 gjorde en undtagelse med strandingsgods,
der méitte oplegges i tirnet og pa loftet. Men forbudet
overholdtes ikke. Det gentoges pd Ribe landemode 1703,
og samme ar klager biskop Deichmann i Viborg over, at
der er degne, som bruger deres boliger til drikke- og
krohuse, og vébenhusene til deres egen nytte og vanhellig
brug; 1714 forbydes det i Alborg stift at legge he og
halm og andet sddant ind i kirkerne.

Der holdtes stundom ting- og sognestevne i
kirkerne eller dog i vdbenhuset, endda om lerdagen,
medens der var skriftemdl, hvor der da »med bulder og
blodige eder s& rumores, at presten kan ikke i rolighed
skrifte«. — En markelig skik var det, at det i stiftskirkerne
tillodes boghandlere at holde udsalg mod at erlegge
en betaling. 1 Frue kirke i Kebenhavn havde i det mindste
til en tid to i byen bosatte hoghandlere fast stade i et

1) Pontoppidan, Annpales eccl. IlI. 397 (1564). Danske Mag. 4. V,
244 {. Kirkehist. Saml. 4. VI. 514.
?) D. Mag. 1. VI. 247.



38 Gudstjenesten i den danske kirke.

par . f kapellerne; universitetet skulde fere tilsyn med, at
de holdt en ustraffelig boglade, og ikke deri havdes nogen
forargelige materier mod den augsburgske konfession, hvor-
ved ungdommen kunde forferes. I de andre stiftskirker var
det kun ved markederne, der var udsalg. Meningen var
vel, at det skulde vere gudelige og videnskabelige skrifter,
der solgtes; men 1638 klager Christian 1V over, at der i
kirkerne falbedes ublu skrifter og viser, samt fabelvark,
Ulspil og eventyr, og 1658 afskaffedes bogsalget for Frue
kirkes vedkommende; i St. Knuds kirke i Odense fandt
udsalg sted endnu 1682, og 1697 blev det forbudt i Al-
borg, hvor biskop Jens Bircherod betalte Budolfi kirke
4 rd. &rlig for sin og sin kones stol som erstatning for
tabet af den leje, den hidtil havde oppebaret for boghan-
delen. — Stundom synes der endog at vere blevet dreven
anden handel i kirkerne; ti i Ribe betalte en bundt-
mager 1612 afgift for ved tre markeder at have havt stade
i kirken. Sammesteds indrettede domkapitlet selv en vin-
handel under kapitelshuset ved den nordlige side af dom-
kirkens kor. Dette vakte vel uvillie hos vinhandlerne for
konkurrencens skyld, men, som det synes, ingen for-
argelse. Formodentlig har domkapitlet tidligere havt for-
pligtelse til at have forsyning af vin til kirkernel). — Den
brug, der séiledes gjordes af kirkerne, kan bade tjene som
bevis for, at de indtil begyndelsen af det 18. arhundrede
ikke har veret holdt aflukkede, og for, at man nok kunde
onske at fi dette forandret.

Af kirkeklokken gjordes der mangfoldig brug. Der
ringedes til bystevne, til presternes kalendegilder og til
bendergilder. Men allevegne ringedes sjeleklokken, nir
nogen var ded. Der knyttede sig dertil den tro, at klok-
kens klang bar sjzlen ind i paradis. Man skulde synes,

1) Molbech, J. Bircherods dagbeger 8, 215, 336. — Stolpe, Dags-
pressen i Danmark 1. 149, 157—60. — Jydske Saml. 1. IIl. 148.
Kinch, Ribes hist. II. 121. Ny kirkehist. Saml. II, 607. Danske
Mag. 5. 1. 133—37. Rerdam, Kirkelove III, 268.



Kirker og Kkirkegarde. 39

det vilde ikke have varet sd vanskeligt at underlegge
denne skik en protestantisk betydning, men derpd forsegtes
der ikke. Den blev pid landemoderne i almindelighed for-
budt, stundom tales der dog om den som om noget be-
stiende, si der blot formanes il ikke at ringe for sterkt.
Ti det var kirkeejernes bestandige klage, at benderne rin-
gede si voldsomt, at klokkerne revnede. Der klages endnu
over det 1829. — Sjeleringningen forbedes i D. L. 2, 22, 40,
men 1738 tillodes det, at den som en gammel skik métte
bruges pi Lzse. — Ved Sallands landemode 1561 be-
stemtes det, at der kun madtte ringes til gudstjeneste, for
herskabsbud, ildebrand og begravelse, for at piminde om
fredsbennen eller ved fjendtlige indfald, men ikke til gilde,
leg, bystevne eller andre sméting, eller til »komiddage«,
9: nir kveget om middagen skulde drives hjem til malk-
ning. — Herom siger en praest et halvthundrede &r senere:
»Det holdes intet; bender mé alt ringe til gilde, ellers
duer det intet«!). D. L. 2. 22. 40 forbyder da ogsi endnu
at ringe til gadestevne, gilde eller andet sidant. Klokken
blev vistnok den gang brugt omtrent ved alle lejligheder,
hvor folk skulde samles.

Morgen og aften skulde fredsklokken ringes. Pal-
ladius taler i visitatsbogen kun om at ringe tre gange, lor-
dag aften og sendag morgen, altsd til helligaften og guds-
tjeneste, og siger, at man for har kaldt det Marieklokken,
men nu skal det hedde fredsklokken, og i stedet for, at
man har bedet »Helle Marie«, skal man nu bede freds-
bennen: »O herre Gud! giv os fred i vore dage, fordi den
er ingen anden mere, som for os kunde stride, end du
alene« ). — Men ordet fredsklokke bruges ellers bestandig
— ogsd af Palladius — om den daglige ringning ved
solens op- og nedgang, og der gis ud fra, at den skal
finde sted ved alle kirker og at det er degnenes pligt at

1) Ny kirkehist. Saml. II, 471.
?) Visitatsbog 165.



40 Gudstjenesten i den danske kirke.

besorge den. Da der imidlertid, iseer s& lenge der brugtes
lebedegne, langt fra boede degne ved alle kirker, pabedes
det ved fdn. 10. Juli 1593, at sognemandene skulde be-
serge ringningen, hvor der ingen degn var, hvilket gen-
tages i D. L. 2. 15. 5. — I den navnte forordning udtales
det, at siddan ringning »giver mangen god kristelig andagt
og fordrsager, at mangen pi samme tid, nir der ringes,
gor sin ben til Gud alm®gtigste, som ellers en séire ringe
ting og sjeldent tznker pd Gud.« Det var vist nok al-
mindeligt, at vejfarende eller arbejdende standsede, nir
klokken ringede, og bad et fadervor. — Biskop Resen
forbed pad Szllands landemode 1624, at der métte ringes
med de sméd klokker i koret, nir nadveren var endt, fordi
det var en katolsk skik, der betegncde, at hostien nu ned-
sattes i ciboriet; derimod, siger han, var det bedre, at
der sloges tre slag med térnklokken; ti almuen var vant
til, at klokken morgen og aften kaldte den til at bede
fadervor, og de, der ikke kom i kirken, kunde da i det
mindste fi del'i dette stykke af gudstjenesten. Ogsd han
har altsd havt tro til, at kirkeklokkens ringning havde be-
tydning til at vekke andagten. — Derimod omtales den
nu almindelige ringning om middagen neppe noget steds
som herende tll kirkelig orden. Det er uden tvivl den
ovenfor omtalte »ringen til komiddage«, der har holdt sig.

Om orgeler tales der kun lidt i reformationstiden.
De fandtes kun ved store og anselige kirker. Frue kirke
i Kebenhavn fik 1591 et nyt orgel, og Nikolaj kirke var
bergmt for sit, hvis lige ikke fandtes i Danmark. Hen-
imod &r 1600 synes dog mange kebstadskirker at have
havt orgler; der tales ofte om, at de odelagdes under det
17. arhundredes krige, og at det var svert at fi dem for-
nyede.

Da gudstjenesten, som siden skal omtales, begyndte
om morgenen, nir det var ganske merkt ved vintertid,
mitte der iszr i de store kirker, hvor skoledrengene skulde
holde morgensang, serges for belysning. Denne har dog



Kirker og kirkegirde. 41

veret sire tarvelig og vistnok i almindelighed bestiet i,
at kirkegengerne selv bragte en lygte med. Til St. Knuds
Kirke i Odense var der i nogle fi ar 1589—93 henlagt to
kongetiender til bred og vin og lys for skolebernene. —
I aret 1616 skaenkede borgemester Mikael Vibe og hustru
Nikolaj kirke 16 messinglysearme, da kirken var si fattig,
at den ikke havde rad til at opsatte lysepiber, s& almuen
kunde se ved froprazdiken, samt 200 rdlr., for hvis renter
der skulde kebes skillingslys i tiden fra 8. Oktober til
12. Februar. — I Ribe kirke var der ialt fire lysarme, i
hvilke der hver aften brendte vokslys. Men selv s& fattig
en belysning trak folk til; der klagedes over, at der, nir
lysene blev tendt, kom erkeslese folk i kirken og voldte
uorden. Den korsang, der fer var holdt kl. 2—3, hen-
lagdes derfor 1684 til 5—6. — Til opvarmning var der
i Frue kirke i Kebenhavn gjort et tilleb allerede for re-
formationen, idet der var stiftet et vikarie for at holde en
ildpande til fattige folk og peblinge at varme sig ved.
Ogsd i Ribe domkirke omtales en ildpande. — Merket og
kulden i kirkerne md have voldt store besvarligheder ved
gudstjenesten. Pa det forste hjalp det, da gudstjeneste-
tiden efterhinden rykkede lengere op pi dagen; men det
var ferst langt hen i det 19. drhundrede, man begyndte
at opvarme kirkerne. [ 4ret 1710 var kulden si sterk, at
vinen i Trandberg kirke pd Samse fres i kalken?).

Til kirkernes inventar herte ogsi messeklederne.
Ordinansen havde ikke taget nogen bestemmelse om prastens
dragt; han skulde gi i heviske og bekvemme, dog vanlige
klzder, eller, som det ogsid hedder, i rette prastekleder.
Ved messen skulde han bazre de szdvanlige messekleder.
Man lod altsi alt blive ved det gamle uden at forordne

1) Hist. tidsskr. 2. VI. 45. Nielsen, Kebenhavns hist. IV. 69. —
Rerdam, Kebenhavns kirker 167. Kinch, Ribe bys hist. I. 262.
II. 526. Jydske saml. 1. IlII, 141. L. L. Thura, Beskrivelse over
Samse 1758. 15.



42 Gudstjenesten i den danske kirke.

noget om en s udvortes sag. Siden forbedes det at bruge de
enkelte stykker af de katolske presters dragt. Bispemedet i
Kobenhavn 1555 bestemmer, at presten i kirken skal bruge
en ombeltet messeserk og hagel, men ikke stoll!), hoved-
lin og héindlin. Senere forbedes dog mange gange de
her omtalte lange messeserke med belte, der skulde bzres
Rocklin, hvilket omtrent svarer til de endnu brugte messe-
serke, dog var de uden ®rmer. P4 den tidligere omtalte
tavle i nationalmuszet berer den prest, der administrerer
nadveren, en af de lange messeszrke, hans hjelper og
den debende prest Recklin, medens den predikende ingen
messes@rk har pi?). Ogsd degnene skulde bzre Rocklin,
ndr de ikke havde lange og semmelige kleder, og de
skulde selv anskaffe dem, medens de tidligere var blevne
leverede af biskoppen. — Haglen kunde have forskellig
farve, red, brun, gren, sort, bld; det sidste synes nasten
at have veret almindeligst.

Der kampedes fra biskoppernes side en iherdig kamp
for at fA prasterne til at g i prestekjole og pibe-
krave béde i og udenfor kirkerne. Pibekraverne var noget
nyt; de brugtes en tid bide af mend og kvinder, og da
de andre stender aflagde dem, beholdt presterne dem.
De er dog nappe straks komne i brug; de pa tavlen fra
Torslunde fremstillede prester berer ingen, og det kan have
veret en fortsattelse af den gamle skik, nir der siden
ofte klages over, at presterne medte i kirken med slette
kraver. Men i det hele var mange praster ogsd ved guds-
tjenesten meget uregelmassigt kledte, i kapper eller andre
korte kleder. Biskop Jakob Madsen Vejle i Fyn Kklager
1588 over, at hverken prasterne, skoletjenerne eller pra-
sternes bern klazdte sig efter ordinantsen, men var i klede-
dragten ligere adels- og hofmend med deres stakkede
kapper, hatte, snore, fryndser, udhugne sko snerede med

1) Stola, et band, der bares om halsen, og hvori der hangte et
kors.
?) Kirkehist. Saml. 3. 1. 680.



Kirker og kirkegarde. 43

splvtipper. 1 sddanne kleder gik de pd pradikestolen, og
det tillodes unge og uforsegte mand at gere tjeneste pd
samme made!). Kjole og krave blev dog efterhinden kende-
tegnet pd en prast; da biskop Gerner i Viborg formanede
til altid at bezre prestedragten, kunde han minde om,
hvilken tort det havde veret for de skinske praster, da
den svenske regering forbed dem at bazre kjole og krave,
fordi et sidant forbud altid havde betydet, at vedkommende
var uverdig til embedet. — Der var ogsi praster, som
gik til den modsatte side og pyntede pd prastedragten,
siledes ved at bare pibekraver med dobbelte ruer. Men
alle de talrige forbud derimod var forgeves; nu har alle
pibekraver dobbelte ruer. — Biskop H. P. Resen klagede
nasten ved hvert landemode over »presternes afsindige
overdddighed med kleder«, over de lange kraver, man-
chetter og anden udpyntning; men ogsi her vandt man-
chetterne (poignetter) sejr?). — Brochmand fortsatte Resens
bestrebelser i denne retning; han fik prasterne selv til at
vedtage, at de skulde gi i rette prestekleder i huse og
uden huse, i by og uden by; de métte ikke bruge de store,
tykke og lange kraver, ikke ned ad prastekjolen bruge
slet eller blommet flpjl, atlask eller damask, ikke staffere
samarien med border og knapper osv.3).

Efterhinden métte det indremmes, at presterne pa
rejser matte gd i korte kleder; men ogsd hjemme var
prastekjole og pibekrave en ubekvem dragt, der mere og
mere aflagdes. — Biskop Bagger i Szlland pastod, at pre-
sterne hverken néir de forestod det hellige embede var i
praestelig habit, eller i skikkelig prestedragt hjemme. Han
omtaler det gentagne gange som stedende, at de gir med
klude om halsen i stedet for kraver. — I &ret 1785 for-

1) Kirkehist. Saml. 4. Ill. 586.

2) Det er ikke altid s& lige at se, hvad biskoppen mener med de
kunstige latinske benavnelser, f. eks. Nec admittantur holoserica
aut tramaserica in manicis et subligaculis (1617).

%) Kirkehist. Saml. 3. VI. 186:



44 Gudstjenesten i den danske kirke.

maner biskop Jergen Hee prasterne i Arhus stift indtren-
gende til at g4 i prastedragt, ikke blot i kirkerne, men
ogsd i alle samkvem og forsamlinger. — Men det var for-
geves moje at ville bevare praestekjolen som husdragt.
Biskop Balle skal have varet en af de sidste, som al tid
bar den.

Kirkegidrdene var i almindelighed hegnede med en
mur eller et stengerde, men stundom ogsd kun om-
givne af en tjerneplantning, der ikke kunde holde svin og
andet kveeg ude. I Gentofte var f. eks. kirkegirden 1577
uhegnet, ligesom kirken selv var ut@t; hospitalsforstanderen
i Kebenhavn fik da ordre til at afhjelpe manglerne. Men det
var ikke blot dyr, men ogsid mennesker, der voldte ufred.
Det var almindeligt, at sognestzvnet holdtes pa kirkegarden.
I Sedinge pa Lolland, hvor der holdtes et &rligt marked, op-
sloges der boder og grassedes heste pa kirkegdrden. I Lerup
i Hanherrederne klagede en prast 1585 over, at der holdtes
et marked, som havde sin oprindelse fra en péaskeaflad, der
havde veret tilstiet kirken. Ved dette marked nedbredes
kirkegdrdsdiget, vibenhuset opbredes, og der blev drevet fir
derind; der var stor uskikkelighed med kvaeg pé& kirke-
garden, og skete megen skade pa kirken og prestegirden?).
Siledes er det maske ogsd gaet til pad andre steder.

I middelalderen var det s®dvanlig skik, at ikke blot
konger, fyrster, biskopper og hsjtstiende adelsmznd, men
ogsd gejstlige af lavere grader og fornemme kvinder fik deres
lejersted i kirkerne. Nar begravelsen matte foregd pa kirke-
gérden, segte man dog at fi en plads si ner kirken som
muligt, helst under tagdryppet fra samme. Selv nir en afded,
fordi han var i band eller af andre grunde, jordedes i uviet
jord, var det dog en trest, nar det var ner op til kirkegirden.
Efter reformationen var det almindeligt, at enhver, der
vilde og kunde betale derfor, kunde fi gravsted i kirkerne,
hvor forst adelsmand, siden ogsi andre, anbragte kostbare

1) Kirkehist. Saml. 3. VI. 485 og II, 783. Rerdam. kirkelove I, 334.



Kirker og kirkegdrde. 45

ligsten og gravminder. Gravstenene gjordes ofte ophgojede
til stort besver for menigheden. Dette forbedes ved fdn.
3. April 1576, der i det hele segte at begreznse over-
didigheden ved begravelser. Forbudet gentoges pi Sal-
lands landemode 1591, hvor det siges, at det ikke skal
vere de adelige, langt mindre borgere og bender tilladt at
bruge ophejede ligsten. — I 4ret 1588 befalede kong Fredrik H,
at Joergen Barnekovs gravsten i Arhus domkirke skulde
senkes i linie med gulvet. — Kongen 84 ogsi med uvillie,
at adelen »pd fyrsters og herrers vis« lod opfere store
gravmeler i kirkerne. Han vilde i ethvert tilfzlde ikke
tile dem andre steder end i de adeliges sognekirker pi
landet. I aret 1576 nedte han Otto Ruds enke til at ned-
rive et sidant mindesmarke, som hun havde opfert for
sin mand i Frue kirkes kor i Kebenhavn, og han nagtede
Peder Oxes enke tilladelse til at opsette et lignemde for
sin mand«?!).

Det var da mest sméfolk, som jordedes pa selve kirke~
girden. Denne var sikkert i almindelighed ikke noget
hyggeligt sted; der fandtes som regel nogle asketraer,
stundom ogsi ege eller bege. Biskop Jakob Madsen be-
merker udtrykkelig, at der pé Viby kirkegérd findes et tre,
som kaldes eretr® (ahorn). Paa de szllandske landemoder
1560 og 61 forbyder biskop Hans Albertsen helt at satte
nkors og stene og andet urydde« pd kirkegirden. Grunden
har maske veret reformationstidens frygt for, at der skulde
knytte sig overtroiske forestillinger til brugen af kors. Pet
skal ferst vere blevet almindeligt at s®tte kors i slut-
ningen af det 18. &rhundrede. Man fir ikke indtryk af,
at befolkningen har brudt sig synderligt om sine grave.
I 4ret 1564 var der stor uskikkelighed med de kebenhavnske
kirkegérde. Over Nikolaj kirkegdrd var der alfarvej, den
brugtes som temmerplads, og der tilhuggedes huse pa den.
— I Helsingor havde svin 1585 rodet i et barns grav ind

Y: Hist. tidsskr. 5. V. 116.



46 Gudstjenesten i den danske kirke.

pé det dede lig!). Der klages over, at gravene ikke er
dybe nok, de skal graves »op til en mands aksel« og
stampes godt til for ond lugts skyld. Dette indskerpes
iser, nir der er pest eller anden smitsom sygdom. Da
Kobenhavn 1711 hjemsogtes frygteligt af pesten, satte man
flere ligkister ovenpd hverandre i gravene, s der knap
var et kvarter jord ovenpd de everste. Stanken blev si
sterk, at der matte tilkeres jord for med den at dakke
gravene. — [ Viborg stift klager biskop H. Trellund 1731
over, at kirkegérdene er ganske ilde forsynede med hegn
og porte, ja endel ligger ganske uindhegnede, »si at de
dede for adskillige kreaturer ej kan hvile i fred«.

Det har sikkert vaeret gammel ret, at kirkegirds-
grode horte presten til. Biskop Ole Krysostomus i Ven-
delbo stift siger, at han skal have den, fordi han érlig
giver kgl. Maj. g®steri af sin kirke og prastegird?). Et
kongeligt reskript af 8. Juni 1552 tillegger ogsd prasten
ret til tre og gres, der vokser pa kirkegirden, dog mi
han ikke uden lensmandens minde borttage store aske, der
vokser pd den. Uagtet landemoderne tidt gentog dette,
beholdt prasterne ikke denne ret; stundom tilegnede kirke-
ejeren sig den, men som regel blev kirkegirdsgroden deg-
nenes, og det blev da ogsid dem, der skulde holde kirke-
gérden i orden; men der klagedes tidt over, at der var
stor uorden, iser ved at der gressedes kvaeg pid den. —
Et reskript af 24. Febr. 1736 forbed prester og degne at
sette korn og hestakke p& kirkegirden; biskop Lintrup
klagede over, at Frue kirkegird i Alborg brugtes til bleg-
dam. Endnu 1807 siger biskop J. Bloch i Ribe, at kirke-
girdene mange steder 14 uden hegn, si kveg og svin gik
p4d dem, og degnene, der havde ret til gresset, gav selv i
den henseende et slet eksempel.

Man fir det indtryk, at det, om der end er mange

1) C. Bruun, Kebenhavn 1. 317. 318. Danske Saml. 2. VI 345.
?) Kirkehist. Saml. 3. VI. 147. Pontoppidan, Annales eccl. Iil. 285.



Kirker og kirkegirde. 47

undtagelser, i hele det 16. &rhundrede er géet til-
bage med kirkebygningerne, is@r fordi der har mang-
let midler til deres vedligeholdelse. Men deres varste
knek fik de dog i de ulykkelige krige i det 17. &r-
hundrede, da der ikke var en provins, som jo blev harget
af fjender. Allevegne, hvor deres tilstand omtales, er det
sdeleggelsens vederstyggelighed, der stilles os for sje. —
I 4ret 1635 optoges der tingsvidner over kirkerne i Jerslev
herred i Jylland. 1 Vrensted var tirnet pd den sendre
side ganske fordervet og sten udfaldne. Klokken var
ganske fordervet pd akselen. Kirkens nordre vag var ud-
skreden foroven, blyet afblest og tildels borte, korhuse
fordervet udvendig og indvendig. I Serritslev var loftet
riddent, bjzlkerne itu, ingen lysestager, stolene dur lidet,
klanghuset stir for fald. 1 Jerslev kan blytaget ikke
laves under 300 rd., loftet er riddent, porten borte osv. I
Tise er muren pi tre sider af tirnet brestfzldig, kirkemuren
mod syd har givet sig ud fra hvalvingen; szttes det ikke
snart istand, falder bdde mur og hvealving ned. — I Skéine
havde Svenskerne 1644 sendersldet kirkederene og plyndret
kirkerne for deres ornamenter og kar, kalk og disk, bibler
og alterbeger, messe- og alterkleder, lysestager, baekkener
og kedler i fonten, tinflasker o. a. m. De havde tridt
oblaterne under fodder og &bnet kisterne for at plyndre de
dede, hvis rester de havde kastet pd kirkegulvet. P4 Fyn
stod det ikke bedre til 1664. Der var kirker, hvor store
dele af murvaerket var si brestfeldigt, at de stod for fald,
tagene var utette, vinduer og dere senderbrudte, si hver-
ken prest eller menighed kunde holde ud at vere i kirken,
pnir det regnede og bl®ste. Alle boger fattedes, kirke-
karrene var rovede af fjenden og erstattede med tin, kirke-
girdsmurene var nedfaldne. — Der var endog kirker, som
var helt nedrevne, som Redovre og Hvidovre ved Keben-
havn og Bredstrup og Kongsted ved Fredericia; den sidste
var helt nedrevet; af den ferste stod endnu tirnet og
muren, men hele indverket og en stor del af overdelen



48 Gudstjenesten i den danske kirke.

var fordervet!). — Det kan ikke undre, at nar alle disse
ruiner skulde istandseettes i en tid, da hele landet var for-
armet, blev resultatet fattigt, ikke blot fordi der manglede
indsigt i, hvorledes arbejdet burde geres, men ogsi fordi
neden tvang til at gere kirkerne brugelige p& den billigste
méde. Snarere mi det anses for et bevis pd, hvor stor
betydning kirken den gang havde for befolkningen, at det
virkelig lykkedes, 84 vidt ses kan, i temmelig kort tid, at
fa gjort bygningerne brugelige pi ny.

Kebstadskirkerne, der ingen tiender havde, var
endnu uheldigere stillede end landsbyerne. Som et eksempel
p4, hvorledes en sddan forringedes ved enhver restaurd-
tion lige fra reformationens tid, kan anferes St. Knuds
kirke i Odense. [ d&ret 1582 nedbredes krypten og
Mogens Krafses kapel. 1685 tilmuredes det store vindue
i den vestre gavl, som var brestfzldigt, og 1693 en del af
det store vindue bag alteret. 1754—56 mistede kor-
stolene deres haje ryg og himmel, og de murede vindues-
poster ombyttedes med jernposter. 1791 mistede den
ostlige gavl en del af sin hejde. Forst ved en restaura-
tion 1868—75 blev kirken si vidt muligt bragt tilbuge
til den skikkelse, den omtrent havde havt ved reformations-
tiden?). — Mange andre af de store kirker, Ribe og Vi-
borg domkirker, Maribo kirke o. fl. gik det snarere verve
end bedre.

I Christian IV’s sdkaldte lille reces af 1615 bestemtes
det, at kirkernes indtzgter ikke som hidtil métte opbevares
af kirkevaergerne, men de skulde indbetales til dem., der
skulde revidere regnskaberne, lensmanden og provsten, -og
disse skulde sztte pengene ud pé renter. 1 den store
reces af 1643 gentages denne bestemmelse ikke, men: der
seges andre udveje for at sikre kirkernes vedligeholdelse,

1) Jydske saml.1.1X.34f. Cawallin, Lunds stifts herdaminne I, 54.
Fynske saml. IX. 205 f. Ny kirkehist. Saml. I, 238 f.
*) Kirkehist. saml. 3. VL. 105 f. Ny kirkehist. Saml. V, 133



Kirker og kirkegérde. 49

deriblandt ogsid, at prasten med 4 synsmend skal arlig
syne kirken, og den beskrevne forretning skal provsten pa
sin visitats underskrive og tilstille kirkens forsvar. Dette
gentages i D. L. 2. 22. 6, men det blev i den farste tid
kun i ringe grad efterkommet. Biskopperne forlangte for
kontrollens skyld, at afskrifter af synsberetningerne skulde
indsendes til dem; men de idelige pdmindelser derom ved
landemoderne viser noksom, at det har varet vanskeligt at
satle dette igennem.

De efterretninger, der haves om kirkernes tilstand,
tyder snarest pid, at der ikke er gjort meget ud over det
nedvendigste, og at kirkeejerne har vist stor vilkirlighed.
Biskop Hans Ocksen i Arhus palagde 1716 provsterne at
anmelde, hvis nogen patron foretog forandringer, som
forrringede kirkerne, f. eks. tog bly ned og lagde sten op
i stedet, gjorde tdrnene lavere eller lod kirkegirdsmure
og murede porte nedrive. — 1 4ret 1687 oprettedes de
sakaldte rytterdistrikter, og mellem det gods, der var hen-
lagt til dem, var der en del fazstegods, som hidtil havde
veret brugt til lenning af gejstlige og skolemend.
Disse fik nu kirketiender i stedet, hvad n®ppe har veret
til gavn for kirkerne!). — Endnu skadeligere var de store
salg af krongodser, som j®vnligt fandt sted. Keberne blev
nemlig derved ejere af mange af de hidtilverende kongelige
kirker, der siledes ofte kom i h@nderne pd folk, der ingen
anden interesse havde for dem end at anvende si lidt som
muligt pa& deres vedligeholdelse. Medens fordum adelens
kirker ofte havde veret de bedst vedligeholdte, blev det
modsatte tilfeldet med proprieterkirkerne.

Dette viste sig, da man i dret 1745 lod optalle, hvor
mange kirkeure, der var i Selland. Det fandtes da, at
af 365 landsbykirker havde 169 haft urvarker, men kun
80 af disse var brugelige, og af de 89, der havde mistet
deres ure, var 74 proprieterkirker; kun i 28 af disse

1) Kirkehist. saml. 3. 1. 239.
Kirhehist. Saml. 5.R. L 4



50 Gudstjenesten i den danske kirke.

fandtes der endnu brugelige urverker, der kunde gi. Det
blev da befalet, at urene skulde szttes istand overalt, hvor
de havde varet for 20 &r sidenl).

Der er intet stift, hvori biskopperne har arbejdet sa
meget pd at forbedre kirkebygningerne som i Viborg, enten
grunden nu er, at de der var ringere end andre steder,
eller at biskopperne har havt sarlig interesse for denne
sag. Her fulgte efter hinanden H. Gerner (1693—1700),
B. Deichmann (1700—1712), og siden S. Lintrup
(1720—1725). I deres tid blev der n®sten ved hvert lande-
mode givet regler for kirkernes vedligeholdelse. — Gerner
anviser, hvor der er gode mursten at fi; han vil ikke vide
af nogen dynneken (hvidtning), der skal geres rent ar-
bejde, og hvor en murmester har gjort darligt arbejde,
skal han tilholdes at gere det om; »den af Stakind, som
har arbejdet pd Nasborg og Salling kirker, skal kasseresc.
Arbejdet ma heller ikke geres pd gammel landsbymaner,
s4 man lader sognets folk selv udfere alt. N&ar der si-
ledes skulde geres som, kebte kirkeviergen jern, og der
gaves bysmeden et par mand til bjelp, for at han deraf
skulde smedde sem. Disse, siger biskoppen, skal kobes
hos nagelsmeden eller kremmeren, og det arbejde, by-
smeden skal udfere, skal han gere med sine egne folk og
tage for det, hvad forsvarligt er. Han foreslog endvidere,
at praslerne skulde blive varger for deres kirker, da mange
arme bender selv forterede kirkens korn, og denne led
skade derved (1699). — Dette md ikke vere efterkommet
eller ikke have hjulpet; ti to ar efter forlangte Deichmann,
at kirkernes beholdning skulde indbetales i stiftskassen;
aret efter har han forandret det séiledes, at provsterne skal
oprette herredskasser for disse penge. — Det var ikke
blot med kirkeejerne der var vanskeligheder, men sogne-
mendene var uvillige til at yde egter til kirkerne. Ver-
gerne vilde eller turde ikke pante hos de genstridige, i

1) Fogtmann og Hurtigkarls gejstlige reskripter III, 229.



Kirker og klrkegarde. Hh1

stedet for opferte de da p4 regnskaberne flere materialier,
end der var brugt, for siledes at fi penge til at betale
for vogne, de havde lejet. Deichmann traf da aftale med
stiftsamtmanden og en oberst om, at vergen, nir han
skulde ud at pante, skulde ledsages af en underofficer.
Dette skulde dog ikke betyde militer exekution, men kun
assistance, hvis nogen modsatte sig. Da underofficeren
skulde »fornsjes efter billighed«, var der vel ikke nogen
udsigt til, at udpantningen vilde skaffe kirken nogen ind-
tegt; men »det var dog godt derved at erlange skik og
orden i den post for den tilkommende tid.« — S. Lintrup
fandt vel adskillige af stiftets landsbykirker »velholdte med
deres ornamenter«, men der var ogsd mange, der kun
var »méadelige« (nogenlunde) og andre, i hvilke der var
store mangler. Der var siledes kirker, i hvilke der hver-
ken var alterdug eller klede. — Domkirken har biskopperne
ikke formdet at holde ved magt. Da den 1726, aret efter
Lintrups afgang, istandsattes efter en brand, blev der pa
mange steder indsat mursten, hvor granitten var skernetl).

I kirkernes indre skete der, i tiden efter at danske
lov war givet, ingen vasentlig forandring. Efterhinden er
sikkert den ligefremme vedligeholdelse pa tag og fag bleven
bedre, men reparationer, nir nye vinduer skulde indsettes
o. desi., er blevne udferte uden noget hensyn til kirkernes
stil, og meget gammelt kirkeinventar er blevet adelagt. —
Iser i Jylland klagedes der i tiden omkring 1700 over den
uorden og urenlighed, der var i kirkerne. Biskop H. Borne-
mann, der havde veret prest ved Frue kirke i Keben-
havn, var overmide misfornejet med tilstanden i denne
henseende i Alborg stift (1683—93). Selv den stol, der
bedes biskoppen ved visitatsen, var stundom sd tilselet af
fugleskarn og andet snavs, at han ikke uden vammelse
kunde satte sig i den, og messeklzderne var si gule og
skidne, som om de ikke havde veret vaskede i mange &r.

) jydske saml. 1. II. 285. — 3. 1. 77 f.
4



52 Gudstjenesten i den danske kirke.

— Ved Arhus landemode 1720 pélagdes det, som ofte tid-
ligere, degnene at holde alter, praedikestol og skriftestol
rene; det synes, at med den ovrige kirke har det maéttet
gi, som det kunde. — I Ribe klagede biskop L. Thura
(1713—31) over, at man for al spare vokslys havde be-
gyndt at bruge nogle lange gule stokke, pd hvilke man
havde befestet en lampe: dette, siger biskoppen, mé billig
anses, som om man vilde sztte den al ting seende gud
en voksnase pa.

Det var ikke at vente, at der i den pietistiske tid
skulde vise sig synderlig interesse for kirkebygningerne;
pietismen kom aldrig ud over at vere en opvakkelses-
retning, der kun bred sig om de enkeltes omvendelse, men
satte ringe pris pa kirkens organisation. Desuden var den
tid, i hvilken pietisterne havde magten, kun kort. Der blev
dog truffet en foranstaltning, som fik betydning for keb-
stadskirkerne. Disse havde hidtil skullet vedligeholde
presternes og kirkebetjentenes boliger, hvilket havde veret
langt over deres &vne ; mange steder var disse derfor nedfaldne,
og kirkernes midler medgik da til at betale huslejegodtgorelser.
Nu fritoges de ved flere reskripter derfor; hvad der var
tilbage af embedsboliger blev uden betaling overgivet til
de daverende brugere, af hvem eftermzndene s& métte
kebe dem.

Den rationalistiske tid bragte reskriptet af 19.
Nov. 1802, der tilvejebragte faste regler for provstesynet.
Dette skyldes vistnok biskop Balle, der med stor nidkar-
hed tog sig af kirkerne i sit stift og drev pa, at der skulde
vere en fast ordning, som man kunde holde sig til, da
provsterne var magteslese overfor genstridige kirkeejere.
Der er begiet mange synder af provstesynene; men det er
dog utvivisomt, at man nu var kommet ind pd en vej, der
kunde fore til, at kirkerne kom under et virkeligt tilsyn,
— Men iovrigt var tiden ikke kirkebygningerne gunstig;
gudstjenesten kom mange steder i forfald, og for oplys-
ningstidens mend var disse gamle bygninger dog kun



Kirker og kirkegérde. h3

minder fra middelalderens merke tid; ved deres vedlige-
holdelse tznktes der mindst pad at bevare enten stilen eller
hvad der endnu kunde vere af gammelt inventar.

Det var kun lidt, der byggedes af nyt; marmorkirken
blev kun en ruin, der ferst i vore dage er fuldfert; det
eneste storre arbejde af denne art, som C. F. Harsdorff
udferte, Fredrik V's kapel ved Roskilde domkirke, vidner
vist nok indvendig om sin bygmesters store dygtighed,
men ved sit ydre om, at heller ikke han har tenkt pa, at
der ved en tilbygning kunde tages hensyn til selve kirkens
stil. — C. F. Hansen opferte Frue kirke i Kebenhavn som
et slags gresk tempel.

Landsbykirkerne havde fiet en fjende i skolevesnet;
nir der bedes dette en indtegt, kunde man nasten fi lov
til at gere med kirkerne, hvad man vilde. Allerede ved
Christian VI's skolelov var det bestemt, at kirkelysene
skulde afskaffes og lysepengene betales til skolerne; kirkerne
fik anvisning pd, at de mdtte som hidtil modtage de lys,
der bares for lig, og bruge dem, si lange de varede. —
I arene 1804—9 gaves der mange bevillinger til, at kirke-
tdirne matte nedtages, nar blyet og de andre materialier
solgtes til fordel for skolevesenet. — Ogsd altertavler
tillodes det at borttage, nir der i korgavlen anbragtes et
vindue. Dette skulde vare af tilberlig hejde, have klare
ruder, malede trerammer og vere forsynet med gardiner
af taft eller silke. Prasten skulde da sidde i en stol bag
alteret under sangen. — Det er uden tvivl biskop Balle,
denne ordning skyldes; ti han snskede netop en sddan
indretning af kirken.

Omtrent fra 1814 blev dog kancelliets holdning over-
for kirkerne en anden; det pdlagdes da amtmanden at give
de kirkeejere, som lod deres kirker forfalde, tilhold om at
sette dem istand inden 3 uger. Men endnu 1835 kunde
en kirkeejer vagre sig ved at legge loft over et vibenhus,
fordi der tidligere intet havde varet, og at skaffe kalk og



h4 Gudstjenesten i den danske kirke.

disk til hver af tre kirker, som hidtil havde hjulpet sig
med ét set.

Det er dog forst efter 1848, at der for alvor er blevet
taget fat p& at fi kirkerne sat i en stand, der stemmede
med den stil, hvori de er byggede, uden at sporene af de
mange slegters arbejde pd dem derfor er udviskede. Dette
er nu snart gennemfert for alle de store monumentale
kirkers vedkommende og for mange af de mindres.



(Gtudstjenesten i den danske kirke
efter reformationen.
Af L. Koch.

2. Gudstjenesten i almindelighed.

Gudstjenesten blev i den danske kirke ordnet omtrent
som i de tyske sosterkirker, dog siledes, at den danske
kirkeordinans herer mellem de mere konservative, der be-
streber sig for at bevare si meget som muligt fra for-
tidenl). — Nir det er sagt, at protestantismen ikke blot
var en reformation, men ogsd en revolution, bl. a. fordi
den protesterede mod hele den overleverede kultusordning,
imod al ritualisme og mod alle hellige gerninger?), da mi
dertil bemarkes, at ndr man stiller sig kirkens og guds-
tjenestens ordning for eoje, som de fremstilles i ordinansen,
vil det vaere vanskeligt deri at se noget revolutionart. Det
mi langt snarere siges, at man har strebt efter at beholde
alt, hvad der ikke ligefrem var i strid med kirkel@ren,
som den nu havde formet sig. I det mindste den danske
kirke var ikke mere revolution®r i sin ordning af guds-
tjenesten, end den var i sin opfattelse af lzren.

1) Engelstoft, »Liturgiens historie« 56 f. Til denne bog sivel som
til 0. Moe, »Vor hejmesses histories, Kristiania 1888, og Barfoed,
»Vor hejmesse«, henvises med hensyn til de forskellige regler,
der gaves for gudstjenesten, for hindbogen af 1555 udkom:.

?) A. Harnack, Kristendommens vesen, overs. af Lehmann 202—203.

Kirkehist. Saml. 5.R. L 11



162 Gudstjenesten i den danske kirke.

Om sondagen skulde der forst holdes ottesang, der
begyndte Kl. 5 om morgenen. Skolebernene medte da og
sang nogle salmer, hvorefter katekismus oplestes, séledes
at skolemesteren begyndte p&d hver part, medens bornene
fortsatte. Ordinansen regner endnu skriftemilet med som
en part af katekismus, der lestes mellem daben og nadve-
ren. Skolemesteren begyndte: »Dette er kirkens neglers
lofte, brug og gave«, og bernene fortsatte: »Jesus siger:
Du er Peder« osv. — Derefter blev der atter sunget og
sd pradiket. Der kunde ogsd ved morgentjenesten holdes
altergang og brudevielse. — 0Ogsd pi hverdagene madte
skolebernene i kirken bide om morgenen og eftermiddagen
og sang latinske salmer, dels vekselsange, dels korsange,
men da var der ingen prediken. — Disse tjenester kunde
kun holdes i byerne, hvor der var skole, og de holdtes
forskelligt pd de forskellige steder. I Viborg var der si-
ledes »et langt kor«, som varede en hel time, bade for-
middag og eftermiddag!).

Hojmessen derimod, den egentlige hovedgudstjeneste,
skulde holdes ens i byerne og pi landet, og begge steder
begynde kl. 7/s. Der var ingen indgangsben, men prasten
skulde knele for alteret og i tavshed lese en syndsbeken-
delse og bede for ordets fremgang, for kongen og riget,
medens menigheden sang ). — Sangen begyndte med ind-
gangen (introitus), der skulde vere taget af den hellige
skrift, iser af salmerne, eller i dens sted nogle danske
salmer. Det almindelige blev, at man brugte »Af dybsens
nod<; hindbogen af 1539 siger, at den skal synges pi
landet og der, som ingen skole er. — P4 hejtiderne blev
der sunget prefationer paa latin®. — Efter indgangen

1) Kirkehist. Saml. 3. II. 98.

2) Indholdet af den stille ben angives i Fr. Wormordsens hidndbog
1539. Den er her kun en syndsbekendelse; i senere hindbeger
forandres den og bliver tillige en ben for den preediken, prasten
skal holde.

8) »Dominus vobiscum! — Et cum spiritu tuo! — Sursom corda



Gudstjenesten i almindelighed. 163

fulgte »Kyrie eleison«, der oprindeligt kun bestod af
de navnte to ord, der skulde synges af degnen eller koret
3 gange, men det métte snart vige pladsen for de si-
kaldte kyriesalmer!). — Derefter begyndte prasten pa
latin eller dansk »den engliske lovsange«, Gloria in ex-
celsis, og menigheden fortsatte?). — Ligesom Introitus
og Kyrie gik ogsa Gloria hurtigt over til at blive en dansk
salme: »Aleneste Gud i himmerig«. — Herefter messedes
kollekt og epistel; ved kollekterne kunde der vealges
mellem de gamle og dem, der fandtes i Veit Dietrichs po-
stil, men disse sidste gik af med sejren, idet dog slutnings-
ordene af de gamle fojedes til dem. — Efter denne del
af messen sang to bern Halleluja, »som er en evig lyd
i den hellige kirke, med verset, men uden den lange halea 8).
Herved sigtes til, at man havde ladet den sidste tone af
Halleluja blive ved at lyde og dertil knyttet hele tone-
rekker, til hvilke der atter var digtet ord. Disse sakaldte
Sekvenser mitte ikke synges undtagen ved de store hgj-

— Habemus ad dominum! — Gratias agamus deo nostro! —
Dignum et justum est! — Hindbogen 1574.

1) lser »Kyrie fons bonitatis, pater ingenites, pAd dansk: »Kyrie!
Gud fader! alsomhejeste trost«! Skaar, Norsk salmehist. 1. 4.
— Pontoppidans salmebog nr. 138. I den katolske tid var Kyrie
sunget 9 gange, 3 gange Kyrie eleison, 3 gange Christe el. og
atter 3 gange Kyrie eleison.

2) Preesten: »Are vere Gud i det hejel« Koret: »0g fred pa jorden

og i mennesker en velbehagelighed! Vi love dig! Vi velsigne

dig! Vi tilbede dig! Vi sige dig tak for din store @re og
herlighed, herre Gud himmelske konge, almaegtige fader! Herre
du enbirne sen, Jesus Kristus! Herre du Guds lam, Gud faders
sen, som barer al verdens synd! Du, som sidder ved faderens
hejre hand, forbarme dig over os! Ti du alene er hellig! du
alene er herren! du alene er den hgjeste, Jesu Kriste! med den

Helligind i Gud faders herlighed! Amen! Amen! Amenl!e«

Engelstoft, Liturgiens historie 65.

Verset, {. eks: Halleluja, ostende nobis domine! misericordiam

tuam, et salutare tuum da pobis! Hallelujas. N. Jespersens

gradual anferer flere sidanne vers.

2

11+



164 Gudstjenesten i den danske kirke.

tider, hvor de skulde synges paa latin »med sin danske
sang dertil« ).

Efter Halleluja foretoges barnedab og brudevielse;
i den forste tid havde de, som -siden skal omtales, ikke
nogen ret bestemt plads i gudstjenesten; men de anbragtes
snart her. — Nar disse forretninger var endt, messedes
evangeliet; prasten vendte sig mod menigheden, der
svarede: »Lovet vere Gud for sit glaedelige budskabl«
Derefter messedes »Credo in unum deume, det nicenske
symbol, og menigheden sang »Vi tro allesammen pi en
Gud« og »Nu bede vi den Helligdnd«, under hvilken salme
presten gik pd predikestolen. Ved de store hejtider
blev der, nir presten havde oplest evangeliet og »delt
teksten«, af pradikestolen sunget endnu en salme eller to,
om julen séledes »Et lidet barn sd lysteligt« og verset
»Lovet vaere du Jesus Krist«, der gentoges 3 gange. Prasten
knelede pi predikestolen ved det sidste vers. — Mellem
prediken og altergang blev der sunget: »Nu er os
Gud miskundelig«?) og som indledning til altergangen
»Sanctus«®), under altergangen: forskellige salmer,
f. eks. Agnus dei%) og efter altergangen »Da pacem

1) Fra jul til kyndelmisse brugtes Gregor den Stores sekvens:
Grates nunc omnes reddamus — domino deo, — qvi sua nati-
vitate — nos liberavit — de diabolica potestate.. — Huic oportet,
— ut canamus cum angelis — semper: gloria in @ternis!« —
Luther har dertil digtet 6 vers; oversattelsen af hans salme er:
»Lovet vare du Jesus Kriste. Skaar anf. skr. 1. 348. — Fra pédske
til pinse sang man: »Victime paschali laudes«. Skaar II. 2.
Den danske oversattelse efter Luther er »Krist 14 i dedens band..
Pontoppidan nr. 98. — Pinsesekvensen var »Veni sancte spirituse,
p4 dansk: »sKom Gud skaber hellignd« Pontoppidan nr. 123.

%) Pontoppldan nr. 450.

8) »Hellig, hellig, hellig! est du herre Gud Sebaot, himmel og jord
ere opfyldte af din @re! Saligger o8 i det hejeste«! Benedidet
veere den, som kommer i herrens navn! Saligger os udi det
hgjeste« ! Hindbogen 1539.

4) Agnus dei, qvi tollis peccata mundi, — Parce nobis ! — mise-
rere nobis! — Da nobis pacem! Skaar I, 181.



Gudstjenesten i almindelighed. 16D

domine«, pi dansk: »Forlen os med fred i ndde!«!) Til
slutning efter messen og velsignelsen brugtes forskellige
salmer, juledag séledes: »Et barn er fedt i Betlehemu«.

Messen og, som vi bar set, tildels salmerne kunde
synges pé latin, iser p4 de store fester ogi byerne, hvor
man havde skolebernene som kor. P4 landet indskrenkedes
latinens brug straks; hindbogen af 1539 gor det allerede
pé adskillige punkter; p4 bispemedet 1540 bestemtes det,
at Credo altid skulde synges pd dansk. — Bugenhagen har
fort et smukt forsvar for delvis at beholde latinen. »Hvor-
for skulde vi ikke beholde de fromme salmer, hvis lige vi
ikke formar at gere? Ti foruden den hellige lerdom yder
de os mod vore modstandere et udmerket vidnesbyrd om
#lde . . . Hvorfor skal vort folk ikke, ligesom det har be-
holdt det jediske Amen, beholde det greske Kyrie eleisone«?
— Men nér menigheden virkelig skulde deltage i guds-
tienesten, métte latinen ud af denne, og det kom den ogsd
efterhdnden, uden at det lader sig pdavise i det enkelte,
hvorledes det gik til, vistnok meget forskelligt p4 de for-
skellige steder.

Efter hejmessen fulgte i byerne tolvprediken, der
skulde vere endt kl. 1, og aftensang, der skulde be-
gynde kl. 2 eller 3; begge dele var vasentlig katekismus-
prediken, som ordinansen siger, bade for unge og gamle.
Disse gudstjenester kunde lige si lidt som ottesangen hol-
des pa landet; dog skulde der vare aftensang p& de store
hojtider; hvor der var to kirker, skulde den holdes i den
ene. — Skriftemélet skulde der foregd sendag morgen, men
iovrigt skulde hejmessen holdes ganske som i byerne, kun
at presten, nir han havde prediket en halv time over
evangeliet, den n®ste halve time skulde predike over kate-
kismus, da der ikke kunde blive plads for serlige kate-
kismuspredikener.

Det er péastdet, at ordinansen betragtede hojmessen

1) Pontoppidan nr. 436.



166 Gudstjenesten i den danske kirke.

som altertjeneste!), idet der er lagt serlig vegt p3,
at den begynder sin beskrivelse af den med de ord: »Si
skal nu holdes en hejmesse for dem, som skal berettes«
(bl. 24). Fropradiken og aftensang skulde da vare de
egentlige prediketjenester. Hertil skal bemarkes, at man
da si godt som ingen sidanne vilde have fiet pd landet,
hvor der slet ikke kunde holdes froprzdiken og si godt som
ikke aftensang, samt at det ogs4 tillades at holde altergang ved
froprazdiken (bl. 13), hvorhos det antydes, at denne guds-
tjeneste kunde holdes uden pradiken, medens det aldrig
omtales, at prediken kunde undveres ved hejmessen. Det
er ogsd meget tvivlsomt, om det er rigtigt, at der en tid
lang efter reformationen var si stor religies iver, at det
sjeldent kunde indtreffe, at en hejmesse holdtes uden
altergang?). I den katolske kirke vildle man netop ikke
lade legmand nyde nadveren undtagen pi de store fest-
dage, iser i pasken, fordi man mente, at @rbedigheden
for sakramentet formindskedes, néir det brugtes for hyp-
pigt®). Vel bestrebte man sig straks efter reformationen
for at sprede altergangen over hele kirkeiret; men dette
lykkedes kun i ringe grad, og det er ikke rimeligt, at
mend, der kendte almuen, skulde have taznkt sig, at dette
lod sig s®tte igennem. Ordinansen indeholder da ogsd
regler for, hvorledes messen skulde forfelges, nir der ikke
var altergang, og dette var netop det sadvanlige laznge
efter reformationen; i hindbogen af 1539 siges der, atnir
ingen altergang er, skal der ikke konsakreres; »dog ville
vi alligevel sjunge, bede og takke Gud, lese og here leses,
pradike og here predike«.

Men selv om der virkelig havde varet altergang ved

1) Engelstoft, Liturgiens hist. 52. — C. Barfoed, Hejmessen 51 o.
fl. st.

%) Engelstoft anf. skr. 53.

% Diminuitur enim honor venerabilis sacramenti ex tam freqventi
laicorum familiaritate et qvotidian& exhibitionis prasentia. Lage
Urnes synodalia. Ny kirkehist. Saml. 1I. 271.



Gudstjenesten i almindelighed. 167

enhver hejmesse, kunde den egentlige messe ikke vedblive
pd den mdide som hidtil at veere gudstjenestens midtpunkt*
efter at forestillingen om, at der ved kommunionen
bragtes et offer, var bortfaldet, eller i ethvert tilfelde
84 sterkt modificeret, at der kun kunde tales om et ben-
nens og andagtens offer. I den romerske messekanon
hedder det: »Vi bringe din herlige majestet et offer af
de gaver, du har givet os, den rene hostie, den hellige
hostie, den ubesmittede hostie, det evige livs hellige bred
og den bestandige frelses kalk! Verdiges at se ned pé
dette med et nédigt og mildt ansigt, og modtag det, som
du verdigedes at modtage din retferdige sen Abels gaver
og vor patriark Abrahams offer og det, som din overste
prest Melkisedek bragte dig, et helligt offer, en ubesmittet
hostie! Vi bede dig ydmygt, almegtige Gud! byd, at dette
mi bringes ved englehind op p& dit heje alter for din
guddommelige majestets ansigt!)l« En handling som den
her beskrevne matte heve sig hejt op over alle andre
gudstjenstlige handlinger, medens bennens &indelige offer
lige sd vel kunde bringes under gudstjenestens andre led.
— Det er derfor overmade naturligt, at hajkirkelige ret-
ninger, der har sogt at gere altertjenesten til hele kirke-
tjenestens midtpunkt og at genoptage de gamle liturgiske
formler, hvormed den var omgivet, har mattet sege at gen-
oplive forestillingen om, at der ved denne bringes et offer,
hvad dog pé& protestantisk grund har vist sig at have store
vanskeligheder, hvorfor fordringen ogsi fremsattes uklart;
man fir ikke at vide, hvad det er, der skal ofres?2).

Fra samme side er det beklaget, at kirkens alter-
tjeneste undergravedes ved, at menighedssangen
mere og mere fortrengte korsang og formler
sungne af presten og enkelte stemmer. Dette er sandt

1) Muratoris Liturgia Romana vetus. Caspari, Geschichtl. Grundlage
des Evang. Gemeindelebens. 143.
2) C. Barfoed, Vor hejmesse 17 f.



168 Gudstjenesten i den danske kirke.

nok; man har lige fra begyndelsen slgjfet en stor del af,
hvad ordinansen kraver af korsang og formler. At sligt
pabydes i lovene er ikke noget bevis for, at det virkelig
er bleven udfert, og da man si at sige straks métte be-
kempe tilbejeligheden til at forkorte gudstjenesten, taltes
der nok om, at kollekt, epistler, befalede salmer osv. ikke
méitte overspringes; men det er mig ikke bekendt, at det
nogensinde pélegges at synge prefationer, Kyrie, Gloria
eller messe Credo, medens det dog netop var alt dette,
der forst gik af brug. Dette tyder pi, at gudstjenestens
forkortning pd denne méde er begyndt meget tidligt.
Grunden hertil kan dels vere, at det netop var disse
formler, der skulde synges pd latin, dels at, som ovenfor
omtalt, forestillingen om offeret ved altergangen var blevet
en anden, men sikkert tillige, at man fandt, at formlerne
ikke evede nzr den opbyggende virkning som menigheds-
sangen. — Salmesangen pid modersmélet har bi-
draget méske nok si meget som przdikenen til at vinde
menigheden for reformationen; den var noget helt nyt.
I Tyskland havde hele menighedens deltagelse i kirkesangen
i den forste halvdel af middelalderen kun bestiet i de to
ord: Kyrie Eleison! og det var ikke blevet meget ander-
ledes i den sidste halvdel?). Som det gik der, var det
vel omtrent ogsid gdet i Danmark. Men kirkesangen pé
modersmélet var som en strem, der bortskyllede alle dem-
ninger, stundom ogsid dem, man kunde enske havde holdt.
Det var symbolsk, nir muren eller gitteret mellem kor og
skib borttoges; menigheden krevede del i den altertjeneste,
som hidtil havde veret prasten forbeholdt. Den sang
med, nir kollekter og tekster messedes, ja endog nar der
konsakreredes ved altergangen. Det var et vidnesbyrd om,
at det var alvor med troen pé det almindelige prestedemme,

1) Engelstoft 57. Barfoed 55. Her siges, at hejmessens 2den skik-
kelse allerede fremtrader 1560, o. 20 &r efter at ordinansen
var givet.

?) W. Caspari, anf. skr. 35.



Gudstjenesten i almindelighed. 169

og vil man fore gamle skikke tilbage i gudstjenesten, da
turde der vare grund til at henvende opmarksomheden
herpé.

Det var ikke blot om sendagen, der skulde vere guds-
tjeneste, men ogsd pi hverdagene. Ordinansen be-
stemmer herom kun, at der om onsdagen og fredagen i
kobstederne skal predikes over »sendagsepistlerne eller
noget sidant«, og pradikenen skal is@r vaere bodspradiken.
Dette ordnedes vel nok de fleste steder, hvor der var flere
kirker, siledes, at i det mindste nogle af disse pradikener
kun holdtes i en enkelt kirke, fredagspredikenen i Keben-
havn séledes i Helligindskirken, hvor den mi antages at
have veret godt beseogt; ti 1576 flyttedes den til Frue
kirke »for stor plads og rums skyld«. — Onsdagspradikenen
holdtes derimod i flere kirker. — I Helligindskirken op-
rettede Christian III tillige en daglig tjeneste og uge-
pradiken, som holdtes om morgenen?).

Men herved blev man ikke stiende; Palladius for-
maner menigheden til flittigt at sege kirken pd bededage
»sd lenge den bavn stir pid hejen derude«?). Men bavnen
stod si at sige al tid pA hejen i de tider, og brandte
den ikke her hjemme, si brazndte den i nabolandene. Det
var et af vidnesbyrdene om, hvor alvorlig troen var, at det
forste, man greb til, nir faren truede, var at bede Gud om
bjelp. I dret 1546 pibed kongen 3 bededage, »fordi den
menige kristenheds fjende, paven og hans anhang, agter
at indfalde i Tyskland og andensteds«. Dette gentages
1551 og 1554 »for den farlige tid, som begiver sig med
den store krigshandel i Tyskland«, 1555, »pad det Gud vil
afvende vrede og straf fra os, vore undersitter og vore
riger og lande«, og 1558. Men i Christian 1II's tid blev
Danmark ikke indviklet i krig, om det end ofte si ud til
det, og de bededage, der forordnedes, blev vistnok holdt

1) 0. Nielsen, Kebenhavn 1536—60. II. 31.
?) Visitatsbog, Heibergs udg. 123.



170 Gudstjenesten i den danske kirke.

pid de szdvanlige gudstjenestetider, p4 landet om sendagen,
i byerne onsdag eller fredag. Men i den felgende tid
under de langvarige krige blev bededagene til en fast
institution, og de métte da ogsi paa landet holdes pi
hverdage. — Allerede 1560 udtalte biskop Hans Albertsen
pa Sellands landemode, at det var nyttigt i disse farlige
tider, at der predikedes en gang om ugen, onsdag eller
fredag, i landsbyerne, og under syvarskrigen (1563—70)
befaledes det, at der, s& l@nge den varede, skulde holdes
bededag hver onsdag pa landet, og hver fredag i byerne.
— Under tredivearskrigen holdtes de p& landet den forste
onsdag i mineden i hovedsognet, den anden i annekset,
hvilken ordning for de steder, hvor den var indfert, fast-
slds ved D. L. 2. 4. 5. Da krigen tog sid ulykkelig en
vending, forordnedes det, at der skulde holdes endnu tre
ekstraordinere bededage, der skulde holdes med den sterste
strenghed. Hverken i ugen for eller efter matte der holdes
spil eller gilde. Hver aften skulde der fastes strengt;
der métte end ikke spises »med den madelighed og @drue-
lighed, som sidan tid og penitens i det hele udkrevere.
Husfedre med familie og tyende skulde under dobbelt
helligdagsbredes straf mede uden al hofferdig dragt?).
— Fasten holdtes i det hele taget lenge og var searligt
knyttet til bededagene. Under den skinske krig omtaler
J. Bircherod, at adskillige piger og unge mennesker havde
fiet ondt i kirken, fordi de ikke kunde udholde den strenge
faste; der skulde med en uges mellemrum holdes tre bede-
dage, pa hvilke der skulde fastes til solens nedgang (fdn.
27. Juli 1675). Det var ievrigt ikke blot p& bodsdage,
der fastedes, men det var lenge skik at komme fastende
i kirke, og endnu lengere at g& fastende til alters. Der-
imod omtales det, si vidt vides, ikke, at det lenger over-
holdtes at faste i de 7 uger feor paske. — Almindelige

1) 0. Andersen, H. Rosenkrantz 203. Om de talrige bededage i
i Christian IV's tid se Rerdam, Danske kirkelove [II. Emner,
art. Bededage.



Gudstjenesten i almindelighed. 171

bededage kunde ogsi udskrives af andre grunde, end fordi
der var krigsfare; i 4ret 1562 forordnede kongen en sidan,
vefterdi vi formerke, at Gud almagtige disse lande for
syndens skyld hjemseger med ustadigt vejr og usadvanlig
regnel).

Nar det kun var enkelte bededage, der skulde holdes,
gav biskopperne ofte en anvisning til, hvorledes der skulde
predikes; denne havde lighed med en ferdig pradiken, og
det er ikke underligt, at der klagedes over, at prasterne
ikke vilde folge den givne anvisning, men gik deres egne
veje. P4 Ribe landemode 1687 forlangtes det, at der
skulde holdes fuld messe pid bededage si vel som pé& sen-
dage. Andre steder toges de, som siden skal omtales, i
oplysningens tjeneste, si der holdtes katekismuspradikener.
Men en ting horte nedvendigt med til dem, at der skulde
synges litani. Denne vekselsang har spillet en stor rolle
i det kirkelige liv. Den skulde efter -ordinansen synges
nu og da efter prediken ved den sadvanlige sendagsguds-
tjeneste; under syvarskrigen brugtes den hver sendag med
tredobbelt gentagelse af de ord: »Giv vor nadige herre
og konge sejervinding« og »Fra krig og blodstyrtning fri
os«; men den blev dog is@r kendetegnet pd bededage. —
Bragte krigen sejr, blev der holdt takkegudstjeneste, som
da slaget ved Markaryd var vundet; men ingen takkeguds-
tjeneste har gjort et sidant indtryk, som da der d. 31.
Oktbr. 1659 i Kebenhavn holdtes takkeben og blev sunget
Tedeum i anledning af den undsatning, som den hollandske
flide havde bragt byen, da, ferste gang efter at belejringen
var begyndt, kirkeklokkerne ringede og Helligindskirkens
sangvaerk spillede. Der er nzppe nogen samtidig beretning
om belejringen, hvori denne gudstjeneste ikke omtales?).

Beslagtet med bededagene var ogsd den gudstjeneste,
som efter anordningen af 19. Januar 1635 skulde holdes

1) Ny kirkehist. Saml. II, 476.
2) Ny kirkehist. Saml. II, 478. — C. Bruun, Kebenhavn IL. 99.



172 Gudstjenesten i den danske kirke.

pa landet hver onsdag i fasten. Der skulde ikke pre-
dikes, men prasten skulde stiende pa kirkegulvet gere en
kort formaning om vor eneste frelsers og saliggerers, Jesu
Kristi hellige deds og pines frugt og rette brug til vor
saligheds og et kristeligt levneds forfremmelse, hvorefter
der skulde synges en salme og bedes en kort ben. Det
hele skulde vare et kvarter eller halvandet. — Sé&danne
fastegudstjenester var der dog -alt tidligere holdt i det
mindste pd nogle steder. Ved et provstemede pa Lolland
1580 siges det, at der om onsdagen i fasten skal predikes
over lidelseshistorien i alle landsbykirker, og allerede
Tausens postil indeholder przdikener over denne?).

Men bededage tiltr@ngtes ikke alene under landened,
men o0gsd nir ulykker som misvekst eller epidemier truede
det enkelte sogn. P4 Sallands landemoder 1555 og 60
tillodes det derfor prasterne, nir nogen nedvendighed
krevede det, at holde gudstjeneste for almuen, lase lita-
nier og gore ben endragtelig; dog matte sidanne bededage
ikke holdes om sendagen (in feriis) og ikke uden almuen
vilde give almisse til de fattige. — En s&dan tilladelse var
der, som ovenfor omtalt, allerede givet presterne i den
katolske tid. — Men man havde ogsd fra fortiden arvet
en fast bededag af denne art, den sdkaldte korsebor. 1
den anden uge efter trinitatis sendag gik presten med
sakramentet rundt i sognet og velsignede mark og enge,
hus og hjem, folk og fz, hvorefter almuen bragte et offer,
der deltes mellem presten, degnen og de fattige. P4
bispemedet 1540 bestemtes det, at omgangen pid markerne
skulde afskaffes, men i stedet for skulde der holdes en
gudstjeneste, hvorefter der skulde synges litanier og kol-
lekter og ofres. Men benderne holdt fast ved den gamle
skik, og mange gange senere ivrede biskopperne mod den
ugudelige korseber. Der knyttedes til den, som til si
mange af de gamle kirkelige handlinger, et gilde, som det

1) Kirkehist. Saml. 3. VL. 513.



Gudstjenesten i almindelighed. 173

allerede i den katolske tid blev presterne forbudt at del-
tage i; de skulde @rbedigt i andagt og ere bringe det
hejverdige sakrament tilbage til kirken og derefter @drue-
ligt nyde deres méiltid med taksigelse. — Henimod ar 1600
havde man omtrent fiet bugt med korseberen; men det
lykkedes ikke at f4 den forandret til en protestantisk bede-
dag. Levninger af den bevaredes dog hist og her lenge;
det berettes, at da presterne ikke lenger vilde besarge om-
gangen pd markerne, fik min gamle koner dertil, og at
dette pd et enkelt sted har varet helt ind i det 19de &r-
hundrede!).

Uagtet de. store ulykker, der i det 17de &rhundrede
overgik folket, er der dog tegn til, at iveren for at holde
bededage afkeledes. Ved Sallands landemode 1628 pa-
lagde Resen provsterne at melde de prester, der forsemte
bededagene; det viste sig, at der var 20 sidanne i stiftet,
og deres navne bekendtgjordes da i landemodsakten. — I
dret 1644 klager kong Christian IV over, at hans tidligere
forordninger om bededage ikke overholdes i ringeste made;
han har ikke hert, at nogen eneste er bleven straffet for
deres overtr@zdelse, som han havde befalet, »men altid si
slet at vere forglemt, som de hverken af Gud i himlen
eller kristelig ovrighed nogen tid havde veret pibudne eller
befalede, endog i disse tider, som vi ser Guds vredes straf
for vore gjne lande og riger at overhange, neden og faren
foruden al forordning burde ethvert kristent hjerte at op-
vekke til alt det, den forternede Guds vrede med kunde
formildes og afvendes«?. — En forordning af 13. maj
1676 klager over, at de ordinzre bedestunde i kebstederne
ikke holdtes med tilberlig beseg og andagt, og at sab-
baterne vanhelligedes. Det pilagdes si vidt muligt at holde
bededagene ogsi pi landet, og det indskazrpedes at holde
husandagt; handvaerkere og arbejdsmend skulde standse

1) Ny kirkehist. Saml. III, 272. II. 446.
?) Rerdam, kirkelove IlI, 316.



174 Gudstjenesten i den danske kirke.

arbejdet under bededagsgudstjenesten, og Kebenhavns porte
skulde lukkes om sendagen. Der métte om fredagen ikke
s®lges spiritus, ingen torvehandel finde sted og ikke i
kroerne vere nogen sammenkomst, olsmal eller drikkegilde.

Korseberen var ikke den eneste kalolske skik, der
métte bekempes. Der var mange af de gamle fester, der
havde antaget overmide rd og forargelige skikkelser; si-
ledes nzvnes Bolsmissel) og St. Hansmisse samt fastelavn,
men is®sr Voldermisseofret. Medens der ringedes med
kirkeklokkerne, leob majgreven og hans svende drukne og
vebnede ind i kirken for at ofre, og det var sandt, hvad
der sagdes ved et landemode, at det var Bacchi fest; der
fandt de sterste uordener sted lige til manddrab; i Mer-
lose herred slog méjdrengene 1570 en degn og en kirke-
veerge ihjel. Intet under derfor, at bisperne ivrede mod
Voldermisseofret, og at alvorlige praster seogte at fi det
afskaffet, hvad der blev ilde optaget af befolkningen. I
dret 1572 lod prasten Jorgen Lauridsen i Udby p4 Fyn
»af kristelig iverhed og harme« omhugge et majtre, som
benderne pd trods havde opsat ved kirkederen samme dag,
som han havde pradiket mod dette uvesen; men han fik
meget bryderi, fordi de husbonder, som havde garde i
byen, anlagde sag mod ham for herverk?). I det 17de ar-
hundrede opherte voldermisseofret i kirken, om end skikken
fortsattes som riden sommer i by. — Andre gudstjenester
var ikke stort bedre; i Skine forbed N. Palladius 1553,
at der matte holdes serlig gudstjeneste i landsbyerne for
St. Hans og St. Peders gilder; »ti hvad andagt kan
der vere, hvor fulde mennesker, som har drukket hele
natten igennem, kommer i kirken.« — Om mandags-
brudemessen skal der siden tales. — Allerede i den
katolske tid havde man havt gje for, at adskillige guds-
tjenester antog en forargelig karakier, siledes de vigilier,

1) Vistnok Bodolphi dag, 17. Juni.
?) Kirkehist. Saml. 3. V. 609.



Gudstjenesten i almindelighed. 175

der holdtes St. Hans og Bodolphi aftener, hvor der dansedes
i kirkerne pad hedensk vis, billederne toges ned af alteret,
og der blev sunget usemmelige viser!). Men det var dog
forst efter reformationen, der blev for alvor taget fat pa
at afskaffe disse vanhelligelser af kirkerne og gudstjenesterne,
og det varede det meste af et drhundrede, fer maélet var
néet.

Som mere uskyldige katolske skikke kan na&vnes, at
der pd Roskildeegnen og i Skine holdtes madvielse
piskeaften?). — P& Sellands landemode 1566 forbedes
det at holde messe péskeaften og bade pa Sealland
1575 og Fyn 1578 at holde Kristmesse julenat, som
sket var pd herregirde og andre steder. Endnu 1631 ud-
talte biskop Mads Jensen Middelfart i Lund, at levningerne
af den papistiske surdej holdt sig under skin af, at kir-
kerne skulde forbedres og holdes ved magt ved hjelp af
det offer, som ved sidanne lejligheder bragtes. — Det er
vel muligt, at kirkeejere og praster kan have holdt pa
disse katolske offerdage; men i det hele var det dog gejst-
ligheden, der arbejdede pi deres afskaffelse, medens det
var befolkningen selv, der vilde bevare dem. Det var ind-
prentet den, at nir man havde noget at bede Gud om,
matte man bringe offer, og dette sad lenge fast i deres
bevidsthed; det var ferst i det 18de arhundrede, det blev
almindeligt, at der klagedes over uvillie til at ofre.

Det mél, man strebte efter, var, at som hele folket
skulde samles om den ene rette lere, siledes skulde guds-
tjenesten allevegne holdes ens og i overensstemmelse
med ordinansen. Det forordnedes 1568, at Frue kirke
i Kebenhavn skulde vere mensterkirke, si at alle andre
kirker skulde rette sig efter den méde, hvorpi guds-
tjenesten der holdtes. Men mélet niedes end ikke til-
nermelsesvis, og dette kan ikke undre os. Den magtige

1) Thorkelin, Stat. prov.
2) Benedictio ciboriorum in vigilia Pasche.



176 Gudstjenesten i den danske kirke.

opvekkelse, der var giet hen over det danske folk ved
reformationen, havde sat krefter i bevegelse, der bar det
andelige liv igennem 200 &r, og hvis virkning ikke endnu
er ophert. Men selv den stazrkeste &ndelige bevaegelse
har sine brendpunkter, medens andre steder er uberorte
deraf. Nu skulde bide de sterkt bevegede menigheder
og de, der kun havde lidt begreb om, hvori den skete
forandring bestod, ind under den samme kirkelige orden.
Der var bragt forvirring og forstyrrelse ind i menighederne
sd vel som i de enkeltes tankegang, og det gjaldt om at
klare forestillingerne og at faestne den nye ordning. —
Denne opgave tilfaldt iser Melanktons disciple, der ikke
havde den umiddelbare kraft og det folkelige prag som
Luthers, men til gengeld en skarp sans for det ordnede
og logiske og en trang og ®vne til at samle resultaterne
af de store ting, der var sket, bdde teoretisk i systemet
og praktisk i enheden af det kirkelige liv. Denne gerning
kan ikke vurderes hejt nok; det var ikke tilstrekkeligt, at
der var sliet pd klippen, sd kilden bred frem, den métte
ogsd ledes ind i det rette leje. Det er et bevis for, i
hvilken grad reformationen var skikket til at vere grund-
lag for en ny udvikling, at den kunde tale, at den ord-
nende hind lagdes pd dens resultater, medens si mange
andre betydningsfulde vekkelser har mistet deres kraft,
nar dette tidspunkt i deres liv kom.

Hele dette organisationsarbejde frembed vanske-
ligheder s store, at man i vor tid neppe fuldt kan fore-
stille sig dem. Lovene gav fornuftige regler, og de tal-
rige formaninger og rid, biskopperne gav deres preaster,
er nesten altid besindige og hensigtsmaessige. Men man
savnede sd at sige ethvert hjelpemiddel til at gennemfore
det befalede. De talrige gentagelser af de samme pé&bud
og forbud vidner noksom om, hvor lidt de p4agtedes. Ofte
var det villien til at adlyde, der manglede!); men maske

1) Presten sagde: Synodalia sunt non regalia.



Gudstjenesten i almindelighed. 177

nok si ofte ®vnen. I den forste tid sad endnu mange
af de gamle messepraster i embederne, og selv senere havde
de fleste praster kun fi kundskaber. — De skulde holde
gudstjeneste efter ordinansen; men det varede 50 ar, inden
man ndede at fi anskaffet de nedvendige beger, bibler,
gradualer og alterbeger. — De danske salmer skulde synges;
men der var degne, som nzppe kunde l®se og skrive
dansk, langt mindre latin, som dog ogsd skulde bruges
ved gudstjenesten. — Intet under, at man hjalp sig, som
man kunde bedst, men heller ikke, at de overordnede ide-
lig métte indskarpe reglerne, ndr menighederne ikke skulde
overgives til den rene vilkarlighed.

Hertil kom, at hele ordinansens gudstjeneste
berer prezget af at vere beregnet pad starkt op-
vakte menigheder i bevegelsens brendpunkter, hvilket
som regel vil sige kebstederne. De talrige salmer, til dels
vekselsange, forudsztter, at man har skoledrengene til
kor; nir de skulde synges pa landet, hvor mdiske hverken
prasten eller degnen kunde synge ordentligt, maétte de
blive uudholdelige. Desuden blev gudstjenesten si lang,
at det blev umuligt at holde den to gange pi samme
sondag pa vinterdage, nir presten havde en lang og be-
sveerlig sognevej, is@r nar der tillige var barneddb, kirke-
gangskone, skriftemél og brudevielse, og alle kom for sent
til disse forretninger. Det synes desuden at have varet
almindeligt, at herrem®nd brugte prasterne som en slags
huskapellaner og forlangte, at de, nir de havde pradiket
i kirken, kom og prazdikede pd herregirden. En adelig
frue, der 1593 vilde have to sogne adskilt, anferte som
grund, at en prest ikke lenger kunde beserge dem, da
der nu var to herregirde i dem, medens der for kun havde
varet enl). Men heller ikke i kebstederne kunde man
blive ferdig med hegjmessen, si tolvprazdiken kunde be-
gynde i rette tid. — For os kunde det synes, at det simpleste

1) Kirkehist. Saml. 4. II. 698.
Kirkehist. Saml, 5. R. 1. 12



178 Gudstjenesten i den danske kirke.

middel til at ride bod derpa vilde have varet, om prasterne
ikke havde pradiket si lenge; men denne tanke li, som
siden skal omtales, fjernt fra reformationstiden og det
forste par hundrede ar efter denne; det var bestandig én
time, der ansds for den passende lengde for en pradiken.

Presterne mdtte s& afkorte den ovrige tjeneste, og
dette skete ikke blot af magelighed, eller »for deres bryl-
lupsferd, barseler, markedsferd eller anden bestillings
skyld«!), nej nedvendigheden tvang dem. Der blev givet
dem formaninger nok; de métte ikke forsomme katekismus-
prediken, ikke holde halv messe, eller endog nejes med
at lade en salme synge for prediken, eller overspringe
bonnerne ved daben, eller lade vare at lade de befalede
salmer synge. — Sidanne forbud og formaninger gentages
lige til hen i det 18de arhundrede, men de kunde ikke
forhindre, at gudstjenesten afkortedes, is@r ved at man
nejedes med halv messe. Allerede 1607 udtaler biskop
Winstrup pd Sellands landemode da ogs& kun, at fuld
messe skal holdes, »om tiden taler detu.

Som der var vanskelighed ved at fi gudstjenesten
holdt fuldstendigt, siledes ogsd ved at fi alle de be-
falede gudstjenester holdt. Lige fra reformations-
tiden klages der over, at presterne ikke prediker p4 festernes
tredie helligdag, og at morgen- og aftengudstjeneste i
byerne forsemmes, og endnu varre gik det med den aften-
sang, der skulde holdes pd landet pd de store festdage,
Biskop Gerner i Viborg gav 1693 den anvisning, at den
»for mageligheds skyld« kunde holdes straks efter hej-
messen. Men det har dog ikke varet si meget mageligt
at holde to gudstjenester umiddelbart efter hinanden for
den samme menighed om eftermiddagen efter at have pree-
diket i den anden kirke om formiddagen. Det synes heller
ikke blot at have veeret presterne, men ogsi menighederne,

1) Ny kirkehist. Saml. VI, 649.



Gudstjenesten i almindelighed. 179

for hvem gudstjenesterne blev for mange og lange. Iser
morgentjenesterne i byerne blev kun lidt besogte.

P& landemoderne bide i Jylland og pé& Selland klages
der allerede fra midt i det 16de arhundrede over, at folk
ikke kommer i kirke i rette tid og at mange gér, nér
preedikenen er endt, ligesom over, at der ikke synges med.
Det indskerpes, hvad dog sikkert var gammel skik, at man
skal std op under sangen, ti dette, siger biskop N. Jes-
persen i Odense, »er Gud behageligt og for englenes
&syn herligte. Han tilfejer, at presten ikke, som hidtil
havde veeret skik, m4 kneele, ndr Jesu navn navnes i det
2det vers af »Troen«, for at menigheden ikke skal knazle
med; ti s& herer den op at synge. Et kongeligt reskript
af 22. April 1645 befaler, at kvinderne skal sidde oprejst
i stolene og synge med, ikke, som det var blevet skik, halde
hovederne mod den foranstiende stol. Endnu i det 19de
drhundrede siges det, at pi Ringkebingegnen stir mandene
under sangen, og nir de beder, bgjer de hovedet mod
den foranstiende stol, medens kvinderne sidder!). Her
skal ogsd n®vnes de bekendte reskripter af 22. April 1645
og 31.Januar 1668 om at vekke dem, der sover i kirken.
De er ofte med urette anforte som et bevis p4, at guds-
tjenesten var bleven et tomt udvortes vark?).

Kirkebessget ved hejmessen har sikkert hele det
17de arhundrede ud varet godt. Folk kom den gang ikke
enkeltvis i kirken, men lavs- og byvis. De talrige korpo-
rationer ovede en stor magt over deres medlemmer, og
alle disse korporationer stod fra gammel tid i nar for-
bindelse med kirken. 1 s& godt som alle lavsskrder fra
den katolske tid var det bestemt, at medlemmerne skulde
holde ligvagt over hverandre, folge hverandre til jorden og
lade lzse en messe for den afdede og alle kristne sjele;

1) Jydske Saml. 1. III. 307.

2) 1 de apostoliske konstitutioner palegges det diakonen at tilse
folket, at ikke nogen hvisker eller sover eller ler eller nikker
til en anden. G. V. Hansen, Oldkirkens nadveroffer, 28.

12*



180 Gudstjenesten i den danske kirke.

i en skrd for bagerne i Slagelse siges det, at de efter-
levende skal gore. dette, »for de @®der ked«. — Lavet var
gerne sarlig knyttet til et enkelt alter i en af byens kirker;
siledes skulde Kebenhavns bagersvende hvert ar lade holde
to messer i St. Karens kapel i Frue kirke, og de, som
ikke medte og ofrede ved disse messer, skulde betale bade.
Smedene i Roskilde skulde holde en messe hver uge til
St. Leos @re; de havde en skriprest, der herte med til
gildet som en anden broder, og der mi ved deres meder
vere afholdt en art opbyggelse; ti det bestemtes, at de
bredre eller sostre, som ej var tilstede, »ndr vi kvaede Sta.
Trinitatis minde og jfr. Marias og St. Leos«, og de, som
¢j under denne sang tog deres hetter af, skulde betale
bode. Vilde nogen broder eller soster af dette lav gi pil-
grimsgang, skulde hver af de andre hjzlpe ham med 1 hvid.
— Skradderlavet i Odense fik 1480 ret til at have et eget
alter i St. Knuds kirke og selv kalde prest dertil; 3die
pinsedag skulde alle lavets medlemmer sege deres messe
ved skredderalteret og ofre; 1524 overtog Benediktinerne
i St. Knuds Kirke tjenesten ved skreddernes alter. —
Odense skindere skulde Gud til lov og jfr. Maria holde 5
vokslys brendende ved St. Annas alter i Frue kirkes nordre
kapel, hvortil de havde givet »messerede«, nemlig en for-
gyldt kalk, messebog, hagel og andre messekleder. Her
lod de ogsd synge messe over de afdede og ofrede ved
denne. De skulde sege deres messe 4de pinsedag. — I
aret 1487 skenkede en mand i Odense en gird til Vor
frue alter i St. Albani kirke, for at der skulde l®ses messe
for smedelavets gildesoskendes sj@zle. — I Svendborg havde
guldsmedene og remmesniderne et alter i Vor frue kirke osv.!)

Denne lavenes kirkelige karakter opherte ikke
efter reformationen; men de forpligtelser, den palagde
medlemmerne, méitte blive af en anden art; det var ikke

1) C. Nyrop, Danmarks lavskrder i middelalderen 3, 179, 186, 187,
190, 201, 205, 207, 209, 211, 223, 231, 232, 283 o. fl. st. De
der aftrykte skrder er alle fra d.15. og begyndelsen af d. 16. arh.



Gudstjenesten i almindelighed. 181

lenger messerne, der skulde holdes, men lavenes med-
lemmer skulde oververe gudstjenesten. I Kebenhavn pa-
lagdes det 1554 smedesvendene at holde si mange hellig-
dage, som der var messer og pradiken i alle sognekirker,
og da here Guds ord og pradiken og holde sig skikkeligt
og gudfrygtigt, som billigt er. — Ifolge rebslagernes skra
fra 1564 skulde hver mester give en bede, nir han for-
semte seondagspredikenen, og han skulde holde sine svende
til ligeledes at g& i kirke, »sd at mesteren kan here godt
om dem.« — Ganske lignende bestemmelser findes der for
snedkerne, sejlmagerne og skrazddersvendene. Slagterne
formanes 1623 til at venne deres folk til kirkegang og
Guds ords herelse og til afholdelse fra drukkenskab og
letferdigheds ord og tale, som ofte desverre iblandt dem
sker, Gud til forternelse og menigheden til forargelsel!). —
Der kan ikke vere tvivl om, at ogsd lavsskrierne i keb-
stederne ligesom i den katolske tid har palagt medlem-
merne at varetage deres kirkelige forpligtelse.

1 byvilkdrene pélandet findes lignende bestemmelser;
i et sidant bestemmes det, at »vi skal holde de budne
helligdage og sege vor sognekirke, uden si er, at herskabs-
bestilling og andet lovligt forfald det forhindrer.« — 1 et
andet s®ttes der mulkt for sendagsarbejde i marken, for
at forsemme gudstjenesten, for at lebe ud af kirken pé
bededage, for katekismus er forklaret, for at komme, efter
at teksten er lest pa pradikestolen, eller ga, for velsignelsen
er lyst osv. — I et tredie nejes man med at sztte mulkt
for dem, der ved pinsegildet drikker sig fulde, s& de ikke
kan komme til messen 3die pinsedag. I et fjerde siges
det, at hvem, som findes i marken om hest eller bygsad
under prediken, nir gudstjeneste forrettes, skal bede 2
skepper byg. — Ja det kan ses, at en prast ligefrem har
samlet bym®ndene og forhandlet med dem, at de skulde
soge bededagsprediken, og det blev vedtaget, at de om

1) 0. Nielsen, Kebenhavn 1536—60, II. 84.



182 Gudstjenestcn i den danske kirke.

fredagen ikke vilde befatte sig med hesten, og at de, der
forsd sig derimod, skulde betale en bede!). — Korpora-
tionerne var den gang en magtig stette for kirken ved at
holde sine medlemmer til den. — Der er dog sikkert gjort
en del sendagsarbejde; ved Szllands landemode 1580
blev det endog forbudt presterne at pleje, harve og si pa
de tre pinsedage; det var dog kun en enkelt prast i Frede-
riksborg amt, der havde gjort sig skyldig heri. Men med
den tids landbrug var det kun i korte tider af &ret, man
havde virkelig travit. Markelig nok findes der, si vidt
mig bekendt, i den forste tid efter reformationen, ingen
klager over, at husbonderne tilsagde benderne til arbejde
om sendagen.

Et hirdt sted har den stadige kirkegang fiet ved de
store krige i det 17de arhundrede, der medferte si
megen timelig og 4ndelig ned. Som alt omtalt 14 mange
kirker arevis hen som nasten ubrugelige ruiner, mange
prester var omkomne eller bortdrevne, og der var stor
forvildelse i menighederne. I é&ret 1642 formanede borg-
mesteren i Varde sine medborgere til flittigt at sege kirken
»0g ikke som somme skulende std nede p& torvet«?); vi
skulle siden se, at det snart ansis for nedvendigt at gribe
til andre midler for at fremtvinge kirkegangen. — Det var
is@r ved morgen- og aftensang, beseget aftog, og det synes
stundom, at der ved disse tjenester har fundet slem uorden
sted. I en bryllupssang fra Ribe (1748) opregnes en del
urimelige ting, der skal ske, for parrets lykke spildes, og
deriblandt: «Fer skal ej i kirkens gang ved aftenben og
sang der spilles mariage«. — [ kobstederne blev det i
det 18de arhundrede almindeligt, at de kirkeg®ngere, der
ikke skulde til alters, forlod kirken, nér altergangen be-

1
1) Kirkehist. Saml. 3. VI. 498. — Hist. tidsskr. 1. IV. 535 f. —
Jydske Saml. 1. I. 191. Danske Saml. 1. IL. 245.
2) Jydske Saml. 1. III. 148.



Gudstjencsten i almindelighed. 183

gyndte. En Svensker undrede sig 1768 over at se dette
i Holmens kirke i Kebenhavn?!).

Men kom der end mange folk i kirke, s& var der langt
fra den ro under gudstjenesten som i vore dage.
Det vilde allerede synes os forstyrrende nok, nir kvinderne
fulgte Palladius’s rdd at tage deres sma bern med i kirke
og g4 ud pid gangen at tysse dem, nir de gred. Men
langt verre var det, at der ofte fandt slagsmél sted i kir-
kerne og pad kirkegirdene. Det mé& have varet ret alminde-
ligt, og i den katolske tid havde sidant brud pa kirkens
fred krevet en ny vielse af kirken?2), hvilket medferte ikke
ubetydelige bekostninger for sognet. Efter reformationen
opgav man at lade kirken indvie pany. I Riberartiklerne
1542, et tilleg til ordinansen, bestemtes det, at brud pi
kirkefred skulde straffes som brud pi tingfred. Men lige-
som kirkerne tidligere var blevne lukkede, til vielsen havde
fundet sted, séledes lukkede prasterne dem nu, til beden
var erlagt. I Viborg forbed borgmesteren, lensmanden,
biskoppen og kannikerne 1555 dette, fordi det ikke var
billigt, at de fromme og uskyldige for sidant skulde miste
Guds ords tjeneste. Kirkerne skulde trods vanhelligelsen
holdes abne, men slagsbreodrene skulde anses for bands-
mennesker, til de havde stiet &benbart skrifte og tilfreds-
stillet herskabet. Hvor vidt rdheden kunde gi, kan ses af
den bekendte fortzlling om, at en adelsmand med draget
sverd leb ind i Ribe domkirke for at drazbe H. Tausen,
medens han stod pi predikestolen. — I Helsingborg len
var der bleven bygget krohuse ved kirkegardene, i hvilke
der fandt mange uordener sted, ogsi under kirketjenesten.
Frederik II befalede, at kromzndene skulde flytte anden-
steds hen, og husene nedrives »eller med brand forvestes«
(7. Septbr. 1587). — Ogsid p&d andre mader forstyrredes

1) Danske Saml. 1. II. 342.

) Sellandske (og skinske) kirkelov: »Vorder fred brudt i kirke
eller pd kirkegird, da bede den, der fred bred, 3 X, og biskop
opvier kirken eller kirkegirden».



184 Gudstjenesten i den danske kirke.

gudstjenesten; selv ved Frue kirke i Kebenhavn klagedes
der 1642 over, at unge mennesker under denne stimede
og stejede pa kirkegérden?).

En stadig kilde til uro i kirkerne var striden om
stolestaderne, der blev hirdere og hardere og fik en
kraftig nering af den betydning, der efter eneveldens ind-
forelse tillagdes rangen, ogsd mellem dem, der stod uden-
for alle rangklasserne. Hver familie havde sin bestemte
plads béde i mandfolke- og kvindeslolene, og en bestemt.
fordeling af pladserne var en nedvendighed, nir der skulde
veere fred i kirken. I &ret 1633 klagede en lensmand over,
at der ingen sddan fandtes i Mariager kirke; folk, der kun
ejede et hus og bidrog lidet eller intet til kirken, bemag-
tigede sig de overste og bedste pladser, de unge under-
stod sig af hofferdighed at satte sig over de zldre og de
eldre gifte. Lese kvinder, der kom til byen, indtrengte
sig i de sverste stole over @rbare dannekvinder, og til-
feldigt, lost »Gesindt« ligesd i mandfolkestolene. Dette gav
anledning til synden og trengen, banden og skenden og
andre hadske og utilberlige fagter, si dermed alle gud-
frygtiges andagt til ben og pékaldelse og Guds ords he-
relse betoges?). — Det var iser om kvindestolene, striden
stod. De overste stole var de fornemste, og i hver stol
var det den anseligste plads ud mod kirkegangen, den
ringeste inde ved veggen. En forordning af 13. Marts
1636 bestemmer, at de gifte kvinder skal sidde over de
ugifte, og at de, der giver mest til kirkerne, skal have de
overste stader. — 1 é&ret 1684 foretog biskop Bagger en
formelig udskiftning af kvindestolene i Brenshej kirke, der
14 under bispestolen. Gérdfolkene fik plads i de overste
stole; men de métte ikke satte sig, eftersom de stod teg-
nede i stolene, men de skulde sidde efter alder. De to

1) Ny kirkehist. Saml. III. 349. Rerdam, Kirkelove I, 482. I Sver-
rig har der fundet samme slags uordener sted: S. Balter, kyrke-
ceremoniarne, 2. opl. 117. Danske Mag. 5. II. 128,

?) Danske Mag. 1. VI. 242.



Gudstjenesten i almindelighed. 185

nederste stole blev til overs, og de »assigneredes de for-
nemste og smukkeste huskvinder«; resten af disse méitte
sidde under tirnet. D. L. 2. 22. 46 forbyder dem, der
har stolestader, at formene andre godt folk plads, néir der
er rum i stolene; men dette blev ikke overholdt, iser de
fattige var husvilde i kirkerne. Forordningen af 27. sep-
tember 1708 krever, at der skal indremmes dem en plads
i stolene, men den tilfejer, at hvis dette ikke er muligt,
skal der gives dem en foldestol, som de kan tage med
til kirken, eller der skal sattes klapper pa stolene. —
Det kunde ogsd gd ud over de andre klasser af befolk-
ningen; p& Fyn klagede officerer og underofficerer 1739
over, at bonderne ikke vilde unde dem og deres koner
plads i kirkestolene. — Hele denne ordning gav desuden
anledning til hejrostede skenderier og ligefremme hénd-
gribeligheder i kirkerne, og til mangfoldige klager til ovrig-
heden. — P4 landemodet i Ribe 1718 besvaerede stifts-
evrigheden sig over, at den blev overlebet med sadanne
klager. Forholdet blev neppe stort anderledes, for der i
det 18. &rhundrede blev altfor god plads i de fleste kirker.
— Gjorde mennesker ikke ufred i kirkerne, gjorde hun-
dene det. I det mindste i Ribe domkirke klagedes der
over det hundebulder, der var i kirken under pradiken,
og i byens regnskab for 1567 findes felgende post: »Lau-
rids skorstensfejer til tering i Jul og en pose at sl& hunde
med i kirken 10 skilling og 2 hvide. — [ Varde for-
manede borgmesteren 1642 til at holde hundene fra kirken?!).

Oprindelig blev der ved gudstjenesten kun ombéret en
tavle til de fattige og en til kirken; men efterhinden
kom der flere til, til bernehuset, til Helsingors hospital og
skole, der ved Skines afstielse havde mistet sine indtegter
osv. Der klages ofte over, at det forsemtes at lade tav-
lerne ombazre. Der er ogsi nu og da ombéret andre

!) Kinch, Ribe bys hist. Il 527. Jydske Saml. 2. 1. 282. Ny
kirkehist. Saml. I. 234 f.



186 Gudstjenesten i den danske kirke.

tavler. Den bekendte C. Dybvad klager over, at der er
pasat kongen en ske&ndig ereplet over alt riget for en
umettelig og smudsig gerrighed, idet der pid hans vegne
ombares en tavle i kirkerne at sanke almisse til at be-
lenne hans aflagte tjenere!).

En gudstjeneste, der havde vanskeligt ved at finde ind-
gang, var de arlige visitatser, provsterne skulde holde
i alle provstiets kirker. Disse embedsmznd havde en
vanskelig stilling; de stod prasterne si ner, at disse ikke
vilde respektere dem, og nér det atter og atter mislykkedes
at skaffe de overordnedes befalinger adlydt, blev det ofte i
strenge ord palagt provsterne at drage omsorg for, at det
befalede virkelig udfertes. At disse visitatser ikke var vel-
sete, ses allerede af Palladius’s udtalelser. Han finder det
vel med god grund latterligt, at der blev sagt, at de var
indrettede for fordels skyld, men han formaner dog til at
undga ethvert skin af, at de volder kirkerne sterre ud-
gifter end nedvendigt. Visitatsen skal efter hans anvis-
ning bestd i, at presten.pradiker, provsten skal derefter
iser forklare det stykke i ordinansen om provsters pligter,
og endelig stiende ved siden af alteret eller i en af de
averste stole »here og lere om de enkelte, hvad sandt er.«
Iseer i Jylland, bade i Viborg og Arhus stifter, klages der
idelig over presternes grovhed og ufinhed mod deres
provster. — De medte ikke ved deres visitatser, eller
endog raf stor affekt sig mod provsterne offentlig i kirkerne
opponerer, dennem udi deres menigheder til storste despekt
og menigheden til markelig forargelse«?). — Man kan da
ikke undre sig over, at menighederne heller ikke agtede
visitatserne synderligt. Pi Femo ved en visitats 1576
matte provsten selv gi ud og bede folk komme ind i kir-
ken, da de sad og holdt snak ved sognestevnet. Da han
84 formanede dem til at lade vare med fastelavnsleben og

1) Danske Mag. 4. II. 229.
2) Forma visitationis provincialis 1555. Viborg landemode 1684.



Gudstjenesten i almindelighed. 187

uorden ved den ugudelige nattevagt pi Valborgmisse, Bols-
misse og St. Hansdag, sagde en ung karl: +Guds Kngj!
Gid jeg havde den bugede provst fat! jeg skulde kryste
hans ojne bag ud af hans nakke«!). — I Skine klages
der over, at der selv i store sogne knap kom 8—10 men-
nesker til provstevisitats, ungdommen holdtes borte, de,
der havde vearet til alters, holdt sig for gode til at lade
sig overhere af provsten, der tidt métte rejse bort uden
at have kunnet holde gudstjeneste; var der uenighed mel-
lem prasten og sognefolkene, og provsten formanede de
sidste, gav de ham kun onde ord. — I en forordning af
12. Oktober 1640 trues si vel unge som gamle med straf,
ndr de ikke meder ved visitatsen, og D. L. 2. 16. 7 be-
faler, at de, hvis bern udebliver, skal straffes som for anden
helligbrede.

Provstevisitatserne holdtes pa forskellig mide. Biskop
Tetens i Viborg befalede 1784, at provsterne ved dem
skulde predike; men omtrent samtidig siges det pd Sal-
land, at visitatsen bestod i, at presten pradikede, hvor-
efter provsten holdt en kort tale i korderen og derefter
gennemgik noget af bernelerdommen med bernene?). Da
herredsprovsterne aflestes af amtsprovster, opherte guds-
tjenesterne, og visitatserne foregik nu i skolerne.

Havde provsterne vanskeligt ved at hevde deres stil-
ling overfor prasterne og menighederne, gik det naturlig-
vis endnu ringere overfor de adelige kirkeejere. Biskop
Povl Madsen pi Selland befalede 1582, at provsten ogséd
skulde visitere disses kirker; lukkede de deren for ham,
skulde det meldes til biskoppen; vilde de ikke betale ham
— der tilkom ham 1 mark af hver kirke — skulde de
dog i det mindste give ham mad, ol og hestefoder.

Bispernes visitatser har vel stiet i starre an-

1) Kirkekist. Saml. 3. VI. 488; 3. 1. 149. — Eksempler pa presters
grovhed og ufinhed mod deres provster 3. VI. 497 og Ny Kirke-
hist. Saml. J, 498.

?) Ussing, Kirkeret 1I. 368.



188 Gudstjenesten i den danske kirke.

seelse; men hvis de alle har veret indrettede som N. Jes-
persens pid Fyn, mi handlingen have veret meget lang.
— Forst predikede presten, der siges kort; derefter gennem-
gik biskoppen hele katekismen og dvelede is@r ved hvert
af budene. Derpd spurgte han menigheden, om den havde
noget at klage p4 prasten; si katekiserede han med ung-
dommen, formanede og irettesatte degnen, hvis den ikke
var vel oplert. S4 forhandlede han med kirkevaergen og
fattigforstanderen, og endelig gav han menigheden absolu-
tion og lod den fare med opmuntring til gudelighed og
kaerlighed og med tak for den lydighed, den havde vist
mod hans embede. — Det er intet under, at biskoppen
flere gange bad menigheden ikke at trattes?).

Hvad kirkesangen angir, da er det alt omtalt, at
det latinske sprog delvis kunde benyttes, hvor meget eller
hvor lidt overlod ordinansen for sterste delen til presternes
afgerelse, dog at der var visse tilfzlde, hvor det danske
sprog al tid skulde benyttes. Selv pd de store hejtider
og trefoldigheds seondag, hvor det forst siges, at i byerne
skal Introitus, Gloria med sin Sekvens og Sanctus synges
pa latin, tilfejes der: »men her réder tjeneren dog alt-
sammen. ¢

Det mitte dog nesten folge af sig selv, at den la-
tinske sang gik mere og mere af brug ved egentlige
menighedsgudstjenester, om den end holdt sig ved ordina-
tioner. Der skulde, som ovenfor er omtalt, nesten i alle
tilfelde, hvor det var tilladt at synge en latinsk salme,
derefter synges en tilsvarende dansk, og det matte da ligge
ner helt at udelade den forste, iser da det viste sig ned-
vendigt at afkorte gudstjenesten. Der kom derfor flere
bestemmelser lige fra den ferste tid, der skulde opretholde
den latinske sang. Bispemedet i Kebenhavn 1540 be-
stemte, at Credo stundom i hovedkirkerne skulde synges
pé latin) men altid ledsaget af den danske salme, intoneret

1) Kirkehist. Saml. 3. V. 79.



Gudstjenesten i almindelighed. 189

af presten; ogsd pd de store hejtider skulde visse latinske
salmer synges »til det latinske sprogs og skolernes hader og
pryd.« Heller ikke pd landet matte latinen rent aflegges,
Bispemedet 1546 kraver, at ingen degn ma ansattes, som
ikke kan latin, da han stundom skal synge pa dette sprog.
Ved Fyns landemode 1550 befalede biskop J. Sadolin, at
i brudevielse og sendagsmesse skal degnene synge »latine
officium«, p& det man i fremtiden kan fi lerde degne, og
dette gentages 1562 af biskop N. Jespersen med den be-
grundelse, at ellers kunde legmend tilrive sig degne-
embedet. Ogsd p& Sallands landemode 1565 pabyder bi-
skop H. Albertsen, at Introitus og Halleluja skal synges
pa latin i landsbhyerne for evelsens skyld, og et kongeligt
reskript af 14. November 1562 befaler, at alle degne, der
ikke kan synge bade dansk og latin, skal afsattes.

Disse bestemmelser skyldes dog nazppe tilbgjelighed
hos biskopper og teologer til at have latinen!), men sna-
rere, som de grunde, der anferes for dem, viser, onsket
om at ha@ve degneembedet og bevare det for dem, der
havde gaet i de lerde skoler. Dette kunde vanskeligt ske,
nar de aldrig fik brug for, hvad de der havde lart, og
det opherte da ogsd, da den latinske sang gik helt af
brug. — Denne har dog ikke lenge kunnet opretholdes
pé landet. I é&ret 1640 befaledes det gennem alle lande-
moder, at den skulde afskaffes ved morgen- og aftenguds-
tjenester i byerne, hvor alt overensstemmende med en for-
nuftig gudstjeneste skulde ske pid dansk?). — Der er vist
nok pad enkelte steder lenge beholdt rester af den; men
ritualet taler ikke mere om latinsk messe eller sang ved
de szdvanlige gudstjenester, om det end forudsattes, at
det latinske sprog kan bruges, nir det bestemmes, at der
ved froprediken pid de store hejtider skal messes ligesom
ved hejmessen, »og det pd danskec.

1) Engelstoft, Liturgiens hist. 81.
2) Pontoppidan, Annales eccl. IV. 320.



190 Gudstjenesten 1 den danske kirke.

H. Thomissens salmebog udkom 1569, og den
blev da forordnet som den eneste, der métte bruges og
selges i riget. Til denne sluttede sig biskop N. Jesper-
sens gradual, der udkom 1573. Begge befalede kong
Frederik Il skulde kebes for kirkernes tiender, som havde
veeret beslaglagte af kongen under krigen, og der skulde
tillige anskaffes jernlenker, hvormed de skulde festes for
ikke at komme bort. — [ den forste tid efter reforma-
tionen ma der have varet vanskeligheder ved forandringen
fra korsang til menighedssang. Bugenhagen advarer mod
at synge danske salmer til de melodier, der havde veret
anvendt til de latinske, fordi menigheden ikke vilde kunne
fatte dem; han opfordrer derfor til at fi de dygtige mu-
sikere, man havde i Kebenhavn, til at komponere passende
melodier, og is@r nevner han Luthers salmer, b4de ordene
og melodierne, som forbilleder?).

Det lykkedes dog hurtigt at f& menighederne til at
synge; men det er ikke noget godt skudsmal, N. Jespersen
giver kirkesangen: »Hine forferdelige skral og mundklammer
udi kirken, hvor hj®rtet ikke felger med, ligesom al anden
falsk gudstjeneste foruden troen, mi lignes ved lyden af
en klokke eller malm, som snart forsvinder.« Den dérlige
kirkesang skyldtes for en del degnene. N. Jespersens for-
mand pa Fyns bispestol, J. Sadolin, siger, at de skal synge
ordentligt, og ikke med den gegleragtige betoning, som
nogle steder bruges; han selv, at de skal synge an-
stendigt efter gradualen og salmebogen; de hovmands
klinkenoder lader ilde ved gudstjenesten; de skal under
sangen g& midt nede i kirken, at menigheden kan lere at
synge af dem. — Lignende udtalelser findes ogsd fra de
andre stifter. — I kebstzderne lededes sangen af skole-
bornene, der da havde deres plads i koret. Men her kunde
de ikke here prazdiken, hvorfor Christian IV befalede, at

1) Kirkehist. Saml. I, 140 f. — Ny kirkehist. Saml. III, 473 f.



Gudstjenesten 1 almindelighed. 191

der skulde bygges wpopeltur eller andet stade« til dem
(fdn. 7. Avgust 1634).

Hvad menigheden angir, da var der ikke blot fare
for, at den skulde skrile for meget med, men ogsi for, at
den skulde tie helt stille, iser da det blev mere og mere
skik at sidde ned under sangen. N. Jespersen siger:
»nMan skal sidde under prediken, st4 op under
sangen, ligge ned at bede, gé& fastende i kirkev.
Det er alt omtalt, hvorledes man segle at forhindre, at
iser kvinderne sad uden at deltage i sangen.

Med presternes sang har det ofte ikke varet stort
bedre bevendt end med degnenes. N. Jespersen formaner
dem til at synge indstiftelsens ord med jevn tone, lang-
somt, andzgtigt og adstadigt. De springenoder, som somme
af ubekvemmelig og letferdig statelighed bruger, semmer
sig ikke her. — Biskop P. Hegelund i Ribe advarer lige-
ledes 1599 mod at messe for hastigt »og ikke med klinke-
noder at kvinkelere«.

Siden tales der ved landemoderne merkelig lidt om
sangen, ikke engang om, hvordan man er kommen over
det, ndr nye salmebeger indfertes. — I Ribe befales det,
at de unge flittigt skal lade sig informere af degnene til
at synge salmerne (1681), og at benderdrengene skal sti i
koret foran degnestolen, for at de kan lere at synge.

Ved plakat af22. Marts 1805 afskaffedes disciplenes
sangopvartniug i kirkerne og lerernes degnefor-
retninger og ved reskript 27. December s. a. kor-
sangen i kirken. Det var vistnok pa tide, at dette skete.
En mand, der selv som discipel i Roskilde har deltaget i
den, kalder den en daglig forargelse og vanhelligelse af
kirken. Disciplene sendtes over i den uden at vere led-
sagede af nogen lerer, 6—8 i tallet, som brolte en salme.
Somme reg tobak, havde hatten pa, terskede med en
boldt i gulvet osv. Men- det var dog kun en snes ir tid-
ligere, at H. Steffens, der ogs&d var discipel i Roskilde,
gledede sig over, hver gang hans tur var til at lese ben



192 Gudstjenesten i den danske kirke.

i korderen om morgenen. Det gjorde et sterkt indtryk
p4 ham, nir han sd ud over den merke kirke, hvor der
kun hist og her sad en enkelt andegtis med et lys
foran sigl).

Samtidig grundedes skolelererseminarierne, og hvor
mangelfuld end den sangundervisning, de gav, tidt har
veret, skyldes det dog dem, at kirkesangen har gjort
fremskridt.

Ved Danske lov og ritualet gjordes der ingen
forandring i gudstjenesternes antal, og hvad maden, hvor-
pa de skulde holdes, angdr, anerkendtes de forandringer,
som var skete i tidens leb, dog fastholdtes det, at der
skulde holdes fuld messe. Men alle de gudstjenstlige
formler og vekselsange var bortfaldne. — Derimod an-
ordnedes de nu brugelige benner ved tjenestens begyndelse
og ende?); lignende benner var dog vist allerede tidligere
trddte i stedet for ordinansens stille benner. Introitus
faldt bort, s& Kyrie blev den ferste salme. — Det pibedes,
at menigheden skulde rejse sig, nir epistel og evangelium
lestes. Den @ldre skik har sikkert veret, at den kn&lede;
ved Ribe landemode 1696 siges, at kvinderne endnu pi
mange steder gor dette. — Ved aftensang bestemtes det,
at der ikke skulde messes for prediken, men kun synges
en salme. Hvor der endnu holdtes tolvprediken, skulde
der, undtagen pa de store helligdage, predikes over kate-
kismus.

1 pietismens tid havde man gje for, at der trengtes
til adskillig forandring. Der skulde skaffes bedre sogne-
forhold ved at de sdkaldte vicepastorater forandredes til
sognepresteembeder, fordi det eragtedes ubilligt, »at en
skal tage indkomst, og en anden gere alt arbejdet; at en
skal geore alt, hvad pastor tilkommer, og mé& dog ikke hedde

1) Kirkehist. Saml. 3. IV. 663. — R. Petersen, H. Steffens 12.

2?) Det er benzgtet, at de er affattede af Brochmand. Dette har
dog meget tidligt veret antaget. Biskop C. Lodberg kalder dem
1683 ssalig dr. Jespers smd benners.



Gudstjenesten i almindelighed. 193

pastor, det fordrsager strid og jalusi, foruden at arbejdet
mi geres med suk, og menighederne fortryde pi at give
deres rettigheder til den, de aldrig se, og at se den prest,
der arbejder pa deres sjele, at lide mangel«. Desuden
skulde de sterre sognekald deles, eller der skulde oprettes
residerende kapellanier!). — Disse forholdsregler blev dog
meget ufuldstendigt udforte, og béde de den gang oprettede
og de tidligere bestiende kapellanier nedlagdes nasten alle
i slutningen af det 18de og begyndelsen af det 19de &r-
hundrede. Men der var dog antydet veje, som senere tider
skulde sla ind p&.

Men det erkendties tillige, at der var for mange
gudstjenester, og at det kun var til liden bade at be-
holde disse, nir de dog ikke besogtes, ligesom de stillede
urimelige fordringer til presterne. En prest segte sa-
ledes 1692 forflyttelse fra Frue kirke i Odense, fordi han
ikke kunde overkomme de mange pradikener, der skulde
holdes. Han havde n&st sendagsprazdikenen ugedags-
predikener mandag og onsdag, stundom ogsa torsdag, selv
pir han i sin egen kirke havde holdt ligprediken, samt
desuden fredagsprediken. 1 Arhus holdtes der pradiken
mandag, tirsdag, onsdag og torsdag morgen samt lerdag
aften, desuden i tamperugerne katekismuspradikener man-
dag, tirsdag, onsdag og fredag?). Ved et reskript af 1. Maj
1739 afskaffedes da alle fropredikener undtagen i Keben-
havn og stiftsstederne, alle ugepradikener undtagen fredags-
predikener i kebstzderne og onsdagspradikenen i de store
menigheder i Kebenhavn, Aalborg, Kristiania og Bergen;
desuden de sdikaldte syvsletspredikener i Kebenhavn; tolv-
predikenerne forandredes til katekisationer. Der blev si-
ledes som regel ikke andre gudstjenester tilbage end hej-
messe, aftensang og onsdagsprediken i fasten. — Men
selv dette blev i den folgende tid for meget, og iser i

1) Reskr. 1. April 1740 og 2. Marts 1742.
?) Fynske Saml. X. 246. Kirkehist. Saml. 3. VI. 774.
Kirkehist. Saml. 5.R. I 13



194 Gudstjenesten i den danske kirke.

arene 1810—30 gaves der en stor mengde tilladelser til,
at de endnu bevarede aftensange, froprediken- og ugedags-
tjenester métte nedlegges og fastepredikenerne forandres
til katekisationer. Der var da ikke stort andet tilbage af
reformationstidens talrige gudstjenester end hejmesse-
tjenesten og i byerne fredagsaltergang og enkelte steder
aftensang. — Disse indskrankninger i gudstjenesternes
antal fandt i reglen sted uden modstand fra menighedernes
side, men dog ikke al tid. Da froprediken i Arhus dom-
kirke 1798 afskaffedes undtagen pd de store hejtider, op-
herte det offer, der ved denne var ydet kirkens kapellaner,
og der siges udtrykkelig, at grunden hertil var misfor-
nojelse med, at disse tjenester nedlagdes?).

Det er vist nok, at denne indskrenkning af guds-
tienesternes antal skyldtes den kirkelige ligegyldighed, der
var fremkaldt af rationalismen. Men den vilde dog sikkert
selv uden denne vere blevet nedvendig. Livet blev mere
og mere travlt, og der var mange, som virkelig var for-
hindrede fra at komme i kirke pd hverdagene, ligesom de
nedlagte sendagstjenester 14 pd uheldige tider af dagen.
Det kan neppe bebrejdes rationalismen, at den formindskede
gudstjenesternes antal, men derimod nok, at den ikke for-
méede al holde menighederne sammen om de tjenester,
der beholdtes.

En mindre, men ligeledes heldig forandring, der skyl-
des den pietistiske tid, er, at det befaledes, at hvor der
var tre kirker i et pastorat, skulde der kun prazdikes i
de to, da det havde vist sig umuligt, at der kunde holdes
ordentlig gudstjeneste i dem alle?). Men nu viste det sig,
at sognefolkene betraglede og behandlede den sendag, da
der ikke przdikedes, som en hverdag, hvorfor biskop
Bildsee i Arhus 1788 befalede, at der skulde ringes sam-
men som sadvanligt, der skulde synges salmer og l®ses

1) Hertel, Arhus domk. II. 4. XXVIIL
2) Fdn. 11. Marts 1735.



Gudstjenesten i almindelighed. 195

et kapitel af biblen eller to. Biskop Rottbell i Viborg
havde allerede 1775 befalet, at degnene skulde lzse en
prediken af de postiller, der uddeltes for det stistrupske
legat. Det er, s vidt vides, forste gang, der tales om at
lese en prediken ved messefald. Merkeligt nok, medens
det tidligere bestandig var bleven pélagt prasterne selv at
predike i den tredie kirke, uden at dette havde kunnet
s®ttes igennem, var der nu nogle, som vedblev med det;
dette blev forbudt i Viborg stift 1775.

Helligdagenes antal forsgedes med den alminde-
lige bededag, som oprettedes ved forordning 27. Marts
1686, hvorimod der nu ikke l®nger udskreves s&regne
bededage. Litaniet brugtes nu nappe undtagen pi
store bededag; karligheden til det var dog ikke helt ud-
slukket. I Arhus var det skik, at disciplene ved den dag-
lige korsang sang det knalende i korderen; dette afskaffede
biskop Braem 1691; men det vakte misfornejelse, og en
mand klagede til biskoppen derover; men denne vilde ikke
‘forandre sin beslutning, uagtet manden, da han gik bort,
rabte hajt efter ham: »Lad os dog beholde det Guds
lam! Lad os dog beholde det Guds lam!«!) Da D. P.
Smith 1815 blev sogneprast i Sakskebing, berettes det
som, en merkverdighed, at han sang litaniet store bede-
dag. Nogle mindefestdage oprettedes og afskaffedes igen
efter en del &rs forieb. I Nyborg holdtes der en bede- og
taksigelsesfest for sejren over de svenske ved denne by,
og hele landet over d. 11. Februar taksigelsesfest i anled-
ning af stormen pi Koebenhavn. Begge disse fester af-
skaffedes 1766, da en dansk prinsesse blev gift med den
svenske kronprins. — En bede- og taksigelsesfest for op-
heret af den store ildebrand i Kebenhavn 1728 holdtes i
denne by d. 23. Oktober; den afskaffedes 1772.

Men det gik med helligdagene som med gudstjenesterne:
der var flere, end man kunde overkomme, i ethvert til-

1) Hertel, Arhus domk. II. 4 XXX.
13*



196 Gudstjenesten i den danske Kkirke.

felde nar de tillige skulde vere hviledage. Da general-
kirkeinspektionen i Christian VI's tid gjorde forslag til en
del forandringer i den kirkelige lovgivning, vilde den dele
helligdagene i to klasser, siledes at der vel skulde holdes
gudstjeneste pd helligtrekongers dag, Marias renselsesdag,
St. Hansdag, Mikkelsdag, allehelgensdag og tredie helligdag
ved de store fester; men ievrigt skulde de ikke indbefattes
under loven om sabbatens helligholdelse. Da hele den
péiteznkte forandring af lovgivningen opgaves, bortfaldt der-
med ogsd dette forslag.

Men i aret 1770 tilskrev kongen kollegiets formand,
grev Thott, om ikke en del af de pd segnedage faldende
helligdage kunde afskaffes »i betragtning af, at deslige
dage anvendes mere til lediggang og andre deraf flydende
laster end til en sand og alvorlig gudsdyrkelse.« Denne
skrivelse, der er det forste spor, som Struensees indflydelse
har sat i den kirkelige lovgivning, behandledes nu i kol-
legiet, hvor et medlem var temmelig radikalt, idet han vilde
have, at der kun skulde beholdes en helligdag p& de store
festdage, og at alle hverdagshelligdage skulde henlagges
til sondage. Grev Thott og biskop Harboe udarbejdede
derimod et forslag, der kun omfattede de alt nzvnte hellig-
dage samt Marias bebudelsesdag. Denne og allehelgens-
dag henlagdes til de nermest folgende sendage, de avrige
foresloges helt afskaffede, og dette bifaldtes ved reskript
af 26. November 17701%).

Under pietismens indflydelse kom der et nyt element
ind i gudstjenesten, nemlig katekisationen. Det havde
kun meget ufuldkomment lykkedes at fi menighederne lert
den lille katekismus ved hjzlp af skriftemélet og kate-
kismuspradikenerne, der vistnok den gang desuden var
sd godt som helt opherte. Degneundervisningen havde
al tid varet overmide tarvelig, det anerkendtes fra alle
sider. Biskop Bagger i Sealland klager 1688 over, at

1) L. Koch, Christian VI, 185. Hist. tidssk. 5. IV. 289.



Gudstjenesten i almindelighed. 197

presterne overlod undervisningen helt til degnene, og at
begge parters metode var helt vilkdrlig, si den skiftede,
hver gang der kom en ny prest eller degn, hvorved selv
velbegavede bern forvirredes. Han var derfor betenkt péd
at opsztte en visitatskatekismus?'). — Det er som et op-
gor med hele den tidligere kristendomsundervisning, nir
biskop Deichmann pi Viborg landemode 1700 siger, at
ikke alene ungdommen findes en stor part vankundig, men
mange degne selv vide ikke, hvorledes de rettelig skulle
dele for bernene udi deres spergsmal catechismi ord, langt
mindre dem at forklare. Biskoppen besverger derfor pa
det hojtideligste presterne efter herrens eksempel at dben-
bare Guds visdom for de umyndige. Luther, siger han,
segte ingen sterre bersmmelse end catechismi forklaring.

Det er pietismens fortjeneste, ikke blot at have er-
kendt, at de gamle midler var utilstrekkelige. men ogsd at
have indsldet den vej, der virkelig skulde bringe folkeop-
lysningen frem ved oprettelsen af almueskolerne, der, hvor
ufuldkomne de end l®nge var, dog blev vigtige midler til
at have de lavere klasser. Men det var gjensynligt, at
der vilde g4 lang tid, inden deres virkning kunde spores,
og den ojeblikkelige hj®lp, som der trengtes til, segtes
da i katekisationen og konfirmationen.

Katekisation pabydes forste gang i anordningen
om fattigvesnets ordning af 24. September 1708. Det pa-
lagdes den danske skolemester i kebstederne hver sendag
fra kl. 12 til det ringer til aftensang i kirken at undervise
alle bern under 16 ar i deres kristendom. Sogneprasten
eller kapellanen skal vare tilstede derved. P& landet blev
det ved degneundervisningen, men enten denne fandt sted
om sondagen eller pid hverdage, skulde alle bern, ikke
blot de fattiges, mede ved den. I Christian VI's tid be-
falede en forordning af 12. Marts 1735, at alle praster
skulde katekisere mindst /2 time efter pradiken; hvor der

1) Zwergius, Sellands klerisi 317.



198 Gudstjenesten i den danske kirke.

var to kirker, skulde der i det mindste katekiseres i den
ene. — Her md man dog have fundet, at der stilledes for
store fordringer; ti et reskript af 22. Februar 1737 for-
langer kun, at evangeliet skal repeteres i fasten og kate-
kismen pd ménedsbededagene. 1 Kebenhavn derimod pa-
bydes det, at der hver sendag fra kl. 12 til 1 skal kateki-
seres i alle de kirker, hvor der ikke holdtes tolvprediken.
Prazdikenen skal da repeteres; men om tirsdagen skal der
katekiseres over katekismen. Der ansattes s@regne kate-
keter til al besorge disse tjenester.

Det var nu let nok at befale alt dette, men ikke ner
s& let at f4 det udfert. Der har veret praster, som sam-
vittighedsfuldt har katekiseret, siledes H. Rordam i Viger-
sted og Kverkeby (1731—78). Han katekiserede i det
mindste i sine yngre dage hver sendag i den kirke, hvor
der var sidsttjeneste. I den anden kirke var der da degne-
lesning om eftermiddagen. Han katekiserede ogsd, nér
han lerdag morgen holdt skriftemal, og degnen lzste om
vinteren hver dag i ugen i en af byerne; om sommeren
derimod kunde dette ikke finde sted, da almuen s ikke
medte!). — Men det var ingenlunde alle steder, hvor
presterne var sd virksomme. Der meder os mange klager
over, at katekisationen forsemtes, prasterne overlod den
helt til degnene, og disse udeblev fra degnel®sningen, si
de matte trues med mulkt. Der har vistnok veret en
del forskel pi, hvorledes denne sag er bleven drevet i de
forskellige stifter.  Biskop Jak. Lodberg i Odense gav
presterne der i byen 1721 en nejagtig anvisning til, hvor-
ledes de skulde vinde menighederne for katekisationen;
andre steder fra here vi i det mindste intet derom. —
lkke en gang alle de pietistiske biskopper synes at have
veeret lige ivrige for katekisationen. Der er ingen af dem,
hvis formaninger pid landemoderne barer et si pietistisk
preg som Hygoms i Arhus; men der findes mellem dem

1) Kirkehist. Saml. 3. II. 38.



Gudstjenesten i almindelighed. 199

kun lidt om katekisationen. — Derimod er der desto flere
formaninger i denne retning fra de 4&lborgske biskopper
F. Thestrup (1709—35), C. Mumme (1735—37) og Br.
Brorson (1737—78). Den forste havde allerede som
prest i Nakskov veret virksom for ungdommens undervis-
ning. Han onsker 1712, at praester, der kun har en kirke,
vilde katekisere sendag eftermiddag; hvor der var to, skulde
skoleholderen eller en anden gudsfrygtig person gere det.
Aret efter pilagde han presterne selv at katekisere ved
visitatserne. Han gjorde forseg pd at dele bernene i
klasser efter deres kundskab. Hans senere eftermand,
Mumme, der den gang var prest i Asted og Skarum,
skrev en katekismus, der var indrettet til brug for tre sa-
danne klasser, og Thestrup gennemsi den for ham. —
Brorson klager over, at katekisationen drives leseligt mange
steder og til ingen nytte for de gamle; kirkestolene star
tomme, der kommer fi at de unge og ingen af de gamle,
de konfirmerede meder ikke. Han vil, at prasterne om
sendagen skal predike over det samme stykke af kate-
kismen, som der skal katekiseres om. — Det har, siger
han, ikke hjulpet, at Pontoppidans forklaring er kommet
i brug; ungdommen ved mange steder intet af den; andre
steder kan de den udenad, men forstir ikke et ord. Pa
det forste skal der hjzlpes ved skolegang, pa det sidste
ved katekisation. — Ogsd biskop Hersleb mindede hyppigt
presterne om at katekisere flittigt.

Stundom meddelte biskopperne pi landemoderne af-
skrekkende eksempler pid, hvad der kunde komme ud af
det, nir ungdommen ikke undervistes. I Fredericia leb
en kvinde i sin vanvittighed til de katolske patres og gik
til alters hos dem i vildfarende mening at kunne si vel
vinde salighed i den ene kirke som i den anden. — I
Herstederne pd Sezlland skulde en karl std dbenbart skrifte
for begdet lejermal; men han havde ikke varet til alters

1y Ny kirkehist. Saml. VI. 853.



200 Gudstjenesten i den danske kirke.

og var ej heller duelig dertil. — 1 det hele siges der, at
det ikke var sjeldent, at de unge métte begynde med
abenbart skriftemél, for de havde vearet til privat.

Hvad der er blevet udrettet ved katekisationerne til
at skaffe de unge bedre kristendomskundskab, lader sig
ikke male; men vist er det, at det ikke lykkedes at vinde
menigheden for denne udvidelse af gudstjenesten; de
voksne gik allevegne deres vej, nar katekisationen begyndte.
Et reskript af 2. December 1740 mener, at den store
ukyndighed hos mange gamle tildels kommer af, at de
ikke bliver i kirken under katekisationen, hvorfor det pa-
legges amimaendene at serge for, at ingen andre end gamle
og svangre forlader kirken, nir den begynder. — Det var
her som pd mange andre punkter pietismens forleb, at
den begyndte med en velgrundet fordring pd sterre ande-
lig frihed; men da den fik magten, tyede den til statens
hjelp i endnu hejere grad end tidligere.

I den rationalistiske tid, da man ikke havde stor
tro til predikenens betydning, var man meget ivrig for
katekisationen, der formodentlig har bidraget sin del til at
temme kirkerne. Man forsegte at lade den aflese de guds-
tjenester, der afskaffedes, iser fastepredikenerne. — Biskop
Balle tillagde den s& stor vardi, at han, da de larde
skoler reformeredes, onskede religionsundervisningen hen-
lagt til presterne. Nar disse katekiserede en eller to timer
med disciplene, vilde de have mere gavn deraf end af
religionsundervisningen i skolerne, hvor foredraget let gik
over i en art akademisk forelesning blandet med lerde og
kritiske undersegelser, som alligevel ikke passede for dem?).
— Balle var ogsd selv en ivrig kateket, og han mente, at
hans lerebog havde varet til stor gavn bade for l®rerne
og bernene. Han har selv givet prever pi, hvorledes man
skulde tale med bernene, men egentlig stiller han ikke
fordringen hgjere, end at det hele bliver en forstands- og

1) Hist. tidsskr. 6. VI. 451.



Gudstjenesten i almindelighed. 201

leseovelsel). Efter forslag af biskop Tetens i Viborg an-
ordnedes 5. Oktober 1792 den kateketiske praove for teo-
logiske kandidater. Kancelliet udtalte ved denne lejlighed,
at »ved den almindelige almues ukyndighed i religionens
sandheder og ligegyldighed for sin skabne efter tiden,
synes en god kateketisk leremdde at vere det retteste og
virksomste middel til at rette almuens begreber og for-
bedre dens villie. Ved de gamle md, efter kancelliets over-
bevisning, hjerterne forst reres, og ved villiens indflydelse
pé forstanden den nedvendige kundskab opnés, hvorimod
det hos de unge kan hibes, at en sand oplysning tilveje-
bringer hjertets forbedring, samt at forstanden siledes
virker pé& villien og leder samme«2). I det hele har kirke-
katekisationen de fleste steder veret som en almindelig
undervisningstime, hvori en paragraf af Pontoppidans og
senere af Balles lerebog forklaredes. I det 19de &rhun-
drede gik den mere og mere af brug.

Af hensyn til katekisationen segte man at indskraenke
»musikken«, d. e. anvendelsen af orgelet i de storre
kirker. Den skulde indrettes til andagts opvakkelse og
p4 den allerkorteste méide, pid det den for unge og gamle
lige nodvendige katekisation desto l®ngere og bedre kan
forrettes (fdn. 12. Marts 1735). I Kebenhavn befaledes
det, at preludierne skulde vere korte, og der skulde prae-
luderes under ringningen, for at indgangsbennen kunde
leses, sd snart denne var ophert. Det m& have taget l@n-
gere tid at synge en salme med akkompagnement end
uden dette; ti nir salmen efter epistlen havde varet lang,
skulde de to andre bekendte salmer: »Alene Gud i himme-
rig« og »Nu bede vi den helligind« for at spare tid synges
uden akkompagnement. Der maitte ingen anden selvsten-
dig musik finde sted end enten mellem epistlen og evan-
geliet, og da kun kort, ikke over 10 minutter, og den

1) Balle, Pligtanker I. 32. L. Koch, Bisk. Balle 91 f.
?) Kirkehist. Saml. 4. II. 625.



202 Gudstjenesten i den danske kirke.

skulde trede i stedet for den salme, som ellers skulde
synges, eller ogsd efter »troen« i stedet for det vers, som
plejede at synges. Derimod métte der musiceres efter
velsignelsen, nir menigheden forlod kirken!). — Disse be-
stemmelser tyder pi, at »musikken« havde tiltaget sig en
vel stor og vel selvstendig stilling i det mindste i de
keobenhavnske kirker. — Det havde hidtil veret skik, at
orgelet ikke brugtes i fastetiden; men ved reskript 23. Maj
1760 tillodes det at bruge det til akkompagnement, men
der matte ikke preluderes. Mange steder vedblev man
dog i det mindste pd langfredag at synge uden orgelled-
sagelse.

Gudstjenestetiden flyttedes bestandig l®ngere og
lengere frem. D. L. 2. 4. 17. setter dens begyndelse
pa landet til kl. 6 og i minederne November, December
og Januar til kl. 7. — I Kebenhavn bestemtes det 1760,
at froprediken skal begynde kl. 7, hejmesse kl. 9. Dels
med, dels uden bevilling flyttedes tiden ogsd p& landet
frem. Ved forordning 17. December 1830 bestemtes den
til kl. 10. hvor der kun var en kirke, til kl. 9 og 1, hvor
der var to. — Der klages j®vnligt bade over praster, der
ikke kom i kirken i rette tid, og over at tjenesten op-
holdtes ved at brudefolk, bern og kirkegangskoner kom
for sent. Det md ikke have varet nogen sjzldenhed, at
vedkommende, der havde forretninger, bestak klokkeren til
at stille kirkeuret tilbage, siden D. L. 2. 22. 42 forbed
dette under 20 lod selvs bede til kirken. — Det var i den
henseende en heldig forandring, atritualet pibed, at brude-
vielsen forst skulde holdes, nir den egentlige gudstjeneste
var endt. Men ogsd her synes man lenge at vare bleven
ved den gamle skik.

Der fortes mange klager over, at prasterne lige si
lidt rettede sig efter ritualet som tidligere efter ordinansen.
— Prasterne, siger biskop Bagger, skal holde sig efter

1) Reskr. 18. Dec. 1739.



Gudstjenesten i almindelighed. 203

ritualet og ingenlunde forbigd catechismi forklaring: »ti
der bliver gjort inkvisition derom«. Ligeledes skal de
holde fuld messe. — Biskop H. Ocksen i Arhus klager
1728 over, at ceremonierne forandres, prasterne rette sig
ikke efter lov og ritual ved ungdommens undervisning;
katekismuspredikenen, ménedlige bededage og forsvarlig
bens gerelse efter predikenen forsemmes; hans eftermand
P. Hygom gentager dette 1761, og lignende udtalelser
hores fra alle stifter. — Waldike i Viborg indremmede
1738, at hvor der er to kirker, tillader tiden ikke alle-
vegne, at der holdes fuld messe i den ene. — Afvigelserne
fra den ved ritualet forordnede form for gudstjenesten fik
en stiltiende sanktion ved indferelsen af evangelisk salme-
bog, i hvilken der kun fandtes fi af de i ritualet pébudte
salmer.

I den rationalistiske tid vistes der ofte grov forsem-
melighed af gudstjenesten. Biskop Miinter klagede 1812
over, at der var prester, som ikke predikede i annekserne,
ligesom kirkens formularer behandledes med stor vilkar-
lighed, indtil dette forbedes ved reskript 12. Avgust 1828%).

I det 18de arhundrede begyndte man at gere storre
fordringer til, at gudstjenesten forrettedes pd en verdig
méde; der var adskilligt som tidligere ikke havde vakt
ansted, men nu begyndte at forarge. — P& Fyn forbedes
det 1719, at prasten, nar han, efter at velsignelsen var
lyst, affertes messeklederne, métte gi ind i sin stol eller
endog forlade kirken; han skulde blive for alteret, til
tjienesten var endt. — Det havde hidtil veeret skik, at ogsé
mendene sad i kirken med huerne pi, og prasterne stod
for alteret med bedzkket hoved. Men allerede 1684 for-
langte biskop Seren Glud i Viborg, at de ved visitatsen
skulde, sd vidt deres helbred tillod det, messe med ube-
dekket hoved, og H. Braem i Arhus siger 1696, at det er
den gemene mand og skrobelige i troen til ikke ringe

1) Se derom L. Koch, Den danske kirke 1817—54. 98 f.



204 Gudstjenesten i den danske kirke.

forargelse, nar praesterne ikke blotter hovedet, medens
bennen, epistien og evangeliet leses eller sakramentet ad-
ministreres. En prest sagde c. 1700 p&4 predikestolen:
»Nu ser jeg, I bliver ved eders gamle maner, at satte
huerne p4 under prazdiken, og at degnen er helligere end
presten, siden I under sangen tager huerne af«. — Det
bemerkes udtrykkeligt, at han selv havde sin hue af under
pradiken!). — Br. Brorson. i Alborg taler 1763 om pra-
sternes uanstendige geberder; der var dem, som 14 pd
alteret »ligere et ned end en anstendig prestemand«. —
Det er ogsd et vidnesbyrd om, at en gammel skik nu
syntes stodende, nir biskop Hersleb pa landemodet 1738
spurgte provsterne, om de kunde forklare, hvorfor provste-
ret holdtes i kirkerne; han fandt det uansiendigt, at der
her skulde fores processer.

Hvad menigheden angir, da har kirkegangen i
det 18de arhundrede neppe veret si palidelig som tid-
ligere. Biskop A. Anchersen i Ribe klager 1697 over, at
der mange steder findes ringe eller ingen andagt til guds-
tjenesten, og han formaner prasterne med deres hus til
at foregd med et godt eksempel. — C. Worm i Szlland
giger 1713, at sabbaten vanhelliges ved kersel og andet
arbejde, og at det skal meldes til biskoppen, som si pi
en eller anden mdade vil f4 sédan Gud forternende synd
afskaffet. — I Viborg klagedes der ligeledes i de forste
ar af arhundredet over ubluelig sabbaternes overtredelse,
almuen rejste til byerne om sendagen, som var det torve-
dage. Det var disse forhold, der fremkaldte Frederik IV's
og Christian VI's strenge sabbatsanordninger med mulkter
for at forsemme kirken.

Man indsd nok, at det ikke var god kirkelig orden
ved ovrighedens hjzlp at tvinge folk til at g4 i kirke;
men man greb dog til det, nir andre midler viste sig for-
geves. Biskop Muus i Ribe siger 1709: »Hvor folk er

1) Ny kirkehist. Saml. I, 494.



Gudstjenesten i almindelighed. 205

forsemmelige til at ga i kirke og ungdommen til katekisa-
tion, skal presterne formane dem, og hvorvel det ikke
kan anstd dem pad nogen verdslig mdide og som actores
ved rettens midler at kende straf over de skyldige, er det
dog, nar de ikke vil rette sig, nedvendigt, at prasten hen-
vender sig til evrigheden. Hvis det ikke nytter, vil bi-
skoppen indstille det til kongen.« — Da Fredrik IV’s sab-
batsanordning en kort tid ophevedes 1731, har prasterne
abenbart vaeret bange for, at nir det ikke l®nger var
strafbart ikke at ga i kirke, skulde folk ophere dermed.
Biskop Thestrup i Alborg pédlagde dem da at forklare, at
hvad i loven og tidligere forordninger var befalet om hellig-
dages holdelse, endnu stod ved magt. — P. Hygom i
Arhus klagede 1739 over, at der gjordes sendagsarbejde
og holdtes grandestevne, vigestuer og barselgilder om
sondagen. — Man havde vel fiet grandestevnerne ud af
kirkerne, men s& holdtes de i skolerne, hvor de blev til
drikkelag. Skolen, siger Hygoms eftermand, Bildsee, der
skal vere et bedehus, forandres til et klammer- og bandehus.

Hvordan det end gik med at besege kirkerne om sen-
dagen, sd var det i det mindste pid nogle steder kun dar-
ligt bevendt ved bispevisitatserne. — Seren Lintrup
var biskop i Viborg 1721—25. Ved en af hans visitatser
handte det ham, at degnen ikke var medt. Menigheden
har sikkert heller ikke veret talrig; ti biskoppen tog lefte
af godsejeren, at han vilde holde sine bender til at kompa-
rere i katekisationen. — I Vestervelling havde ridefogden
pd Kermark tilsagt til hoveri pa visitatsdagen. — I Simme-
sted medte ikke 30 af tre menigheder, og allevegne klages
der over, at om end de unge kom, blev de gamle hjemme?).
— Den sterke aftagen af kirkebesoget, som fandt sted i
den rationalistiske tid, har neppe veret si pludselig, som
man ofte har antaget; den er begyndt allerede fra det
17de é&rhundredes midte.

1) Jydske Saml. 3. I. 77 f.



206 Gudstjenesten i den danske kirke.

I det mindste en del af grunden hertili mi soges i
den svaekkelse af korporationernes betydning, som
fandt sted under enevalden. Denne métte nedvendigvis
viere centraliserende; som hele magten var tilfaldet kongen,
siledes mAatte han ogsid overtage alle forpligtelser. Nar
sabbatsanordningerne nu tog kirkegangen under deres be-
skyttende hind, var det i virkeligheden de lav, gilder og
bylav hidtil pahvilende forpligtelser, staten havde over-
taget. — Det kunde se ud, som om kirken derved havde
faet en langt sterkere stotte end tidligere; da havde der
veeret tale om mulkter p& 1 eller 2 skilling for dem, der
udeblev fra gudstjenesten, nu leb det op til store summer.
1 Slagelse afkrevede byfogden 1737 tre familier respektive
543, 462 og 396 rdl., fordi de et &rstid ikke havde géet i
kirke. Disse mulkter eftergaves vel, rigtignok fordi ved-
kommende familier var pietistiske; ti for pietisterne gjaldt
der i Christian VI's tid en anden ret end for andre. Men
selv uden dette, vilde det have vist sig umuligt at ind-
drive beder af en sddan sterrelse for en sddan forseelse.
Staten havde her overtaget en forpligtelse, som den kun
kunde forlefte sig pi, og den gjorde kirken skade ved at
stotte den pd en sddan méde. — Da der si& kom en tid,
da kirken hverken havde stotte i korporationerne eller
staten, si det ud, som om den skulde have meget ondt
ved at fi fat p4d folk, som den nu matte soge enkeltvis,
og séledes pd en ny mide samle en menighed.

Voldermisseoffer og de andre fra katolicismen arvede
skikke havde man nu fiet ud af kirkerne. Men almuen
holdt fast pd dem som folkeforlystelser, og i den pietistiske
tid klagedes der tidt over, at den ikke vilde slippe faste-
lavnslgjer , St. Hans blus og anden overtro. Biskop Br.
Brorson herte med sorg og gremmelse, at der i Alborg
stift holdtes juleleg. Han vilde, at de ugudelige mennesker,
som lante deres hus til sidant spegeri og darlighed, skulde
sti abenbart skrifte. — Det er et ret markeligt vidnesbyrd
om, at bevidstheden om, at de gamle almueforlystelser havde



Gudstjenesten i almindelighed. 207

havt tilknytning til kirken, ikke endnu var helt udded, at
en pietistisk prest, der pd ingen made vilde tage nogle
karle, som havde redet sommer i by, til alters, selv for-
teller, at ferend de red, havde de tilsammen sunget en
salme og bedt en ben!).

Konfirmationshandlingen i kirkerne kan na&ppe
kaldes nogen ny kirkeskik; der var alt tidligere holdt en
prove pd, om de unge havde forneden kristendomskund-
skab, for de gik til alters?). Biskop A. Anchersen i Ribe
kalder denne »dabspagtens konfirmation ved overhering i
den hellige absolution og den hellige nadvere«. Det gik
ogsd i begyndelsen med den ganske som med de al-
mindelige katekisationer, den forrettedes for tomme stole,
og det kunde ske, at den ganske menighed midt under
akten gik ud af kirken. — Men henimod det 18. &rhun-
dredes slutning var dog konfirmationens betydning gdet
op for menighederne; det siges, at forsamlingen pi kon-
firmationssendagene var storre end ellers, og at der var
mere andagt ved den?®). (Fortszttes).

1) Kirkehist. Saml. 4. VI. 230.
2) Fdn. 27. Marts 1629, I1. 12 og 17.
3) Ussing, Kirkeforfatning 4. 1. 124.



Gudstjenesten i den danske kirke
efter reformationen.
Af L. Koch.

8. Pr=diken.

Praedikenen maétte blive midtpunkiet i gudstjenesten
og prastens vigtigste gerning. Reformatorerne var bestan-
dig blevne kaldte pradikanter, og det var, hvad de havde
begyndt, som nu skulde forts®ttes. Ved Guds ords for-
kyndelse skulde hans menighed opbygges, og det blev en
vesentlig del af gudstjenestens betydning at oplyse de van-
kundige ‘om, hvad kristendommen ydede mennesker, og
hvad den krevede af dem, og dette skulde is@r ske gennem
pradiken. Denne skulde som alle de gudstjenstlige hand-
linger holdes af sognets egen prest; ingen métte indtrenge
sig i fremmede sogne; -enhver prest skulde holde sig pd
sit eget og ikke vare en »sognestryger«. — Heller ikke
métte nogen af menigheden sege til andre kirker og derved
formindske deres sogneprasters »rettigheder«?).

Men retten til at predike var lige sd lidt, som
det havde varet tilfzldet.i den katolske:tid, forbeholdt pra-
sterne alene. Hvis der var nogen graznse for, hvem der
mdtte bestige .preedikestolen, var det at have géet i latin-
skole; fra disse skoler udgik de allerfleste praster uden
at have fiet nogen universitetsdannelse, og man maétte der-

) Cawallin, Lunds stifts herdaminne 24. Rerdam, Kirkelove I, 301.
Kirkehist, Saml. 5. R. 1. 22



338 Gudstjenesten i den danske kirke.

for enske, at sddanne unge mend, som agtede at blive
praster, ovede sig i at predike. — Men det viste sig snart,
at her var dbnet vej for store uordener; allerede bispemedet
i Antvorskov 1546 matte forbyde at lade unge og usvede
mend predike; men dette blev ikke efterkommet. Overalt
klages der over, at prasterne bruger studenter, uordinerede
og omlebere til at forrette gudstjenesten. Ved omlebere for-
stds de sdkaldte lebeprester, ordinerede mand uden
fast ansattelse. Der havde varet mange sidanne i den
katolske tid, og efter denne var det stundom tilh@ngere af
det gamle, der drog omkring og pradikede paa katolsk vis.
I Vendsyssel klagedes der 1540 over, at der var mange for-
lebne munke og andre falske profeter, som forferte al-
muen?'). Men ogsi efter at dette var ophert, var der lebe-
prester nok. 1 den ferste tid ordinerede biskopperne tem-
melig vilkdrligt, og mange benyttede sig deraf og lod sig
ordinere til skibspraster eller huskapellaner hos adelsmend i
det hib, at de da lettere vilde fi embede. Kom de si ud
af deres stilling, fristede de livet som en slags gejstlige
vagabonder. Det samme var tilfeldet med praster, der-just
ikke for deres dyders skyld var blevne afsatte, ofte i Norge
eller pd Gulland, og alle sidanne tillodes det uden forskel
at predike. — 1 aret 1578 forbed derfor kongen at ordi-
nere andre end dem, »der have eller ere beskedne til et
vist kald, med mindre nogen anden senderlig lejlighed fore-
falder« 2). '

Man segte at indskrenke brugen béde af den slags
ordinerede og uordinerede hjelpeprester, farst ved at for-
lange, at de skulde have provstens tilladelse til at predike;
siden krazvedes biskoppens®): unge og skaglese studenter
méi ikke predike uden denne, siger biskop Winstrup pa
Selland 1593. Da det var blevet almindeligt, at alle, der

1Y) Kirkehist. Saml. 3. VI. 145.
?) Ny kirkehist. Saml. IV. 395.
8) Rerdam, Kirkelove I. 249.



Pradiken. 339

vilde vere praster, segte universitetet, skulde de have at-
test fra dette for at have studeret. Dette sidste pabydes i
forordning 27. Marts 1629, hvor det siges, at det hidtil
havde veret tilladt alle og enhver, endog ubekendte, at

predike. — Men det gik med dette lovbud som med alle
andre i den tid, det trengte kun langsomt og ufuldstendigt
igennem. — I Viborg klagede biskopperne den ene gang

efter den anden (1688, 96 og 97) over, at der var praster,
der havde taget sig en medtjener, og som nu herte meget
ilde for, at de levede helt i srkesleshed og lod ham, der
kun fik en ringe lon, besorge hele tjenesten. Andre, der
var uden medtjener, var nachlissige til deres embede at
forvalte og lod stedse andre, hvo de kunde vare, predike
for sig. — Biskop Bornemann havde 1696 hert, at pre-
sterne i Nastved lod melleren pradike for sig. — I Ribe
klagedes der s. 4. over, at der var prester, som lod stu-
denter predike for sig &r ud og &r ind, selv pd de store
hejtider, ja de lod dem holde ligpredikener; dette sidste
forbades atter 1704 i samme stift.

Det var her, som overalt, de gamle fra den katolske
kirke arvede forestillinger, der gjorde sig gzldende. Man
var vant til, at mange embeder besergedes af vikarer, og
man vedblev som hidtil at kalde gejstlige embeder benefi-
cier, det samme ord, der betegnede lenene; ofte siges det
ogsd, at en prast er forlenet med et embede. I senere
tider var det at blive prest, at fi »et bred«. og det ansas
ikke for utilberligt at lade forretningerne eller en stor del
af dem besorge ved medhjalpere, ligesom gamle prester
skaffede sig en slags pension ved at ecplade deres embede
for en eftermand, der da ydede dem en aftegt. Regeringen
og biskopperne fandt heller intet urigtigt heri; de sogte
kun at regulere kapellanholdet, sdledes at hver kapellan
skulde have sin egen sogneprest, der ikke maatte bruge
lose og tilfeldige hjelpere; ingen legmand métte oppebere
et embedes indtegt og lade det bestyre af en kapellan, og
biskopper, kanniker og andre, der var lennede med gejst-

22*



340 Gudstjenesten i den danske kirke.

lige embeder, métte ikke krave for stor afgift af de kapel-
laner, der bestyrede dem?).

Der blev nazppe gjort nogen forskel paa gudstjenesten,
enten den holdtes af ordinerede eller uordinerede; reforma~
tionstiden var mindst af alt hejkirkelig. P4 rigsdagen i
Kobenhavn 1530 havde predikanterne &bent vedkendt sig,
at de betragtede alle kristne mennesker af begge ken som
prester, og da de beskyldtes for at tillade, at legfolk nd-
delte nadveren, svarede de, at alle kristne mennesker er
sd vidt prester, at de have ingen vielse, smarelse eller ra-
gelse behov; men de billigede ikke, at nogen uden ned-
vendighed indferte sig -selv ukaldet og ukejset af den hel-
lige kirke til 4benbart og almindeligt at tjene andre kristne

- mennesker med siddant presteskab?). Her legges hele
vegten pd kaldelsen, medens ordinationen n®sten er over-
fladig. — Ordinansen undgir ogsaa enhver antydning af,
at der ved ordinationen skulde meddeles nogen szregen
nadegave: »Den ganske handel med denne tilskikkelse og
ordinering skal si fuldendes efter det ord, Pavlus siger:
kreaturet helliges ved ordet og bennen.« — Hele denne
betragtning ger sig sterkt geldende overfor de uordinerede
predikanter. De bar samme ornat som presterne — endnu
i Christian V's tid forordnedes det, at »hvo herefter bege-
rer at predike, den da imidlertid sig i prastelig habit ife-
rer« —, og de forrettede hele altertjenesten, medens det
dog ikke omtales, at de har debt eller holdt altergang.
Det kan ikke anses som bevis for, at sligt var alminde-
ligt, nir der siges om en prast, som blev afskediget, at
han havde ladet skriftemil og altergang forrette af en nbe-
kendt person »i en red filemults kjole«3). Men det er et
vidnesbyrd om, hvad en forsemmelig prast troede at kunne
tillade sig i denne retning.

1) Rerdam Kirkelove 1. 100 (ordinansen), 331.
?) Rerdam, Malmeberetningen 36, 47—48.
8) Ny kirkehist. Saml. I. 497. Kirkehist. Saml. 3. VI. 187.



Prazdiken. 341

Man folte dog snart trang til at forbeholde alter-
tjenesten for ordinerede prazster. Biskop Povl Mad+
sen forbed 1572 for Swllands stift, at uordinerede métte
forrette noget for alteret. — I Ribe siger biskop Chr. Led+
berg 1688, at fremmede studenter ma ikke predike, uden
de have universitetets testimonium og attest for skikkeligt:
levned, og uordinerede mé& ikke lyse Arons velsignelse,
og slet ikke med udstrakte arme og korsets betegnclse;
men enten skal de lade velsignelsen helt ude eller gere
den til en bon: O herre! velsigne du os osv. — P4 Odense
landemode pélagde biskop Jacob Lodberg 1718 uordinerede
predikanter at std i korderen og opl®se kollekter, epistler
og evangelier.

Munke med kappe og tonsur blev det pa bispemedet i
Antvorskov 1546 forbudt at predike, -idet man vel har ment,
at dragten vilde prazdike den gamle lere, hvad end man-
den sagde. Heller ikke degne matte predike. Dette sid~
ste udtales pd mange landemoder, forste gang sd vidt vides
i Roskilde 1555. Da degnene dog sikkert som regel havde
géet i latinskole, skulde man tro, de matte have veret lige
s& berettigede dertil som andre; men man har vel ment,
at misbrugen vilde blive for stor, nar det tillodes prasterne
at benytte dem. I en senere tid var det derimod meget
almindeligt, at degne, som havde studeret, pradikede!).

Der er intet punkt, hvorpd der efter reformationens
indferelse foreld en vanskeligere opgave, end da predi-
kenen skulde blive hovedstykket i gudstjenesten
i alle kirker. Der var vel allerede givet udmaerkede ek-
sempler af mend som H. Tausen, Claus Tendebinder o.
fl.; H. Tausens postil kan endnu leses med opbyggelse.
Ogs& P. Palladius og sikkert mange af de mend, der tradte
til efter 1536, var fortrinlige predikanter. Der var tro pa
Guds ords magt, og fremfor alt var der frejdighed og glede
ved forkyndelsen. — Men nu skulde der ikke blot pradikes,

1) Se t. ex. Kirkehist. Saml. 3. V, 554,



342 Gudstjenesten i den danske Kirke.

hvor der opstod mend, som var sterkt grebne af evange-
liets herlighed, men i enhver kirke landet rundt. Det var
klart nok, at pd de fleste steder vilde det ikke blive af
den slags pradikener, der havde fyldt kirkerne i Viborg
og Malme. De mend, der skulde tilvejebringe den nye
ordning, gjorde sig heller ingen illusioner i si henseende.
Man matte vere glad, nir man i byerne kunde skaffe
mand, der nogenledes var gerningen voksne; pa landet
blev som regel de katolske praster siddende i embederne,
nar de vilde slutte sig til reformationen, og det tillodes
dem at oplase sdvel predikenen som katekismus-
forklaringen af danske postiller. Dog skulde de
venne sig til at predike frit, »at de ej tage nogen arsag
til lisenhed af det, som til nogen tid overbzres med dem
i kerlighed«.

Predikenen skulde holdes pid samme made som nu,
ferst en ben, derefter tekst og udlegning og til slutning
atter ben for det &ndelige og verdslige livs nedterftighed,
for kongen, og derefter fadervor, under hvilket bide prest
og menighed knzlede. Den anvisning til en siddan ben,
som findes i haandbogen 1539, viser, hvor lidt man endnu
den gang felte sig som en national kirke. Der skulde nem-
lig bedes forst for kejserlig majestet, konger, herrer, fyrster,
statholdere, rigers og steders rdd . . . besynderlig for vor egen
nadige herre og konge, og for hans nides og rigets rdd«. —

Predikenen var jo imidlertid ikke noget nyt, der var
bleven przdiket ogsd i den katolske kirke, bade af praster
og munke; men disse havde haft skikke og, som det synes,
iser mange manerer, der skuide aflegges. Det mede af
biskopperne, som holdtes i Kebenhavn 1540, aret efter at
den danske kirkeordinans var udkommet, beskaftigede sig
med denne sag. Indledningsbennen, siges der, skal vare
kort, og papistiske skikke og fortaler til predikener (prefa-
tiones concionum, ut vocant) tillades ikke!). Alle munke-

1)7 I Tyskland vedblev man dog p& nogle steder at bruge dem. Cas-
pari, Die geschichtliche Grundlage des evang. Gemeindelebens 24.



Prediken. 343

uvaner skal aflegges s& vel i udtalen som i visse fagter,
at ikke menigheden mere forvirres end opbygges. Teksten
skal lases, uden at der i den indskydes forklaringer, og i
slutningen skal syndebekendelsen udelades. — Dette »ugu-
delige konfiteor« omtales oftere; det synes at have indeholdt
opregning af en del synder og ben til helgene om at be-
skytte mod dem og skaffe tilgivelse for dem. I héndhe-
gerne indeholdes der en dansk syndsbekendelse med ben
om syndsforladelse, der synes at vare trddt i det katolske
konfiteors sted.

De predikeuvaner, der advares imod, er formodentlig
de samme, som Palladius omtaler i sin visitationsformel
(1553), hvor han siger, at der er nogle, som i praedikenen
snarere synger (cantillant) end taler, og at det er manerer,
som er lart i klostrene, men som ikke passer i Guds kirke.
— Uagtet ordinansen intet taler derom, blev det sedvanligt,
at przdikenen endte med den prastelige velsignelse.
Nir man bar begyndt at bruge den her, lader sig nzppe
pévise, men det har sikkert varet en almindelig skik, da
det pdbedes af ritualet. — Om der end derfor nermest
har veret tenkt pd velsignelsen lyst fra alteret, har det vel
ogsd kunnet finde anvendelse pa pradikestolen, nar biskop
Poul Madsen p& Sellands landemode 1584 udtaler, at pra-
sten skal ikke, nir velsignelsen lyses »gore fegtespringc,
men opholde hinden efter frelserens eksempel og ikke sla
den i luften. — Ved korsbetegnelsen efter velsignelsen
var man mistenksom; biskop Winstrup mente dog, at den
kunde bruges, naar der kun ingen overtro knyttede sig til
den (1592). Derimod forbed biskop Christen Lodberg i
Ribe 1687 sine praster at sli Andreas kors, det skulde veare
Kristi kors, og det ansds for papistisk, at presten i ben-
nen opfordrede menigheden til at betegne sig med det
hellige korses betegnelse!).

P4 et bispemede i Kobenhavn 1555 advaredes mod

Y Kirkehist. Saml. 3. VI. 488.



344 Gudstjenesten i den danske kirke.

»skarns predikenbeger«, det vil sige katolske postiller.
Presterne har altsd oplest af sidanne om sendagen, og
det kan: ikke undre os; ti dai den danske ordinans udsted-
tes og gav anvisning pé&, at de, der ikke kunde holde en
fri prediken, kunde benytte danske postiller, eksistereds
der ingen sidanne udgivne efter reformationen. Hans Tau-
sens, som snart udkom, synes ikke at vare bleven meget
udbredt, der udkom kun et oplag af den. Sterre udbre-
delse har Anton- Corvinus’s postil fiet. Den blev dog og-
s ferst oversat fra tysk 1539. — Benyttelsen af katolske
postiller kan have bidraget til, at oplesning af pradi-
kenen meget snart, allerede 1546 pa et bispemede i Ant-
vorskov,. blev helt forbudt, fordi det havde vist sig, at
menigheden derved lidet eller intet opbyggedes. Dette for-
bud gentoges i den narmeste tid p&4 landemoderne; de,
der ikke kunde holde en fri prazdiken, skulde tage deres
afsked eller holde kapellaner. Der har vistnok i menighe-
derne varet uvillie mod de opl®ste pradikener; ti forbud-
dene mod dem var virksommere end de fleste lignende;
der tales siden kun sjzldent om praster, der ikke preadi-
kede frit.

Men: neppe var sejren vundet, for man var nerved
atter at indfere en pradikemdde, der ikke var meget for-

skellig fra: den, man havde ivret s& meget imod. — Det
viste sig nemlig; at der ogsd var mange ulemper ved
de frie pradikener. — Iser blev de for lange, ordi-

nansens forbud mod, at de métte vare over en time, over-
holdtes ikke, uagtet der intet er, som oftere indskarpes.
Det hjalp ikke, at man i slutningen af det 16de drhundrede
begyndte at anbringe timeglas pd predikestolen, det var
ikke muligt at fi prasterne til at felge den forstandige re-
gel, biskop Hegelund i Ribe gav sine: »bona, bene, brevi-
ter«, godt indhold, god form, korthed. Klagerne blev snarest
sterkere og hyppigere til helt hen i midten af det 18de ar-
hundrede!). — Der er noget péifaldende i, at predikenerne

1) Se f. eks. Ny kirkehist. Saml. 1. 659 f.



Pradiken. 345

siledes bestandig forlenges, medens der ellers overalt er
en bestrebelse for at afkorte gudstjenesten. Biskopperne
er. al tid enige om, at grunden er den, at prasterne slar
og siger, hvad der falder dem i munden (qvidqvid in buc-
oam venerit), et udtryk, der nessten er stereotypt i alle
ankerne. Endnu Brochmand. siger 1648, at grunden til de
lange predikener er, at prasterne ikke forbereder sig, der-
for fortaber de sig i uvedkommende digressioner. — Men
om dette end mange gange kan have haft sin rigtighed,
er forklaringen dog ikke helt tilfredsstillende. Det 14 i vir-
keligheden vel si ner for den, der var kommet uforberedt
p&. pradikestolen, at se at slippe ned af den igen snarest
muligt.

Men. nir det lykkedes at fi' bugt med oplesningen af
predikenen, fordi man havde den offentlige mening med
sig; s& mislykkedes bestrebelserne for at gere preedikenerne
kortere, fordi man havde den imod sig. Menighederne
vilde ikke spises af med en pradiken, der kun varede en
halv times tid. Ved alle lejligheder gjaldt det, at jo for-
nemmere en begravelse eller et bryllup var, desto lengere
skulde talen vare, ja et fornemt barn kunde ikke debes;
uden der skulde holdes en tale, ofte si lang, at gudmode-
ren ikke kunde holde ud at beare barnet; medens den hold-
tes. — Der kan ikke varet tvivl om, at en prests anseelse
har veret sterst, nar han holdt lange predikener, men hel~
ler ikke om, at denne betragtning ikke har veret til gavn
for predikenens indhold. — Dette udelukker ikke, at der
kunde veere prester, som holdt ud si lenge, at menigheden
blev ked deraf. Ved en. bispevisitats i Gudbjerg pid Fyn
1589 sagde sognefolkene, at de var velfornejede med de-
res sogneprast, nar blot han vilde lade veere at pradike i
timevis. Biskoppen siger: han skal have et timeglas!
men det hjalp ikke, endnu ti &r efter fortes den samme
klage!).

1y Jak. Madsens visitatshog 191.



346 Gudstjenesten i den danske kirke.

Den store vidtleftighed var dog ikke den eneste man-
gel ved den frie predikeu. — Reformatorerne havde brugt
djerve udtryk, nir de stred mod papisterne, som nir de
revsede tidens laster, og man var den gang ikke emskin-
det for sligt. Men i den felgende tid bevaredes vel de
sterke ord, men det var, som hele niveauet sankedes.
Allerede pd Roskilde landemode 1555 klagedes der over,
at prasterne brugte usemmelige skaldsord: »1 skal fa fan-
den! djevlen skal tage eder!« Det varste var, nir der
brugtes skaldsord. fordi tiende eller andre afgifter ikke
var betalte (Odense landemode 1561); men ogsi pd anden
méde misbrugtes predikestolen; 1613 var en prest stevnet,
fordi han pd denne uden grund havde beskyldt en kone
for at have bedrevet hor. Der siges ogsd, at presterne
gjorde narrestreger, fortalte fabler og brugte vittigheder pd
praedikestolen. Det var folkeligheden fra reformations-
tiden, der slog om i sin karikatur. Der advares mod at
bruge ordsprog; en prest havde sagt: »Mimerdug falder
lige s& vel paa en kolort som pi en rosec.

Mod alt dette kom der en reaktion, og den beres af
den mand, som blev hele Danmarks lerer, Niels Hem-
mingsen. — Pi Fyns landemoder 1578, 83 og 85 anbe-
faler biskop N. Jespersen, at prasterne skal have en
vis orden i sine pradikener; de skal skrive dem og hvert
ar predike et og det samme. — P3i Szllands landemode
1583 siger biskop Povl Madsen, at de ikke mi pradike
et ar af en postil og det neste &r af en anden, men at
de al tid skal observere en vis metode, og to ir efter hen-
viser han dem til Niels Hemmingsens postil. — Peder
Hegelund i Ribe formaner dem til al tid at have deres
dogmatik (pracipua capita doctrine Christian®) pa rede
hand; ti det er den, de under deres prediken skal tage de-
res tilflugt til som kilden; de skal ikke synes at have ka-
stet bogen og biblen under b@nken og alene h@nge i en
postil. — Han lzgger dem tillige paa sinde, hvad al
tid sterkt fremhaeves, at prediken er Guds ord: »De skulle



Pradiken. 347

bekvemmelig forkynde ordet som et Guds ord og fremsige
det som af Gud og udi Guds &syn ved Jesum Kristum, at
de ikke udi nogen made forkra@nker det enten med tilleg
eller frategtdl).

Alle de tre nzvnte biskopper var N. Hemmingsens
samtidige eller disciple, og om end pa forskellig made
henviser de prasterne til den predikemetode, han havde
gjort sig til talsmand for i sin lille pastoralteologi, »Pastor»,
og isar i sin beremte postil. Denne havde l&nge vearet
udbredt i afskrifter, far den 1561 blev trykt pa Latin; den
danske oversattelse, eller rettere bearbejdelse, udkom 1576.
Den er ingen pradikensamling, men indeholder udkast til
predikener pa alle arets helligdage. Den kunde derfor
ikke bruges til at oplese i kirkerne, med derimod vejlede
til udarbejdelsen af predikener. — Dette var ogsaa forfat-
terens hensigt; men han vilde, at presterne skulde udar-
bejde en przdiken efter den over hver tekst, og den skulde
de blive ved at bruge, de skulde ikke blot ofte indprente
del samme, men si vidt muligt gere det med de samme
ord?).

Det er denne i vore ejne besynderlige regel, der ind-
skaerpes ved de ovennavnte landemoder. Man méi for at
forstd, at der kunde vere mening i den, huske pa, at kir-
ken den gang langt mere end nu tillige var skole. Det er
gentagelsens betydning, nir en l®rdom skal indskerpes,
der har stdet N. Hemmingsen for oje. Han har selv
fremstillet de fordringer, han gjorde til en god prediken:
Presten skal bide have en fast overbevisning om de i skrif-
ten indeholdte sandheder og et solidt system, si at han
har lerdommen indbefattet i visse hovedstykker og altid
kan tage sin tilflugt til disse. For tydeligheds skyld skal
han forst fremsette hovedindholdet af, hvad han vil tale
om. Dernaest skal han dele dette, og delene skal han atter

1} Kirkehist. Saml. 3. 7. 646.
) w»Pastore« 230.



348 Gudstjenester i den danske kirke

adskille i underafdelinger og vel indprente dem i hukom-
melsen, at han ikke glemmer dem. Men dernast skal han
udvikle alle enkeltheder i:forklaringer, eksempler, lignelser
0og modsatninger!).

Det er altsé de to ting, det kommer an pi, at presten
skal have et ordnet begreb om den kristne lares
hovedpunkter, og at han skal disponere sine pra-
dikener vel. Dertil er det, han giver anvisning i po-
stillen, og den udbredelse, denne fik, ikke blot i Danmark,
men i alle protestantiske lande, vidmer noksom om, at han
har truffet sin tids tarv. Men han driver udstykningen i
afdelinger og underafdelinger s vidt, at det let mi vere
ghet ud over personligheden og friskheden, nar der skulde
predikes: over et siddant skema. — Det er egentlig let for-
staeligt, at han kunde rade til altid at sige det samme
med de samme ord; ti han gir ud péd at samle hele evan-
geliets indhold i én prediken, og er dette lykkedes, erder
jo intet andet at sige den anden gang end den forste. —
Der 14 ogsd i hans anvisning en fristelse til at s@tte dog-
matiken over skriften; det var ikke saa meget denne selv,
dbr skulde tales om, som om de dogmatiske og moralske
setninger, der kunde uddrages af den.

Hemmingsens postil har sikkert havt en overordentlig
stor indflydelse pd predikenen her i landet; men det vil
veere vanskeligt, om- ikke umuligt, at pavise det fremskridt,
der skyldes den. — Den ofte omtalte biskop Jakob Mad-
sen i Fyn (1587—1606) bedemmer i sin visitatshog de
predikener han har hert, og dommen er stundom streng
nok. Om sognepraesten i Middelfart, Ole Pedersen, hedder
det, at sognefolkene har ret i, at han er »ubegribelig i sin
prediken«. Der siges andensteds om ham, at »han fejler
noget: pi sit mele«?). — Christen Laugesen i Brandekilde
snovler; han larer ikke folk noget, har darligt foredrag,

Y) »Pastor« 223, 229, 230
?) Kirkehist. Saml. 3. V. 385.



Prediken. 349

folger ikke dispositionen og siger intet, der kan vare til
opbyggelse; hans pradiken varede en time. — Hr. Anders
i Trestrup er overmide flov (valde jejunus). — Men pa
den anden side hedder det f. eks. om Hans Andersen i
Neard: »en god, jevn taler«; om Morten Pedersen i Tom-
merup: »Han pradiker godt, en hel time«; om Hans Lang,
lesemester i Odense: »en lerd og forstandig mand« osv.
— Pavirkningen fra N. Hemmingsen viser sig sikkert i, :at
biskoppen — ogsd hvor han ikke har varet tilfreds med
predikenen — kan anfere de hovedpunkter, hvorom den
har handlet; prasterne har havt en disposition, der har
ligget til grund, og som formodentlig er bleven sterkt
fremhavet.

Under de kryptokalvinske stridigheder.gar de
formaninger, der gives presterne, iser ud pi, at de teolo-
giske spergsmél, der tvistedes om, ikke maitte bringes pa
predikestolen. At dette kunde ske endog med stor vold-
somhed, viser den sag, som fertes mod praesten Ole Kock,
der afsattes 1614'). Men det har dog nappe veret almin-
deligt, at denne strid har trengt sig ind i kirkerne.

Under de store ulykker, som ramte folket i midten af
det 17de arhundrede, fandt der en opvakkelse sted, som
leb ud i den sdkaldte Weigelianisme, der fornzgtede
Kristi menneskelige natur og derfor ogsd forkastede alt
vdre kirkeveesen og kun vilde betragte kirkel@ren som et
udvortes sveb om den dybere erkendelse af Gud. For si
vidt som den her ndede ud i befolkningen, viste den sig
is®r i uvillie mod al luksus, serlig overdidighed i klzder,
i hvilken henseende kong Christian IV’s luksusanordninger
kraftigt underststtede den. For ham var der ingen tvivl
om, at Gud forternedes over den store hofart, som menne-
sker i denne tid bruger med deres kledebon, toppede luer
og anden letferdig dragt, sd at Gud giver sit mishag til-

) Pontoppidan Annale: III, 621 f. Kirkehist. Saml. 3. 1. 589 f.
Rerdam, Universitetets hist. III, 255.



350 Gudstjenesten i den danske kirke.

kende ved underlige fedsler og adskillige tegn!). Bade al-
muen og praesterne kom i bevagelse, nir sidanne tegn
skete, og der opstod svermeriske profeter. Da mesterman-
den i Viborg si syner og vakte uro i befolkningen, pre-
dikede en hof- eller slotspredikant om, at han burde miste
livet, og kongen var af samme mening?).

Kirken formaede dog ogsi at bek@mpe denne bevagelse
pa anden vis. I 4ret 1631 opdagede maun i Ribe en mar-
kelig skrift paa en rude, og hele byen kom i bevagelse,
det antoges, at skriften varslede store ulykker over landet.
Den fromme biskop Jens Dinesen Jersin pradikede da
hver dag en hel uge igennem om overtroen i almindelig-
hed sivelsom om det formentlige tegn i Ribe og forklarede,
hvorledes alle de nye profetier, som han i det hele adva-
rede mod at tro, kun lidet lignede de gamle, der aldrig
var bleven stiende ved det, som henger udenpid mennesket,
men altid havde krevet en renselse og fornyelse af hjer-
terne. — Denne besindige tale vakte stor vrede mod ham;
han beskyldtes for at foragte Guds &benbare tegn og for at
have approberet overdidigheden i klededragt. — Jersin
herer mellem tidens ypperste predikanter; han har sammen-
arbejdet sine predikener i to opbyggelsesskrifter: »Vera
via vite, en rigtig vej, som ferer til det evige live og
»Troens kamp og sejr,« der begge endnu bruges?).

Hele denne uro i befolkningen bevirkede, at mange
prester segte at gere deres pradiken indtrengende og
anvendelig ved at predike om alle slags borgerlige og
verdslige ting, hvad der advaredes mod rundt om pé lande-
mederne, siledes af biskop Morten Madsen i Arhus 1631;
han forlangte, at presterne skunlde skrive deres pradikener,
at de kunde forevise dem for biskoppen. Sallands biskop

1) Reskr. 81. Jan. 1631. Ny kirkehist. Saml. IV, 182.

2) Ny kirkehist. Saml. 1V, 184.

3) Gjellerup, J. D. Jersin. Biograf lex. VIII. 458 f. I kirkehist.
Saml. 3. V. 463 findes eksempel pd en prazdiken mod overdadig-
hed.




Pradiken. 351

L. M. Scavenius formanede til at prazdike loven og evan-
geliet, men ikke allehidnde verdslige ting.

Ofte i denne ulykkelige tid led der en streng bods-
prediken, hvad der vel ogsi kunde vere god grund til.
Springfloden 1634 odelagde en by i Ho sogn, i hvilken
megen ugudelighed var giet i svang; den neste sendag
holdt presten, Knud Kristensen, en hérd straffeprediken,
sd at nogle stod op i kirken og bad: »Ak hr. Knud! tal
nu noget om Guds nade, og lys herrens velsignelse over os?).

I denne tid udkom Jesp. Brochmands »Sabbathi
sanctificatioe, i senere udgaver kaldet huspostil, 1636—
38. Den har oplevet lige si tairige oplag som N. Hem-
mingsens, hvis indflydelse vist nok den gang var ophert.
Resen synes at have villet gere Luthers pradikener til
monster for de danske prasters; han siger i et landemods-
monitum fra 1617, at pradikenerne skal vare kortere og
indholdsrigere (solidiores) og is@r af Luthers postiller, der
netop er trykkede i dette ojemed?). Men det blev ikke dem,
men Brochmands postil, der kom til at s®tte sit preg pa
det 17de arhundredes prediken. — Den indeholder lige sa
lidt som sine forgzngere egentlige pradikener, om den
end helt er holdt i pradiketonen, men udlegning af evan-
gelier og epistler, og den kan betragtes som et forseg pa
at vise bdde lerde og lage, hvorledes biblen fortolker sig
selv, og tillige, hvorledes dens fortolkning al tid kommer
til det samme resultat som den lutherske dogmatik, séle-
des som den havde udviklet sig i Brochmands tid og er
fremstillet af ham selv. Her er ingen teologiske kunstord,
ingen ydre systematisering, men han har i sandhed holdt
sig sin forgengers, N. Hemmingsens anvisning efterrettelig,
at prasten skal have en fast overbevisning om de i skrif-
ten indeholdte sandheder og et solidt system. — Dette

1) Danske Saml. 1. II. 105.
2) En afskrift af Roskildske monita i M. Jensen Medelfars visitats-
bog, Rigsarkivet.



352 Gudstjenesten i den danske Kkirke.

ligger al tid bag ved, og denne forvisming uden ringeste
tvivl om, at biblen.og den:lutherske dogmatik -pa alle punk-
ter -siger det samme, gor hans bog til et merkeligt hel-
stebt .arbejde.

Han kender sin bibel, som .kun fi har kendt den;
men han kan heller .ikke komme udenfor den. Hans :po-
stil har hverken tid eller fedreland, der er god og kriste-
lig formaning i den, men intet forhold til livet, :som det
den gang levedes, intet hensyn til samtidens forhdbninger
eller lidelser, synder eller vildfarelser. :Det er knap, der
er 'lant et billede fra livet; selv nir herren giver anvisning
dertil som i evangeliet om fuglene under himlen og lilierne
pd marken, drejer han straks af for atter at komme ‘ind
i:biblen: »Giv agt pa, hvorledes han sergede for Ismael i
orken, for Moses i de 40 dage pa bjerget, for :Israel i or-
ken, for Elias« osv. — De praster, og det har sikkert
varet mange, som har dannet sig efter hans forbillede, thar
kunnet lere en sund og forstandig brug af biblen, og hans
keerlighed til denne har kunnet vare dem et menster, men
de har sikkert stiet fare for, at deres przdiken er blevet
noget oversvaevende, s& det ikke har veret si let at ga
bort og gere efter det ord, der var hert.

Brochmands postil fik tillige en anden betydning: den
blev, som den siden kaldtes, en huspostil, der brugtes
af legfolk til opbyggelig l@sning, og den holdt sig som
siddan, ogsad efter at oplysningens talsmend i et halvt ar-
hundrede havde spottet over »Brochmands postillevis.« —
Det er et vidnesbyrd om det fremskridt, bide praster og
legfolk havde gjort siden N. Hemmingsens tid, at en si-
dan bog nu kunde finde lesere ogsi udenfor prasternes
kreds, og dette fremskridt skyldes den evangeliske pradi-
ken, der nu var holdt et irhundrede igennem; trods alle
de skrebeligheder, der havde heftet ved den, var Guds rene
ord ikke bleven pradiket forgaves.

I det 17de arhundrede begyndte presterne at blive
lerde, hvilket dog ikke ma forstis, som om det gjaldt



Pradiken. 353

standen i sin helhed; der var nok, som kun havde yderst
tarvelige kundskaber. — Biskop Jens Gedesen i Arhus
(1593—1626) har forkastet adskillige kandidater til gejstlige
embeder og givet andre pil®g om at arbejde pd at forege
deres kundskaber. Mathias Foss i Alborg (1672—81) har
givet mindst 9 praster det samme palaeg!). — Der var
dog virkelig, ogsd mellem landsbypraster pd afsides steder,
lerde mend; men det viste sig, at lerdommen ogsi
havde sine farer. — Pi Ribe landemode 1695 gentager
biskop Christen Lodberg de gamle formaninger mod for-
semmelige og forargelige praster, advarer mod at bruge
skoledisciple til at predike for sig og mod at bringe sine egne
sager pd pradikestolen, eller pd denne, i skriftestolen eller
ved sakramenterne, bruge utidige komplimenter og ceremo-
nier, da presterne »skal konservere den herres ®re, hvem de
tjener«. Men han tilfajer tillige, at de skal rette sig efter
menighedens begreb og mere soge at vise deres kar-
lighed end deres lerdom og veltalenhed. — Et
par ar senere advarede han mod de lange citater af biblen.
Sidanne méi kun bruges, hvor det geres fornedent, at til-
horerne sarligt advares om, at det er Guds ord og ikke
menneskers, eller det er noget »hejvigtigt og ugement«. —
Der gled ogsa latinske, tyske og franske ord og s@tninger
ind i prazdikenen, ligesom navnene bejedes pa latin (Eze-
chielem, Ezechielis osv.). Dette blev forbudt, navnene
skulde navnes »efter vort danske sprogs art.« Andre har
derimod villet vaere altfor populere, si de oversatte de sed-
vanlige navne pd Moses beger (udgangens, prestedemmets,
mandtallenes bog) eller brugte billeder som at treenigheden
lignedes ved en trefork, eller de lagde sig efter sddanne
andrigheder som at kalde »kedets lyst, ojnenes lyst og
livets hofferdighed« (1. Joh. 2, 16.) den onde treenighed.
— Biskop M. P. Kening i Alborg ivrer 1671 mod de pre-
ster, der smykker sig med fremmede fjer og bruger andre

1) Kirkehist. Saml. 3. II. 739 og 3. VI. 381.
Kirkehist. Saml. 5.R. L 23



354 Gudstjenesten i den danske kirke.

lerdes udtalelser, som var det deres egne. Det er intet
andet end svig mod Gud og kirken og at fortjene sig ros
ved at stjzle andres arbejde!). — I det hele var der en
tilbejelighed for alt, hvad der var snirklet og kunstigt, bide
i form og indhold. 1 &ret 1671 prazdikede mag. Laur.
Christensen i St. Knuds kirke i Odense vidtleftigt om de
lerdes meninger om, hvilket sprog vi skal bruge i den til-
kommende verden. Et eksempel derpa fra en lidt senere
tid er den lerde Christen Tychonius, ded som stiftsprovst
i Viborg 1740, »Cimbrers lys og Jyllands klare sje«, om
hvem der sagdes, at »sdlenge han stod pd sin pradikestol,
var han verd at binde med guldlenker dertil, at han aldrig
skulde komme ned deraf«. Hans veltalenhed er i vore ejne
en underlig blanding af helligt og verdsligt, bibelsprog,
franske gloser, dansk klingklang, forunderlige lignelser og
affekteret svulst, hvori der dog findes tanker, der er vel
tenkte og vel udtrykte?). — Denne lyst, til hvad der var
snildt og kunstigt, forte ogsa til misbrug af skriftens ord,
f. eks. nar hvert ord i de apokryfiske beger toges bogstave-
ligt, si& der predikedes om, at demonen i Tobias’s bog
fordreves ved den brzndte fiskelevers lugt, eller enkelte
ord reves ud af sammenhangen, siledes, at det lertes, at
Michas hus havde fiet velsignelse ved levitens ophold deri
(Dom. 17), eller Harmageddon anvendtes paa de udvalgtes
forsamling (Abenb. 16, 16) eller drankernes indbydelse (Es.
56, 12) brugtes som et ord til de angrende, eller Jesu ord
til Judas (Joh. 13, 27) gjordes til et almindeligt bud (Ribe
landemode 1700).

Ved siden heraf findes der eksempler pa stor ubehjalp-
somhed, som ndr vi herer, at det »er stor ynk, hvor mange
torkverer sig at konnektere juledagsteksten med St. Stefan,
s& de hjalp sig med anden juledag at predike over en

1) Kirkehist. Saml. 3. 1I. 101.
2j N. M. Petersens Dansk litteraturhist., 2. udg. 1V. 125, hvor der
meddeles prever af hans skrifter.



Prediken. 355

anden tekst, f. eks. Joh. 1 ell. desl. — Det er is@r i de
jydske stifter, der klages over, at presterne ikke kan pre-
dike. H. Bornemann var biskop i Alborg 1683 til 92, da
han forflyttedes til Sellands stift; han har kun felt sig
lidet tilfredsstillet ved de pradikener, han herte i Vend-
syssel. De er, siger han, meget rd, grove og ubehovlede;
og katekismus's forklaring udelades. Aret efter klager
han over, at der pradikes om politiske og verdslige ting;
men de domme, der feldes over sddanne i kirkerne, udles
og bespottes som kolde lyn og klingende bjzlder, da ev-
righeden hverken kan eller vil rette sig efter dem. For at
vi derfor ikke skal synes at tugte de skyldige barnagtigt
med et svaerd af bly, skal vi i vore domme béde over over-
og underordnede afholde os fra verdslige og politiske ting.
Allerede det neeste ar formaner han indtrengende til at
anvende »mere olie og flid« pd prazdikenerne. — Da Bor-
nemann siden som biskop pd Sezlland ikke omtaler de pre-
dikener, der holdtes i stiftet, pA denne méde, tor man an-
tage, at han der har varet bedre tilfreds. — P4 Ribe lande-
mode 1706 formaner biskop Muus presterne til at forbe-
rede sig pd deres predikener, si de ikke stir og gentager
sig selv, betenker sig og trekker ordene ud (ikke expone-
rer sig for spot ved vitiosa tautologia, dubitatione, tibuban-
tia, hasitatione, tractuqve verborum).

Det er alt omtalt, hvorledes ordinansen pébed, at der
ikke blot skulde pradikes over sendagsevangelierne, men
0gsd over katekismen. Prasterne skulde preve dem, der
gik til alters, om de kunde deres bernelerdom; men der
méitte ogsd gives dem lejlighed til at lere den, og dertil
havde man udenfor de latinske skoler intet andet middel
end gudstjenesten. Her skulde derfor katekismen bestan-
dig gentages; ti, som biskop N. Palladius i Lund sagde:
nKan en star lere at gentage det ord, som den ofte har

23*



356 Gudstjenesten i den danske kirke.

hort, skulde da almuen ikke kunne l®re sin hellige kate-
kismus, nar den ofte indprentes den«?)?

Det er sterke ord, hvormed den ved reformationstiden
herskende uvidenhed hos almuen omtales; i den sikaldte
Knud Gyldenstjernes katekismus hedder det siledes: »Ak
evige, retvise og barmhjertige Gud! hvad kunde I vel tenke,
det mi vare for en grummelighed, at iblandt s& mange
tusinde, som dog alle ville kaldes kristne og kristeligt bru-
ger den hellige kirkes menige sakramenter med os, er der
nazppe en af hvert hundrede, der véd den kristelige berne-
lerdom at lese enfoldelig ud og forstir at gere rede derfor,
som de burde. De arme folk har fast ingen skilsmisse fra
uskellige beaster i den sag«2?). Af lignende udtalelser fin-
des mange; Fr. Wormordsen siger saledes, at der var 60-
arige, som ikke engang kunde deres fadervor, endsige de
10 bud. Man var derfor fuldstendig pd det rene med, at
storre kristelig oplysning var et livsvilkdr for den evange-
liske kirke; men alle var ogsd enige om, at der ikke kunde
sigtes hejere end til at lere almuen Luthers lille kate-
kismus, den er, siger Johan Vandal, l@gmands bibel3).

For at opnd dette skulde i byerne skolebernene ved
morgensangen om sondagen oplese katekismen, og ved
aftensangen skulde der pradikes over den. P4 landet
derimod, hvor der kun var én gudstjeneste i hvert sogn,
skulde der den ferste halve time predikes over evangeliet,
men den anden over katekismen, som hindbogen af
1539 siger, »efterdi de have ikke anden tid om dagen at
hore hende i, som de have udi kebstadenc.

Bestemmelsen, om at predikenen pi landet siledes
skulde deles i to halvdele, viste sig, som man ikke kan
undre sig over, meget vanskelig at gennemfore, hvad bedst
ses af de mange klager pd landemoderne over, at katekismus-

1) Cawallin, Lunds stifts herdaminne. 1. 22.
2) Kirkehist. Saml. 4. 1V. 616.
8) Ny kirkehist. Saml. VI. 127.



Pradiken. 357

prediken forseommes. Selv biskopperne indskraznkede sig
stundom til at forlange en oplesning af katekismen. Sa-
ledes formaner Jorgen Sadolin i Odense prasterne til, at
de istedetfor, som de hidtil plejede, ved slutningen af deres
prediken at opregne allehinde synder (det katolske ovenfor
omtalte confiteor), hvorved de mere besvaerede end befriede
samvittighederne, herefter skulde opregne deres katekismus
og den sande hellige kirkes gamle lerdom og si talle (frem-
sige) troen, som herefter folger, til et sandt almindeligt
skriftemél at gere, og sige: Kare kristelige venner! falder
nu pi eders knz og teller den hellige kristelige tro med
mig og siger: Jeg tror pd Gud fader osv. Med denne hel-
lige tro skulle I nu bekende eder skyldige for Gud mod
alle hans budord, som si lyde osv. P4 denne »fadsone«
haber han, at den enfoldige almue og unge folk kunne med
tiden lere de 10 Guds bud, vore trosartikler, Credo, Pater-
noster og de hellige sakramenters indstiftelse og brug?!). —
I Skidne omtales det oftere, at katekismuspradiken iser
skal finde sted om sommeren, nir dagene er lange, og at
de foreldre, der ikke bringer deres bern med til den, skal
exkommuniceres.

Da det ikke ret vilde lykkes at fi katekismen pradiket
ved sendagstjenesterne, segte man ogsi pd landet at skaffe
seregne dage til katekismusprediken. Ved bispe-
modet i Kebenhavn 1555 pébedes det, at den i byerne
skulde holdes i de 4 temperuger. Dette gentages for Fyns
vedkommende pa dette slifts landemode 1562; men der ud-
vides det til ogsd at gzlde for landets vedkommende. —
Bededagene benyttedes ogsi pa denne made. Lollands
provster androg 1579 om, at der métte blive holdt en ugent-
lig bededag pé& landet, n»alene for katekismusprazdikens
skyld«?). Det pabydes dog ofte kun, at katekismus pa
bededage skal opleses for pradiken.

1) Saml. til Fyns hist. og topografi IV. 26.
3) Kirkehist. Saml. 3. VI. 513.



358 Gudstjenesten i den danske kirke.

Om sendagen har man som regel nejedes med den
af Sadolin anbefalede oplesning af katekismus efter pre-
diken. Den omtales pd Fyns landemode 1561 og pi Sal-
lands béde dette og neste ir. Begge steder siges der, at
den skal treede i stedet for konfiteor. — Ved Szllands lande-
mode 1566 formanes der vel til at holde kalekismuspradi-
ken om sendagen; men der tilfojes, at hvor den ikke be-
kvemt kan holdes pd den dag, mé& det ske pd de under
krigen anordnede bededage. Senere hedder det endog: »Ons-
dags- og bededagspradiken skal holdes ved magt, og da
skal katekismus predikes, som ellers plejede at ske om sen-
dagen«. Dette kan vel ikke forstis anderledes, end at katekis-
muspradiken om sendagen der i stiftet ikke mere fandt sted.

Det er neppe giet stort bedre med den undervis-
visning, degnene skulde give de unge. Den skulde
finde sted sendag morgen, nir det havde ringet anden gang
til kirke; medens prasten skriftede i koret, skulde degnen
lese nede i kirkens anden ende ved debefonten; stundom
er den ogsd holdt efter prediken. — I Skine og formo-
dentlig ogs& i de andre stifter skulde degnene desuden ved
de store fester besege byerne og sammenkalde ungdommen
til overheoring og undervisning!). Der tales kun lidt om
degneundervisningen; det har abenbart ikke varet af denne,
men af prasternes katekismuspraediken, man har ventet
noget udbytte. De fleste degne har n®ppe varet istand til
at give en undervisning, der havde nogen verdi, og hen-
imod &r 1600 synes det, som om degnelesningen omtrent
var ophert; men nir dette var tilfeldet bdde med denne
og med katekismuspradiken, s var oplysningens kilder blevne
terre, medens der tra@ngtes hardt til, at der skulde abnes
nye, som kunde flyde rigeligere?).

I nesten alle samtidige udtalelser klages der da ogsa

1) Cawallin, Lunds stifts herdaminne. I. 22.
?) 1 Kirkehist. Saml. 3. Ill. 465 f. findes en anvisning til katekisa-
tion fra det 16de arh.



Pradiken. 359

over almuens uvidenhed; det er vistnok en enestiende
ytring, nar det i et aktstykke, der i Frederik II's tid er ud-
arbejdet efter hans ordre, siges, at »der n®sten ikke findes
noget hus, hvor ikke savel adelsmends som borgeres og
benders bern er udmarket underviste i katekismuslerdom-
men fra smd af, og hvor ikke forzldrene forlanger af bor-
nene, at de nojagtigt skal fremsige den«. Men dette er
nappe rigtigt; man var endnu ikke kommen si vidtl).

Da H. P. Resen blev Szllands biskop 1615, segte
han derfor at kalde bide degnel®sningen og kate-
kismuspradikenen til live igen. Straks pa sit forste
landemode siger han om den sidste, at den »skal fornyse,
hvad noksom viser, at den er gdet af brug. Katekismus
skal forst indskzrpes simpelt, siden med forklaring ved
gentagelse fra pradikestolen. Degnene skal desuden lese
over den en gang om ugen, prasterne i det mindste en
gang om mdaneden. — Der er neppe noget eneste lande-
mode i Resens tid, i hvilket han ikke vender tilbage til
denne sag; i &ret 1626 siger han: »Dersom jeg glemmer
dig Luther, iser i din lille katekismus, hvis sande lys alt
skinner for os nesten gennem alle ting, da lad min hejre
hind blive glemt!«

Det lykkedes ikke Resen at fi den egentlige katekis-
muspradiken gjort til almindelig regel. Den pabydes vel
endnu i forordning 27. Marts 1629, og pabudet gentages
bide i recessen 1643, 1. 1. 18 og i D. L. 2. 4. 14, men
alle tre steder med det tilleg, at nir dagen er stakket om
vinteren, og presten har flere tjenester, mad han nejes med
en gang eller to at oplese Luthers forklaring over det
stykke af katekismen, som han ellers skulde have pradiket
over. — Det var denne oplesning, man i det hele nejedes

1 D. kgl. bibl, Gl. kgl. saml. 3182. 4. — Mnskrpt. omtales i Ny
kirkehist. Saml. IV. 225. Det er uvist, hvad hensigten med det
er. Et lovforslag er det nappe, snarere synes det en fremstilling
af skole- og kirkeforhold, som man mente, de i virkeligheden var.



360 Gudstjenesten i den danske kirke.

med, og det er den, der sigtes til, nir Brochmand 1639
siger, at ndr katekismus l@ses, knaler tilhererne og siger
ikke ordene efter; det var bedre, at de, nir bennen var
endt, rejste sig og stdende herte katekismussen. — I Ar-
hus stift klagedes der 1662 over, at de gamle glemte kate-
kismen. Hver sendag skal derfor en part af den med for-
klaring opleses fra pradikestolen, og menigheden, unge
og gamle, mend og kvinder, skal std op og med sagte rost
lese med. Hele katekismen skal siledes gennemgéis pa 5
sendage. — Her er der altsé slet ikke mere tale om egentlig
katekismuepreadiken.

Bedre held synes Resen at have havt med degne-
undervisningen, der virkelig i den felgende tid fandt
sted pa de fleste steder. Ved Arhus landemode 1665 til-
holdes degnene at undervise ungdommen aldeles efter den
forklaring, som sket er over katekismus i prediken, og nar
ungdommen har fattet bernelerdommen, skal de lere dem
Davids penitensesalmer og nogle enfoldige skriftsteder om
Guds nade, syndernes forladelse, om korset, himmerig og
det evige liv; her har degnelzsningen altsd fundet sted
efter prediken. Det har dog mange steder veret vanske-
ligt at skaffe plads for degnens undervisning om sendagen.
I Viborg stift klages der over, at da alle presterne har
Jere kirker, mid degnene om sendagen foslge med dem,
hvorfor de ikke kan fi anden tid til undervisningen end
under prediken i vibenhuset; men si fir de unge ikke
hort prediken!). Det er alt omtalt, hvorledes degneunder-
visningen toges i katekisationens tjeneste. Ved denne var
den egenilige undervisning i bernelerdommen lagt hen pa
et andet sted af gudstjenesten end pradiken; ved konfir-
mationsundervisningen og skolernes oprettelse flyttedes den
efterhidnden helt udenfor gudstjenesten.

1) Kirkehist. Saml. 3. II. 129.



Pradiken. 361

Det ligger i sagens natur, at der kun i ringe grad kan
lovgives om prediken, og Danske lov nejedes da ogsd
med at gentage de almindelige formaninger, som fandtes i
kirkeordinansen. Nér denne kun havde pdlagt at bede for
kongen, s nevnte derimod loven: kongen og hans hus,
en naturlig folge af, at kronen var bleven arvelig. Efter
Frederik II's ded var det befalet at bede for enkedronnin-
gen, for den udvalgte konge, for rigsforstanderne og for
Danmarks og Norges riges rdd og adell). Denne kirkeben
gjaldt dog kun for Christians IV's mindredrighedsperiode og
bortfaldt siden. Merkeligt nok faldt det vanskeligt at fa
den efter eneveldens indferelse udvidede kirkeben for konge-
huset i gang; i alle stifter klages der over, at den forsemmes.
Den mé ikke indesluttes i den korte ben »Ver herres Jesu
fred« osv., men den skal bedes inderligt og alvorligt (Odense
1721); der skal geores fuldkommelig og forsvarlig ben for
kongehuset (Arhus 1728) osv. — Loyaliteten var sikkert
stor nok, si forsemmelsen kan kun komme deraf, at det
gik her som si mange andre steder, man blev ved gammel
skik uden at tage hensyn til de nye lovbud. — P& Mik-
kelsdag skulde der takkes for hesten; det var vist nok
gammel skik, at der da ofredes til de fattige?®); men om
nogen egentlig hestprazdiken tales der hverken i loven eller
ritualet; tillige skulde der takkes for den fred, Gud si
underligt gav os 1629. — Pa allehelgensdag, nytérs-
dag og taksigelsesfesten (11. Febr.) var der s®regne
benner, og hertil kom siden konfirmationssendag.
Der skulde al tid endes med fadervor, om hvilket ritualet
siger, at det skal bedes »helt ud til enden«, s& man méi
tro, det ogsd er blevet forkortet. — Ved Ribe landemode
1715 klagedes der over, at epistel og evangelium ikke mes-
sedes helt ud til enden.

De klager over praster, som havde lydt i tidligere

1) Ny kirkehist. Saml. 1V. 382.
2) Kirkehist. Saml. 3. II. 486.



362 Gudstjenesten i den danske kirke.

tider, gentoges javnligt ogsi i slutningen af det 17de og
helt ind i det 18de &rhundrede. Sailedes af biskop Deich-
man i Viborg, der gentagne gange omtaler, at der er pre-
ster, som har antaget medhjzlpere og lader disse helt be-
serge embedet; men »det er ikke lejesvenden, men hyrden,
som skal gere regnskab for fireme«. — 1 dret 1769 siger
Broder Brorson i Alborg, at der er praster, som har lagt
sig sdledes pad dovenskab, at de i flere méineder igennem
ikke har prediket eller katekiseret. — Sarligt klages der
hyppigt over, at bededage og ugedagspraedikener forsemmes.

Men der var ogsi prester, som var for ivrige.
Deichman formaner dem til at vare forsigtige i deres ud-
tryk, at de ikke rejser beskyldninger mod uskyldige eller
mod evrigheden; C. Lodberg i Ribe minder om, at de ikke,
nar folk kommer i kirke, efter at prediken er begyndt, mi
afbryde denne for at skelde dem ud, »at de ikke skulde
komme fra deres koncepter, og menighedens attention af-
brydes«. Det har formodentlig veret smafolk, der er blevne
behandlede saledes; ti han legger prasterne tillige pd sinde
ikke at bruge utidige komplimenter og ceremonier i det hellige
embedes forrettelse, hverken pd pradikestolen, i skriftesto-
len eller ved sakramenterne. De skal betenke at konser-
vere den herres ®re, hvis sted de betreder. — Hans efter-
mand C. Muus klager over, at der er praster, som geor
deres prediken, iser ved brudevielse, begravelse og takken
for offer til panegyrisk snak og hyklerisk tale. — Den om-
talte takken for offer blev ofte til en hel tale, der tidt inde-
holdt besynderlige ting!). Den har enkelte steder holdt sig
nasten til vor tid, dog kun som en kort taksigelse.

I den pietistiske tid er det utvivisomt, at pradi-
kenen har taget et opsving; men de af denne retning pa-
virkede biskopper legger dog i det hele langt mere vegt
pa den pévirkning af de enkelte, der skulde ske ved kate-
kisation og husbeseg. — Brorson i Alborg formaner til

1) Kirkehist. Saml. 4. VI. 122.



Prediken. 363

flittig at visitere og efterforske menighedens tilstand ved
husbeseg. Det er ikke nok, at prasterne, nir de sperges
om denne, svarer, at der er onde med gode, de skal si
vidt muligt gere regnskab for enhvers indvortes tilstand. —
Hygom i Arhus siger i en visitatsberetning: »l mangel af
forstands oplyste sjne kende prasterne hverken sig selv
eller tilhorerne, men de anse dem ifleng for omvendte tro-
ende, Guds bern og sande kristne, i stedet for de som
andeligt dede skulde ved omvendelsens ord allerfarst op-
vekkes fra de dede«!). — Hans eftermand, Bildsee, der
rigtignok ikke kan regnes mellem pietisterne, formaner til
at katekisere flittigt og hellere predike kortere.

Pietismen har frembragt den ferste danske pastoral-
teologi efter N. Hemmingsens »Pastor«, E. Pontoppidans
collegium pastorale practicum, et alvorligt og dyg-
tigt arbejde. Her angives manglerne ved den hidtilverende
predikemade. Det er, siger han, »ganske uforsvarligt, at
en predikant i en kirke fyldt dels med @rbare hyklere, dels
med herre-herrerdbere, dels med abenbart onde og ugude-
lige mennesker deklamerer mod gode gerningers indbildte
fortjeneste og siger lidet eller intet om deres rette grund
og sande vaesen og heje fornedenhed for dem, der ville
arve salighed«. Men derfor vil han ikke, at der skal pre-
dikes moral pd Moses vis; ti det er som at sige: »Du skal
tage klokketirnet pd din ryg og bare det, ellers bliver du
fordemt«. — Fremdeles ma przdikenerne ikke indeholde
undersogelser om antikvariske. genealogiske, kronologiske,
historiske og geografiske ting, eller vere stridspraedikener
mod anderledes tenkende, eller endelig overfyldes med over-
fledige citater med anforelse af vers og kapitel for at be-
vise det, som ingen tvivler om?).

Pontoppidan beskriver ligeledes en pradikemode, som
han kalder den engelske, og som han siger mange fulgte

Y Jydske Saml. 1. IIl. 375.
?) 8. 21, 181—200.



364 Gudstjenesten i den danske kirke.

i slutningen af det 18de &drhundrede. Den gik ud pa »at kon-
glomerere en stor mengde af bibelske sprog, eksempler,
lignelser og tendentisse moraler, grundede ikke pi en real’
men pd en verbal konkordans og hensiglende ikke til nogen
vis hovedmaterie, men som et sandt gvodlibet adspredt i
mange divisioner og subdivisioner, hvis samling var som
det terre sand, n&r man abner hinden og lader hvert lebe
sin vej. Deraf gjorde man imidlertid en remse sammensat
s& net og tet, at den klingede af lutter talemader, allego-
riske indfald, korte allusioner p4 lange bibelske og almuen
ubekendte historier!). — Biskopperne Hans Brochmand i
Arhus og Johan Bartsker i Viborg pradikede pa denne méde,
og de ligtaler, de har ladet trykke, viser, at Pontoppidans
dom ikke har veret for streng?).

I modsetning her til omtaler Pontoppidan den pie-
tistiske predikeméde, der var indkommen fra Tysk-
land, og som bestrebte sig pa en tydelig og naturlig ekse-
gese, befattet i enfoldige ord, samlet og rettet til et vist
mil og indrettet efter saliggoarelsens orden og med »exegesis
forneden applikation og selvprevelses anledning«. Men han
havde, da hans pastoralteologi udkom 1765, ogsa gjort den
erfaring, at denne made at predike p4d gav anledning til
dovenskab og altfor ustuderede predikener. Mange, siger
han, vaeve nu atter kirkens vadmel pa en anden méade, dog
lige s& uopbyggeligt som for; man venner sig til en slags
sladderagtighed og fardighed i at tale noget, i hvad det sa
bliver, om enhver tekst extempore. — Det er vel utvivlt-
somt, at her sigtes til predikener, der toges for gode, nar
de indeholdt pietismens slagord, uden hensyn til, om der
virkelig var nogen &ndelig nering i dem.

Pietismen har havt dygtige predikanter, serligt kan
waisenhusets prest E. Ewald navnes, og der er vel heller
ingen tvivl om, at den har medvirket til, at predikenen

1) S. 187.
%) Pontoppidan, Annales eccl. 1V, 166. 178.



Pradiken. 36H

blev mindre abstrakt og kom det virkelige liv nermere;
men dens tid var for kort og dens ideal af en pradiken
vel ogsid for ensidigt, til at den kunde satte noget sterkt
‘preg pa pradikenen for lengere tid. — Det var ikke den
egentlige pietisme men herrnhutismen, der festede rod
i Danmark. Dennes ejendommelige manér med idelig dvee-
len ved Lammets blod, Jesu blodige side osv. kom staerkt
frem i mange smi opbyggelsesskrifter og formodentlig og-
sd de ikke fa steder, hvor der sad mere eller mindre herrn-
hutisk sindede praster

I midten af det 18de &rhundrede opstod der under
indvirkning af den wolfiske filosofi en ny predikemade,
som kaldtes den strenge eller demonstrative. Den mi vel
have havt nogen udbredelse, siden biskop Hygom pa Arhus
landemode 1755 advarede mod den. Den, siger han, aviger
aldeles ud fra troens begynderes, Kristi og hans apostles,
mide at forkynde menneskene Guds rdd, hvilken uden al
tvivl i disse folks ojne er altfor simpel og enfoldig, og i
s& oplyste tider ikke lerd og overbevisende nok. Det er
en metode, der overalt, om s skulde vere, skikker sig
bedre til et akademisk kateder end til predikestolen, hvor
dog de fleste tilherere ere ulerde og enfoldige folk, hvis
forstand strekker ikke engang til at forstd de ny opfundne
talemédder, langt mindre til at samle og begribe de dybsin-
dige slutninger, og den er aldeles utilstrekkelig til at opni
det mal, enhver opbyggelig prediken ma sigte til«. — Det
kan ikke siges, hvem der har pradiket pi denne made;
men har biskoppen beskrevet den rigtigt, har han havt god
grund til at advare mod den.

Der kom endnu af og til advarsel mod at lese pre-
dikenen op. Biskop Muus i Ribe lagde 1705 sine pre-
ster p4 sinde, at dette kledte meget ilde og var praste-
standen til foragt, og E. Hagerup gentog dette 1774. — I
iret 1726 skrev en mand i Saby til sin prest, mag. Niels
Rotenburg, om han uden videre vilde efterlade den ham
uanstendige, her i landet ubrugelige og klageren m. fl. i



366 Gudstjenesten i den danske Kirke.

menigheden ubehagelig made med at opl@®se pradikenen.
Biskop Thestrup gav klageren medhold og bebrejdede Ro-
tenburg, at han havde bogstolen stiende midt for predike-
stolen; han skulde folge den skik, som var i alle kirker i
Danmark og Norge, at den skulde sti pi siden af den;
presten kunde da pi den have en seddel med pradikenens
hovedpunkter til stotte for hukommelsenl). — Denne an-
givelse af bogstolens plads viser bedst, at det kun var und-
tagelsesvis, predikenerne oplastes, vistnok isar nar der
kom nye og kunstige przdikeméder, som gjorde det van-
skeligt at huske det skrevne. Saledes, da Bastholms
predikener og hans «geistlige talekunst« blev mensteret
for mange. 1 4ret 1783 klagede en fynsk provst over, at
det blev almindeligt, at prasterne leste deres pradikener
op, og at de betjente sig af smagens heje stil og nyop-
digtede ord, som almuen ikke kunde forstid; men kancelliet
vilde ikke have med den sag at gere, men henviste den til
vedkommendes rédfersel, formaning og eksempel.

De pietistiske pradikener var ikke mere kortfattede,
end de ortodokse bavde varet, uagtet der grebes til-str@nge
midler for at indskrenke vidtloftigheden, is@r for
at skaffe tid til katekisationen. I aret 1737 truedes Keben-
havns prester med mulkt, hvis deres prediken blev lengere
end en time. Da dette ikke hjalp, fik kirkernes patroner
to &r efter ordre til at afkreve de prester, der forsd sig,
2 rd. i mulkt, straks nir de kom af pradikestolen. Aret
efter pdlagdes det klokkerne i kebstzderne at gere det
samme; men her var mulkten dog kun 1 rd. Enkelte steder
p4 landemoderne gentoges endnu de gamle formaninger i
denne henseende, men de skulde snart blive overfledige,
predikenerne blev korte nok. Henimod slutningen at det
18de &rhundrede siges det, at der ikke er mange steder,
hvor der er grund til klage over for lange pradikener,

1) Jydske Saml. 2. III, 291.



Pradiken. 367

og der er steder, hvor de med et og alt kun varer 1'/2
kvarter!).

Det palagdes efterhinden przsterne pé visse sendage
at predike mod enkelte laster eller om lydighed
mod regeringens befalinger. Ved reskript 15. Marts
1682 befaledes det at predike mod karlenes uvillie til at
lade sig indrullere. — Da man pi alle mader segte at op-
hjelpe indenlandsk industri, skulde der praedikes mod told-
svig (reskript 13. April 1753, cancelliskrivelse 6. December
1766). — Pa 15. sendag efter trinitatis og midfastesen-
dag skulde der pradikes mod drukkenskab og friseri og
odselhed med Guds gaver og den derved forirsagede for-
odelse af, hvad trengende kunde nyde godt af (Reskript
15. Aug. 1781), og ved forordning 27. December 1799 pa-
lagdes_ det at oplyse almuen om, at den faderlige for-
maning, som kongen havde givet til anstzndig tarvelighed,
sigtede ene til at fremme landalmuens eget gavn.

Der klages i det 18de drhundrede ikke si meget over
at prasterne benytter studenter til at predike for sig, men
derimod tidt over, at de benyttede degne. Biskop Hans
Braem i Arhus forbed 1694, at sidanne, selv om de havde
attestats, mdtte predike uden biskoppens tilladelse. Dette
mi ikke vere bleven overholdt; ti 1752 formanede Hygom
alvorligt provsterne til at anmelde de praster, der forrettede
en stor del om ikke storste delen af deres pradiketjeneste
ved degne, ogsid sidanne, der ikke havde attestats. De er,
siger han, uerfarne i alle teologiens dele, sa det er let at
slutte, hvorledes det aller vigtigste embede mé blive for-
rettet af dem, der fattes endog de udvortes betingelser til
at kundgere evangeliets hemmeligheder og tale derom.
Han frygter for, at de skal pradike pa fariszers og heden-
ske filosofers vis, lovprediken om dyder og laster: Men
dertil har Kristus ikke udsendt sine tjenere, men for at
pradike evangelium og ved pradiken at overbevise menne-

1) Ussing, Kirkeforfatn. 1V. 1. 758.



368 Gudstjenesten i den danske kirke.

skene om deres vantro samt vejlede dem til troen og si-
ledes gere menneskene salige. Degnene, siger han, méi
derfor hellere lese en pradiken end selv prazdike. — Andre
biskopper var dog ikke si strenge. C. Worm fandt det
vel meget forargeligt, at ulerde og usvede degne pradi-
kede; men han vilde ikke formene en skikkelig degn, som
vel kan have anlagt sin tid, sardeles om han har examen
theologicum, at lade sig here p4 pradikestolen efter pre-
stens begaring og i hans forfald.

Det er alt omtalt, at pietismen ikke bevirkede nogen
varig forandring af pradikemaden, og det samme m4 siges
om de mend, der ellers pristes for deres veltalenhed. Dette
var f. eks. tilfzldet med biskop Worm. »Hans veltalenhed
var, bdde nir han perorerede pa latin og nir han predi-
kede dansk, si net og fyndig, at den i begge sprogene kunde
vere et mynster og mesterstykke«. I péskriften pd hans
ligkiste siges, at »en mer end menneskelig veltalenhed, be-
kreftet af det rene saligheds ord, lagde kraft og fynd i det
ord, han talle»!). — Hans eftermand, P. Hersleb, gjorde
et sterkt personligt indtryk, og i hans predikerne findes
meget, som endnu kunde l®ses til opbyggelse; men han
kan ikke lade vere at vise sin lerdom, f. eks. ved at an-
fore og forklare graske ord. Det har havt en skadelig
indvirkning pé predikenerne, at praesternes uddannelse ind-
skrenkedes til, at de la@rte et dogmatisk system, medens skrif-
tens forklaring sattes tilside. Grev Holstein, der i mange
ar var oversekreter i det danske kancelli, klagede 1759
over, at prasterne ikke kendte og forstod skriften, og at
de derfor ikke beredte sig til den tekst, som de skulde
forklare, men holdt en prediken, som kunde passe pi alle
tekster, hvilket gav anledning til at tro, at de enten ikke
selv havde udarbejdet deres pradikener, eller at de i forst-
ningen, de kom i embede, havde forfattet sidanne pradi-
kener for siden at spare sig umagen at give forklaring over

1) Zwergius, Szllands klerisi 373, 375.



Pradiken. 369

enhver tekst!). En hardere dom over prazdikenen i den
sidste halvdel af det 18de arhundrede kan der ikke faldes,
og der er ingen grund til at mene, at den ikke skulde
vere retferdig. — Der opstod ikke nogen pradikant, som
kunde forhindre, at kristendommen og det virkelige liv mere
og mere skiltes ad, uden at det sidste ret pavirkedes af
det forste.

Det var herpd oplysningstidens prediken vilde
ride bod; man vilde ved en bedre opdragelse og ved soci-
ale reformer hejne livet, men man vilde tillige ved at give
prediken en ny form drage Kristus ned, si han kunde
pavirke dette liv. Ligesom mange af nutidens malere har
villet gere ham mere anskuelig ved at ifere ham vor tids
klededragt, siledes vilde man overs®tte de kristelige fore-
stillinger i det moderne sprog, for at de skulde kunne gere
mere indtryk pid menneskene. Det var en farlig vej at
komme ind pé&; overszttelsen blev let en omskrivning, og
herren selv blev borte i bestrebelserne for at fremstille
det kristelige liv, der skal vaere virkning af hans ord. Op-
lysningen si hovmodigt ned pd de tidligere slegter og de-
res arbejde, og den overlevering, der ene kan fare fadrenes
hjerter tilbage til bernene (Luk. 1, 17.), senderreves; man
mente at kunne begynde forfra og hente alt ud af skriften.

Oplysningstidens pradiken fik sin mester i C. Bast-
holm. Har vilde tage alle veltalenhedens midler i pre-
dikenens tjeneste, den skulde blive kort, afvekslende og
interessant, og hvorledes dette skulde nds, har han vist,
dels ved sine egne predikener, dels ved sin bog om
nden gejstlige talekunst» (1775). Det er ingen darlig
bog; den indeholder mange sunde og gode bemearkninger,
og dog er den forfejlet; ti den ger predikenens form til
det vigtigste, medens sandheden er, at om der end er for-
melle regler, som ikke mi overtredes, er det dog indholdet,
der skal skabe sin form, medens denne hos Bastholm stod

1) Kirkehist. Saml. 4. L, 312.
Kirkehist. Saml. 5. R. L 24



370 Gudstjenesten i den danske kirke.

fuldt ferdig, si der kunde legges et hvilketsomhelst ind-
hold i den.

Det kunde derfor ikke undgis, at hans mange efter-
lignere indsvebte tarvelige tanker i glimrende ord; men
der er heller ingen tvivl om, at det skyldes ham, at mange
uvaner og smaglosheder, som havde sk&mmet tidligere ti-
ders pradikener, blev aflagte. — Oplysningstidens og ratio-
nalismens pradiken ligger os si n@r og er si tidt om-
talt, at her ikke skal gis ne@rmere ind pd den. — Om den
galder det, at man skal kende den af frugterne; den af-
tagen af kirkegangen, som alt var begyndt, tiltog med ri-
vende fart; det Iykkedes at pradike kirkerne tomme.

Det er vist nok den almindelige mening, at prasterne
efter enevaldens indferelse stod i et sidant afh@ngigheds-
forhold til regeringen, at ingen vovede at sige andet, end
hvad der var den heje eavrighed velbehageligt. Dette var
dog langt fra tilfzldet; der kom ikke sd lidt opposition
frem pd predikestolene; men det kan heller ikke n®g-
tes, at den blev temmelig strengt sliet ned. Da der 1679
skulde holdes takkegudstjeneste for freden i Lund, kaldte
sogneprasten ved Helligdndskirken, mag. Esaias Fleischer,
den en skammelig og skiden fred, hvorfor han blev suspen-
deret, »og sprang der siden gode penge for ham til dem,
der talte hans sag i lave.« — Selv biskop Bagger skal 1684
have varet suspenderet nogle dage, fordi han havde talt
om kongens alliance med fremmede religioner og tyrkerne!).
— | aret 1682 fik presterne i Kebenhavn befaling til at
predike om lydighed mod politiet, og det blev desuden
givet dem tilkende, at de skulde entholde sig fra at censu-
rere over det, som de ikke forstod sig pa, og i alle mader
skikke sig, som det @rlige og tro undersitter vel semmer
og anstar (Reskr. 15. Marts). — | dret 1686 udstedte bi-
skop Lodberg i Ribe folgende advarsel til sine preaster:
»Eftersom der er bleven fornummetl i Hs. kgl. Maj.’s sidste

1) Bircherods dagbeger 201. Zwergius, Szllands kleresi, 339. 682.



Pradiken. 371

ekspedition (formodentlig beszttelsen af det gottorpske Sles-
vig) mange onde spargementer, hvoraf er kommet stor mis-
trestelse blandt folk uden nogen irsag, da, som sligt synes
at vere kommet enten af en vantro, som plejer at forhin-
dre Guds kraftige gerninger (Mt. 13, 58) eller fra ilde af-
fektionerede mod Hs. kgl. Maj. og landet, advares og
formanes domini prepositi og pastores, at de som Guds
og kgl. Maj.’s tro tjenere i slige og andre tilfeelde flittigen
opmuntrer deres tilhgrere til at tro Guds ord og have gode
og frimodige tanker om vor allernddigste herres og over-
konges hej-kongelige konduite, hvilket de bade i predike-
ner og omgangelse have at drive pd, og flittigen agte efter,
hvem slige onde spargementer forer, at de kunde vorde
straffede«. — Der kan nzppe vare tvivl om efter denne
udtalelse, at der har veret praster, som selv har hjulpet
til at udbrede sidanne onde spargementer.

I aret 1725 nedsatte kong Fredrik IV en »kommission
om ulovlig skenk og gavers tagelse«. Denne vakte megen
uvillie badde ved sin strenge fremgangsméide og méske is@r
ved de mange eder, der afkrevedes dem, den indkaldte for
sig, hvorfor den fik navnet vbandekommissionen«. — Bi-
skop C. Worm havde vel ikke pd pradikestolen, men dog
offentlig i konsistorium udtalt sig om, at kommissionens
fremferd vilde fremkalde mange falske eder, og sendagen
efter sagde stiftsprovst M. Reenberg pa predikestolen, at
en konge gjorde sig skyldig i alle de meneder, undersét-
terne svor, nir de matte sverge pd umulige ting. Biskop-
pen fik da en irettesettelse s skarp, som den nappe hver-
ken fer eller senere er given Szllands biskop, og det blev
pélagt ham at befale prasterne i sit stift og iser i Keben-
havn den naste sendag efter pradiken at forklare tilhererne,
hvad lydighed de ogsi i dette tilfelde var kongen skyldige,
samt bede, at Gud vilde fremme denne kristelige og nadige
intention?).

1) Kirkehist. Saml. 3. V. 510.
24~



372 Gudstjenesten i den danske Kkirke

Den ovenfor navnte stiftsprovst Reenberg var i det
hele en overmdde dristig og frimodig mand, der ned
stor anseelse, og det synes ikke at have gjort ham synder-
lig forsigtigere, nir hans dristige ord vakte ansted eller
endog, som i den pietiske strid, pAdrog ham en iretteset-
telse. — Som provst over Meen holdt han en landemods-
prediken, hvor han klagede over de mange verdslige for-
retninger, der pilagdes prasterne og gjorde dem til pro-
kuratorer, bender og fogeder, medens de ikke havde tid
til at studere eller til sjelesorg. Biskop Bornemann skal
vere bleven si vred over denne pradiken, at han udbred:
»Jeg skal ikke lade af, for jeg ser jert hoved pé en stage«,
hvortil Reenberg svarede: »Det er bedst at lade det sidde
pa den stage, Gud har sat det pi«. — Da Fredrik IV ind-
gik sit forargelige giftermil med grevinde Viereck, pradi-
kede Reenberg, der imidlertid var bleven prast ved Hellig-
andskirken, derimod; folk advarede ham om, at det var
farligt; men han svarede: »Skulde Helliggeistes klokker
ikke ringe, nir der er ild les pa slottet!« Ogsd presten
ved Petri kirke, H. Diirkop udtalte sig ved samme lejlighed
med stor frimodighed. — Under Christian VI var Reenberg
formand i kampen mod pietismen, i hvilken han brugte alle
viben, ogsd de temmelig utilberlige. — Da Chrff. Mumme
blev ordineret til biskop i Alborg, intimerede Reenberg, og
indholdet af hans tale var: Guds husholdning kommer os
underlig for. Han valgte Saul og Jeroboam til konger i
Israel; Kristus valgte den ertzskelm Judas til apostel. Vi
forstd os ej pd Guds husholdning, men vi véd dog, at Gud
endog af det, som er aller skadeligst, véd at udfere al ting

vel og viselig. — S& prise vi da Gud og kongen, som har
kaldet den haderlige Guds mand, mag. C. Mumme til bi-
skop i Alborg!). — Da Struensees forhold til dronning

Caroline Mathilde begyndte at vekke forargelse, predikede
hofprest J. A. Cramer mod de mange forlystelser i faste-

1) Kirkehist. Saml. 3. IIl. 495, 770, 778, 784.



Preediken. 373

tiden, og om hvorledes lasterne var tagne til i de sidste
3—4 ar, og at de stadigt vilde tage til, hvis ogsa kvinderne
blev deres talsmend og hejste gudleshedens fane, og han
tiilfejede: Ve det land, hvor hustruer og unge piger lader
hint om bluferdighed og derefter om dyd. Han talte, sagde
han, ikke om dem, der alt havde bortkastet al @rbarhed,
men om dem, der havde levet dydigt, men var pi veje til
at opgive det, »die hohen und niedrigen«, hvilke ord han
flere gange gentog. — Dronningen skal have beklaget sig
over denne pradiken, men kongen sagde, at en prast pd
predikestolen kunde sige, hvad han vilde?).

Et nogenledes fuldstendigt biilede af predikenen krea-
ver ogsi omtale af tillysningerne efter denne. Disse
spillede i den @ldre tid en stor rolle. Omtrent ak, hvad
sognets folk vilde have bekendtgjort, anmeldtes for degnen,
der opskrev det og bragte det til presten, som s& opleste
det. I Ribe stift var det skik, at degnen, nar pradikenen
var endt, gik op pA pradikestolen og sagde prasten, hvad
der var at tillyse. Biskop Lodberg forbed dette, og han
tilfojede, at degnene skulde entholde sig fra deres ufor-
nedne udleb under pradikenen, og ej heller skal de skikke
sig til under denne at sammenskrive deres rapsodier, som
de plejer at lebe op pd pradikestolen med. — Det ind-
skerpes bestandigt, at der ikke p& pradikestolen mdtte op-
leses andet, end hvad der er modtaget fra biskoppen og
kongen (reskr. 21. April 1683). Folk forlangte »lysning for
skyld eller bagtale«, at der skulde lyses band over en ukendt
tyv, der havde stjilet en hene, eller et skarns menneske,
der havde skéret halen af en hest osv. Proprieterer og
andre havde ogsi af herskesyge fundet for godt at anbe-
fale presterne at lyse om adskillige bagateller, og en del
praster havde af utidig frygt eller for slem vindings skyld
ifleng gjort tillysning om fir, hens, »syltetej« o. desl.?). —

1) Aage Friis, Det danske hof 1770, Sartryk af »Tilskueren« 1901. 19.
?) Kirkehist. Saml. 4. I1. 334.



374 Gudstjenesten i den danske kirke.

D. L. 2. 4. 18 forbed at lyse for noget, som ikke billigen
henherer til predikestolen, og som den kristne kirkes ben
ikke udkraver; alt andet henvises i byerne til tinge, pd
landet til kirkestavnet.

4. Skriftemal og altergang.

Skriftemdlet blev beholdt i den danske s& vel som
i de andre lutherske kirker; men dets betydning blev en
anden end tidligere. Prasten var ikke lenger det nedven-
dige mellemled mellem Gud og synderen, den evangeliske
kirke kunde hverken krzve alle synders bekendelse eller
garantere, at den pélagte bod skaffede syndernes forladelse;
nar det palagdes syndere at give noget til kirken eller til
de fattige, skulde det ikke betyde, at derved kebtes synder-
nes forladelse, men ved siden af andre troems frugter
skulde det vere et kendetegn pi en oprigtig anger. —
Skriftemélet kunde derfor nu ikke med rette regnes for et
sakrament, hvad det dog i den forste tid af og til kaldtes.
— 1 de sikaldte 43 artikler fra 1530 rades der derfor kun
til, at de, som vil g& til alters, skal »proeve og vel rand-
sage sin consciens efter skriflens bud og ga si til kirkens
tjener eller prast og give ham tilkende sin begaring og sin
tro«l). — Dette stemmer med, hvad ordinansen bestemmer,
at skriftemdalet skal vere prival; den skriftende skal enten
almindeligt bekende, at han er en svnder, eller hvad der
serligt kunde tynge pa hans samvittighed. Det kraves ikke,
at alle begiede synder skal opregnes; men at man nogle
forteller, det kan kvagne samvittigheden.

I den forste tid har man, i det mindste i Malme, dra-
get anderledes vidtgiende slutninger af den forandrede op-
fattelse af skriftemélet, s& man holdt et almindeligt
skrifteméal, hvor, som det siges, presten da kunde here

1) Minters Reformationshist. II. 118.



Skriftemal og altergang. 375

400 eller 1000 menneskers skriftemil pid en gang og give
dem en absolution?!). Denne made at skrifte pid har for-
modentlig ogsd vaeret brugt andre steder; ti pA Fyns lande-
mode 1561 advares der mod den uordentlige (tumultuaria)
confession, hvor der tages flere til skrifte pd en gang, og
som skal vare aldeles afskaffet, og pa Szllands 1575 siges
der, at den for l@nge siden forbudte almindelige absolution
skal vere aldeles afskaffet; der skal veare privat bekendelse
og derefter privat absolution. 1 Lund udstedtes der 1578
forbud mod den offentlige og almindelige absolution.

Dette blev dog kun delvis overholdt; man kan vel stede
p4 klager over, at prasterne ikke holdt det, der var sagt
dem i skriftestolen, hemmeligt, eller at de, der vilde skrif-
tes, stod s& nar op om skriftestolen, at de kunde here,
hvad der blev sagt, iser nir prasten talte for hejt, hvad
ogsd stundom blev forbudt, og siddanne klager vidner om,
at der er blevet aflagt virkelige skrifteméil. Men i det 17de
drhundrede blev det almindeligt, at ®gtefolk, forzldre og
born eller endog helt fremmede pd en gang gik i skrifte-
stolen. En af dem fremsagde da en skrifteben, og abso-
lutionen tildeltes dem alle under et: »Gar bort i fred!
eders synder ere eder forladne«. Dette blev mange gange
forbudt, ferste gang s& vidt vides pd Szllands landemode
1599, siden blev forbudene hyppigere og hyppigere; men
ikke desto mindre blev det mere og mere almindeligt.

En af grundene dertil var, at efterhinden som de ka-
tolske traditioner tabte sig, blev syndsbekendelsen
mere og mere holdt i almindelighed. Man fik for-
mularer for den; bispemedet i Kebenhavn 1555 pélagde
presterne at undervise deres sognebern om, at de skulde
holde sig fra det ugudelige konfiteor med helgeners pé-
kaldelse og bekende dem arme syndere pa latin eller dansk
efter den formular i de danske beger. Stundom forfattede
biskopperne ogsi en skrifleben for deres stift; séiledes P.

1) Danske Mag. V. 267—8. 0. Moe, Vor hejmesse 17.



376 Gudstjenesten i den danske kirke.

Palladius; han vil, at den skal lzres udenad, da mange ikke
véd, hvad de skal skrifte, enten nir de kommer frem for
deres sogneprast, eller ved dem selv for Gud. Den er
meget lang og knytter sig til alle de ti bud. — Ogsa Jak.
Madsen i Fyn forfattede en skrifteben for sit stift 1591%).
— Det matte indeholde store farer for det private skrifte-
mal, ndr formularer indfertes. Biskop Hans Albertsen ad-
varede ogsi imod dem, der métte ingen absolveres, som
ikke havde aflagt en bestemt bekendelse?).

Skriftem&l og altergang knyttedes straks ner
sammen, séiledes som det allerede havde veret i den ka-
tolske tid®); dog var det ikke nedvendigt, at den, der gik
til skrifte, straks skulde gi til alters, eller at der skulde
skriftes umiddelbart fer altergangen. De, der vilde deltage
i denne, skulde melde sig hos prasten, og det blev da
hans sag at afgere, om han vilde modtage dem uden videre,
eller om de forst skulde skrifte. — Men her kom der et
nyt moment til, som synes nasten at vere bleven den vig-
tigste del af skriftemdlet: presten skulde preve dem, der
vilde til alters, og da is®r de unge, som kom ferste gang,
om de havde den fornedne kristelige oplysning,
s& det kunde forsvares at lade dem nyde sakramentet. Efter
at ordinansen har talt om skriftemalet, tilfejer den: »Der-
efter, vil han berettes, skal han flittig udsperges, hvad for-
stand og mening han har om herrens nadvere, og om han
kan bernelerdom«; den, der ikke kan denne, skal udelukkes
fra nadveren; men det skal siges ham i det lenlige skrifte-
mal, at han ikke skal komme i noget ondt rygte, fordi han
bortvises fra alteret. — Det er siledes ikke med urette,
pnar det i en bade dygtigt og dristigt affattet skrivelse fra

1) Pontoppidan, Annales Ill. 518. P. Palladius, Alm. skriftemal 1561.

2) Kirkehist. Saml. 4. 1. 448.

%) Omnis utriusque sexus fidelis, postqvam ad annos discretionis
pervenerit, confiteatur saltem semel in anno proprio sacerdoti,
suscipiens reverenter ad minus in Pascha eucharisti® sacramen-
tum. Herzog, Realencyclopadie, 3. udg. 1I. 535, 45.



Skriftemal og altergang. 377

de lundensiske kanniker til kongen (1543) hedder, efterat det
ovenfor omtalte almindelige skriftemél er skildret: Dernast
tyktes dem (reformatorerne) bedre at vare, at hver skulde
besonderligt tale med prasten. Det havde den &rsag, at
man kunde forhere, om de kunde deres katekismus; men
nu vil man endelig, at de skal skrifte de hovedsynder, som
mest nager!). Kundskabspreven var virkelig bleven, om
ikke hovedsagen, s en meget vesentlig side af skrifteméilet.

Den bliver ogsid idelig indskarpet, iser overfor de
unge, som forste gang kom til alters. Der var ingen be-
‘stemt alder, hvori dette skulde ske; den, der kunde sin
katekismus og vidste, hvad betydning nadveren havde,
kunde antages. P. Palladius anbefaler, at bern skal gi til
alters, nir de er 6—7 &r gamle?). Der har da vel ikke
kunnet vere lale om, at disse har kunnet aflegge noget
egentligt skriftemal; men prazsten har méttet nejes med at
prove deres kundskab. — Det befales ogsd stundom, at der
foruden preven i skriftestolen skal holdes en almindelig
overhoring. Prasten skal, siger biskop Lodberg i Ribe
168D, overhore de unge pad kirkegulvet, enten de har veret
til skrifte for eller ej; de gamle og gifte skal vare tilstede
derved; forordningen af 27. Marts 1629 siger rent ud, at
derfor er skriftemalet indstiftet, pid det Guds bern enhver
for sig efter sin serdeles nedterftighed kan blive undervist
i kristendommen«. — Ved denne betragtning af skrifte-
milets betydning matte det naturligt knyttes siledes til
nadveren, at man kan gi ud fra, at det er blevet betragtet
som en forberedelse til den og sjzldent eller aldrig brugt,
uden det var hensigten samme dag eller n®ste sendag at
gd til alters.

Skriftemdlet skulde efter ordinansen holdes i byerne
om lerdagen, men pd landet for messe hveranden sen-
dag i hver kirke, hvor presten havde to sidanne. I byerne,

1) Danske Mag. 1. V. 267.
?) Visitatsbog 41.



378 Gudstjenesten i den danske kirke.

hvor der var flere praster, kunde denne ordning overholdes,
om den end ogsi der kunde falde besverlig. Endog i Ke-
benhavn, der dengang var velforsynet med prester, matte
der 1575 ansattes en underkapellan ved Nikolaj kirke, fordi
dennes to prasler klagede over »det store overleb, som de
havde med Holmens folk at skrifte og berette«l). Men pa
landet var vanskelighederne uovervindelige. Sognefolkene
skulde mede til skrifte, nir det ringede anden gang; men
her som ved alle forretninger kom mange for sent; si gik
presten fra alteret for at skrifte dem, og tjenesten ophold-
tes. Det var godt nok, at P. Palladius opfordrede presterne
til at legge vind p& at treste samvittighederne, og ikke
skrifte hurtigt, men skrifte ret (landemode 1555). Men dette
var i virkeligheden umuligt; de métte skynde sig, nir de
vilde blive ferdige.

Det vilde have hjulpet, nar altergangen havde veret
nogenledes ligelig fordelt over &rets sondage; men dette
var ikke tilfeldet. 1 pavedemmets tid havde der i reglen
kun veret altergang ved pasketid. Sidan altergang,
siger Palladius, er kun en vane og ikke ret brug af herrens
nadvere, og han formaner til at g& til alters hvert fjer-
dingér eller hvert halvir2?). Men denne formaning blev ikke
fulgt; det synes, at man har fiet folk til ogsd at gé til al-
ters pi de to andre store festdage, men ikke pa almindelige
sendage. Biskop Tyge Asmundsen i Lnnd siger, at der pa
landet kun skal holdes en messe juledag; men i byerne,
hvor der er si& mange nadvergaster, nodes presterne til pa
de store fester ogsd at holde altergang om morgenen. Nar
de store flokke da vil skriftes, var det umuligt, at det kunde
ske om morgenen, og allerede pid Szllands landemode 1560
befales det derfor, at skriftemalet skal holdes en dag eller
to for de store fester. Men atter her medte man en af
de gamle skikke, som det var svert at fi bugt med, idet

1) Q. Nielsen, Kebenhavns hist. 1536—1660, 1. 29.
?) Landemode 1559. — Visitatsbog 63.



Skriftemél og altergang. 379

benderne krevede, at prasten i dimmelugen skulde komme
i deres huse og der holde skrifte, hvilket nu ogsi udvide-
des til at gelde for de andre hejtider. — Allerede i den
katolske tid havde man havt betznkelighed ved skriftemalet
i husene. 1 Slesvig stift bestemtes det 1497, at det ikke
matte holdes i stuer, men kun pd viede og passende ste-
der!). Efter reformationen blev skriftemélene i husene
mange gange forbudt; P. Palladius siger 1554, at intet
skrifte m& heres i bendernes huse, uden nedvendighed
krever det; han vil, at dette skrifte skal forandres til en
overhering i kristendom; men hans forbud er ikke blevet
efterkommet; det gentages af hans eftermand 1573 og samme
ar af biskop Jak. Madsen i Odense, der ligefrem forud-
s@tter, at skriftemélet kun fandt sted ved paske, pinse og
jul. Som det gik pd Selland, gik det ogsd i Skine; N.
Palladius forbed 1553 skriftemélet i husene; det var, siger
han, i de andre stifter forandret til overhering i katekismus;
men 31 &r senere matte N. Hvid forny forbudet. Grunden
til, at der s sterkt ivredes mod denne skik, var ikke blot,
at den ansds for en kirkelig uorden, men tillige, at skrifte-
mélet endte med et gilde, hvor det gik alt andet end or-
dentligt til. Nar en by var afskriftet, lagde benderne en
tende ol pad stol, og ved den huggedes de o: sloges, svor
og bandede. Przsten har vel som oftest veret med; ti
ved Sezllands landemode 1565 forbedes det, at han mitte
befatte sig med »huggetonden«. Endnu sammesteds 1589
forbydes skriftemédl i husene i dimmelugen, og der siges,
at ved dette gores der store gilder og stir opredte senge.
Forst efter 1600 synes det at vere lykkedes at fi skrifte-
malet helt ind i kirkerne; men med hensyn til'tiden var der
ikke let at f4& gammel skik forandret. Endnu 1696 klager H.
Gerner i Viborg over, at der er steder, hvor sognefolkene
samlede gar til skrifte to gange om daret, hvorefter hele
menigheden kommunicerer. Biskoppen forlanger, at der

1) Thorkelin, Kirkelove 90.



380 Gudstjenesten i den danske kirke.

skal lyses til altergang en gang om mdineden eller hver
sjette uge. SAa langt var man fra at tenke pa, at der
skulde kunne holdes altergang hver sendag.

Man har erkendt, at skriftemdalet p& landet ikke
kunde holdes p& de i ordinansen bestemte tider. Forord-
ningen 27. Marts 1629 forlangte, at det ogsi her skulde
holdes lordag eftermiddag; men, siger biskop Mads
Jensen Medelfar i Lund, «dette kan pd nogle steder ikke
ske« 1), Deri fik han vel ret; men efter at denne bestemmelse
var gdet over i D. L. 2. 5. 2, blev der dog mange steder
holdt skrifte om lerdagen. Men det egentlige private skrifte-
mél var den gang som regel ophert, idet der neppe mere
fandt nogen virkelig forhandling sted mellem presten og
den skriftende.

Det var dog ikke alle, der skulde stedes til skrifte i
skriftestolen, men de, som levede i dbenbare synder og
derved havde givet offentlig forargelse i menigheden, métte
ikke komme til alters, for de havde sldet ébenbart skrifte
og bekendt deres synd for hele menigheden. Vitterlige
keattere, troldkarle og troldkvinder, Guds ords forhinere,
manddrabere, forredere, tyranner, voldsmand, horkarle og
jomfrukreenkere, horer og skeger, de, som bande og sl&
forzldre, tyve, rovere, dgerkarle, lognere, skendegaster og
falske vidner skulde holdes fra den hellige nadvere, til de
havde gjort en sand og alvorlig penitens, og de skulde da
bekende deres synd for hele menigheden.

Det 4benbare skriftemdal skulde finde sted straks
efter prediken. Synderen skulde sti i koret og vende sig
mod menigheden, bekende sin synd for den og bede om
dens forben, hvorefter presten skulde tilsige ham synder-
nes forladelse. Det fremhavedes ofte, at det var Guds
barmhjertighed, der pi denne méde blev synderen til del,
og der er heller ikke tvivl om, at mennesker med en be-
sveret samvittighed stundom har opfattet det siledes. En

1) Kirkehist. Saml. 3. II. 104.



Skriftemél og altergang. 381

prest fortzller om en stakkels vanfer tiggerkvinde, hvis
negte barn af vidde var omkommet i sengen hos hende,
at »hun var meget inderlig og hart begzrede, at jeg vilde
aflose hende«!). — Til biskop J. Bircherod kom der en
mand og begzrede, at han og hans hustru mitte std aben-
bart skrifte, fordi deres syge barn var ded i sengen hos
dem om natten. De havde ingen skyld deri; men det tryk-
kede dem, at de ikke havde ladet gere ben for barnet af
praedikestolen, og at ingen af naboerne havde varet tilstede,
da det dede?.

Det almindelige var dog, at det &benbare skriftemal
betragtedes som en skam, man helst maitte se at undgi,
eller, hvis dette ikke lod sig gere, dog gere si lidt som
muligt af. Kvinder medte s& tilhyllede, at man ikke kunde
se, hvem det var, og man segte pd forskellig mide at ind-
skrenke offentligheden. Stundom var der et fornuftigt
system deri, som nar faldne kvinder i Kebenhavn forste
gang skriftedes i koret i vidners overvarelse, anden gang
ligesd, men da bekendtgjordes forseelsen tillige fra pradike-
stolen; forst tredie gang métte synderinden selv std offent-
ligt frem®. — Da der 1631 forhandledes om forandringer
i den kirkelige lovgivning, foreslog Biskoppen i Lund, at
de, som syndede af skrebelighed, skulde absolveres ved
ugeprediken og kun de grove syndere ved hejmesse?).
Noget sédant kan der have ligget til grund, nir det iben-
bare skriftemal i Nakskov kirke stundom holdtes pi den
befalede made, men ogsd stundom pad skolemesterens kam-
mer eller i sakristiet?).

Men ofte gik det saledes, at de store slap udenom,
men de smid ramtes. Der var dog alvorlige prester, som
ingen personsforskel gjorde; saledes skrev sogneprasten

1) Kirkehist. Saml. 8. IV. 148.
2) Bircberods dagbeger 364.

8) Ny kirkehist. Saml. IV. 362.
4) Kirkehist. Saml. 3. 1. 107.
5 Hist. Tidskr. 2. V. 137.



382 Gudstjenesten i den danske kirke.

ved Nikolaj kirke Laur. Nielsen Riber til kong Christian III
om admiral Theus Pryss, der levede med en konkubine;
presten vilde ikke finde sig i, at folk sagde om ham, at
han stokker fluerne, men lader bierne fare. Kongen befalede
vel, at admiralen skulde skille sig ved kvinden, men han
forlangte ikke, at han skulde sti abenbart skrifte. Presten
sogte siden forflyttelse, da han gik i stadig livsfare, fordi
han havde advaret admiralen!). — Men det var ikke alle
prester, der handlede séledes. P& Sallands landemode
1593 klagede biskoppen over, at senner af praster, fogeder
og rige bender ikke kom til at std skrifte for lesagtighed.
— Dette var i endnu hgjere grad tilfzlde med adelige. 1
kong Christian IV's tid udstedtes der strenge anordninger
i denne henseende. Bdide adelige og uadelige, der levede
i bolskab, skulde bandsattes, nir de tre gange var adva-
rede (11. Juni 1598); men det har sikkert ikke hjulpet
mere, end nir kongen truede dem, der ikke vilde under-
kaste sig kirkens tugt, med Bremerholm. Trods de glub-
ske forordninger tillod Christian IV dog selv, at en adels-
mand, Niels Arnfeldt, der havde levet et utugtigt liv med
mange kvinder, og over hvem hans prest, Mads Pedersen i
Seby, havde klaget, méitte betale en mulkt og derefter
skriftes privat?). — Det var dog is@r uszdelighedssynder,
som der gjordes forskel pd; der kendes derimod flere ek-
sempler pé, at adelsmend, der havde begiet drab, métte
std 4benbart skrifte, selv om drabet havde varet nedvaerge.
Dette var ogsa tilfeldet med den bekendte Islender og kgl.
norske historiograf Torfeus, der havde drebt en mand,
som vilde overfalde ham?3).

Nér en kvinde, der havde fodt et uzgte barn, skulde
afleses, skulde hun nzvne barnefaderen. Det handte
da ligesom ved daben, at denne protesterede pa stedet.

1) Kirkehist. Saml. 3. IIl. 405.
?) Smstd. 3. 1. 397 f.
3) Worm, lex. over l@rde mend. 1II. 808.



Skriftemél og altergang. 383

Ved en sidan lejlighed i Snoldelev kirke 1622 leb den
mand, kvinden vilde udlegge, endnu for dette var sket, op
i koret og rabte, at det var legn og snak, hvad hun sagde,
at hun var en efterdreven lsgner, og at presten ikke mitte
aflese hende, for husbonden var tilfredsstillet. Han gjorde
en sidan larm, at almuen maitte legge sig imellem og bede
ham vere stille, s& handlingen kunde fortszttes. I en lol-
landsk kirke stod 1695 en gift mand og en af ham besvang-
ret enke skrifte. Da den sidste vendte sig mod menigheden
og bad om dens forladelse, sprang mandens kone ud af
sin stol og slog hende pi aret og sagde: »Jeg tilgiver dig
béde med hind og mund; du skal ikke stotte dig pA min
stotte« 1).

Om kvinder, der 14 deres bern ihjel, indeholdt
ordinansen den bestemmelse, at presten skulde fere dem
for superintendenten, og han skulde aflese dem. Dette var
en levning fra den katholske tid, da denne indulgens var
forbeholdt biskopperne; men det viste sig snart, at tilfel-
dene var si hyppige, at de blev til for stort besvar for
begge parter, hvorfor det overlodes stundom provsterne,
stundom prasterne at beserge ogsd denne aflgsning, hvor-
til de dog i hvert enkelt tilfelde sogte biskoppernes tilla-
delse. Det var stundom ikke blot moderen, men ogsi fa-
deren, der métte std abenbart skrifte, formodentlig nar han
havde varet i sengen, da ulykken skete, Det var mange
bern, der siledes kom af dage. Biskop C. Lodberg siger,
at i Ribe stift er det »gruelig gement« at bern ligges ihjel.
I Gonge herred i Skine udgjorde antallet af sddanne i 19
ar 236 og i 4 andre ar 65. I Skéne fritoges forezldrene
for at std dbenbart skrifte, men der skulde ske en atbedelse
for dem pé& pradikestolen, med formaning til alle forzldre
om at passe bedre pi deres bern?.

Som en slags &benbart skriftemidl ma det ogsd betrag-

1) Kirkehist. Saml. 3. 1II. 318. Rhode, Loll. og Falsters hist. 1. 268.
2) Kirkehist. Saml. 4. II. 141 og 4. VI. 336.



384 Gudstjenesten i den danske kirke.

tes, nar det palagdes praster fra pradikestolen at af-
bede begiede forseelser. Dette var ikke nogen sjel-
denhed; stundom var det for fejltagelser begiede iser ved
sakramenternes administration, at havde glemt trosbeken-
delsen ved en dab, eller at have uddelt vinen fer bredet
ved altergang; men ofte var det ogsid for szdelige forse-
elser. En opskrift af H. A. Brorson, som en kapellan »lyde-
lig og tydelig« skulde opl&:sé, begynder siledes: »Da det
er eders karlighed desverre nok bekendt, hvorledes jeg
afvigte 4. December om natten formedelst drukkenskab og
anden deraf fulgte strafveerdige uordentlighed har veret
&rsag til det om mig udbredte slette rygte, s erkender jeg
det her offentligt for Gud og hans menighed, og med hjer-
tets blussel bekender, at jeg ej alene skammelig har van-
eret min dib og kristendom, men endogsi besk®&mmet mit
hellige embede til des storre den allerhojestes forternelse,
hans berns bedrevelse og de ondes bestyrkelse i deres
ugudelighed« osvl). Det er os vanskeligt at forsti, at en
mand derefter i midten af det 18de arhundrede kunde blive
ved at vere prest i den samme menighed. — Endnu 1756
findes en prast at have méttet goere en sidan afbigt, fordi
han havde ladet sig bruge i en trolddomssag?).

Nar en 4benbar synder ikke vilde omvende sig og std
abenbart skrifte, skulde han hgjtidelig fra pradikestolen
bandsa®ttes, og det skulde siden to gange arligt pd palme-
sondag og 4de sendag i advent bekendtgeres, hvem der
séledes var bandsat; disse to sendage kaldtes derfor bands-
sondage. Det fremhavedes med stor bestemthed, at band-
settelsen kun skulde betyde udelukkelse fra nadveren, med
andre ord, at det kun var, hvad den katolske kirke havde
kaldt det lille band, der skulde bevares. — 1 de sékaldte
43 artikler, den trosbekendelse, prazdikanterne affattede til
herredagen i Kebenhavn 1530, siges det udtrykkelig, at

1) Kirkehist. Saml. 1. 198. Smlgn. Ny kirkehist. Saml. VI. 356.
?) Kirkehist, Saml. 3. V1. 779.



Skriftemal og altergang. 385

»ret band er ikke den evige formaledidelse; men det er en
adskilning fra den menige kristen samfund og sakramen-
tets forvaltning»!). — Ordinansen fejer til sin anvisning
om, hvorledes band skal lyses: »Dog m& vi med den band-
satte vel have en menneskelig omgangelse for den menige
freds og ordens skyld; men ikke skal man handle med ham
som med en broder, pid det hans udyd ej skal kirken til-
legges..

De katolske traditioner sad imidlertid ogsd her fast,
og prasterne lyste band med de gamle ceremonier, ring-
ning med de sikaldte primklokker og lysslukning. Dette
forbedes dog i den forste tid af og til. Siledes mindede
biskop N. Jespersen i Odense om, at bandet kun betydede,
at den bandsatte var udelukket fra nadveren, og det métte
derfor ikke udtales i si afskrekkende ord, som at den band-
satte skulde vare udstedt fra al ndde, fra himmeriges rige
og det evige liv, og allerede overgivet til alle djzvle, for-
bandet og fordemt pd legeme og sjel.

Men i det 17de arhundrede segte man ved skerpelse
af de kirkelige straffe at ridde bod pid den sadelige forvil-
delse, der is®r var fremkaldt ved de store krige, og band-
settelsen nermede sig mere og mere til at ligne den ka-
tolske kirkes store band, som man nu ogsi i teorien
forsvarede. Brochmand definerer det lille band som en ude-
lukkelse fra nadveren, det store som en offentlig erklering
om, at en genstridig synder er udelukket fra kirkens sam-
fund og i Jesu navn overgivet i Satans hander. Den, der
siledes var bandsat, métte slet ikke komme i kirken, og
kristne ikke omgés ham i det daglige liv. — Han forsvarer

1) Minter, Reformationshistorie 1. 112. — Rerdam, Malmeberetnin-
gen 23. — Smign. Art. Schmalkald. lil. 1X. »Majorem illam ex-
communbicationem, gvam Papa ita nominat, non nisi civilem poe-
pam esse ducimus, non pertinentem ad ministros ecclesie; minor
autem, gqvam nominat, vera et christiana est excommunicatio,
qve manifestos et obstinatos peccatores non admittit ad sacra-
mentume etc.

Kirkehist. Saml. 5.R. I 25



386 Gudstjenesten i den danske kirke.

ogsd, at en sidan bandlysning medferte verdslig straf, og
at kirken benyttede statens hjzlp for at at eve sin tugt;
»ti Savl udryddede troldmandene, Salomon bersvede Abjatar
embedet, da Sadok var indsat, Asa udryddede afgudsdyr-
kelsen, Josafat fremdrog den sande gudsdyrkelse«?!).

I forordningen af 27. Marts 1629 gives der en lang,
formodentlig af H. P. Resen affattet, formular for band-
settelsen, der ender siledes: »at N. N. er et bandsmen-
neske, udelukt fra den kristne menigheds samfund og sa-
kramenter som en hedning under sidanne sine synders be-
holdning og band og Guds vrede, som han ydermere samler
sig selv med sin hardhed og sit ubodferdige hjzrte til pi
vredens og Guds A4benbarelses retferdige doms dag, og
overantvordet Satan til kedets fordarvelse, pA det at d&nden
efter en sand omvendelse kunde blive fri og salig pid den
herres Jesu Kristi dag«. — Denne formular gik over bide
i den store reces 1643 og i Danske lov. — Biskop Borne-
mann befalede pd Sellands landemode 1694, at det store
band skulde lyses, hvis synderen ikke havde omvendt sig
et &r efter at det lille var lyst; han skulde da stazvnes for
landemodet og ved dom overantvordes sit herskab, hvis
han ikke vilde indstevne sin sag for kongen og radet, eller
efter 1660 for haejesteret.

Man har dog havt eje for, at denne sammenknytning
af kirkens tugt og den verdslige straf kunde blive uheldig.
— I en erklering fra universitetet, bl. a. undertegnet af
H. P. Resen og J. Brochmand, udtaltes det siledes, at nir
nogen sigtes for hor og kan ikke lovverge sig, men feldes
af verdslig lov, medens han stadig erklezrer sig for uskyl-
dig, og begerer at blive i Guds menighed, da eragtes ikke
rettere, end at bar sigtelse mod benzgtelse ikke kan veare
fuld grund til at udelukke et menneske af Guds menighed.
— Man fandt det altsd vel i sin orden, at kirkens band
medferte verdslig straf; men man vilde ikke g& ind p4, at

1) Systema universe theologiz 1638—39, II, 988 f. 995.



Skriftemél og altergang. 387

enhver verdslig dom skulde medfere kirkelig straf. — Chri-
stian 1V forbed ogsd presterne at holde dem, som havde
begiet lasagtighedssynder, fra skriftemdlet, fordi de ikke
havde tilfredsstillet herskabet ved at betale de beder, de
var ifaldne, nrefterdi enhver sin rettighed og sagefald ved
landsloven kan sege, og ingen med rette ber kirkens disci-
plin til sin fordel at bruge og opholde«. Ogsi manddra-
bere tillodes det at tage til skrifte, om de end ikke havde
kobt deres fred?).

P4 bispemedet 1540 vedtoges det, at der ogsi kunde
lyses band over en ukendt misdader. Dette fandt
ikke sjeldent sted; ved et kongebrev af 1585 pélagdes det
siledes efter anmodning af rigets marsk, Peder Gylden-
stierne, en prast at lyse band over en ukendt, der havde
flyttet en skalsten?). — Men som oftest advarede biskop-
perne mod siddanne anonyme bandsettelser, fordi der blev
drevet for stort misbrug med dem, da sognefolkene bege-
rede lyst band for ethvert ringe tyveri, der var begdet.
»Kirkens ben skal gi derfor«, nar et ondt menneske har
sliet en gris ihjel, eller nir nogle djezvels og uforskam-
mede mennesker har stjilet fra degnen, «at Gud almagtig-
ste samme tyve og uherlige dj@velskroppe vilde straffe, s
de for hver mand kunde blive dbenbarede, at de kunde fi
deres tilberlige verdsens dom og ulykke«3%). — Det er til
sddanne bandlysninger biskop Bagger sigter, nir han 1676
og 89 forbyder at bandsztte for en ringe ting, som var
bortstjdlet. — 1 D.L.2.9.23 forbydes det at lyse til band
for den, som ikke vides, hvem han er; men przsten kan
bede, at den skjulte misgerning mi komme for dagen. Sa-
danne benner var ogsé tidligere blevne holdte. I aret 1651,
da Dina Vinhofers sag stod pa, befaledes det, at der i alle

1) Danske Magasin 2. II. 224. Rerdam, Kirkelove. IIl. 78. 285.
Smlign. Secher og Steckel, Forarbejder til D. L. I, 39.

2) Rerdam, Kirkelove 1II, 385.

8) Kirkehist. Saml. 3. VI. 798.

25*



388 Gudstjenesten i den danske. kirke.

Keobenhavns kirker skulde bedes om, at Gud vilde oplyse
sandheden »i en vanskelig og meget meork sag, deslige
aldrig tilforn i Danmark er hert«, si de skyldige kunde
blive straffede og de uskyldige frikendte!). Biskop Worm
formanede 1718 presterne til, at de under deres kalds
fortabelse ikke maitte bandsatte eller offentlig forbande de-
res menigheder; ti sidant kan ej anses uden som en hejst
forargelig formastelse, helst nar deslige sig forlebende
prester udtrykkelig tillegger arsag, hvorfor de snsker Guds
forbandelse, nemlig enten at offer er dem formindsket eller
sddant. -— Henimod slutningen af det 18de arhundrede gik
bandsattelse 8i4 godt som helt af brug.

Men si lenge det dbenbare skriftemél og bandsattel-
sen stod ved magt, var det en stor myndighed, som der-
ved var lagt i praesternes hind, og den undgik heller ikke
at blive misbrugt. Man var fra den katolske tid vant til
at bruge bandet som kirkens viben med dem, der vilde
tilegne sig dens gods eller negte den dens indtegter, og
det varede l®nge, inden det gik op for den almindelige be-
vidsthed, at det ikke lenger kunde bruges pi den made.
Séiledes tillod Hans Tausen som biskop i Ribe presten i
Sdr. Omme at bandsatte nogle bender, med hvem han
havde trztte om noget he; men deres husbond antog sig
deres sag, og bandet blev ad rettens vej hevet, hvad bi-
skoppen tog sig meget ner?). — Ved Sallands landemode
1597 siger biskop Winstrup, at nogle praster formener folk
nadveren, fordi de ikke har betalt deres afgifter; andre lader
sig regere af deres affekter og private fjendskaber og ude-
lukker deres uvenner. Nar der klagedes over prasters em-
bedsforsel, var der ofte sidanne forseelser mellem klage-
punkterne. Stundom lystes bandet pd meget uregelmassig
mide; siledes satte Hr. Knud i Norup p4d Fyn en sendag
1599 midt under pradikenen en af kronens tjenere i band

1) Rerdam, Kirkelove III. 364.
?) Kinch, Ribes hist. II, 30.



Skriftemal og altergang. 389

med hustru og bern og alt, hvad han ejede; manden havde
ladet sit kveeg gd i prastens eng, og samme dag havde to
af hans heste gdet i hans rug. — En anden prast skulde
lyse for en mand, hvis hest var sldet til skade af en ube-
kendt. Da han troede, at manden mistznkte ham selv eller
hans folk, enskede han ferst sig, sine folk og sine heste
forbandede til evig tid, hvis han havde nogen skyld, hvor-
efter han sagde til manden: »Ver ogsi I forbandet og
eders og og eders femon, om jeg er uskyldig! Nu vil vi
skyde om, hvem der skal tage dbenbar aflesning derfore.
Denne prest blev i den anledning suspenderet. — Men
det almindelige var, at presterne tog bandlysningssagen
med den alvor, den fortjente, og ofte hengik lang tid, inden
de greb til det sidste middel. En mand i Arhus stift stev-
nedes siledes forste gang for prasten 1. April 1640, fordi
han havde gjort falsk ed; men forst 6te sendag efter trini-
tatis bandsattes han. Prasten ender beretningen derom
med bennen: »Gud omvende ham i Jesu navn»?!)!

Det var mange gange forbudt ved landemoderne at
tage betaling for aflesning eller altergang, og
netop gentagelsen af forbudenc viser, at de ikke blev efter-
kommede. 1 Nakskov betaltes der i tiden omkring 1600
for berettelser fra 1 § til 1 krone eller 1 rd., borgmesteren
gav endog 3 rd?). I D. L. 2. 5. 11 forbodes det at tage
skriftepenge; men endnu i aret 1716 stod der stundom i
skriftestolen en besse, hvori der ofredes; dette forbedes af
biskop Worm. De sikaldte indtegningspenge ydes endnu
hist og her til klokkerne i byerne.

Ved altergangen skulde prasten ifert messeserk og
hagel st frem for hpejalteret, pa hvilket der skulde brende

1) Jak. Madsens visitatsbog 113. Kirkehist. Saml. 3 VI. 155.
2) Hist. Tidskr. 2. V. 173.



390 Gudstjenesten i den danske kirke.

to lys, men ikke flere. Han skal ikke sti for alteret og
fremkalde dem, der skal til alters, men lyse af pradike-
stolen, at de skal fremkomme, nér indledningssalmen »Sanc-
tus« er sunget!). Hvor det kan ske bekvemt, skal kom-
munikanterne knzle i koret, m@ndene til hejre, kvinderne
til venstre, medens fadervor bedes. — Prasten skal efter
ordinansen gere en formaning om sakramentet. I hand-
bogen af 1539 findes en temmelig lang indledning til alter-
gangen; men pi bispemedet 1540 udarbejdedes den endnu
brugte formular til en sidan, der dog kun skulde vere en
anvisning; hvis den syntes for lang, kunde der tages en
del af den, som s& stadigt skulde opleses; men presterne
har nok snarest fundet den for kort; ti ved bispemedet
1555 udtales det, at indledningen skal ikke vare nogen
prediken, men efter formularen af 1540, og ved Fyns lande-
mode 1589 forlanges det, at den skal opleses ordret. Der
var dog ogsd prester, som sprang den helt over. Mange
af disse sd vel som af andre uregelmassigheder havde sik-
kert deres grund i, at hindbeger manglede i kirkerne.
Nér fadervor skulde bedes, vendte prasten sig mod
alteret; fadervor si vel som sakramentordene skulde leses
hejt og tydeligt, ikke med sagte rest, som det havde vearet
skik i den Kkatolske kirke2). Efter bennen ringedes der med
de sméd klokker i koret som tegn pé, at de bandsatte skulde
forlade kirken, inden sakramentet uddeltes. Denne ringning
gentoges ogsd stundom, nar altergangen var endt; men
dette forbed biskop H. P. Resen pi landemodet 1624, da
det var en katolsk skik, der betegnede, at hostien var ned-
lagt i ciboriet. Ved Fyns landemode 1591 forbed Jak.
Madsen Vejle ringning bade for og efter handlingen. Det
ses ievrigt af Resens udtalelse, at der allerede den gang
kun var f4 steder, hvor disse sma klokker var bevarede.
De havde efter reformationen tillige fiet den anvendelse,

!) Fyns landemode 1576.
2) Manter, Reformationshist. II. 147.



Skriftemél og altergang. 391

at der ringedes med dem, nir presten gik pad pradike-
stolen?).

Indstiftelsesordene var i hindbogen af 1539 tagne
af Mattzus’'s evangelium; forst i Palladius’s alterbog fik de
den form, som siden har veret brugt; de skulde altid syn-
ges pid dansk, selv om messen holdtes pd latin, og det
udtales oftere, at de skulde alle synges, for uddelingen fandt
sted. I den forste tid havde man delt dem, si man, nar
den forste del: »Dette er mit legeme« osv. var sunget,
havde uddelt bredet, og derefter messet: »Dette er mit
blod« og uddelt vinen?. Denne fremgangsmade tilrides af
Bugenhagen i hans reglement for domkapitlernes gudstje-
neste i ordinansen, og den skal felges efter hindbogen af
1539; men forbydes senere pi landemoderne; alle indstif-
telsesordene skulde messes pid en gang. — Ved denne,
som ved al mesning, sang menigheden med; ritualet siger
herom: »menigheden skal, medens nadverordene messes,
enten tie eller lese sagte for sig selv efter prasten«, og det
er vel i henhold hertil, biskop Lodberg i Ribe 1688 siger:
»Menigheden mé ikke optage den aflyste skik at synge med
prasten, nir han konsekrerer, det er at konsekrere med
ham, hvilket ham alene tilkommer«; da gjorde der sig en
mere hejkirkelig betragtning geldende end i reformati-
onstiden. — Det blev efter Luthers anbefaling almindeligt
at bruge ublandet vin, medens man i den katolske kirke
pé oldkirkelig vis havde spazdt den med vand. Den ublan-
dede vin, siger Luther, er et smukt billede pd den evange-
liske lerdoms renhed?).

Der var megen usikkerhed over, hvorledes man skulde
bere sig ad nu, da ikke blot bredet, men 0gsd vinen
skulde uddeles til legmand. — Der klages hyppigt over,

3) Ny kirkehist. Saml. 1. 646.

?) Smstds. IlIl. 476. Bugenhagen og hindbogen 1539. Luther har
i »Deutsche messe« anbefalet denne fremgangsmade. W. Caspari,
Die geschichtl. Grundlage des evang. Gemeindelebens. 26.

8) Caspari, anf. st.



392 Gudstjenesten i den danske kirke.

at vinen uddeltes fer bredet, si hyppigt, at man ikke kan
betragte det som blot skedesleshed, nir dette skete. Uden
tvivl har man deri set noget katolsk; ti det blev taget si
alvorligt, at det en tid betragtedes som tilstreekkelig grund
til at afskedige en preest, nir han havde forset sig pi denne
méde. Det er sandsynligt, at man her har en eftervirkning
af, at de katolske preester straks efter indvielsen sely har
drukket af kalken, for de uddelte bredet til altergesterne.
Det kunde tyde herpd, nar det palagdes de prester, der
selv vilde kommunicere, at gare dette efter at den evrige
altergang var endt, ikke for den begyndte.

Der var, som alt omtalt, intet knafald i kirkerne,
og dette vanskeliggjorde den dobbelte uddeling. Bugen-
hagen siger, at altergangen 153Y holdtes i Kebenhavn pd
samme mide som i Wittenberg; men han finder det ikke
hensigtsmessigt, nir mange er til alters, at de knaler i
holdvis for alteret, s det ene herrens maltid deles i flere.
Det er bedre, at de gir op i koret, mendene til hejre og
kvinderne til venstre. Derefter skal de gi frem, ferst me&n-
dene, siden kvinderne og modtage herrens legeme, hvor-
efter de vender tilbage til deres plads. Siden gir de igen
til alteret og modtager herrens blod. Hvis der er mange
kommunikanter, skal der sti en preest ved hver af alterets
sider, den ene skal rekke-dem bradet, den anden vinen.
Dette, siger han, er iser bekvemt, hvor man kan gd bag
om alteret!). — Aret efter udtales det dog pa bispemedet
i Kebenhavn, at omgangen er afskaffet; men ievrigt gives
der en lignende anvisning: kommunikanterne, der under
bennen og indvielsen har knalet i koret, skal g op til
alteret, mendene forst, kvinderne sidst. P4 tavlen fra Tors-
lunde kirke afbildes dog altergangen séiledes, at kommuni-
kanterne knzler i koret, medens prasten gir rundt til dem
og uddeler nadveren?). P4 en vignet i alterbogen 1574

1) Ny kirkehist. Saml. 3. 476.
?) Kirkehist. Saml. 3. 1. 680.



Skriftemal og altergang. 393

knezler en mand pi alterfoden til hejre, en kvinde til ven-
stre, medens de modtager sakramentet. Vanskelighederne
synes séiledes at vare leste pd noget forskellig méide pd
de forskellige steder, men de bortfaldt, da der omkring
1600 anbragtes knefald i kirkerne.

Uddelingen skulde efter ordinansen ske i tavshed,
presten skal intet sige, »efterdi det er alt folket overlydelig
sagt, der det blev viet.» — Bisperddet 1540 tillod dog, at
der kunde siges: »Annammer Jesu legeme« osv. P43 lande-
moderne omtales ogsi andre uddelingsformler, f. eks. »Dine
synder ere dig forladne« (Fyn 1591). 1 det hele synes dog
uddelingen i tavshed at have holdt sig; ti forordningen 2.
Maj 1646, der befaler, at der skal siges: »Det er Kristi
legemes osv., udtaler, at nadveruddelingen skal ikke her
mere end andre steder forrettes stiltiende. De her anferte
uddelingsord er i ritualet forandrede til »Jesu sande lege-
me« OSV.

En skik, overfor hvilken der var stor usikkerhed, var
den sakaldte oploftelse (elevatio). Det havde varet hejde-
punktet i den katolske nadverliturgi, nar prasten efter ind-
vielsen loftede hostien og kalken og fremviste dem for me-
nigheden, der knzlede og tilbad, som der stir i en be-
stemmelse fra 1444 for Arhus stift, med opleftede hender,
l@sende symbolum apostolicum, nemlig Credo?!). Tilbedelsen
(adoratio) afskaffedes, men selve elevationen forbedes ikke;
prasten, hedder det i ordinansen, »ma bekvemmelig oplefle
og lade underdis tingre med klokken, som s&d er, om ham
s4 tykkes«. 1 den samtidige hindbog af 1539 forbydes
derimod elevationen, medens den &ret efter tillades pa bispe-
medet i Kebenhavn. Ved det naste bispemede 6 ir senere,
siges der, at den md ikke genindferes, hvor den er aflagt,
og at der i det hele skal arbejdes pd, at den kan gi helt
af brug, om der end er steder, hvor man m4 vise tilmo-
dighed p& grund af almuens rdihed og enfoldighed; men

1) Thorkelin, Kirkelove 61.



394 Gudstjenesten i den danske kirke.

den teatralske og afgudsdyrkende made at oplefte pi skal
afskaffes). Presten ber ved konsekrationen holde forst
disk, siden kalk op mod sit bryst og siden s®tte dem he-
derligt og erbedigt fra sig. Herved sigtes maske til det
samme, som udtales pa et par fynske landemoder (1589 og
91), at presten ma ikke knzle eller beje sig, nir han tager
eller sa®tter eller uddeler bredet og vinen; ligesom ingen
mi neje, nir han modtager dem.

De, der endnu var katolsk sindede, har bemarket, hvor
usikker man var overfor denne kirkeskik. Kannikerne i
Lund siger i den alt oftere omtalte skrivelse, at de hegj-
lerde superinlendenter »have ladet 4benbare byde alle sogne-
prester, at de skulde lade ringe i messen, nir de skulle
konsekrerere, og der efter konsekreringen er sket, skulle de
oplefte det hellige tilbedelise — det er deres egne ord —
sakrament; nu er det omvendt, si de hverken ringe eller
lofte« 2).

Presterne md have varet meget uvisse om, hvorledes
de skulde bere sig ad, nar ordinansen tillod, og den hind-
bog, som vel de fleste brugte, forbed opleftelsen; men me-
nighederne har, som det ovenfor anferte viser, betragtet
opleftelsen som horende til en ret messe. Det siges udtrykke-
ligt, at det er bleven anset for det, hvorpi det kom an i
nadveren, ikke at ®de og drikke verdigt, men at se sakra-
mentet blive opleftet. Elevationen er derfor sikkert lenge
bleven brugt de fleste steder, hvorom det ogsa vidner, at
landemoderne vedblev at forhyde den, siledes Palladius 1554
og H. Albertsen 1561. Netop dette ar havde den varet
brugt ved en gudstjeneste i Roskilde kirke, hvor biskoppen
og provsterne var tilstede ®). Disse forbud varede ved helt

1) Kirkehist. Saml. 4. I. 448.

?) Danske Mag. 1. V. 267.

%) Kirkehist. Saml. 4. 1. 448. Rerdam, Kirkelove Il. 14. 1 Sverrig
blev endnu ved 1600 praster overfaldne med hug og slag, nir
de ikke vilde oplefte, og i nogle sogne lukkede benderne kirkerne
for dem, Cornelius, Svenska kyrkans historia I. 116.



Skriftemal og altergang. 395

ind i midten af det 17de arhundrede; si vidt vides, var det
sidste ved Roskilde landemode 1644.

Usikkerheden i nadverskikkene havde til dels deres
grund i, at halvt katolske forestillinger lenge sad
fast, ikke blot hos almuen og sognepresterne, men 0gsi
hos den hojere gejstlighed. 1 det ordinansen udtaler, at
nir ingen skal berettes, skal der ikke vies sakrament,
streeber den at gere si stor forskel som muligt pd messen
efter pradiken, eftersom der var altergang eller ej. I sidste
tilfelde md prasten ikke alene ikke bare hagelen, men
han skal forrette den folgende tjeneste stiende ved en pult,
om en sidan findes, eller i ethvert tilfelde stiende ved
siden af, ikke foran alteret. — Er der altergang, skal han
vide tallet pd dem, der er til alters, at han ikke skal nedes
til at konsekrere to gange, fordi de indviede nadver-
elementer slipper op. — Her er det altsi meningen, at det
er konsekrationen, der geor bredet og vinen til herrens
legeme og blod, si at sakramentets kraft beror pa, at pree-
sten har havt elementerne i hinden, da han udtalte ind-
stiftelsens ord. Dette var ogsd lenge den almindelige me-
ning; der gés overalt ud fra, at en gentaget konsekration
kan blive nedvendig. Héndbogen af 1535 kraver en sidan
for hvert s@t kommunikanter, og den senere fra 1539 pa-
byder, at den nye konsekration skal ske uden at sangen
afbrydes, blot ved oplesningen af indstiftelsens ord!). —
Biskop N. Jespersen pd Fyn forbed udtrykkelig at blande
uviet vin i den hellige drik (sacro cruori); der skal vies pa
ny. Nér det ved adskillige landemoder forbydes at vie flere
gange, er meningen kun, at der forste gang skal vies sé
meget, at ingen ny vielse behoaves. Et sidant forbud gen-
tages bade pa Roskilde og Lunds landemoder 1568, men
det sidste sted tilfejer biskop Tyge Asmundsen: »Ti den
hellige nadveres virkning beror ikke pd gentagelse af ind-
stiftelsesordene, men pi kommunikanternes faste tro og pa

1) Engelstoft, Liturgiens hist. 270.



396 Gudstjenesten i den danske kirke.

modtagelsen af Kristi legeme og blod«. En sidan udtalelse
er dog vist nok temmelig enestiende. Efter 1600 ophe-
rer vel forbudene mod den gentagne konsekration, men
ikke den gamle betragtning af dennes betydning; endnu
ritualet siger, at prasten skal vide, hvor mange der er til
alters, si han ikke nedes til at gentage indvielsen; »ti
hverken bredet eller vinen ber at uddeles, for de ved or-
det ere hellige«. — Det er sjensynligt meningen, at dette
bliver de kun, nir presten har dem i hinden, medens ind-
stiftelsens ord opl®ses. Prasterne hjalp sig med, nar der
var store altergange og flere kander eller flasker pa alteret,
at berere dem alle sivel som oblatesken.

Der var ogsd andre skikke, som vidnede om, hvor katoli-
cerende opfattelsen af nadveren var. Siledes tales der ofte
om en dug, der brugtes ved altergangen til at brede over
kalk og disk, nir degnen havde sat dem p& alteret, men
ogsd til at holde for dem, der berettedes, vistnok for at
forhindre, at noget spildtes (S@llands landemode 1592)1Y).
P4 landemoderne blev det stundom forbudt at bruge den,
stundom tilladt, dog semmeligt og uden misbrug. — Lige-
ledes brugte presterne at fortere, hvad der blev til-
overs af de viede elementer; det blev ofte forbudt;
de matte ikke slikke (non lingant nec lambant) disk og kalk,
heller ikke vise kalken frem for kommunikanterne, at de
kunde se, at den var tom. — Det er alt omtalt, at man
ogsé brugte at lade de bern, der var blevne debte, drikke
det tiloversblevne af den viede vin.

Ved Fyns landemode 1574, hvor der forbydes prasten,
som ovenfor omtalt, at forteere det tilovershlevne af elemen-
terne, tilfejes der: »En anden sag er det, hvis han selv vil
kommunicere«. Selvkommunion var nemlig tilladt efter
ordinansen. Bispemedet 1546 bestemmer, at prasten i si
tilfelde ikke skal, som de katolske praster, begynde, men
slutte altergangen. Biskop Tyge Asmundsen siger, at de

1) Kirkehist. Saml. 3. II. 97,



Skriftemal og altergang. 397

prester, som vil kommunicere sammen med deres menig-
heder, skal ferst skrifte for en anden prast. Der opstod
dog snart uvillie mod selvkommunionen. Brochmand vilde
kun tillade den i nedstilfelde, for at ikke de uforstandige
skulde forarges, og is@r fordi en anden bedre kunde tale
med dem om deres skrebeiigheder, som de ikke selv kunde
bemarke (1640). — Bornemann siger, at den strider mod
kirkelig orden (canones ecclesiz)!), og i det 17de &rhun-
drede begyndte landemoderne ligefrem at forbyde den; den
afskaffedes ved ritualet; men i Ribe stift siges det endnu
1690, at der er mange prester, som bruger selvkommunion,
og at de skal holde op dermed, hvis de ikke vil betragtes
som kongelige mandaters modvillige overtredere.

Under altergangen sang man Agnus dei: »0 du
Guds lam, som borttager alverdens synder, forbarme dig
over os! giv os din fred«?), eller en dansk salme, der dog
skulde ophere, nar altergangen var endt. Efter denne blev
kommunikanterne stiende i koret, til velsignelsen blev lyst.
Stundom gjordes dette straks, s& kollekten blev oversprun-
get, hvilket blev forbudt p4 Sellands landemode 1568. —
Adskillige steder blev der ofret efter altergangen, men dette
forbodes pi forskellige szllandske landemoder (1560, 65
og 82), for at det ikke skulde se ud, som om sakramentet
kebtes. Forbuddet skulde dog ikke geelde for de store
helligdage. — Presternes lyst til at forlenge tjenesten ved
at holde taler og til at forkorte den ved at udelade formu-
larerne kom ogsd frem ved altergangen. I Skéne var der
prester, som talte til enhver af kommunikanterne og fore-
vendte, at siledes var det skik pd de steder, de kom fra;
andre havde en tale til hvert set, for end de gik bort8). —
Pa Fyn holdtes der ogsd tale efter endt altergang »af en
falsk fromhed« (ficta aligva devotione, landemode 1579). —

1) Kirkehist. Saml. 4. II. 154.
%) Hindbogen 1539. Bispemedet 1540.
3) Kirkehist. Saml. 3. II. 98.



398 Gudstjenesten i den danske kirke.

Men omtrent samtidig (1583) siger biskop Povl Madsen:
»Vi have hert, at mange ved betjeningen af nadveren vise
utilberlig forsemmelighed, i det nogle springe tiltalen over,
og blot oplese herrens ben og indstiftelsesordene. Der er
ogsd dem, som efter at have fremsagt bennen nddele nad-
veren uden at have fremsagt sakramentordene; nogle ud-
dele forst kalken, derefter bredete«.

Det indskerpes hyppigt, at elementerne skal vere
ufordervede; der brugtes stundom anden drik end vin,
stundom noget, der mere lignede eddike (vappa) end vin.
Det mad have havt sine vanskeligheder at skaffe den for-
nedne vin, der nu skulde bruges i langt sterre mangde
end i den katolske tid, s& vi kan forstd den prest, der,
da han anklagedes for at have brugt paremost, svarede:
»Hvor fanden skulde jeg fi si megen vin, som her vilde
til til s& mange«?!). Nogle steder, men langtfra allevegne,
var der »vingods«, og de, der havde dette i forlening,
skulde forsyne kirkerne med vin. Denne forpligtelse ma
efter reformalionen vere bleven betydelig foreget, og det
er maske derfor, et kongebrev af 17. September 1568 ma
tilholde brugerne af vingodset pd Fyn, at de skal skaffe
kirkerne vin, som de har gjort i bispernes tid. Domkapit-
lerne har vist nok stundom serget for at have vinoplag, s&
kirkerne kunde kebe hos dem; det tyder derpd, nar kanni-
kerne i Ribe, som alt er omtalt, indrettede en vinkalder i
selve kirkebygningen?2). Christian 1V’s store reces paleg-
ger biskoppen og lensmanden at skaffe midler til vin, hvor
intet dertil er bestemt. — Standsforskellen, som vi me-
der allevegne, gor sig ogsid her geldende; pi et regnskab
for Frue kirke i Alborg opferes »en planke (9: /2 pot) rinsk
vin, da lensmanden og hans frue var til alterse.

Folk havde tilbejelighed til at bruge sakramentet som

1) Kirkehist. Saml. 4. II. 204.
?) I Upsala stift skulde altervin i den katolske tid kebes af dom-
kirken. Reuterdahl, 190.



Skriftem4l og altergang. 399

en art gudsdom for at bevise deres uskyldighed. Det h®ndte,
at en eller anden af altergesterne ved modtagelsen sagde:
»Dersom jeg har gjort dette eller hint, vil jeg i stedet for
at modtage sakramentet modtage djevelen«. — Det blev
naturligvis palagt presterne at forhindre sidan misbrug.
— Ligeledes kom folk og plagede prasterne, for at de
skulde konsekrere vin, der kunde gives de syge som lzge-
middel, og dette forbydes =& tidt, at det er tydeligt nok,
at presterne har indladt sig derpd. Sidan vin synes iser
at vere bleven anset for legende for ojen- og sresygdomme;
det er idetmindste disse, der bestandig nevnes, nir sagen
omtales ved landemodernel).

Det er merkeligt, at den hele katolicerende betragt-
ning af nadveren, ikke blot hos laegfolk, men ogsd hos
presterne, gor sig geldende i den tid, da Niels Hemming-
sen havde sd stor indflydelse. Det er séledes hans samti-
dige N. Jespersen, der forbyder at blande viet og uviet vin,
i hvilken anledning Pontoppidan kalder ham »ren del let-
troende og overtroisk«. Dette kan bidrage til at forklare,
at kryptokalvinismen si let blev overvundet; den var ikke
trengt igennem pa det punkt, hvor den ferst egentlig kunde
komme i beroring med det kirkelige liv.

Danske lov gentog i sine bestemmelser om skrifte-
mél og altergang kun, hvad der alt var fastsat ved recessen
1643. Skriftemdalet skulde nu alle steder holdes lordag
aften (2. 5.12); dette befales endnu af biskop Harboe 1780.
Prasten skulde som hidtil neje preve dem, der ferste gang
gik til alters, men der bestemtes hverken nogen granse
for, hvor tidligt dette métte ske, eller hvor lenge det kunde
opsettes. Der klagedes pi landemoderne over, at de unge
holdt sig for lenge borte, fordi de mente derved at have

1) Zwergius, Sellands klerisi 202.



400 Gudstjenesten i den danske kirke.

nogen fordel med hensyn til skatler og indrullering; de,
der ikke havde veret til alters, kunde nemlig ikke tages i
ed og derfor ikke blive soldater. 1 en forordning 9. De-
cember 1735, altsi fra pietismens tid, gribes der til meget
radikale forholdsregler herimod: »Hvis nogen af reserve-
mandskabet hengar uden at have veeret til alters til sit
19de ar, da ber han ikke lides i menigheden, men skal
angives for proprietezren eller godsets fuldmagtig, som farst
skal sende ham nogle dage i hullet pA vand og bred, og
nar det endnu et ar ikke frugter, he&nde dom over ham til
festningsarbejde eller til at sendes til St. Croix, om de der
vil have hame«. Dette var altsi en ren undtagelsesiov, der kun
ramte benderkarlene, men ikke pigerne eller de andre stender.

Der holdtes med stor strenghed over, at ingen métte
gé til alters udenfor sit sogn; biskop Muus i Ribe fandt
det nedvendigt at give en saregen tilladelse til, at praster,
der havde to kirker, kunde tage semand og andre, der
skulde rejse bort, til alters i den kirke, som de ikke til-
horte, og 1719 opstod der en retstrette mellem en sogne-
prest i Nykebing pad Falster og hans kapellan, fordi den
sidste i annekskirken Systofte havde taget nogle i Nykebing
boende kyrasserere til alters?).

I den pietistiske tid voldte skriftemilet mange
prester store skrupler; enkelte blev fritagne for at sidde i
skriftestolen, nir de lennede andre for at besarge det. Det
var de ivrigste pietisters enske, E. Ewald udtalte, nar han
vilde have skrifteméilet helt skilt fra altergangen og absolu-
tionsformlen forandret, si der i almindelighed tilsagdes dem,
som i sandhed og uden hykleri var sidanne, som de foregive,
nide og syndsforladelse, men dem, med hvem det havde sig
anderledes, at de hverkem havde syndforladelse eller velsig-
nelse at vente af denne handling, men tvertimod Guds vrede
og sterre straf, indtil de omvendte sig®). — Nogen sidan for-

1) Barfod, Falsters gejstlighed, 18.
2) Kirkehist. Saml. 4. III. 521.



Skriftemdl og altergang. 401

andring fandt dog ikke sted; men prasterne sogte da at
gd sd vidt i denne retning, som de turde. — Om en ka-
pellan i Klim, Otto Krogstrup, siges det, at han ikke tog
folk enkeltvis ind i skriftestolen, men mand og kone sam-
men. Til et sidant ®gtepar havde han sagt: »I har et
hadefuldt hjerte! I har hadet mig, i det 1 har skyet mig;
men det er ikke mig, I har hadet, men frelseren, osv. Men
vil I komme til frelseren si skidne og urene, som I er —
for kan ieg ikke pad Jesu vegne tilsige eder syndernes for-
ladelse«, og med disse ord lagde han sin hind pi deres
hoveder og tilfejede: »l faderens og sennens og den hellig-
ands navn«!). — Andre brugte en rimeligere udvej ved at
tilsige en betinget syndsforladelse. — Biskop Mumme i Al-
borg foreholdt sine praster, at de ingenlunde i fleng métte
modtage alle, som kom til skrifte; men de skulde med be-
skedenhed foreholde dem deres sjzles fare, og afholde dem
fra at forgribe sig pa de hellige ting. — H. A. Brorson
lagde dog ved en forefaldende lejlighed en preast pa sinde,
at ingen méitte udelukkes fra nadveren, hvis forseelse ikke
var vitterlig og offentlig; herren, siger han, udelukkede ikke
Judas fra den ferste nadvere, fordi synden var ikke dben-
baret. Hvis man tvivlede, om en person var skyldig eller
uskyldig, skulde han anses for uskyldig?. — De andre
pietistiske biskopper vides ikke offentlig at have udtalt sig
om skriftemélet.

Der opstod ikke sjeldent i den tid misligheder, hvor
der ved samme kirke var to prester, af hvilke hver herte
til sit parti, idet den ene modtog skriftebern, som den
anden havde afvist. Et reskript af 26. April 1754 sogte
at ride bod herpi ved at forlange, at der skulde indrettes
2 skriftestole i sddanne kirker, si at begge praster kunde
skrifte samtidigt, og nar fortegnelsen over altergaster ind-

1) Kirkehist. Saml. 4. IIl. 750.
?) Smstds. 1. 192.
Kirkehist. Saml. 5. R. L 26



402 Gudstjenesten i den danske kirke.

kom, skulde de forhandle med hinanden om, hvem der
burde afvises.

De, der i et &r ikke har veret til alters, skulde sti
abenbart skrifte; men i den pietistiske tid var der mange,
som havde skrupler ved altergangen, og dem vilde
man gerne gore en undtagelse med. Et reskript af 3. No-
vember 1741 befalede, at der skulde seges dispensation
for dem, der af bledhed, frygt og falske forudfattede me-
ninger havde holdt sig fra altergang, og et andet af 1.
Oktober 1748 tillod Kebenhavns prester efter forhandling
med biskoppen at tage dem til alters, der var udeblevne
af uforsigtighed, forglemmelse og skudsmils forkommelse,
uden at de stod abenbart skrifte. Et tredie reskript 27.
December 1754 bestemte det samme for to meget forskel-
lige slags mennesker, nemlig dem, der var anseligere end
den gemene hob, og dem, der var udeblevne, fordi de ikke
ansi sig som verdige gaester. — Man skulde tro, at aben-
bart skriftemil hermed wmatte veere bortfaldet for forsemt
altergang; men alt beroede dog p& prasterne, og deres
praksis var sikkert en hel del forskellig.

1 almindelighed anvendtes det kun ved forseelser over-
for det 6te bud og mod medre, der havde ligget deres bern
ihjel. Hvor forandret opfattelsen af det var blevet, ses af
af en sag fra 1779. To husmandskoner pi Szlland havde
ladet soldet gi, for at opdage et tyveri; prasten vilde, at
de skulde std abenbart skrifte, biskop Harboe, at de en
sendag skulde sti en time i gabestokken, fer tjenesten be-
gyndte, men kancelliet resolverede, at de skulde betale 1 rd.
til de fattige?).

Endnu bestandig segte biskopperne i overensstemmelse
med loven at bevare skriftemélet som privat; men
disse bestraebelser blev mere og mere hablese. Da det i
s& hej grad var blevet en kundskabspreve, métte det pri-
vate skriftemal allerede fi et sted ved indferelsen af al-

1) Kirkehist. Saml. 4. Il. 611.



Skriftemal og altergang. 403

mindelig katekisation; det var naturligt, at presten nu ved
denne segte oplysning om de unges kundskaber. Da si
konfirmationsundervisningen indfertes, blev proven i skrifte-
stolen helt overfladig. Detle har bevirket, at det private
skriftemél mere og mere tabte sin karakter, og at handlin-
gen antog den form, den endnu har. — Hertil har det
ogsd bidraget, at et virkeligt skriftemal ved store altergange
var uoverkommeligt. Ved en strid mellem en sogneprast
og hans kapellan i de forste 4r af det 18de drhundrede
overbevistes den sidste om, at han havde brugt 5 timer til
at skrifte 45 mennesker. Dette var ganske vist en lang
tid bide for presten og for skriftebernene, men skulde der
finde nogen forhandling sted imellem dem, kan det dog
ikke siges, at 6—7 minutter til hver i gennemsnit var for
meget?!).

Allerede 1728 havde biskop Thura i Ribe erfaret, at
der var praster, som understod sig ved en almindelig
absolution i kirken at afgere det, som de i skriftestolen
med enhver szrdeles skulde forrette. Dette, siger han, er
vel skik i andre evangeliske kirker, men aldeles mod ritu-
alet; dog bifalder han det, hvis de ved en kort og op-
byggeelig formaning vil bane vej til gudelig andagt hos kom-
munikanterne. — Henimod slutningen af det det 18de &r-
hundrede beskrives tilstanden siledes: »Nir man undtager
enkelte distingverede personer uden familie, gir ingen mere
ene til skrifte. Agtefolk gi sammlede, bern og andre slegt-
ninge felge med dem. Af den almindelige mand tages 4
eller 8 til skrifte pd gangen, ligesom der er rum til, unge
og gamle tilsammen. Pa en del steder har man i den
nyere tid indfert at skrifte for alteret. De skriftende knale
pi alterfoden, og undertiden sti flere bagved og modtage
absolutionen, enten knalende, nir de forste have rejst sig,
eller stiende, sd vidt presten kan nid. De fleste gore nu
ikke en gang en almindelig syndsbekendelse, de knzle og

1) Barfod, Falsters gejstlighed 1. 49.
26*



404 Gudstjenesten i den danske kirke.

tie ganske stille. Nogle steder l@ser en af de skriftende
en skrifteben, som nogle af de andre selv lese efter«.
Endnu 1822—24, da J. Thisted var kapellan ved Trinitatis
kirke, holdtes dog skriftemdlet i skriftestolen; Thisted siger,
at han i denne har oplevet velsignelsesrige ojeblikke, men
tillige, at skriftemdlet ikke blev endt om lerdagen; mange
kom sendag formiddag, sd han matte skrifte dem under
sangen for pradikenen!). — Skriftemdalets historie i den
danske kirke bevieger sig i en kreds; man var 1800 kom-
men tilbage til den form, det havde bhavt i tiden for ordi-
nansens udstedelse, dog med den forskel, at syndsforladelsen
nu tilsagdes hver enkelt.

Bandsattelsen blev mere og mere sjzlden, men selv
langt hen i det 18de &rhundrede kunde den dog finde sted,
endda under meget uregelmassig form. I aret 1736 brendte
en stor del af Vejle, og ved denne lejlighed blev der stji-
let efter en stor madlestok. Da presten, dr. Laurids Smith,
holdt ligprediken over en under branden omkommet kvinde,
angreb har i slutningen af talen brandtvvene, som ikke
kendtes, han siger selv: »pd en mdde og med en ild, som
jeg aldrig fer har talt og haber aldrig at tale mere«. Han
endte med at lyse band over dem og med de ord: »Al me-
nigheden skal sige Amen«, hvorefter han gik ned af pre
dikestolen uden at bede fadervor og lyse velsignelsen. Ta-
len, siger han, »gjorde storst virkning pa de uskyldige;
nogen virkning gjorde den vel og pi de andre»?2).

Selve nadveren havde, allerede for loven og ritualet
udstedtes, fiet den form, som den siden har beholdt. —
Loven gentog 2. 5. 2. det allerede i recessen 1043 givne
forbud mod at berette andre end syge udenfor kirken og
gudstjenesten; presten skal, om han ger dette, betale 40
lod selv, og den, som lader det gere, 100 lod. — Dette

) Ussing, Kirkeforfatn. 4. 1. 391 og 397. Thisted, Repertorium for
andelige sager. 1Il. 15.
) Sore program 1875. 41.



Skriftem4l og altergang. 405

forbud blev dog tidt overtradt, og det iser af presterne.
Disses selvkommunion herte efterhinden op, og de métte
da antage en skriftefader. Det omtales tidt pA landemoderne,
at de skal beholde den en gang antagne, de mé ikke skifte
for en ringe uenigheds skyld. — Da det nu mange steder
kunde vere vanskeligt at skaffe en anden prest om sen-
dagen, begyndte de at gi til alters pd hverdage; andre,
iser fornemme folk, gjorde det samme, stundom i kirkerne,
stundom i husene. Biskop Bornemann siger 1699, at der
holdes stiltiende privat kommunion rundt omkring pa landet,
béde for praster og for andre, og han forbyder, at der mi
holdes altergang undtagen pd pradikedage!). Der synes i
det hele at have vearet tilbejelighed til at lade de guds-
tjenstlige handlinger afholde udenfor kirkerne. Da Danske
lov forberedtes, ytredes der enske om, at stuepradikener,
sivel som sakramenternes og brudevielses forretning i hu-
sene skulde forbydes, da der dreves stort misbrug dermed?).

I den pietistiske tid enskede mange at indrette
det siledes, at de gudsfrygtige kunde gd alene til alters
for sig selv. Men man strebte dog tillige efter at fi alter-
gang udenfor gudstjenesten afskaffet. Et reskript af 7. Ja-
nuar 1741 bestemmer, at kun de, der var ganske uformé-
ende til at bivine den offentlige altergang, matte berettes
hjemme; alle andre skulde komme i kirken »og dermed til
Guds @re og deres nastes opbyggelse vere deres tro og
religion bekendt og siledes offentlig for menigheden for-
kynde herrens ded og deres trest i den samme«3). Man be-
gyndte med at tage det si strengt, at et andragende fra
H. A. Brorson om, at en gammel affzldig generalmajor
Lottig matte kommunicere for sig selv, afsloges. Men 3
méaneder efter reskriptets udstedelse métte der geres den

') Det samme var tilfeldet i Sverrig, mange mennesker, heje og
lave, holdt nadveren i sakristiet eller hjemme i husene (1715).
Balter, Kyrkoceremonierne, 2. udg. 357.

?) Secher og Steckel, Forarbejderne for D. L. 1. 15.

3y Kirkehist. Saml. 4. R. I, 691 ff.



406 Gudstjenesten i den danske kirke.

undtagelse derfra, at det tillodes de fremmede ministre
med deres tjenerskab at gi til alters for sig selv. — Dette
kunde endda vere, hvad det var, men atter 3 mineder
efter tillodes det, at dersom nogen for en eller anden &r-
sags skyld anmodede prasten om at maitte kommunicere
alene, si matte de tages sarskilt til alters efter gudstjene-
sten. Det var en af de den gang almindelige undtagelses-
bestemmelser til fordel for pietisterne, der ikke vilde gi til
alters i den store hob.

Da der i rationalismens tid si godt som ikke blev
andre gudstjenester tilbage end hejmessen, kunde den re-
gel, at altergang kun madtte finde sted ved pradikentjeneste,
ikke lenger opretholdes. I kebstederne holdtes den szd-
vanligt tillige om fredagen, og der lagdes heller ikke mere
hindringer i vejen for, at praster gik til alters pa sognedage.

Det er en selvfolge, at altergangen i en tid, da al my-
stik bekezmpedes, aftog: I Kebenhavn var der 1798 43757
altergester, 1805 30600!). Det var dog mest i byerne,
dette markedes; pd landet hzngte man endnu ved den
gamle skik, og selv hvor kirkegangen var ringe, gik de
fleste til alters en eller to gange om Aaret, mellem paske
og pinse og om efterdret for jul. Den aftagen i alterge-
sternes antal, som utvivlsomt senere har fundet sted, skyl-
des sikkert, at det er blevet almindeligt, at altergangen er
spredt over hele &ret; de bestemte &rstider minder ikke
lenger om den. Altergangen pd selve de store helligdage,
hvor der nu i det hele ikke mere afholdes kirkeforretninger,
er glet af brug efterhdnden, uden at det er muligt sikkert
at oplyse hvorledes.

1) L. Koch, D. danske kirkes hist. 1800—1817. 184.



Gudstjenesten i den danske kirke
efter reformationen.
Af L. Koch.

5. Dab og kirkegangskoner.

Barnedéhen var et led af gudstjenesten, men den
synes i begyndelsen ikke at have havt nogen fast plads i
denne, den kunde foretages efter pradiken bide for og efter
altergangen?). Men meget tidligt fik den dog ligesom brude-
vielsen sin plads fer pradikenen mellem mesning af epi-
stel og evangelium, efter at Halleluja var sunget. — Dette
har ikke voldet s& lidt forstyrrelse i gudstjenesten; ti det
var her som ved alle forretninger almindeligt, at vedkom-
mende ikke kom i relte tid, og der tlev da sunget flere
salmer, medens der biedes paa barnet. — Det blev derfor
ofte forbudt siledes at vente; var barnet der ikke til den
bestemte tid, skulde diben opsattes, til gudstjenesten var
endt. — Daben skulde finde sted si tidligt som muligt,
helst den ferste eller anden sendag efter barnets fadsel.
Dette blev vistnok i almindelighed overholdt, men adelsfolk
begyndte dog tidligt at opsatte deres barns dib, formodentlig
fordi slegt og venner skulde samles til den, og eksemplet
har smittet. Biskop Tyge Asmundsen i Lund bebrejdede
1568 presterne, at de holdt deres bern fra daben, til mo-
deren kunde gé i kirke. De efterligner, siger han, den ade-

1) Engelstoft, liturgiens hist. 225 Hindbogen 1539.



048 Gudstjenesten i den danske kirke.

lige pomp og opszttelse, men Kristus har sagt: »Lader
smi bern komme til mige«.

Det fulgte af sig selv, at der som hidtil skulde vere
faddere, men antallet p4 disse blev sterre end i den ka-
tolske tid, da man nejedes med si fi som muligt af hensyn
til det &ndelige slegtskab, der sluttedes ved diben, og som
siden kunde blive en hindring for indgéielse af ®gteskaber.
/Zrkebiskop Birger vilde derfor, at der kun skulde vare to
faddere, hvilket stemmer overens med skinske lovs bestem-
melse. [ Sellands stift skulde der med drenge vare to
mandfolke- og en kvindefadder, med piger omvendt?!). —
Dette hensyn bortfaldt efter reformationen, og tidens lyst
til fester og til at vise sin velstand kravede snart et stort
antal faddere. Konger og biskopper segte forgaves at for-
hindre dette; Christian 11l forbed at bede flere end hejst
3—4 faddere (14. Marts 1559), men fi &r efter tillod et
par sellandske landemoder (1565 og 67), at der matte vere
5, men bernene maatte ikke felges til kirke af spillemand.
— Biskop Jak. Madsen s& dog, som det synes uden for-
argelse, p&, at der ved en dib i Ringe kirke pd Fyn var
11 mandfolke- og 10 kvindefaddere. Derimod fremkaldte
det en iretteszttelse fra biskoppen, at en sellandsk prest.
havde bedet 24 faddere og ladet spillemand gé& foran toget
til kirken (1592).

Born af begge ken skulde beres af kvinder; nér dette
udtrykkelig udtales pd et par fynske landemoder (1591 og.
98), viser det, at det har varet skik, som det endnu for
30 4ar siden var det i Slesvig, at drengene bares af mend;
siledes fremstilles ogsd daben pa et billede i alterbogen
1574; det er en skegget mand, som har baret barnet, prae-
sten holder over diben. — I Nordborg pd Als bares dren-
gene 1691 af mend?). Der méitte ikke mellem fadderne

1) Thorkelin, Stat. provincialia etc. — Freisen, Manuale Rosch. 6. —
Helveg, Danm's kirkehist. fer reform. I. 228.
?) Danske Saml. 1. VI. 66.



Dab og kirkegangskoner. 649

veere »mistenkelige personer«, hvorved vel menes sidanne,
som havde ondt rygte, derimod tales der ikke om, at pree-
sterne skal prove faddernes tro og kundskaber, som den
katolske kirke havde fordret?).

Det var naturligvis alle bern, der skulle debes, dog
Taternes undtagen. I det mindste fraridede biskop N.
Jespersen i Fyn sine prester at indlade sig herpd; vilde
Taterne have deres bern debt, mditte de gere det selv.
Ingen synes i det hele, selv langt ned i tiden, at have tenkt
pé, at Taterne kunde kristnes. Endnu 1715 forbed biskop
Worm at tage dem til alters; prasterne skulde heller an-
give sidanne skarns mennesker for evrigheden eller den
naermeste kommanderende officer. Danmark var dog i den
henseende ikke lenger tilbage end andre lande; i Sverrig
forbedes det 1560 at debe eller begrave Tatere?).

Hjemmed4ib méitte kun finde sted som neddib, og
der métte ingen overtroiske ceremonier foretages ved den.
Jordemodrene skulde undervises om, at intet barn métte
debes, for det var fedt, og det samme indskzrpes presterne
ved et par landemoder i Lund (1555 og 83) og siden i
D.L.2.8.8; men endnu 1762 kunde det ske, at en prast
blev hentet for at debe et ufedt barn®. — Neddab skulde
om muligt forrettes af presten; pd Sellands landemode
1565 forbedes det degnene at debe bern undtagen i den
yderste ned. Ved Arbus landemode 1650 var en smed
stevnet, fordi han havde debt et barn en sendag, da der
var gudstjeneste i byen, og presten altsd var tilstede. Han
blev demt i verdslig evrigheds hénd at lide fortjent straf.

1) Freisen, Man. Rosch. 6. Agenda eccl. Slesv. 38.

?) Belter, Kyrkoceremoniarne, 2. udg. 431.

8) Fogtmann, Reskripter I, 368. — Luther har ogsi udtalt sig imod,
at ufedte eller delvis fedte bern debtes; de tilstedeveerende skal
falde p& kna og bede for dem, »so sollen wir es gewisslich dafar
halten, dass dies Kindlein, ob es wol der rechte Taufe nicht er-
langet, darum nicht verloren ist.« Forstemann, Luthers Tisch-
reden 1l, 270. Smign. 283.



650 Gudstjenesten i den danske kirke.

— Der er et vistnok enestaaende landemodsmonitum fra
biskop Winstrup pid Salland, der udtaler, at nir presten
har veret tilkaldt og har hjemmedebt bern fuldstiendigt,
skal de ikke fremstilles i kirken, »fordi der ogsd i huset
er en kristen forsamling« (1597). Men hovedreglen var, at
hjemmedebte bern snarest muligt skulde fremstilles i
kirken; ndr dette forsemtes, formanede prasterne dertil,
og sddanne formaninger har der ofte veret anledning til
at give; pa Feale var der 1570, da provsten visiterede, 8
bern, der ikke vare fremstillede i kirken; ti »det eragtede
Femeboerne for en ufornedenhed«. — Der var hos pre-
sterne en del usikkerhed om, hvorledes man skulde bare
sig ad, nar barnet fremstilledes. Biskop Vandal i Ribe
mitte endog forbyde, at de neddebte bern blev gendebte?).
Mange steder brugtes hele ddbsformularen, vagtet den med
sin primsigning kun passede paa udebte bern, hvorfor det
gentagne gange forbedes at bruge exorcismen ved dibsfrem-
stillinger. — Kirkeordinansen havde dog her givet den rette
anvisning: presten skal ingenlunde gendebe et hjemmedebt
barn, »aleneste skal han da opregne troens artikler, lese
evangelium Marci og bede fadervor«.

Henimod &r 1700 blev det almindeligt, at bern hjem-
medoebtes straks efter fodselen, eller bragtes hen i praeste-
girden for der at blive debte. Det var ikke meningen, at
de ikke skulde bringes til kirken, ofte blev de allerede den
neste sendag fremstillede i denne; biskop Br. Brorson har
sikkert ret, nir han siger, at man vilde have bernene debt
straks, for at de ikke skulde blive forbytiede (Alborg lande-
mode 1742). P& nogle steder var det dog kun de ®gte
bern, der siledes hjemmedebtes, medens de uzgte debtes
i kirken; andre steder synes denne forskel ikke at vare
gjort. P& landemoderne forbedes det ofte at hjemmedsbe
andre end syge bern, men uden nytte. Da forordningen
27. Juli 1771 fritog fra forpligtelse til inden en vis tid at

1) Ny kirkehist. Saml. VI, 128. — K.S. 3. VI. 486.



Dab og kirkegangskoner. 651

fremstille hjemmedebte bern i kirken, udtalte biskop J. Hee
i Arhus, at det var misbrug, nir den anvendtes paa bern,
der var debt i prastegirden, de kunde ikke kaldes hjem-
medebte. — Det er forst dabsforordningen 30.Maj 1828,
som har fort dibshandlingen tilbage til kirkerne?).

Den katolske kirke havde delt dibshandlingen i to dele;
den sikaldte primsignelse fandt sted ved kirkens der;
her sagdes de bonner, hvorved saltet, der lagdes barnet i
munden, og dibsvandet rensedes (exorcismus salis et aqve),
og de to exorcismer fandt sted, hvorefter przsten lagde sin
stola paa barnet, salvede dets hejre ere, og (i det mindste
efter den slesvigske agende) endte handlingen ved kirkederen
med, at praesten og folget bad fadervor, Ave Maria og troen,
hvorefter presten sagde: »Gé ind i Guds hus, at du kan
have det evige liv og leve med Kristus i al evighed«. —
Efter reformationen beholdt man tvedelingen af hand-
lingen, af hvilken der endnu er spor i vort débsritual,
men der var usikkerhed om, pa hvilket sted den skulde ud-
fores. Samtidigt (1561 og 62) befaler N. Jespersen i Odense,
at primsigningen skal l@ses midt paa kirkegulvet, og H. Al-
bertsen i Swzlland samt N. Palladius i Lund, at den ikke
skal fremsiges indenfor deren eller midt i kirken, men
ved debefonten i kirkens vestre ende. Dette har dog for-
modentlig vist sig uheldigt, da menigheden si ikke kunde
folge handlingen. Det blev den i Odense vedtagne skik,
der blev den almindelige, indtil debefontene flyttedes op i
kirkerne, da hele dibshandlingen samledes om dem. P&
Arhus landemode 1651 bestemtes det, at prasten ikke farst
skal lese over barnet stiende pd kirkegulvet og siden gi
hen til debefonten; men eftersom det er en uadskillig ger-
ning, som forrettes, skal den ogsd udferes pd ét sted,
nemlig ved fonten.

Dabshandlingen, der helt igennem skulde udferes

1) Jonge, Den nordszllandske almue. — J. Moller, Nyt teol. tidsskrift
11, 327.



652 Gudstjenesten i den danske kirke.

med dansk lesning, begyndte med, at presten spurgte, hvis
barnet var, og om det var hjemmedebt. — I den norske
ordinans (1607) befales det, at der fer diben skal holdes
en lille tale til menigheden og fadderne, og 'der gives ogsa
i de danske handbeger anvisning dertil!). Sidanne dabs-
taler er stundom blevne holdte, om end ikke almindeligt,
og kun over fornemme bern. Biskopperne Bornemann i
Alborg og Gerner i Viborg forbed det som en novitet;
gudmoderen kunde ikke holde barnet si lenge, som pre-
sten talte, og desuden skulde der ikke geres mere vasen
af sakramentet med de rige end med de fattige. — Stands-
forskellen kom ogsd frem pi andre mader ved diben; B.
Brorson i Alborg klagede 1737 over den misbrug, at der
brugtes forskellige salmer ved borger- og benderberns, fat-
tiges og riges dab.

I reformationens forste tid synes man at have bort-
kastet hele primsignelsen og kun debt bernene med
skriftens ord Mt. 282), hvilket skriftsted slet ikke findes
hverken i ordinansens eller ritualets dibsformularer. Disse
har derimod de to besvergelser nesten i samme form som
den katolske kirke, medens ceremonierne med saltet, olien
og vandet bortfaldt. Det er formodentlig den ovenfor om-
talte @ldre dibsskik, som forbydes pa bispemedet 1555,
hvor det pilagdes prasterne at bruge exorcismen, som
de altsé ma& have udeladt. I tiden omkring 1600 opstod
der under pavirkning af kryptokalvinismen uvillie mod den;
flere praster blev straffede, fordi de ikke havde brugt den.
1606 gjorde Christian 1V tilleb til helt at afskaffe den.
Han havde imidlertid ikke mod til at fere sagen igennem,
da biskopperne og iblandt professorerne H. P. Resen ud-
talte sig for at beholde den?®). Ved landemoderne det naste
ar pélagdes det presterne at oplyse menighederne om, at

1) Engelstoft, liturgiens hist. 187 f.
?) Danske Mag. 1. V. 268.
%) Helveg, Danmarks kirkehist. eft. ref, 2. udg. 1. 265 f.



Déb og kirkegangskoner. 653

barnene ikke var legemligt men &ndeligl besatte; men de
matte ikke pa egen hénd udelade exorcismerne, der da ogsd
gik uforandrede over i ritualet. Brochmand forsvarer deres
bibeholdelse med, at de er et levende billede pa det tyranni,
som djzvlen indeligt udever over alle udebte. — Christian
IV slog s& aldeles om, al en prest i dret 1610 afskedigedes,
fordi han havde udeladt exorcismen ?).

Medens fadervor blev bedt, knzlede fadderne, og men-
dene blottede hovedet. Derefter gik presten med fadderne
hen til debefonten. Ved Sellands landemode 1568 pébedes
det, at hele symbolet skulde opleses; man er altsi bleven
ved at bruge den katolske forkortning af den anden tros-
artikel?). Nar flere bern debtes, spurgtes de undertiden
under et: Forsager I osv. Dette forbedes i Selland 1568,
pi Fyn 1579; hvert barn skulde sperges for sig selv.

Nar barnet skulde debes, skulde det helst blottes
helt eller i det mindste overkroppen. Dette pdbydes i or-
dinansen, dog med det forbehold, at barnet kunde tale det,
hvorom jordemoderen eller kvindefadderne skulde sperges.
Pabuddet gentages p&d landemoderne op til 1600; en vignet
i handbogen 1574 viser séledes barnet negent. — Hen-
sigten hermed var dog ikke, at det skulde neddyppes i
vandet, prasten skulde tage det og holde det med den
venstre hind, medens han debte det med den hejre. Den
ofte omtalte tavle fra Torslunde viser dette, barnet holdes
af presten, og degnen holder hans bog for ham, si han
kan lese i den; barnet er her ikke blottet, men svebt
med korsbdnd over brystet. Omtrent samtidig var det dog
allerede i Frue kirke skik, at gudmoderen holdt barnet
over daben3). Nar Christian IV blev debt ved neddyk-

1) Kirkehist. Saml. 3. IlI. 347. Brochmand, Systema II 2016.

?) Credis in J. Chr., filium ejus unigenitum, natum et passum.
Denne forkortelse findes endnu i H. Tausens «En ret kristelig
fadson et kristne bern med pA danske.. Kirkehist. Saml. I, 554.

%) Rerdam, kirkelove. 11, 317 Odense landemode 1591. Kirkehist.
Saml. 3. 1, 680.



654 Gudstjenesten i den danske kirke.

ning!), mi det anses for noget ganske s@regent. Men
Bugenhagen havde i sin tid havt betenkelighed ved den
skik, han fandt her i Norden, at kun barnets hoved blot-
tedes?). Han siger, at vi fedes negne, vi skal ogsi gen-
fedes negne; men det er dog mest historiske grunde, han
gor galdende: Kristus har ikke veret ifert kleder, da han
blev debt osv3). Hele denne argumentation er sardeles
svag, og den har heller ikke kunnet holde sig. Palladius
anferer da ogsid pi et landemode 1559 en ganske anden
grund: Barnet skal biottes, for at ikke troldkvinder skal
indsmugle voksbern og fi dem debte til at eve trolddom
med. [ &ret 1596 anklagede en forhenvarende foged og
hans kone prasien Hans Jakobsen i Oure pid Fyn for at
have debt tre voksbern; han synes dog at have varet uskyl-
dig; det oplystes under sagen, at det var en gal lebeprast
ved navn Rasmus, der havde begdet misgerningen?).

Pa Sellands landemode 1562 og Lunds 1561 forbydes
det, at den vin, som er bleven tilovers fra alter-
gangen, mi gives de bern, der er blevne debte. Vi meder
her levninger af en gammel kirkeskik; i den katolske sles-
vigske agende ender dibshandlingen med, at prasten giver
det debte barn kommunionen ved at lade det drikke af
ablutionskalken5). Dette mi vel ogsd have fundet sted i
Sallands stift, uagtet biskop Lage Urne befaler, at det vand,
hvori kalken var vasket, skulde haldes i debefontenS$).

Efter diben ofredes der; det var hedersoffer, hvorfor
der ikke métte ofres med uagte bern. Pi Sazllands lande-
mode 1565 omtales det, at der stundom ofredes for diben,

Y Rerdam, Monum. hist. Dan. 1. 1I, 651.

%) Det skal dog bemarkes, at den katolske Roskilde-agende synes
at tale om neddykning: »Tunc mergat ter«. Freisen 41. Luther
har ogsa i tidligere tid anbefalet neddypning.

%) Ny kirkehist. Saml. I, 470.

4) Jak. Madsens visitatsbog. 296.

5 Fr. Nielsen, Nord. kirkeleks. I. 16.

%) Freisen, Agenda eccl. Slesv. 49. Ny kirkehist. Saml. I1I. 268.



DAab og kirkegangskoner. 655

straks efler at epistlen var lest. Dette forbodes, det skulde
ske efter prediken, under hvilken altsd gudmoderen med
barnet blev i kirken. — Ordinansen omtaler imidlertid ikke
offer ved diben eller ved andre lejligheder end pi de tre
store hejtider, og der er spor af, at man har fundet denne
ofring uriglig; tankegangen har vel varet, at der lige si
lidt skulde ydes betaling for diben som for nadveren. C.
Valkendorf kom 1596 overens med prasterne i Odense om,
at de velvilligen skulde afsti, at der ofredes med bern, og
pé sit gods, Glorup, forbed ban det ligefrem?). — Nar der
var ofret, gik fadderne endnu hen og bragte barnet fadder-
gave, i det de lagde en guld- eller selvskilling pa dets
bryst?).

1 det 16de &rhundrede blev ®gte og uegte bern
debt pd samme tid. Der mi dog vare opstdet onske om
at gore forskel; ti pid et prestemode i Sokkelund herred i
Salland 1561 spurgte en prast, om man ikke kunde debe
de uzgte born paa en anden tid end de ®gte; men biskop
Hans Albertsen benzgtede dette®). Biskop Jak. Madsen pi
Fyn derimod vilde have de uagte barn debt efter pradiken,
men C. Valkendorf modsatte sig, at det skete paa hans
gods%. Men efter at den norske ordinans 1607 havde
fastslaet, at uegte bern skulde debes efter pradiken, blev
dette almindeligt ogsd i Danmark; det pibedes allerede
samme &r ved Roskilde landemode. De skulde dog ikke
debes i en tom kirke, men i menighedens narvarelse.

Det voldte stundom ved uzgte berns dab forstyrrelse
i kirken, nir gudmoderen pa prazstens spergsmil, hvem
der var barnets fader, nevnte den, som moderen havde
udlagt. Det kunde da ske, at vedkommende rejste sig i
kirken, gik hen og lagde hinden pa barnets hoved og svor

1) Jak. Madsens visitatsbog 25 og 174. Fynske Saml. 1. 97.

?) Tr. Lund, Danmarks og Norges hist. VIIL. 147.

8) Kirkehist. Saml. 4 1. 446.

4) Tr. Lund, Danm.'s og Norges hist. VIII. 143. J. Madsens visi-
tatshog 174.



656 Gudstjenesten i den danske kirke.

sig fri. P4 Ribe landemode 1687 pé&bedes det, at de mand,
der gjorde dette, skulde underkastes kirkens disciplin. En
halv snes 4r senere stod en mand frem i en kirke i Vi-
borg stift og fralagde sig ligeledes sigtelsen med ed, i det
han tillige anklagede hr. Mikkel Lausen i Rold, som pi
grund af denne sigtelse urettelig havde udelukket ham fra
nadveren ; manden frikendtes siden ved landemodet, da be-
skyldningen mod ham fandtes ugrundet.

Der opstod spergsmél om, hvorvidt bern, der var av-
lede inden men fodte efter trolovelse eller vielse, skulde
debes som &gte eller uzgte. Biskop Resen vilde kun til-
lade, at de métte behandles som &gte, nir foreldrene havde
stiet abenbart skrifte (1624). — Bornemann derimod ud-
talte 1696, at alle bern, der var fodte efter trolovelse og
vielse, skulde debes som agte, de derimod, der var fedte
for, ikke, selv om forzldrene siden var blevne trolovede
eller viede. Dette var i det hele den almindelige &ldre
opfattelse; men det er merkeligt, at den holdt sig ogsa
efter at Danske lov var udkommet; ti det antoges almin-
deligt, at denne havde berovet trolovelsen den @gteskabs-
stiftende betydning. — Ved fdn. 13. Juni 1771 ophavedes
al forskel mellem ®gte og uzgte berns dib.

Ritualet flyttede daben til efter predikenen, men
for altergangen; de uzgte bern skulde da debes efter 12
slet i kebstzderne, pd landet, nér der var ofret med de
®gte. lIovrigt blev lovgivningen om diben uforandret. Ved
anordningen af 30. Maj 1828 bestemtes det, at diben forst
skulde finde sted efter altergangen. — I pietismens tid
forhandledes der atter om afskaffelse af exorcismen. Ved
et reskript 13. Dec. 1737 tillodes det prasterne i Slesvig
kun at bruge den, hvis forazldrene onskede den; men da
der i Tyskland udtaltes betenkeligheder ved denne forandring,
blev kong Christian VI bange for, at hans rettroenhed skulde
blive anset for tvivisom, og reformen standsedes derfor!). —

1) L. Koch, Christian VI. 186.



Dab og kirkegangskoner. 6bH7

Forst ved fdn. 7. Maj 1783 dristede man sig til at udstede
den hidtil brugte af Balle udarbejdede dibsformular. —
Det var Balles enske, at forzldrene selv skulde std fadder
til deres bern; han foregik selv med sit eksempel, men
det efterfulgtes kun langsomt. Endnu en kancelliskrivelse
af 10. November 1829 kalder det en novitet, der dog kan
tilstedes.

Det viste sig snart uhensigtsmassigt i store menig-
heder at holde diben under gudstjenesten. Fdn. 30. Maj
1828 tillader, at den i Kebenhavn mé holdes, nir hejmesse-
tjienesten er endt, og dette udvidedes siden til at gelde for
Odense og Arhus. Siden er denne ordning indfert vist
nok i alle byer og i adskillige landsbykirker.

Det forefaldt selvfelgelig sjeldent, at en voksen blev
debt; det skete med enkelte joder og, da Danmark havde
faet kolonier, med negere, der kom her til landet. Forst
i ritualet indeholdes der szregne bestemmelser om, hvor-
ledes en siddan dab skal forrettes.

Barselkoners kirkegang métte f4 en ganske anden
betydning efter end for reformationen. For katolikerne var
den en renselse fra urenhed!), en forestilling, der aldeles
forkastedes nu, da ®gteskabets @re havdedes. Ordinansen
stiller da ogsi indledningen som en ganske fri sag: »Endog
at de ere fri for Moses lov, at de ej ter holde sig derefter,
og ej behove at lade sig af tjeneren indlede, nir de efter
deres barnefedsel ville g4 i kirke, dog ma de holde sig
hjemme, som s®d er.« — Det er et eksempel pa, hvor
usammenha@ngende den tids lovgivning er, at der f méneder
efter den danske ordinanses udstedelse udkom en forord-

!) Ved et svensk landemode 1385 matte det udtrykkelig bestemmes,
at kvinder, som var dede i barselseng, métte begraves kristeligt.
Reuterdahl. 145. — Bettiger, Kirkegangskoners indledning. 29 f.

Kirkehist. Saml. 5.R. L. 42



6H8 Gudstjenesten i den danske kirke.

ning for Szlland, der ligefrem pibed indledningen og be-
stemte, at presten for denne skulde have »2 grotter efter
gammel s@dvanec?).

[ndledningen blev da ogsd almindelig skik allevegne.
Seks uger efter barnets fedsel sendte konen sin pige ud
at bede til kirkegang. 1 den katolske tid havde det veret
skik, at indbydelsen skete offentligt, s& at enhver kunde
mede; men dette var allerede den gang bleven forbudt, der
skulde sendes bud. 1 den sikaldte Riber reces 1561 for-
bydes det, at pigerne, der gik bud, métte udrustes med
guld, perler og selv, de skulde kun bave opbundet hir
og vere ifert gode kleder. — Sendagen efter kom da konen
til kirke fulgt af s& mange koner som muligt. Derfor for-
maner ogsi P. Palladius kvinderne til, at de ikke ma nazgte
fattige koner folgeskab; jo fattigere en dannekvinde er, desto
hellere skal de g4 med hende. Endnu 1660 forteller J.
Bircherod, at da hans moder i Odense skulde holde kirke-
gang, var hele hendes stue fuld af kvinder, der skulde folge
hende. Skaren gik parvis, de, der var hendes nzrmeste
parerende, forrest. Han tilfojer, at denne skik afskaffedes
en snes &r eller mere derefter?). Dette g®lder dog kun for
byernes vedkommende, pi landet varede den meget lenger.
— Hvor stort et sidant felge kunde vare, ses af en be-
stemmelse for Ribe fra 1561: Barsel maétte slet ikke gares
med flere end i det hejeste 30 kvinder, dog uberegnet fruer
og jomfruer 9: adelige damer. Nar feolget kom for kirke-
deren, gik prasten ned til det.

Det gjaldt nu om at holde alle overtroiske skikke
ude. Det blev mange gange forbudt, at barselkvinden métte
bare lys, som skulde beskytte hende mod dj®velens angreb,
for hvilke hun mentes at vere s@rlig udsat, heller ikke
skulde hun renses med vievand; men prasten skulde tale
til menigheden om, at den med hende skulde takke Gud,

1) Kirkehist. Saml. 2. VI 151.
?) Uddrag af Bircherods dagbeger. 50.



Dib og kirkegangskoner. 6569

og til hende selv om at komme ind i kirken og gere de
gerninger, som en kristen kvinde der skal gere. Derefter
skal han ikke give hende hinden, men kun med sit ord
fore hende ind i kirken. — Det omtales ogsi, at det var
skik, at kirkegangskoner kyssede patenmaen. Biskop H. Al-
bertsen forbyder ikke dette, men det skal forestilles dem,
at derved vindes ingen hellighed, men det er kun et tegn
p4 karlighed (signum dilectionis erga ministerium)?!). — I
Ribe brugte kvinderne en egen dragt, nir de holdt kirke-
gang; formodentlig har der derlil knyttet sig en overtro,
da det blev forbudt; de skulde mede i deres egne klaeder 2).

Man vilde ogsd fere kvinder, der var dede i bar-
selseng, ind i kirken og ofre for dem; dette havde varet
tilladt i den katolske tid, kun at det lys, som bares foran
kisten, ikke métte vere tendt®). Det forbedes bide pi Fyn
og Szlland 1593 og 94. I Arhus stift brugtes denne skik
endnu 1654, og nar kisten var bdret op til alteret, vendtes
den tre gange. Prasterne, siges der det sidste sted, tillod
det for offerets skyld; »men vi mi ikke falde i den gamle
papistiske overtro, at barselkvinder efter fedselen er i dje-
velens magte.

Der ofredes altid af kirkegangskonen og hendes
folge; dette offer omtaltes dog lige sé& lidt i ordinansen som
barned4bsofferet, og C. Valkendorf segte ogsi at afskaffe
eller i det mindste indskrenke det. I Odense vilde han
sette igennem, at ikke flere koner métte folge kirkegangs-
konen, end de, der var budne til barsel, hvilket ikke métte
vaere flere end 8. Biskop Jak. Madsen syntes abenbart,
at det var fattigt, at der en seondag i Grabredrekirke kun
var 12 kvinder med 2 kirkegangskoner. Pa Glorup forbed
Valkendorf at indlede kvinder; de skulde heller ikke ofre,

1) Kirkehist. Saml. 4. 1. 447,

2) Kinch, Ribes hist. I1. 94. Tr. Lund, Danmarks og Norges hist.
VIIl. 210. Danske Mag. 2. II. 273.

8) Thorkelin, Kirkelove 77.

42*



660 Gudstjenesten i den danske kirke.

men sende prasten, hvad de vilde!). Ofringen tog lang
tid, konen gik alene op til alteret, og ferst nir hun kom
ned, fulgte felget efter, ligesom ved barnedib gudmoderen
gik forst, s& mandfolke- og endelig kvindefadderne. Dette
forbedes i Ribe 1561; hele folget skulde gi op samlet. —
P4 Fyn pilagdes det 1575 presterne, at de ikke métte tove
efter kirkegangskoner; kom de for sent, skulde de indledes
efter prediken. — Ved Szllands landemode 1574 forbedes
nbarselkvinders latterlige offer«. Nar de gik til kirken, delte
de »onde blafferter« (dérlige skillinger) ud til hinanden
under latter og stor forstyrrelse for tjenesten; dette maétte
ikke finde sted; vilde de uddele dem, skulde de gere det
hjemme. — Efter og méiske ogsd fer kirkegangen holdtes
der »kvindedrik«, hvorved der fandt store uordener sted.
Den forbedes pi Fyns landemode 1575, men sikkert uden
nogen virkning.

Ugifte kvinder blev ikke indledte; Peder Palladius har
gentagne gange udtalt sig bestemt derimod?. Men pa
landemodet 1558 tillod han dog, at det mitte finde sted,
nir de havde stiet offentlig skrifte. Som regel blev det
dog kun gifte kvinder, der indledtes.

I D. L. 2. 12. 9. bestemmes det, at »barselkoner alene
ledes i kirken af prasten, hvor det hidtil har veret bruge-
ligts, s der md altsid den gang allerede have varet steder,
hvor indledningen var gdet af brug, méske forandret til,
at presten holdt en tale fra pradikestolen; dette omtales
netop omtrent samtidig af biskop A. Anchersen i Ribe som
en fremmed skik, der havde indsneget sig. — Det forste
alvorlige sted fik dog den hele skik, da det 1688 tillodes,
at livgarden til hest métte vare befriet for at lade sine
koner indlede. Nu begyndte mange, is@r rangspersoner og
militere lige ned til ryttere og dragoner, at unddrage sig
indledningen, og ved reskript 8. Novbr. 1748 fritoges da

1) Jlak. Madsens visitatsbog 25. 174.
2) Jvfr. Rerdam, Danske kirkelove II, 317.



D&b og kirkegangskoner. 661

alle rangspersoner. Der blev imidlertid ved at indkomme
andragender om fritagelse ogsd fra andre, og reskript 22.
Novbr. 1754 ophavede hele indledningen i dens hidtilve-
rende form og bestemte, at prasten efter prediken skulde
give menigheden tilkende, at der var en kirkegangskone,
og tilfeje en kort formaning og et enske over hende. —
I denne form blev indledningen dog aldrig almindelig; for
s& vidt den endnu brugtes, var det pd den gamle madel).

6. Brudevielsen.

Nir man vil forstd brudevielsesskikkene i den ferste
tid efter reformationen, ma det bestandig holdes for eje, at
det ikke var den kirkelige vielse, der gjorde ®gte-
skabet retsgyldigt; det var oprettet allerede ved par-
ternes samtykke, som det gaves ved trolovelsen, efter
hvilken det ikke var forment at begynde det ®gteskabelige
samliv; ifelge Jydske lov behevedes der end ikke noget for-
meligt samtykke, men en kvinde var en mands @gtehustru,
nir han i 3 4r havde levet sammen med hende og tilstiet
hende alle en hustrus rettigheder?).

Ordinansen siger kun, at »med &gteskabspersoner pa

1) Om indledningens historie i det hele se Bettiger, »Kirkegangs-
koners indlednings.

?) Hist. tidsskr. 5. I. 363. Retshistoriske bemarkninger om kirkelig
vielse som betingeise for lovligt @gteskab i Danmark af J. Nelle-
mann. — | Sverrig gjaldt samme regler. Ved ordinanserne af
Westerds 1527 »beifrades otidigt singelag imellan fastehjon pa
intet satt, emedan dem imellan var et ratt aktenskap for Gude.
Bazlter, Kyrkoceremoniarne, 2. udg. 509. — Ved et forlig 1568
betingede kong Erik XIV sig, at hans broder, hertug Johan, skulde
anerkende @®gteskabet mellem kongen og Karin Minsdatter «end-
skent kirkegangen og de ceremonier, som plejer at finde sted
ved brylluper, nu ikke lige straks kan holdes for den nuvarende
krigs og andre anliggenders skyld«. — Smlgn. Herzog, Realency-
clopedie, 3die udg., art. Eherecht V, 201, 50; 208, 40 o.fl. st.



662 Gudstjenesten i den danske kirke.

®gteskabs vegne have Guds ords tjenere intet andet at
skaffe, uden at vie dem tilsammen og at underrette deres
bekymrede samvittigheder. Alt andet herer verdslig evrighed
tile. Heri er der intet nyt; ti det havde ogsd i den ka-
tolske tid hert til god kirkelig orden, at agtefolk lod sig
vie i kirkerne, og undladelse heraf medferte kirkelige straffe).
Men overalt, hvor der tales om gteskabet, meder der os
den opfattelse, at vielsen kun er den kirkelige besegling pa
det allerede retsgyldigt indgédede ®gteskab og dets bekendt-
gorelse for menigheden.

Saledes nar P. Palladius formaner menighederne til
at lade ®gteskaberne indvie i kirken; dette ber ske, fordi
et offentligt bryllup er det eneste sikre vidnesbyrd om, at
®gteskabet virkelig er indgéet. Hvis der kun var en mand
eller to tilstede, da de blev givne sammen hjemme, kunde
disse vidner de, og de havde da intet bevis mod dem, der
kunde finde pid at kalde deres bern horebern. De, der le-
vede i et sidant ®gteskab uden vielse, skulde derfor komme
til presten, og han skulde kalde dem ud af deres stole en
sendag efter tjenesten og sige til almuen: »I gode kristne!
disse to personer ville nu &benbare deres ®gteskab, si
ville vi gerne hoare deres bekendelse: Mand! bekender du,
at hun er din ®gte hustru, og at I ere trolovede og givne
sammen hjemme« osv. — Det er da sd klart som muligt,
at her slet ikke tales om @gteskabets stiftelse, men kun
om dets vitterliggorelse.

Dette genfindes i alle udtalelser pA bispemeoder og
landemoder. Bispemedet 1546 formaner de praster,
der lenge har levet som i ®gteskab, eller som har indgéet
privat egteskab, til at offentliggere dette, i det der tilfejes,
at de, som nu kaldes, og som ikke har afholdenheds gave,
skal ®gte @rlige kvinder. — Ved Fyns landemode 1561 be-
tegner N. Jespersen brudevielsens betydning sdledes, at det
er nygifte (novi conjuges), hvis a@gteskab skal velsignes ved

1) Reuterdahl 59, 155 o. fl. st.



Brudevielse. 663

ordets offentlige tjeneste. — Ganske vist kan der ogsid pa-
vises en ytring, der synes at g& i modsatretning; Fr. Wor-
mordsen forkaster det pi Lunds landemode 1546 som en
grov vildfarelse, at samtykket alene stifter @gteskab; »ti
der behoves Guds ord, for at dette samtykke kan bekreftes
af Gud, som er overste og eneste ophav som til den of-
fentlige magt si til alle &rlige love«. Hvis disse ord inde-
holder mere, end at kristne mennesker burde lade deres
2gteskab vie i kirken, er de méiske snarest udtryk for den
betragtning, der havde gjort sig geldende i den katolske
tid. Ti da bhavde kirken ud fra sin lere om brudevielsen
som et sakrament gjort den kirkelige velsignelses nedven-
dighed galdende med sterre kraft, end tilfeldet var i den
forste tid efter reformationen, medens dog selv et ganske
formlest samtykke var nok til at gere ®gteskabet retsgyldigt.

Klarest trader dog trolovelsens betydning frem i rets-
sager angdende dens brydelse. Siledes anklagedes
presten Iver Bertelsen 1567 i Stege for konsistoriet bl. a. for
at have hevet sin trolovelse. Det var ingen privat sag; ti
han havde tilfredsstillet pigen og hendes forzldre med
penge. Men bade professorerne og kongens lensmand var
enige om, at dette var ®gteskabsbrud, uagtet de trolovede
ikke havde levet sammen. N.Hemmingsen sagde saledes:
»Det har al tid veret holdet her udi riget, at de folk, som
hinanden have trolovet, og derover har veret vidnesbyrd og
bevisning, og de have givet hverandre festendef®, er egte-
folk for Gud og verden. Hvilket altsammen at have veret
mellem eder og denne pige bevisligen findes; ti er I ®gte-
folk.« Hertil sluttede de evrige dommere sig, ligesom de
var enige om, at hr. Iver ikke matte gifte sig, s& lenge
hans festeme levede!). — En mand, der havde besvangret
en kvinde, som han havde lovet ®gteskab, som det synes,
uden at formelig trolovelse havde fundet sted, blev 1550
ved tamperretten i Alborg demt til at behandle hende som

1) Ny kirkehist, Saml. 1. 29 f.



664 Gudstjenesten i den danske kirke.

sin hustru for Gud og verden., uagtet han senere havde
formelig trolovet en anden og holdt bryllup med hende;
men dette @gteskab var ugyldigt, han métte anses for at
have levet med hende i horl). — Det kan da ikke undre
os, nar der klages over, at ingen undervisning og forma-
ning kan fi folk fra den vrange mening, som en part har,
der holder trolovelse for et fuldkomment ®gteskab?); ti
dette var den i virkelighed for den verdslige lov.

Nar trolovelsen siledes stiftede ®gteskabet, métte det
vere magtpéliggende at tilvejebringe nogenlunde faste
former for den. Hertil horte forst og fremmest, at den
skulde vare vidnefast. »Alle hemmelige trolovelser uden
slegt og venners villie skal aflyses«, siger Palladius p&
Sazllands landemode 1559. Dette er i god overensstem-
melse med Luther, der mange gange har talt imod, at de
retskyndige ikke vilde nzgte at anerkende ®gteskaber, der
var sluttede ved et ganske formlest samtykke (consensus),
selv om dette var givet af umyndige uden forzldres og
vergers samtykke. Men tillige onskede Palladius, at pre-
sten skulde veare tilstede ved enhver trolovelse, hvilket vist
nok var det szdvanlige, men ikke nedvendigt®); han mitte
dog ikke foretage nogen handling, der kunde bestyrke i
den tro, at agteskabet var siledes sluttet, at vielsen var
overfledig. Ved bispemodet 1555 bestemtes det, at »udi
feestensol skal ingen prast eller nogen anden give nogen
tilsammen, men alene here deres trolovelse tilsammen og
vere vidnesbyrd dertil, indtil silenge de gives sammen i
kirken. Men adelsfolk m4 ikke gives tilsammen i festensel
eller trolovelse; ti det er udspurgt tilforn med dem; men
nir de komme i kirken, da troloves de ikke tilsammen
igen, men alene forkyndes, at de er trolovede tilforn«. Me-

1) Kirkehist. Saml. 3. VI. 148. Lignende sag. 3. 1V. 426. Flere
eksempler i den anferte afhandling, Hist. tidsskr. 5. I

?) Kirkehist. Saml. 3. VI. 507.

3) Rerdam, Kirkelove 1I, 5 og 180.



Brudevielse. 665H

ningen med disse uklare ord er vel, at det nok kunde over-
lades adelsfolk selv at varetage, at de rette former over-
holdtes, uden at presten var tilstede. Det synes, at den
rettighed, som siledes tilstodes adelen, er bleven udvidet
til ogs& at galde adeligt tyende; prasten Anders Perlestik-
ker viede i det mindste 1621 to piger, som havde tjent
fru Elisabeth Rosensparre p4 Krenkerup, uagtet deres tro-
lovelse var ham ubevidst; men fruen gjorde deres bryllup
p2 Nakskov rddhus, og mange adelige m@nd og kvinder
var tilstede!). — At presten kun var tilstede ved trolo-
velsen som et vidne, betones oftere, siledes ved Fyns lan-
demode 1591; han métte ikke legge sin hind pd de tro-
lovedes hoveder eller bekrafte trolovelsen i den treenige
Guds navn.

Hele ®gteskabsretten var siledes meget formles, og det
er intet under, at den forstodes pa forskellig made. N.
Hemmingsen, der i processen mod Iver Bertelsen s& be-
stemt havde havdet, at nir der foreld en virkelig trolovelse,
var zgteskabet stiftet, skrev 1572 et lille skrift for at vej-
lede gejstlige, der skulde demme i ®gteskabssager. Her
ger han forskel pd, om det givne samtykke kun gir ud p4,
at der i fremtiden skal indtrede ®gteskab, eller om samlivet
allerede er begyndt. [ ferste tilfelde rader han til, nér
omstendighederne taler derfor, at tillade skilsmisse (repu-
dium). Hvis de trolovede derimod har levet sammen, er
det derved, lige si vel som ved kirkelig vielse og offentligt
bryllup, blevet et fuldkomment ®gteskab, og der kan ikke
tilstedes skilsmisse (divortium), uden der foreligger lovlig
grund dertil. Han ber&ber sig p&, at ogsi den kanoniske -
ret ger denne forskel pa trolovelse og @®gteskab, idet det
havde varet en trolovet, men ikke en ®gtefelle, tilladt at
aflegge klosterlofte uden den anden parts samtykke?).

Da Frederik II 21. September 1582 gav sin sdkaldte

1 Hist. Tidsskrift 2. V. 180.
3) Libellus de conjugio, repudio et divortio 152—3.



666 Gudstjenesten i den danske kirke.

egteskabsordinans, var hensigten at tilvejebringe faste
former for trolovelsen; det er om denne, ikke om den kir-
kelige vielse, den handler. — Anledningen til denne an-
ordning var, at det gik uordentligt til med de domme, som
i ®gteskabssager faldtes af domkapitlerne, i det disse gik
ud fra forskellige grundsztninger og derfor demte forskel-
ligt i sager af ens beskaffenhed. Derfor bestemmes det,
at ved enhver trolovelse skal presten og 5 andre vidner
vere tilstede; hemmelig trolovelse gelder ikke. Men tro-
lovelsen vedblev som hidtil at vere ®gteskabsstiftende, hvad
bedst viser sig ved bestemmelsen om skilsmissegrunde, der
er nesten ganske de samme for trolovede som for ®gte-
feller!). Hvis en mand, der var trolovet, ®gtede en anden
kvinde, skulde dette agteskab vare ugyldigt, ikke blot hvis
han havde besovet den forste, men ogsi hvis den anden
havde vidst, at han var trolovet; selv om den forste ikke
gjorde fordring pid ham, matte han i si tilfzlde ikke be-
holde den anden. Dette kunde derimod tilstedes, hvis den
anden intet havde vidst om trolovelsen, og hvis den farste
ikke gjorde fordring pd ham. Ti &r efter befaledes det, at
nar de, der var trolovede og havde drukket festensel, vilde
skilles fra hinanden, skulde de, »som udi s& méde forlader
deres ®gteskab«, lyses i band, til si l®nge de retter og
bedrer sig (fdn.10. Juni 1592).

Det var ingen inkonsekvens, nir det tillige forbedes
trolovede at leve sammen som @&gtefolk; ti et sidant samliv
betragtedes som usemmeligt og stridende mod kirkelig
orden; men de bern, der fedtes i det, var ®gte bern og
debtes ved hgjmessen som andre ®gte bern. Forzldrene
var derimod hjemfaldne til kirkens disciplin, hvilket p&
landemoderne udtaltes i skarpe ord: »De ugudelige, som
ikke vil lade sig komme udi ®gteskab for den hellige kirke

1) Den veasenligste forskel er, at impotens kun anferes som skils-
missegrund for @gtefolk, da trolovelse selvfelgelig ikke gav nogen
af parterne ret til at kreeve ®gteskabeligt samliv.



Brudevielse. 667

med sammengivning og vielse, skal handles med som med
bolere og skerlevnere,» og: »Trolovede, der ikke vil holde
bryllup, skal behandles som skerlevnere«. (Fyns landemode
1550 og 66).

Efterhdnden udviklede sig dog den anskuelse, at til et
lovgyldigt ®gteskab herte kirkelig vielse. En kongelig ret-
tertingsdom af 1596 frakendte en adelsmands sen med en
ufri kvinde ret til at arve faderens lesere, uagtet det var
vitterligt, at forzldrene havde varet trolovede, og i Broch-
mands dogmatik (1633) udtales det, at et ®gteskab uden
vielse ikke er noget @gteskab (plane nullum)!). Men man
var ingenlunde sikker i denne betragtning; endnu 1697,
flere 4r efter at danske lov var udkommet, siger biskop
Hans Braem i Arhus, at de bern, som fedes i ®gteskab og
efter trolovelsen, er ®gte, om de end er avlede tidligere 2),
og 1770 omtales det som almindelig skik mellem benderne
pa Selland, at trolovelsen har samme bindende kraft som
brylluppet, s& bern, der fedes, efter at den er sluttet, regnes
for ®gte. Meddeleren, A. Hennings, tilfejer, at hverken
prast eller loven har noget at indvende imod dette8).

For brudevielsen skulde der lyses tre gange, vist
nok, hvis brudefolkene boede i forskellige sogne, i begge
kirkerne. Lysningen skulde finde sted om sendagen ved
hejmessen, men ikke pa umiddelbart efter hinanden fel-
gende helligdage eller ved to tjenester pid den samme dag.
Dog kunde det tillades at fremskynde lysningen, hvis der
var nstor nedterftighed«, f. eks. ndr brudgommen skulde
rejse bort. Da trolovelsen alt havde stiftet en uopleselig
forbindelse mellem parret, har lysningens betydning veret

1) Hist. Tidsskr. 5. IIl. 701 f. Brochmand, Systema II. 6015.
?) Om trolovelses mishrug se Kirkehist. Saml. 3. V1. 506.
8) Fra arkiv og muszum. I. 190.



668 Gudstjenesten i den danske kirke.

at sikre kirken mod at give sin velsignelse til et ulovligt
egteskab. — Man skulde synes, at det vilde have varet
mere betryggende at lade den gi forud for trolovelsen, og
det synes ogsi at have veret pitenkt at anbringe den der.
Palladius siger i sin visitatsbog: »Herefter m& ingen gives
tilsammen, hverken af przstemend eller andre, for end
der er lyst 3 gange af pradikestolen om deres ®gteskab,
om der kunde vere nogen, som kunde have deri at sige,
at de trolove hverandre disimellem udi gode folks nar-
verelse«. P4 Sellands landemode 1559 udtaler han, at
ingen lose folk md gives eller troloves tilsammen i pre-
stens nearverelse, uden der er lyst tre gange. — Men som
bl. a. ®gteskabsordinansen viser, var lysningen i ethvert
tilfelde snart bleven flyttet til den plads, den beholdl, foran
vielsen. Der kunde da ogsi vere mening i, at den kirke-
lige lysning gik forud for den kirkelige handling og ikke
foran en borgerlig akt som trolovelsen. N. Hemmingsen
anferer vel lysningen plads foran vielsen som et vidnesbyrd
for den mening, hvortil han pi sine =ldre dage kom, at
samtykke alene ikke stifter ®gteskab, men kun nér det efter-
folges af samliv. Men der vilde jo dog blive lyst, ikke blot
for trolovede, der havde levet adskilt, men ogsd for dem,
der var flyttede sammen, og som siledes matte i retslig
henseende anses for gtefolk?).

Da brudevielsen skulde vere den offentlige konsta-
tering af ®gteskabet, var det af vigtighed, at der var
s& mange vidner til den som muligt. Den var derfor et
led af sendagsgudstjenesten og holdtes i hele menighedens
oververelse. Men de egentlige vidner var dog bryllups-
gesterne; slegt og venner skulde samles si talrigt som
muligt, og brudetoget finde sted pa si opsigtsvekkende en
méde, man kan naslten sige med s stort spektakel, som
muligt. Brudegaesterne skulde i fremtiden give vidnesbyrd
om, at azgtefolkene nefter kristelig orden er forte ibenbart

1) Libellus de conjugio. 154.



Brudevielse. 669

pd gaden til og fra kirken, til bords og til sengs, og at
deres bern er avlede i ret ®gteseng«!). — Dette i forening
med tidens pragtlyst gav hele toget til kirken sin karakter.
Der skulde helst kimes med kirkens klokker, og passerede
toget forbi andre kirker, kimede disse ogsi. Foran gik
spillemend, jo fornemmere brudeparret var, desto flere.
Dette blev ofte pad landemoderne forbudt, men meningen
med forbuddene var sikkert kun, at spillemandene ikke
métte komme ind i kirken. En forordning af 1636 tillader,
at trompeter mad bruges ved de fornemste borgeres bryl-
luper, men ikke ved de mellemstes?). — Foran bruden
bares blus, vokslys, ofte omvundne med silkebdnd. Det er
alt omtalt, hvorledes Palladius antog sig dem og gav ogsi
dem en betydning som vidnesbyrd om, at et ret ®gteskab
havde fundet sted. — Hvor store brudefelgerne var, ses af
de talrige forseg, der gjordes pd at indskrznke de budnes
antal. I Kebenhavn tillodes det 1579 en borgmester, rad-
mand eller kebmand at byde 24 par, blandt hvilke ogsa
regnedes forgangskvinderne, der dragede stuerne med tepper
og opvartede ved bordet, samt 12 unge karle. En hand-
vaerker matte bede 12 par og 6 unge karle; en husbonde,
der gjorde sit tyendes bryllup, 12 par men ingen forgangs-
kvinder eller karle3). — 1655 fandt professorer, borgeme-
stre og rad, at gejstlig og verdslig evrighed samt andre,
der havde formue, kunde bede 40 par foruden 12—14 unge
karle, men der matte ikke geres bryllup uden om sendagen,
hverken lerdag eller mandag. — Ganske lignende bestem-
melser gjaldt i Ribe og formodentlig i alle byer, og blev
allevegne uden betenkning overtradte.

Bruden var pragtfuldt smykket. En landemodsbestem-
melse i Roskilde 1588, der, vist nok i anledning af kong
Fredrik II's ded, forsegte at indskranke pragten ved brylluper,

Y} Tr. Lund, Danm.s og Norges hist. i slutn. af d.16de arh. X. 23.
?) Tr.Lund, anf. skr. 31.
8) 0.Nielsen, Kebenhavns hist.1536-60. 1I, 39. Danske mag. 5. 11. 238.



670 Gudstjenesten i den danske Kkirke.

bl. a. ved at forbyde musikken, tillod bruden at bare krone
og balte og i det hejeste tre kader. — I den ovenfor om-
talte bestemmelse for, hvorledes der skulde forholdes ved
brylluper i den hgjere borgerstand i Kebenhavn, siges der,
at brude raf vor stand« ej mid smykkes med andet end
guld og perler, tjenestepiger med en perlekrans og en lille
guldkede; men for dem métte der ikke redes brudestol. —
I Ribe bestemtes det 1561, at enkebrude kun mdtte pyntes
i deres egne klader, hvis de ikke var meget fattige; de
matte have 1 eller 2 guldkeder og gi til kirke sendag og
mandag med meer og piger foran sig. Pigebrude, der
redtes med »bindike«, et stukket hovedklede, matte have
1—2 keader og et gyldent bzlte, men kun gore en dags
bryllup. De, der redtes med »Siepel«, en benavnelse for
brudekronen eller et lignende smykke, métte have 2—3
keder, men ellers intet guld undtagen pi hovedet, og der
métte bzres »skrue, himmel, over dem?). — Ved siden af,
at ogsd her standsforskellen treeder frem, ses det, hvorledes
en bys borgere dog har felt sig som en enhed, og de vel-
havende har lant kleder og smykker ud, for at selv en fattig
brud kunde optrede semmeligt p4d sin hadersdag. — Der
holdtes over, at kun jomfrubrude fik lov til at bzre den
dragt, der tilkom sddanne. En mand fra Brovst blev 1637
stevnet og demt, fordi hans brud var géet til kirke med
udslaget har, uagtet hun ikke var mo?2).

Nar brudetoget var kommet til kirkedsren, modtoges
det i den katolske tid af presten, der spurgte brudefolkene,
om de vilde have hinanden, erklerede dem for &gtefolk og
viede ringen, en skik, som beholdtes efter reformationen,
men som aldrig er bleven almindelig her i landet, hvor
almuen ikke brugte festensringe. Derefter gik brudefelget
med tendte lys foran sig ind i kirken for at overveare

1) Kinch, Ribes hist. II. 95. Smlign. fdn. 4. Novbr. 1655, Rerdam,
Kirkelove I1I, 385.
?) Jydske Saml. 2. III. 418.



Brudevielse. 671

brudemessen. — Denne fordeling af handlingen, hvoraf
vort ritual endnu barer spor, blev vistnok beholdt i den
forste tid efter reformationen, i det mindste blev udtrykket
nviet for kirkederen« ved at vere benavnelsen for en
ret vielse, siledes endnu i e&gteskabsordinansen, uagtet
hele handlingen den gang de fleste stedcr var lagt ind i
kirken. Gradualet omtaler det som en selvfelgelig sag, at
»brudefolk, ndr de kommer, skal g& ind i kirken og sti
midt pd gulvet og vies tilsammen og l®ses over dem, hvad
der stir i alterbogen, og skal intet mere lases for alteret
over dem«. Derimod skal de felgende salmer have hensyn
til brudevielsen; efter denne skal degnen begynde: »Kom
o herre helligind«, ved ofringen skal synges: »Uden herren
opholder vort hus og gird«, og efter velsignelsen: »Salig
er den mand, som frygter Gud«. — Det har sikkert vearet
hensigtmassighedshensyn, der ferte den egentlige brudevielse
fra kirkederen op pa kirkegulvet, hvor menigheden kunde
folge handlingen, og siden derfra op til alteret; men det
lader sig n®ppe pévise, hvorledes eller hvornar denne sidste
forandring er sket.

Vielsen blev i den forste tid efter reformationen holdt
efter prediken eller ved tjenestens slutning!). Dette gelder
dog sikkert kun de ceremonier, der var tilbage, efter at
den egentlige vielse var holdt for kirkederen. Ved den tid,
da hele handlingen samledes pd kirkegulvet, siger biskop
Hans Albertsen pd Sallands landemode 1561, at alle brude
skal vies efter Halleluja, altsi fer praedikenen, og
denne ordning, der oftere métte indskerpes, blev den al-
mindelige, indtil den forandredes ved ritualet. Biskoppen
mé have veret bange for, at de forandringer, der skete
herved og ved at vielsen for kirkederen opherte, skulde
forvirre begreberne om, hvad der horte til en ret vielse;
ti han tilfgjede: »De p&d den gamle méide kopulerede ma
blive derved«.

1) Engelstoft, Liturgiens hist. 303. Hé&ndbogen 1539.



672 Gudstjenesten i den danske kirke.

Ved vielsen gjordes der oprindelig kun ét spargsmél
efter Luthers »Liden bog om brudevielse«: »Hans! vil du
have Margrete til din @gtehustru« osv., hvorefter presten
sagde: »Efterdi Hans N. og Margrete N.begare hverandre
til ®gteskab og det dbenbare bekende for Gud og verden,
og have derpaa givet hverandre deres hander og trolo-
velsesring, sd siger jeg dem @gtefolk at vere i navn faders,
sens og helligdnds«. — Denne erklering er altsd ikke hen-
vendt til brudefolkene, men til menigheden, ganske i over-
ensstemmelse med den omtalte opfattelse af vielsens be-
tydning. — Endnu i hindbogen 1574 findes kun det ene
sporgsmal til brudefolkene, men gennem de senere udgaver
forandredes det til de tre, som hidtil har veret brugte. 1|
et aktstykke fra Frederik II's tid, hvor der synes at gives
en fremstilling af gudstjenestens ordning, anferes folgende
tre spergsmal: »Om du med velovervejet hu har besluttet
at tage denne hederlige kvinde til din hustru — Om du
er fri fra enhver forhindring, si du ikke har lovet nogen
anden end hende agteskabelig tro — Om du efter Guds
orden vil opfylde din @®gteskabelige pligt mod hende i hele
dit liv, elske hende med en sand karlighed og dele den
skebne, der falder i eders lod, med hende«?).

Der tales ikke om, at der skal holdes tale til brude-
folkene; men dette blev dog hurtigt skik og stemmede
med hele den protestantiske gudstjenesteordning. Si gik
det som overalt, talerne Blev for lange, og deres l@ngde
stod i forhold til, hvor fornemt brudeparret var. Ved de
talrige formaninger, der udstedtes pi landemoderne i an-
ledning af, at gudstjenesten opholdtes ved brudevielserne,
glemtes det heller ikke at forbyde lange taler ved fornemme
vielser, men sikkert uden nogen som helst virkning, sélenge
folk skennede pd, at talen var lang. — Efter endt vielse
satte brudefolkene sig op i brudestolen, der oprindelig var
en s@regen stol i koret, siden en forbeholdt kirkestol, der

1) D. kgl. bibl. Gl. kgl. saml. 3184. 4.



Brudevielse. 673

redtes med puder og tepper!). Her oververede de guds-
tjenesten; efter predikenen gik de i det mindste stundom
til alters?) hvorefter de ofrede med folget.

Brudevielse kunde ikke alene holdes ved hejmessen,
men ogsi ved fropradiken og aftensang. Det forste
brugtes mest af sméfolk, og deri var intet uhaderligt; men
anderledes med aftensangsbrylluper; ti dertil henvistes de
brudefolk, der havde levet med hinanden for bryllupet
(Sellands landemode 1580)3). Dette var dog en ny skik,
som var indfert i hdb om, at man derved kunde fremme
s@delighed. I den forste tid efter reformationen holdt man
p4, at ethvert agteskab skulde betragtes som haderligt.
Endnu 1681 forbed biskop S. Glud i Viborg, at der siledes
matte gores forskel pA brudevielser. Her var det ikke ved
aftensang, men efter prediken de, der havde forset sig, blev
viede. Men dette pifund, siger biskoppen, savner alt lovligt
grundlag og strider mod apostlens ord, at ®gteskabet skal
vere haderligt for alle.

Hele denne ordning med brudevielse som et led
af gudstjenesten medferte mange ulemper, iser fordi
det ikke var muligt, at fi brudefolk til at komme i rette
tid. Det var ogsi store fordringer, der stilledes til dem,
nir de skulde mede til froprediken kl.5 og til hejmesse
kl. 7*/s. Ved landemoderne udtaltes det ofte, at der ikke
mitte bies efter dem, tiden métte ikke traekkes ud ved at
synge flere salmer. Var de der ikke i rette tid, skulde
de vies efter tjenesten. P4 Szllands landemode 1624 siges
det, at hejmessen skal vare endt kl. 10 eller lidt derefter,
hvis der er brudevielse. En forordning af 19. Juli 1546
krever, at adelige brudefolk skal komme sa tidligt, at guds-
tjenesten kan vare endt kl.1; det ma have havt sin van-
skelighed at trekke en gudstjeneste, der begyndte kl. 7'/s,

1) Tr. Lund, anf. skr. 81.

2) 0. Nielsen, Kebenhavns hist. 1536—1660. 1I. 38.
3( Smlgn. Danske Saml. 2. VI. 333.

Kirkehist. Saml. 5.R. L 43



674 Gudstjenesten i den danske kirke.

s langt ud. — Brudefolkene synes ogsi selv at have folt
disse ulemper og at have begyndt at lade sig vie pi en
hverdag. P4 Roskilde landemode 1587 udtaltes, at brude-
vielserne skulde hyppigere ske om sendagen, men tillige,
at de ikke matte finde sted pd de store hejtider.
Bryllupshegjtideligheden i kirken var imidlertid ikke
endt om sendagen; man havde fra den katolske tid arvet
den sdkalte mandagsmesse der i lighed med kvinders
kirkegang betragtedes som en renselse, hvorefter brude-
folkene indfertes i kirken. Ved denne ofredes der atter,
og i det mindste i den ferste tid bestod offeret i fadevarer.
Folk kom i kirken drukne og kide og fortsatte gildet med
®den, drik og dans. — Naturligvis strebte biskopperne at
fa4 denne uskik aflagt. P. Palladius taler om »den slemmen
og demmen og dansen med pibe og tromme, som sker
her i Szlland om mandag eller tirsdag i bryllupsugen.
Den, siger han, »herer dj®velen i helvede til og er derfor
aflagt til landsting ved kongens sverde«l). — Ved Sallands
landemode 1568 hedder det: »Ved brylluper mi ikke i
kirken ofres mad eller drikke, for at der ikke skal holdes
drikke- og ®degilde«, og 1588, at der skal ofres p& sad-
vanlig made. — [ gradualet siger N. Jespersen, at utugt
af drukne folk med spillem®nd, mad og drikke i kirken og
andet forbydes. Stundom udtales der, at disse uordener
kom af, at brudemessen holdtes for sent pid dagen. I et
vilkarsbrev for Halsted sogn pa Lolland forpligter derfor
benderne sig til at mede til den kl. 10%); s& har der vel
veret hib om, at de endnu var nogenlunde ®dru. — Af
gradualet ses, at mandagsmessen holdtes ganske som en
anden gudstjeneste, men hvor teksterne, Mt. 19, 1f. og Ef.
5, 22 f. gav lejlighed til at forklare sgteskabets betydning
og egtefolks pligter®). Mandagsmessen bevaredes vist nok

1) Visitatsbog, Heibergs udg. 54.

?) Kirkehist. Saml. 3. VI. 498.

3) Tr.Lund siger anf. skr. Xll, 52 i anledniug af disse tekster: »Var
der end logisk set noget besynderligt i, at man om sgndagen for



Brudevielse. 67H

s& lenge, som det var almindeligt at bryllupet holdtes om
sendagen, men offeret ydedes som sadvanligt i penge. Da
brudevielsen henlagdes til hverdage, opherte den og er-
stattedes af brudefolkenes kirkegang den n®ste sondag. —
Det var et minde om den aflagte skik, nir der 1706 i Al-
borg en sendag kimedes for et par brudefolk, der havde
havt bryllup om lordagen, men som nu holdt deres kirke-
gang. Biskop Bircherod synes ikke engang at have kendt
mandagsmessen; ti han dadler kimningen som en ny skik:
»At kime for fornemme brude pi deres bryllupsdag, néar
de lade sig kopulere i kirken, er vel en gammel szdvane,
men slig stads pd nogle dage efter bryllupet er hverken
tilladelig eller praxi gemass«?l).

Det er vist nok den almindelige opfattelse, at ved
Danske lov blev kirkelig vielse den eneste méide, hvorpa
et retsgyldigt agteskab kunde stiftes. Lovens ord derom
er dog langt fra klare og bestemte. Trolovelsen bibe-
holdtes som hidtil, men det gjordes noget lettere for tro-
lovede at blive skilte (3. 14); trolovelse med beliggelse
gjorde endnu et andet ®gteskab ugyldigt (3. 16. 16). Feste-
folks bern skulde kun betragtes som ®gte i det tilfelde,
at manden dede, medens det méitte antages, at brudevielse
vilde vere indgdet, hvis han havde levet (5. 2. 33). Det kan
vel siges, at det gamle standpunkt her er forladt, men det
nye ikke helt indtaget. — Det er ved siden heraf merke-
ligt, at ritualet giver bestemmelser for, hvorledes trolo-
velsen skal afholdes, siledes at dens form fir si stor lighed

giftermalet lokkede parret ved at tale om ®gteskabets evangelium,
men bagefter, nidr de var i felden, vendte det lodne ud og talte
om lov og dom, si stedte dette nzppe ret mange«. — Dette er
kun et eksempel pd, i hvilken grad denne forfatter helt igennem
misforstdr kirkeskikkene i den tid, han skildrer.

1) Molbech, Bircherods dagbeger 499.

43"



676 Gudstjenesten i den danske kirke.

med en brudevielse som blot muligt. Der skal geres de
samme tre spergsmél, kun at det forste lyder: »Om I vil
have denne pige, som hos eder star, til eders trolovede fe-
stemo og i sin tid til eders @gtehustru.« — Til slutning
skal prasten, dog uden hindspileggelse, erklere dem for
nrette trolovede folk at vere bade for Gud og mennesker
i navn Gud faders, sens og helligdnds« og lyse velsignelsen
over dem. — Det er ikke underligt, at dette af menigmand
opfattedes som en tilladelse til at begynde ®gteskabet. Der
klages ogsd hyppigt over, at trolovede levede sammen, si
vel som over, at de, efter at have begyndt pad dette, atter
leb fra hinanden.

I pietismens tid enskede man at gere ende pa hele
denne dobbelthed ved indgielsen af egteskabet. Et reskript
af 17. Juli 1737 pélagde kirkekollegiet at forfatte et udkast
til et nyt ritual for trolovelse, si de i ritualet pabudte
spergsmaal faldt bort og det hele skulde bestd i en vidne-
fast erklering for prasten om, at de to vilde ®gte hin-
anden. — I 4ret 1771 forhandledes der atter derom, fordi
trolovelsesgilderne var skadelige for staten pd grund af de
bekostninger, der anvendtes pi dem?'), men forst ved for-
ordning 3. Januar 1799 ophavedes trolovelsen som en
unyttig ceremoni. Men der har lige til vor tid vedligeholdt
sig en erindring om den gamle forestilling, at den stiftede
®gteskabet, i det det pi landet har veret almindeligt, - at
det ®gteskabelige samliv ganske abenbart begyndtes, nir
parterne, som det hed, var sammenskrevne, idet lysning i
kirken var bestilt.

1 selve brudevielsen skete der ikke nogen synderlig
forandring i tiden efter Danske lovs udstedelse. Man synes
pd nogle steder at vaere bleven ved at lyse til ®gteskab
bdde i brudgommens og brudens sogn; en forordning af
15. Oktober 1756 fastslog denne ordning for Slesvigs ved-
kommende, men forordning 30. April 1824 udtalte, at der

) Kirkehist. Saml. 3. V. 173.



Brudevielse. 677

ikke eksisterede noget lovbud om dobbelt lysning for konge-
rigets vedkommende. — Det blev mere og mere almindeligt,
at der lestes vielsesbrev, hvorved man jo ogsi kunde fi
tilladelse til at overspringe trolovelsen. Der holdtes da
ofte stuebryllup, hvilket ansds for finere, end nér det holdtes
i kirken, og isa@r efter at kirkebeger var blevne indferte,
havde det offentlige bryllup tabt sin betydning som kon-
statering af ®gteskabet. — Ogsd holdtes brudevielsen nu
som regel om hverdagen, det var kun smaéfolk, der blev
viede om sendagen. Ved helligdagsanordningerne af 9. Sep-
tember 1679, 19. Januar 1731 og 12. Marts 1735 forbedes
alle gilder om sendagen, og den sidste bestemte af denne
grund, at der ikke i kebstzderne maitte holdes bryllup pd
helligdage; ogsd pd landet synes gejstligheden at have be-
strebt sig for at gennemfere dette; biskop Thestrup i Al-
borg pilagde 1711 presterne, at de skulde advare alle dem,
der bestilte barneddb eller brudevielse til om sendagen, at
de méitte holde dem om hverdagen, hvis de vilde have
gilde. — Biskop Hygom klagede 1741 over, at benderne
vedblev at holde gilder og brylluper pd de hellige dage, og
20 &r efter udtalte han sin misfornejelse med, at presterne
tillod lerdagsbrylluper; gasterne kom da sevnige og drukne
i kirke om sendagen, og det vakte forargelse, nir det gik
som i Korint, at den ene var drukken, den anden fastende.

Ritualet pabed, hvad der vistnok alt var blevet almin-
delig skik, at brudevielsen skulde ske oppe ved alteret; men
nogle steder, iser i de store kirker, brugte man en ser-
egen brudeskammel, der stilledes i korderen. Det var al-
mindeligt, at brudefolk gik til alters sammen nogle dage
for vielsen, dog brugtes af og til endnu den gamle skik,
at altergangen fandt sted paa selve bryllupsdagen. Heller
ikke vielsesringens pésattelse var gdet helt af brug; men
ved 4r 1800 fandt denne ceremoni kun sted ved brylluper
i gamle adelige familier?).

1) Ussing, Kirkeret. IV. 2. 555, 560, 558.



678 Gudstjenesten i den danske kirke.

7. Begravelse.

Kirkeordinansen begynder det stykke, der handler om
begravelse med de ord: »For de dedes begravelse er og regnet
iblandt miskundelige gerninger, for hvis skyld tjeneren ej
skal kedes ved at sege did, nar han tilkaldes«. — Det ses
heraf, at det ingenlunde har veret anset for en
noedvendighed, at presten skulde fungere ved en-
hver begravelse; en sddan var altsi ikke en kirkelig,
men en privat handling. Derfor forbedes det pi bispemedet
i Antvorskov presterne at mede i messedragt ved begra-
velser.

Men om end ordinansen her som si& mange steder lod
det blive ved de gamle skikke, si arbejdedes der dog fra
begyndelsen pd at gere den kirkelige begravelse almindelig;
men mélet niedes ikke helt for henimod midten af det 17de
drhundrede. Ved bispemedet i Kebenhavn 1555 bestemtes
det, at ingen degn eller bonde métte jorde lig prasten til
forfang. Fa &r for anferes der en anden grund, nemlig
det usemmelige i, at nir et kristent menneske der, slaeber
de dem til jorden som et andet bast; de skal felge dem
til kirken og lade dem jorde af prasten?!). I &ret 1586
klages der over, at pd Lolland nedgraver nogle ligene, uden
at kirkevarge eller prest er spurgt; pA Femse befales det,
at de skal lade presten vide, nir lig skal begraves, at det
kan ske pd en skikkelig og semmelig méide. Ved Fyns
landemode 1591 befaler biskop Jakob Madsen Vejle, at pra-
sterne skal kaste jord pa lig, og ved Sellands 1592 Peder
Jensen Winstrup, at den skik at kaste jord pa ligene med
ordene: »Af jord er du kommen« osv. skal bevares. For-
mularen var ikke pidbudt, men sikkert en arv fra fortiden.
I nogle fynske regler for, hvorledes der skal handles ved
adelige begravelser, anferes en anden formular: »Af jord
har du skabt mig! ked og blod har du ifert mig! O min

1) Forordning for Szlland 14. Nov. 1539 (Rerdam, Kirkelove I, 146).



Begravelse. 679

genloser! opvak mig pd den yderste dag«')! — Der klages
endnu 1654 i Arhus stift over, at dedfedte bern bares til
graven af en kvinde uden at presten ved af det, og i kirke-
bogen for Skrem sogn i @ster Hanherred anferes det 1749
og 52, at afdede er blevne begravede sognepresten ganske
ubevidst?). Efter denne tid heres si vidt vides intet om
begravelser uden prest; men ritualet forbyder dog endnu
hemmelige begravelser.

Det var dog ikke alle, der skulde have en kri-
stelig begravelse. Ogsd der holdt man sig til de gamle
regler, at kattere, dgerkarle, bandsatte, selvmordere, be-
spottere, ikke mditte begraves pd kirkegérden3). — Selv-
mordere og bandsatte, siger biskop N. Jespersen i Fyn 1560,
skal have et ®sels begravelse (asini sepulchrum). Hans
Albertsen pi Selland siger samme &r vel, at selvmordere
skal begraves i hgj og heden jord, men om de bandsatte
kun, at de ikke mA begraves pd kirkegirden, for de har
kebt jorden af kongen, hvilket vel vil sige, fer de beder,
de var hjemfaldne til, var udredte.

Man har ogsd villet negte dem kirkelig begravelse,
der var under retsforfolgelse, men dede, inden dom var
faldet; men dette modsatte biskopperne sig bestemt. Jorgen
Sadolin i Fyn siger 1550: »Lovsegt mand méi ikke vagres
jordeferd, om de have ikke at betale med og de fi deres
sakrament«. Meningen er vel, at de skulde begraves pa
kirkegirden, selv om de intet har at betale de beder med,
de kunne vere ifaldne, eller hvad de er skyldige, men kun,
hvis de ikke er udelukte fra sakramentet. — Aret efter gen-
tages det samme sdledes: »Lovsegt mand ber ikke anklages
pa kirkegarden, men i sit hus eller for konsistorium, eller
lade ham saztte der i sit hus, om han ikke vilde unde ham
jorden«. Det synes alts, at klageren er optridt pa kirke-

1) Kirkehist. Saml. 3. V. 634. — 3. VI. 484.
2) Smstds. 3. V. 640.
%) Ny kirkehist. Saml. III. 284.



680 Gudstjenesten i den danske kirke.

girden og har nedlagt indsigelse mod begravelsen, medens
biskoppen forlanger, at det forud lovligt skal veere afgjort,
om denne kan finde sted eller ej. — Sagen ma have havt en
del betydning; ti ogsd bispemedet 1555 vedtog, at der ikke
matte nzgtes lovsegt mand jordeferd. Regeringsradet i
Christian 1V’s mindredrighed bestemte, at nir nogen dede,
som for erlige sager var gjort mandhellelos eller bleven
lovfordelt, skulde han begraves; men de, som formedelst
uerlige sager var gjort mandhellelose eller blevne lovfor-
delte, métte ikke begraves, for sagvolderen var stillet til-
freds!).

Der var en del usikkerhed om, hvorledes der skulde
forholdes med udebte og dedfedte berns begravelse?). Den
katolske kirke har uden tvivl ikke tilstedt dem nogen kir-
kelig begravelse. Det var siden Augustins tid den almin-
delige antagelse, at udebte bern var fortabte. Man mild-
nede da si hérd en lere ved at opstille forskellige grader
af straffen. Ligesom der var et eget sted for de gudfryg-
tige hedninger, siledes ogsd for de udebte bern. Luther
siger med rette, at hele denne inddeling var menneskepéafund,
og han formaner til at tro, at ndr der bedes for et sidant
udebt barn, vil Gud forbarme sig over det3).

Denne opfattelse blev ogsd den almindelige i den danske
kirke efter reformationen. P& bispemedet 1555 bestemtes
det, at de udebte bern skulde begraves pa kirkegérden,
men uden at presten var tilstede eller der ringedes med klok-
kerne. Ti 4&r efter siger Niels Jespersen i Fyn, at agte
Lern, der de for didben, skal begraves hederligt, og moderen
indledes; han tilfejer: »anderledes med de uzgte«, uden at
man kan se, om dette galder bide begravelsen og indled-
ningen eller kun den sidste. Endelig siger biskop Jakob

1) Fdn.31. Maj 1592. Ny kirkehist. Saml. V. 28.

?) Kirkehist. Saml. 3. VI. 504.

3) Herzog, Realencyclopadi, 2 udg. VI, 483. VIII, 685, 687. — Forste-
mann, Luthers Tischreden 1V. 295.



Begravelse. 681

Madsen Vejle 1589, at de skal begraves med de for de
debte s®dvanlige ceremonier.

Tre 4&r tidligere var der klaget over, at benderne
nedgrov de udebte bern i kdlgirden; det gik her som overalt,
at almuen holdt fast p4 det tilvante. Men heller ikke pra-
sterne var sikre pa, hvorledes de skulde forholde sig. P&
Lolland siges det 1579, at prasterne bar sig forskelligt ad,
idet nogle begravede navnlose bern med de s®dvanlige be-
gravelsesceremonier, andre fulgte den ovenfor omtalte an-
visning fra medet 1555; nogle mente, at Guds ords trest
skulde bringes forzldrene i hjemmet, at den ikke af ufor-
standige skulde vanbruges; andre pradikede den &benbart
ved begravelsen. Det er ved et provstemede, dette udtales,
men provsterne selv synes ikke at have varet pd det rene
med, hvilket der var det rette, idet mindste udtaler de sig
ikke derom. — I Skine begravedes i begyndelsen af det
17de drhundrede udebte bern pa landet uden klokkeringning
og prest, men i kebstederne gjordes dermed iblandt stor
pragt. Det berettes om en prest endnu i begyndelsen af
det 17de &rhundrede, at benderne betragtede det, at han
havde havt 10 dedfedte bern, som en straf, fordi han ikke
vilde kaste jord pd sidanne!). — Ved en kancelliskrivelse
af 25. Oktober 1788 blev det bestemt, at fuldbarne bern pa
landet skulde begraves som andre lig; men i Kebenhavn
kunde det forblive som hidtil, d. e., der skulde ikke kastes
jord pa dem.

Det havde i den katolske tid varet almindeligt, at der
gaves sjalegave for de afdede; stundom havde disse selv
bestemt, hvad der skulde ydes, stundom viste bern og
slegtninge deres karlighed ved at give en sidan gave, for
at der kunde blive lest en eller flere messer til sjelens
frelse. Benevnelsen sj®legave blev bibeholdt efter refor-
mationen, uagtet betydningen var bleven en anden. I mes-

1) Wiberg, Preestehistorie 1, 523. Kirkehist. Saml. 3. VI. 504. —
3. II. 115.



682 Gudstjenesten i den danske kirke.

sens sted trddte ligpredikenen, og medens det gen-
tagne gange blev forbudt prasterne at lade sig betale for
jordspékastelse, synes der i den forste tid ikke at have veret
nogen tvivl om, at der kun skulde holdes ligpradiken, nir
der ydedes sjzlegave. Palladius formaner dem, der ligger
for deden, til at gere et godt testament; der er fire, til
hvem der skal gives: sognekirken, prasten, degnen og de
fattige !). — Sjelegaven bestod for bendernes vedkommende
i en hest, ko eller stud, og der klagedes pid landemoderne
over, at disse kreaturer »pompose« fortes ind i kirken,
eller dog »af overtro« foran liget ind p& kirkegirden. I
kebstederne gav kebmand og handverkere af deres varer.
Presten Anders Perlestikker i Nakskov forteller i tiden om-
kring 1620, hvorledes han for begravelser fir f. eks. 6 alen
klede & 4 daler eller 5 alen & 2 daler. — For en mand,
der »dede i skuden«, fik han fisk. — Ofte blev gaven omsat
i penge; det er bekendt, at der ved adelige begravelser
ydedes s& store gaver, at det lagde grunden til rigdom for
biskopperne, der i reglen holdt disse begravelser.

Men ogsi bendernes sjelegaver har havt stor betyd-
ning for prasterne, og disse har stundom kravet denne
afgift pd en utilbarlig mide. Der klagedes over, at pre-
sterne fordrede mere for ligpredikener, end der godvillig
blev givet, og at ligene stod ubegravede, fordi parterne
ikke kunde blive enige. Klagerne mé formodentlig ikke
have veret ugrundede; ti d.20 Maj 1592 udstedte formyn-
derne i Christian [IV's mindredrighed en forordning, der
strengelig under embedsfortabelse forbed prasterne at tage
betaling for aflesning og begravelse — de to ting stilles i
denne henseende ofte sammen — de skulde derimod lade
sig neje med tiende, offer og anden ret tilberlig rente.
— Anledningen hertil var, at en prest i Jylland ikke vilde
begrave et lig, fordi han ikke fik si megen sjzlegave, som
han vilde, og en prast pd Selland havde taget en ko og

) Visitatsbog, Heibergs udg. 179.



Begravelse. 683

en kvie fra en husmand for at begrave hans kone. — Denne
bestemmelse stred dog for meget mod gammel skik og
brug, til at den kunde overholdes. Allerede 1593 bekendt-
gjordes det pi landemoderne, at det tillodes prasterne at
tage betaling for ligpradikener. Regeringsriderne havde da
fundet en gammel forordning for Skine, der satte en takst
for sidanne, 10 skilling for en voksen og 5 sk. for et barn,
eller s4 meget som enhver vilde give?).

Forseget pad at forbyde sjzlegaverne méa hermed anses
for opgivet, men der blev dog ved at vere en vis usik-
kerhed om, hvorvidt det var lovligt at tage dem eller ej.
P4 Sellands landemode 1597 anbefalede biskop Winstrup
presterne at handle varligt med len og betaling for jorde-
feerd; men 1603 demte landemodet mellem to praster, der
var uenige om, hvem af dem en sjzlegave tilkom, hvilket
viser, at den er bleven betragtet som en lovlig indtegt.
Endnu 1631, da der var tale om en forandring i den Kkir-
kelige lovgivning, var biskoppen af Lund uvis om, hvor vidt
det var tilladt at tage sjelegave eller ej; i dret 1640 rejstes
der anklage mod en prast, der havde taget skenk og gave
for begravelser og ikke ladet sig noje med offer og tiende,
og 1670 siger biskop Mouritz Kening i Alborg, at det er
overberenhed, der har mildnet den gamle strenge lov, der
forbed at tage betaling for jordeferd, hvorfor han forma-
nede prasterne til ikke at misbruge den indremmelse, der
er gjort dem, men vise madehold i, hvad de krever?). —
Lige si stor uvished var der om, hvorvidt der métte ofres
ved begravelsen. 1 nogle regler, som biskop N. Jespersen
i Odense 1561 gav for, hvorledes det skulde gi til ved
adelige begravelser, omtales ofringen som en selvfelgelig
sag; men i et reglement for adelige begravelser fra samme

1) Hvis her, hvad der er sandsynligt, sigtes til fdn. 1. Okt. 1539, var
dog taksterne noget anderledes: sogneprasten 5 sk., kirken 5 sk.
og degnen 3 sk. »ltem sjzlegave til pr@st og kirke ma gives
efter menneskens gode vilie«. Rerdam, Kirkelove 1 144.

2) Kirkehist. Saml. 3. II. 110. — 4. I 369. — 3. V. 618.



684 Gudstjenesten i den danske kirke.

biskops tid forbydes ofringen som en levning af den gamle
pavedom og hykleri, der kun er beholdt for en udvortes
pral i sidan handel, si og for egen nyttes skyldl); som
denne udtalelse viser, har det ikke alene veret prasterne,
der har holdt pa ofringen, men ogsid menighederne, der
vist nok er blevne ved at betragte den som noget, man
var den afdede skyldig at gere for ham. — Det har sikkert
veret en af presterne péiskennet bestemmelse, da deres
privilegier af 24. Juni 1661 gjorde ende pi uvisheden om
lovligheden af at tage betaling for begravelser ved at til-
lade dem at tage, hvad de pigzldende vilde give. Under
udarbejdelsen af D. L. onskede de gejstlige medlemmer af
den sidste revisionskommission, at det skulde tillades lands-
bypraester at tage betaling for blot jordspdkastelse; men
dette blev i loven 2.10. 1. udtrykkelig forbudt?).
Selvfolgelig var der ogsid andre gamle gravskikke fra
den katolske tid, som segtes afskaffede. Hertil horte frem
for alt, hvad der kunde minde om sjelemesser. Man
har segt en protestantisk erstatning for dem ved at holde
altergang ved begravelsen, hvilket 1544 forbedes af bi-
skop Fr. Wormordsen i Lund, og det er sikkert ogsa dertil,
der sigtes, nir hans eftermand N. Palladius 1553 forbed, at
der matte holdes altergang, nédr der stod lig i kirken (in
presentia funeris®). — Det er alt omtalt, at ringning
med kirkeklokkerne, nir et menneske var ded, blev
forbndt. Nogle steder synes man ikke at have nejedes
med at ringe sjzleklokken 1 gang; i Roskilde siges der,
det var en papistisk ceremoni, at der ringedes 2—3 gange
for en afded. — P4 Sallands landemode 1591 forbedes det
at g4 rundt om kirken med liget, en ceremoni, hvis

1) Kirkehist. Saml. 3. V. 631.

) Secher og Stechel, Forarb. til D. L. II. 270.

8 1 det nuvaerende romerske ritual siges det, at messen fer be-
gravelsen, prasente corpore defuncto, skal sd vidt mulig bevares.
Herzog, Realencyclopzdi, 3die udg. II, 528, 20, art. Begrabniss.
— Reordam, Kirkelove. 1. 256.



Begravelse. 685

betydning nappe kendes; men den har holdt sig pa afsides
steder indtil vor tid. — Det forsegtes ogsi i den ferste
tid efter reformationen at afskaffe, at der bares lys foran
kisten; men her méitte ®vret helt opgives. Biskop Win-
strup nejedes 1592 med at forbyde, at der métte bares
lys for prasters lig; de skulde selv efter deden foregd med
et godt eksempel; men det blev ikke overholdt. Da biskop
N. Jespersen i Odense blev begravet, var der 10 vokslys
foran hans kiste; ved adelige begravelser kunde der vare
endnu flere. Efterhdnden blev det en selvfelgelig sag, at
der bares lys i det mindste ved alle sterre begravelser,
og fra kirkelig side nedlagdes der kun protest imod fakler
og lys, der anbragtes p& biren, eller mod, at man gav den
afdede et lys i hAnden. Efter begravelsen sattes lysene pa
alteret, hvor de forblev, til de var nedbrazndte ved at bruges
sammen med de egentlige alterlys.

Begravelsen fandt sted hurtigt efter dedsfaldet.
[ &ret 1578 blev det i Kebenhavn forbudt, at et lig métte
std mere end en dag over jorden, men 1613 var man niet
til 3, 1630 til 8 dage. — 1 Ribe matte lig kun st 2 natter
i huset. Grunden til disse bestemmelser var mdiske, at
man vilde forkorte den sdkaldte ligvagt, der holdtes, s
lenge liget var i huset, og hvor det efter biskop Birche-
rods sigende kunde gi lige si lystigt til som i en julestue?).
— Adelige lig henstod dog meget lengere; en forordning
af 3. April 1576 forbyder, at de md henstid lengere end 6
uger; under 29. Juli 1632 indskraznkes tiden til 3 uger.
Begravelsen er vel bleven opsat si lenge, for at slegten
kunde fa tid til at samles, og fordi det var umuligt i kor-
tere tid at fi gjort de store forberedelser, som en stands-
massig begravelse kraevede.

Ligfelget har i byerne varet nogenlunde ens ordnet

1) 0. Nielsen, Kobenhavns hist. IV, 43. — Kinch, Ribes historie. II.
895. — Bircherods dagbeger 94.



686 Gudstjenesten i den danske kirke

overalt, foran gik skoledrengene, derefter prasten, s kom
kisten og bag den flere par sergekvinder med sorte hatter
over hovedet; dernast arvingerne med store sergekapper,
og efter dem ferst mandene, siden kvinderne, der havde
hovedet tilhyllet med hvide eller sorte sler; pa landet matte
man naturligvis undvaere skoledrengene, og i det hele sli
noget af pi den pragt, der udfoldedes i byerne; fattige
kvinder erstattede siledes sloret ved at tage et sort skert
over hovedet. Nogle steder bar enker al tid et sidant,
nar de var i kirkel).

Alt dette kunde se meget hejtideligt ud; men folget
var ikke desto mindre ofte darligt skikket til at komme
ind i kirken, nar det ferst havde varet inde i sergehuset
vat troste og lade sig skenke«, hvilket derfor ogsi blev
forbudt. — P4 landet er nzppe mange af ma@ndene komne
@dru i kirken; i aret 1631 klagede biskop Erik Grave i
Arhus over, at der endog var prester, som var drukne ved
begravelser, og Mads Jensen Middelfart i Lund foreslog, at
de, der kom drukne til brylluper eller begravelser, skulde
std abenbart skrifte.

Sterst pragt udfoldedes der naturligvis ved konge-
lige begravelser. Da Frederik II's lig fortes fra Ant-
vorskov til Roskilde, led programmet siledes: [ de byer,
der passeredes pa vejen, skulde lenets prester, degne og
skolebern mede. I Roskilde skulde det indszttes i bispe-
girden, og nar det derfra bragtes til kirken, skulde alle de
hejlerde, kanniker, praster og degne samt 100 studenter
g4 foran det og synge; derefter 40 degne med 40 lyse-
stager og side kleder ned til jorden. Nar de af kleresiet,
som gik foran, kom til kirkederen, skulde alle »de gemeine«,
bade praster, de 100 studenter og skolebernene, afvige
udenfor kirkederen; men de hgjlerde, kannikerne, kongens
sangere og de, som bar lysene, skulde g& ind og sege sig

1) 0. Nielsen, Kebenhavns hist. IV, 43. Ny kirkehist. Saml. IV. 458,
anm. L.L.Thura, Beskrivelse over Samsg, 13.



Begravelse. 687

bekvem plads, si de ikke hindrede dem, der bar liget, og
folget. Nar kisten var sat pa kirkegulvet, skulde der synges
latinske salmer, derefter holdes en latinsk tale, si tyske
salmer, ligprediken og en deligsang, hvorpid herremandene,
som bar liget, skulde drage det til dets lejersted?).
Adelen strebte ogsd at vise sin magt og rigdom ved
pregtige begravelser. P4 Fyns landemode 1561 gav biskop
N. Jespersen nogle regler for, hvorledes det skulde gi til
ved en sddan adelig begravelse. Skoledrengene skulde gi
foran liget og synge »Media vita« tre gange pd Dansk,
samt »De profundis«. Under jordefestelsen synges »Can-
ticum Simeonis« og efter denne Luthers salme: »Nu lade
vi hans legeme begraves«. Derefter holdtes ligpraadiken, og
presten gik da ifert messeserken, men ikke hagelen, for
alteret, i det han med tak ventede pa, hvad der matte blive
ofret. Under ofringen blev der sunget: »O k@re Gud! be-
nide migl« og »Fra mennesken har jeg vendt min hue.
Endelig sluttedes der med en kollekt for fred og alle straffes
mildelse, velsignelsen og et salmevers. — Ved en anden
lejlighed siger samme biskop, at nir en afded adelsmands
nkyrritz«, viben og svaerd feres til kirken, ma hesten ikke
indrides i denne; men den, som ferer rustningen, skal sidde
af og bare den ind foran eller efter kisten?). — En sidan
adelig begravelse var overmaade kostbar. En adelsmand,
Oluf Daa, om hvem der rigtignok siges, at han var al tid
noget ilde forvaret i hovedet, pastod, at han var kommen
om hus og hjem og sit ringe gods og formue over salig
hr. Axel Arnfeldts jordeferd og dens bekostning, og derfor
pu matte leve i armod. Om der nu end sikkert ogsd var
andre grunde til O. Daas armod, s& var der dog slet intet
urimeligt i den pastand, at en mand kunde blive edelagt
ved at afholde udgifterne til en jordeferd. — Ved Niels
Rosenkrandses i Nikolai kirke 1676 medgik der ikke mindre

1) Rerdam, Kirkelove 11, 440.
2) Kirkehist. Saml. 3. V. 632.



088 Gudstjenesten i den danske kirke.

end 13,510 rd., hvilket, nir der tages hensyn til pengenes
kobe®vne, mindst vilde svare til 80,000 kr.i vore penge.
Monumentet m. m. kostede 6891 rd., begravelsesgildet 1124,
ligpreedikens trykning 1200 og begravelseshgjtideligheden
4325'). — Det maitte, skulde man tro, vere umuligt, at en
sddan begravelse kunde holdes pid en sendag; men dette
mé vere sket alligevel, siden det af og til forbydes.

Det gik som allevegne bide den gang og senere si-
ledes, at alle s& vidt muligt vilde have begravelsen ind-
rettet som de fornemstes, og luksusanordninger og lande-
modsakter segte forgeves at legge band pa overdidigheden.
Saledes forbed biskop M. Kening i Alborg 1670, at alteret
ved begravelsen matte bedezkkes med hvidt fra everst til
nederst; det var, siger han, ikke bestemt til en sddan ud-
smykning. [ det hejeste mitte det dekkes med en hvid
dug og prydes med lys, hvis arvingerne vilde skenke begge
dele til kirken. — En borgerlig begravelse kunde ogsi
vere dyr nok; hofapoteker Beckers kostede 1711 over 1000
rd. — For at tilfredsstille trangen til en anselig begravelse,
uden at omkostningerne blev ligefrem odelzggende, dannede
der sig i kebstederne lighba&rerlav, stundom almindelige,
stundom for en enkelt stand. Lavene skaffede da, hvad
der horte til en anstendig begravelse, sorgeflor, sergekapper,
skovle, lighare og iser et ligklede til at legge over kisten;
dette var et kostbart stykke; lavet i Ribe havde flere, af
hvilke det dyreste havde kostet 150 rd. Medlemmerne fik
disse rekvisiter frit, andre kunde leje dem. N&r en lavs-
broder dede, var de andre pligtige til at felge ham til
jorden. Lavene sogte ogsi at indskra@nke overdidigheden;
et siddant i Alborg bestemte 1792, at ingen métte klede
lig i andet end kattun og hjemmegjort lerred; kun de, der
var i rangen, métte have overtrukne kister eller lade lig sti
hjemme over 8 dage. Vokslys métte ikke sattes pad kisten

1) Danske Saml. 1. V. 355. — V. Simonsen Eske Brok. I. 84. —
Biogr. Lex. IV. 132.



Begravelse. 689

eller beres foran denne pi gaden!). Ved mange bestem-
melser sogte man at gere forskel pid den made, hvorpd
begravelsen afholdtes i de forskellige stender; kun gejstlig
og verdslig evrighed samt de fornemste kebmand métte
have den hele skole med kapper pi foran deres lig; dog
havde konsistorium befalet, at nir studenter begravedes,
skulde de si vidt muligt felges af den hele skole, der skulde
synge enten pi dansk eller p4 latin?). — For fornemme lig
métte der ringes en hel time, for gemene kun en halv. —
Predikenen over de fornemste lig mditte vare en time, en
almindelig ligprediken en halv, eller som Kebenhavns pre-
steskab udtrykker det: der m& kun pradikes en halv time,
men hvis manden er noget haderligere (paullo honoratior)
tre kvarter, og hvis han er szrlig fortjent af staten en hel
time 2),

Ligpredikener var noget nyt, der kom frem efter
reformationen; men de omtales ikke i ordinansen, hvor
det kun siges, at efter jordfestelsen skal presten, om han
har stunder og er beden, gere en formaning af St. Paul
eller noget lignende, hvorefter han og felget knzlende ved
graven skal bede fadervor. Der er bevaret udkast til en
del sadanne taler af P.Palladius. I Malme havde man alle-
rede 1530 ordnet det siledes, at nar de dede bares til graven,
ringede klokkerne og folket forsamledes. Dernast blev der
sunget nogle salmer og lovsange, som kunde opvakke til
at forsm& verdens forfengelige handel og til at attrd og be-
gaere det evige liv, hvorefter der pradikedes noget af skriften
de levende til husvalelse og pimindelse om héab, trest og
salighed i Kristus?).

1) Hist. Tidsskr. 1. V. 561. — Jydske Saml. I. 97, VI, 310.

?) Fdn. 26. April 1656. — Ny kirkehist. Saml. I. 56.

%) I Pavels dagbeger 1817—22 forteller om biskop Deichman i
Kristiania, at der var lovet ham 100 rd. for hver time, han talte
over en afded kebmandskone. Biskoppen talte da i 5 timer.
Pavels havde selv set preedikenen, der udgjorde 419 foliosider,
men den sagdes at vare videre udfert.

4) Ny kirkehist. Saml. I, 682 f. 11, 166.

Kirkehist. Saml. 5. R. L. 44



690 Gudstjenesten i den danske kirke.

Det gentages ofte, efter at egentlige ligpradikener var
blevne almindelige, at de skulde vere de sergende til trest
og husvalelse og andre efterlevende Guds bern til forma-
nelse og undervisning; men det kunde naturligvis ikke
undgés, at der mdtte tales om den afdede, og som bekendt
bestod de adelige ligpredikener af 2 dele, den egentlige
prediken og det sikaldte testament, hvori den afdedes
levned fortaltes. Det er vel iser det sidste, der sigtes til
par der siges, at hvis den afdedes penitens havde vearet
dbenbar og han var hensovet i et saligt endeligt, skulde
der siges om ham, hvad godt der kunde siges uden smiger
og ojentjeneste, og var der noget i hans liv, som havde
varet til forargelse, da skulde det enten af kristen kar-
lighed skjules og gas forbi eller kristelig forbedes. Men om
hine 4benbare foragtere og Nimrods staldbredre, som ikke
komme til sand penitens og saligt endeligt, skal tales langt
anderledes. — Man havde dog eje for, at det kunde vare
misligt siledes at l&gge hele veegten pé, hvad den afdede havde
sagt i sin sidste sygdom. Ved et provstemede pd Lolland
1580 advaredes der mod at tage enhver omvendelse pi deds-
lejet for gode varer, da den kunde vare fremkalt mere af
frygt for deden og dommen, end ved alvorlig fromhed og
omvendelse til Gud?).

Det kunde ske, at presten »meldte noget usemmeligt
om den afdede, andre til forargelse og de pirerende til
beskemmelse«; men der var ogsd prester, som pi en sem-
melig méade talte om tidens synder og skrebeligheder, ikke
blot nir det var smafolk, disse hangte ved, men nir det
gjaldt den megtige adel. — [ &ret 1576 holdt siledes bi-
skop Laurids Bertelsen i Arhus ligpradiken over stathol-
deren i Jylland, Holger Rosenkrands til Boller. Han roste
denne for hans jevne og fromme vasen, men fojede dertil:
»Nu findes altfor mange, som lade sig sire meget tykkes
og mene, at de ere andre folk meget for gode for deres

L) Kirkehist. Saml. 3. V. 633 og VI. 314.



Begravelse. 691

heje byrd og ridderstamme, som de rose sig af. De mene
derfor at de ma lade og gere, hvadsomhelst dem tykkes,
hvad enten det er Gud med eller imod, ret eller uret. De
mene, at de have al ting af sig selv, og at de ere fodte
dertil, at de skulle foragte, fortrykke, hade og fordarve
fattige folk. Ja en part ter ogsd satte sin stol hos Guds
sede, og lade sig here, at der burde intet at besluttes af
Gud i himlen, uden de med deres indbundne svogerskab
og magskab vilde det indgd og samtykke«. — Det tjener
til ®re for biskoppen, at hau turde sige en si ubehagelig
sandhed i den hejadelige forsamling, men ikke mindre for
den rosenkrandske sl®gt, at den lod talen trykke pa sin
bekostning!).

I Christian IV's tid, da man méaske endnu mere end
tidligere var tilbgjelig til at give formanende love om ting,
som ikke lader sig forhindre ved lovbud, klagedes der ien
forordning af 11. Marts 1624 over, at prasterne i deres
ligpredikener tilbragte en stor tid unyttig med at opregne
den dedes liv, levned og legender, og det tidt for deres
interessers skyld hejere udferer og beremmer, end vel
semmede sig for dem; de skal holde mide og sige sand-
heden. — Da biskop Resen bekendtgjorde denne forordning
pa Sallands landemode, brugte han skarpe ord: prasterne,
siger han, taler n@sten ens om dem, der har levet et gud-
frygtigt og for fedrelandet nyttigt liv, og dem, med hvem
det modsatte er tilfeldet. — Nogle ar iforvejen havde han
formanet til, at ligpredikenerne skulde vare korte, til trost
og advarsel af Guds ord, uden vanhellig ros og uvisse usand-
heder (absqve profano apparat upanegyrico et incertis men-
daciis). — | forordning 27. Marts 1629 pébydes det at
holde made bide med at love og laste de afdede. — Biskop
Brochmand talte 1646 om den overdrevne ros i ligpredi-
kerne, is@r over de rige.

Det gik den gang, som det al tid gir, at de lavere

1) Rerdam, Kebenhavns universitets historie 11, 351.
44.



692 Gudstjenesten i den danske kirke.

stdende efterlignede de skikke, som brugtes af de fornemste.
»Testamentet« blev siledes en fast del af enhver ligpradiken;
pd landet blev det, i det mindste i senere tider, affattet af
degnen, men oplest af presten. Men, siger en prast i
midten af det 18. drhundrede, »man kan ikke vel l®se op
al den skralle, hvorfor man m4 kompendiere det fornd« — Ved
Sellands landemode 1681 dadlede biskop Bagger, at pre-
sterne holdt for store ligheg@ngelser, nir der var dedsfald
i deres familier, og efter at handlingen var endt, holdt de
lovtale over den dede p& adelig vis. Den samme klage var
alt tidligere fremkommet i en forordning af 26. April 1656.
— Det var nemlig blevet skik ved adelige begravelser, at
en af den afdedes sl®gtninge eller venner holdt en tale
over graven; det er med hensyn hertil biskop Jakob Madsen
Vejle ved Fyns landemode 1591 siger, at »ligpradikener
over adelige skal alene vare pd Guds vegne og ikke pa
efterlevende venners; ti det ger en ven, nir liget er sat pa
begravelsesstedet«. Del siges stundom, at taleren bringer
en taksigelse, eller at han taler til den afdedes ®re, eller
at han skyder hans skudsmail. NAr denne skik nu fulgtes
ved en prasts begravelse, krevede taleren vidnesbyrd om
ham af den tilstedeverende provst og hans embedsbredre,
sd vel som af menige almue, hvorefter han aflagde det p&
efterlevende enkes, berns og anden sl®gts vegne. — Denne
tale kunde ogsd fi retslig betydning, i det taleren p& ar-
vingernes vegne vedgik eller fragik arv og geld. I sidste
tilfelde, altsd nir boet opgaves, kastedes ved borgerlige be-
gravelser den afdedes negler p& graven. — Hvis den afdede
var bleven drebt, kunde ogsi ved graven klagen feres mod
drabsmanden, ligesom denne kunde erklere sig villig til at
bede for drabet En formel for begge dele omtales ved &r
1600; men den barer praget af at vere meget ®ldre. Det
hedder siledes: »Dernest skulde I vide, at jeg her idag
klager (over drabet) for Gud fader, Gud sen og Gud den
verdige Helligind, som er tre personer udi én guddom,



Begravelse. 693

sammeledes for alle Guds hellige engle og alle Guds hel-
gene og martyrer, som uskyldigen ere undlivede« osv?l).

Som der i det hele holdtes strengt over sogneretten,
siledes ogsd ved begravelser. Da Steen Rosensparre var
falden ved Falkenberg og skulde begraves i Skarholt kirke
i Skine, fik familien presten ved Nikolaj kirke, Jakob Nielsen,
til at komme over at holde ligpradiken. Men biskop Tyge
Asmundsen indfandt sig med to praster og nedlagde i kirken
indsigelse imod, at en prest fra et andet stift fungerede;
siden klagede han til kongen, og uagtet her en meagtig
adelsfamilie stod bagved, fik presten en streng iretteset-
telse ?).

I danske lov og ritualet fastsloges, hvad der i tidens
leb var blevet skik og brug, ligesom enkelte af de hidtil-
verende ordninger, der havde vist sig uhensigtsmessige,
forandredes. — Under lovens forberedelse klagede gejst-
ligheden i Ribe stift over, at der var ulige ceremonier ved
begravelser pd forskellige steder, og at ligene fortes ind i
kirkerne og stod p& gulvet under ligpredikenen, uden at
kirken fik noget derfor, lige si lidt som for brugen af dens
klokker og lys. Der androges derfor pi, at der med be-
gravelser i landsbyerne maétte forholdes ligesom i Keben-
havn; men en sidan bestemmelse optoges ikke i loven3).
— Derimod forbed ritualet, at begravelser i kebstazderne
métte finde sted om sendagen, da gudstjenesten derved op-
holdtes. P4a landet méitte de dog foretages for tjenesten,
medens der ringedes til denne. Hvis der skulde holdes
ligpreediken, skulde liget iforvejen sa@ttes ijorden; det métte

1) Kirkehist. Saml. 3. V. 636 f. 800. — V. Simonsen, Eske Brok II,
80. — Suhms Saml. I, 2 h,, 105.

2) Ny kirkehist. Saml. 11I, 591 f.

%) Secher og Steckel, Forarbejder til D.L. 1. 30.



694 Gudstjenesten i den danske kirke.

ikke std pad kirkegulvet, medens prazdikenen holdtes; men
dette overholdtes langt fra alle steder!). — Ved landemo-
derne forbedes det ogsi, at liget matte blive stiende i
kirken efter begravelsen, hvilket vel har fundet sted, néar
gravstedet i kirken ikke kunde blive ferdigt i rette tid. —
Presten skulde si vidt muligt feje de efterladte, nar
de eonskede, at der skulde przdikes over en bestemt tekst;
par denne var lest, skulde testamentet opleses, og til Guds
®re og andre til et godt eksempel skulde det forkyndes,
bvis den afdede havde givet noget til kirker, skoler eller
fattige eller til anden gudelig brug.

Ligprediken skulde holdes om dagen, senest kl. 1
eller 2, og hvor den holdtes, métte der ikke holdes nogen
s®rskilt tale over den afdede. Men over dem, som begra-
vedes om aftenen, og som var i rangen eller af adel, méitte
der holdes en kort tale, dog ikke lengere end et kvarter
(fdn. 7. November 1682). Men selv med ligpredikener blev
der gjort forskel efter stand og stilling; biskop Lodberg i
Ribe méitte forbyde, at der pradikedes over de fattige i
vibenhuset og over de rige i kirken. — Nér der ingen lig-
prediken holdtes, foretoges jordspikastelsen pa forskellig
mide. | Fyns stift blev der ringet ogsi over de lig, som
der ikke pradikedes over. I Ribe derimod havde stiftsovrig-
heden »antaget sig presterne« ved at forbyde ringning, nér
der ikke pradikedes. Dette gik ud over kirkerne; ti vel
blev der flere ligpradikener, nir man uden disse ikke kunde
fd ringning, men der blev ferre ringninger, for hvilke kir-
kerne skulde betales. Biskop Lodberg legger da ogsa prea-
sterne pa sinde ikke at misbruge denne velmente ordning, men
sdledes i alle ting kirkerne at moderere, at Hs. Maj.’s kirker
ikke skulde lide skade derved. 1 Arhus stift mitte der slet
ikke pradikes, nar der ikke ringedes, si der synes hensynet
til kirkernes tarv at have varet det overvejende. — Der
blev vistnok i almindelighed ogsid ved blot jordpékastelse

1) Danske Saml. 1. V. 277.



Begravelse. 695

sunget en salme ved graven; men merkeligt nok misbilli-
gede biskop Bornemann dette, »sisom sang og pradiken
her tilhobe«. En senere kancelliskrivelse af 2. Oktober 1773
billiger dog, at der synges ved graven.

P4 Are havde man et helt begravelsesritual, men
mearkeligt nok var det degnen, der forrettede det. Efter
at den sedvanlige sang ved graven var endt, gik felget ind
i kirken, hvor der atter blev sunget en salme. Degnen
leste da i korderen en af Davids penitenssalmer og fadervor,
sang s& knazlende pa knafaldet det lille litani eller »O du
Guds lam«, gik derpd ind i degnestolen og fortsatte litaniet
med »Vi have syndet« osv., messede en kollekt om synds-
forladelse og sluttede med en salme. Ved kanc. skr. 26. No-
vember 1814 forbades det degnen at befatte sig med litani,
messe 0sv.; han skulde nejes med en salme oy ellers hen-
vise til presten.

Henimod slutningen af det 18de arhundrede begyndte
de sdkaldte »Standreden« at aflese ligprazdikenerne. Som
navnet viser, kom skikken fra Tyskland. De holdtes ved
graven, i kirken eller p4 kirkegirden, men rykkede snart ind
i kirkerne, selv om liget begravedes p& kirkegirden. Det
skal vere biskop Balle, som har indfert dem; han talte pé
denne méde over professor Riber, A.P. Bernstorff og den
svenske gesandt Sprengporten?). Disse taler fortrangte efter-
hinden ligpredikenerne, der i kobstederne allerede var giede
af brug i de forste ar af det 19de arhundrede; pa landet
forsvandt de som si mange gamle skikke efter 1848. Der
skelnedes nu kun mellem blot jordspikastelse ved graven
og begravelse med ligtale, under hvilken kisten al tid sattes
ind i kirken. — Kistens og gravens smykning med blomster
og kranse var sikkert ukendt i Danmark til langt ind i det
18de 4rhundrede. Den er fremkommet i den rationalistiske
tid som et af de midler, hvormed man vilde »mildne fore-

1) J. 0. Andersen m. fl., Teol. tidsskrift, Ny reekke I, 194, A.Jantzen,
Prastens gerning ved begravelse.



696 Gudstjenesten i den danske kirke.

stillingerne om ded og grav. I &ret 1818, da man vilde
indskreenke bekostningerne ved begravelser, forbedes al
blomsterstrening, medens graven endnu var utilkastet?).
Den afdede blev i reglen béret til graven af sine stands-
feller, som det jo endnu er almindelig skik. 1 Kobenhavn
havde derfor i almindelighed studenterne baret prasters og
professorers lig, medens det et par gange i det 17de 4r-
hundrede udtrykkeligt forbedes dem at bare andre lig end
dem, der herte til den lerde stand. — Men 1712 fik de det
privilegium at matte bare alle fornemme lig, fordi de under
pesten pitog sig dette, da de priviligerede ligherere var
omkomne eller bortflygtede. — Opofrelsen var dog ikke si
meget stor; de patog sig at stille 12 ligherere, mod at
der skulde ydes dem ordentligt logi, 12 rd. manedlig og
kleder, der mentes at beskytte mod smitten; de vilde pa
ingen made befatte sig med de fattiges lig, men forlangte
»til evigt minde om denne {jeneste« privilegium pa i frem-
tiden at hensatte alle fornemme lig. Det var ogsd kun
neden, der tvang den nedsatte sundhedskommission til at
g4 ind pa disse fordringer, og studenternes tjeneste blev i
pesttiden kun lidt benyttet, da nasten alle fornemme havde
forladt byen. Ved plakat 14. Maj 1792 forandredes denne
ordning saledes, at det teologiske fakultet pd regensens
vegne skulde lenne 24 ligherere?). — Ligvogne er i Keben-
havn ferst begyndt at komme i brug c. 1700. — Et halvt
arhundrede tidligere ansis det pA Bornholm for en stor spot
at lade liget kere til graven; det skulde bzres, om der si
var en hel mil til kirken3%). — Da man begyndte at sette
barestropper i selve kisterne, blev de ligbarer, der hidtil
havde stdet i kirkernes vibenhuse, overfledige.
Begravelserne i selve kirkerne havde medfert mange
ulemper. Biskop Bornemann gentager den gamle klage over,

1) Kanec. skr. 20. Juni 1818.
?) Rerdam, Universitetets hist. I. 307. — C. Bruun, Kebenhavn II, 450.
8) Kirkehist. Saml. 4. 1. 464.



Begravelse. 697

at liget blev stiende lenge oppe i kirken, fordi man ikke
kunde f& de murede gravsteder ferdige i rette tid. Dette
er, siger han, ikke blot mod kongelige anordninger, men
menigheden og gudstjenesten til ansted. 1 det 18de &r-
hundrede gik det op for den almindelige bevidsthed, at be-
gravelserne i kirken métte anses for sundhedsfarlige, og
ved forordning 22. Februar 1806 blev det forbudt, at der
mitte optages noget nyt gravsted i kirkerne, og der skulde
forhandles med ejerne af de gamle om at opgive deres ejen-
domsret. Vilde de ikke dette, métte dog intet lig, der ikke
var balsameret, nedsattes fer 2 &r efter deden.

I den danske kirke er den s&kaldte benediktion, som
i det 19de arhundrede er bleven almindelig i Tyskland?),
aldrig kommen i brug, om der end nu og da geres tilleb
til den ved at lyse herrens velsignelse over graven. — Or-
dinansen pabed, at der ved graven skulde bedes Fadervor;
dette er i en senere tid atter blevet almindeligt, efter at
man lenge har nejedes med en tavs ben.

1) Den lyder forskelligt, f. eks: »lch segne dich ein zur Grabes Ruhe!
Ich segne dich ein zur Auferstehung der Lebens«. Caspari, Die
geschichtliche Grundlage des evangelischen Gemeindelebens. 75.



