Kirke- og kunsthistoriske Meder. 613

Efter en Sang holdt Docent J. Oskar Andersen et
Foredrag, hvoraf felgende Uddrag her meddeles:

Gejstlighedens Betjening af Menigheden i Danmark i den =ldre
Middelalder (med swrligt Hensyn til Vendelbo Stift).

Skendt vor Viden paa det angivne Omraade er sterkt
begrenset og navnlig Materialet for Vendelbo Stifts Ved-
kommende yderst sparsomt, kan dog tre Tidsafsnit med
forholdsvis bestemte Karaktertrek udskilles.

Taleren skildrede forst Kristendoms- og Kirkeopfattelsen
i det Hundredaar, der forleb, fra Harald Blaatand »gjorde
alle Daner Kristne« (Jellingestenen c. 960), og til Vendelbo
Stift fik sin egen, faste Biskop (c. 1060). — Kirkens Arbejde
er, efter Vedtagelse paa Tinge af Kristendommens Indferelse,
farst og fremmest rettet mod Gennemforelsen af det retsligt
opfattede Sadskifte (hvorom allerede Betegnelsen »Kristen-
Domv« vidner), altsaa det ydre: at tvinge Folket til Opher
med det gamle Hedenskabs religiese Former og dets mest
fremtredende s®delige Brost og til Brug af Kirkens hellige
Handlinger.

Denne opfattes som en Frelsesanstalt, hvis Kraft beror
paa Embedets Udferelse af de til bestemte Formler knyttede
Skikke og Vielser, i hvilke man nedvendigvis maa have



614 Kirke- og kunsthistoriske Meder.

Del. Under Bodestraf gennemfortes Forpligtelsen til at
nytte de sakramentelle Handlinger og til at deltage i Guds-
tjenesten og de andre lovbundne Kristenskikke (f. E. isar
Faster). Megen Overtro var knyttet til Opfattelsen af de
hellige Vielsers Virkemaade og ikke mindre til Forestillingen
om Kirkehuses og Kirkegaardes ydre Hellighed, men navnlig
til Tanken om de Centrer for overnaturlige Krafter, som
»Helligdommene« (Relikvierne) paa Altrene udgjorde. — Ar-
bejdsvanskelighederne for Kirken dengang beroede navnlig
paa, at Kirkebygningerne endnu var faa og for sterste Delen
Gaardkirker, ved hvilke de, som Regel gifte, Praester levede
personligt afhangige af Ejerens Forgodtbefindende. Han
er Kirkens Herre og beskikker og afskediger dens Tjener.
Prastens Lon var is@r Salget af de Vielser, han havde Ret
til at udeve — det, som i den felgende Tid bekempedes saa
sterkt som Simoni. Ogsaa Indehaverne af Kirkens Hoved-
embede, hvoraf hele dens Virksomhed som Frelsesanstalt
afhang, Bisperne, havde deres Lon paa samme Vis, idet
man ogsaa af dem n»kobte« de enkelte hellige Handlinger.
De var i egentlig Forstand Rejsebisper, og deres Virken for
Presteuddannelsen derfor yderst besvarliggjort; den var da
ogsaa mest indskrenket til Oplaering i det rent haandvaerks-
massige. — En virkelig almen Kirkebevidsthed vanskelig-
gjordes allerede ved den lese Organisation, og for Bispernes
Vedkommende ikke mindst ved deres nare Afhangigheds-
forhold til Kongerne. Forholdet til Arkesadet i Bremen
spillede en meget underordnet Rolle.

Indadtil har der n@ppe veret Tale, hverken hos Praste-
stand eller Menighed, om en dybere aandelig Opfattelse af
Kristendommen eller om en tilstrekkelig, blot elementer kri-
stelig Oplysning, det har i alt Fald hert til Undtagelsestilfal-
dene. Pradiken og egentlig Sjelesorg maa ligeledes antages
for Sjzldenhed. Ved Citater af Knud d. stores Breve og
engelske Love, der saa betegnende tolker os den udvortes
og retslige Kristendoms- og Kirkeopfattelse i dette Tidsrum
— Tiden for de Kristenretter, som desverre for Danmarks



Kirke- og kunsthistoriske Moder. 615

Vedkommende ere forsvundne — vistes, hvor uudviklet
Opfattelsen endnu er i sidste Halvdel af Perioden hos denne
vor sterste Landsm’and, tilmed en notorisk kirkelig Reform-
ven, der er knyttet til et Land, der stod relativt hejt, og
var vort Forbillede. Under disse Omstendigheder forstaar
man vel, at Kristendommen endnu var et tyndt Lag over
®ldgamle, indgroede Forestillinger, der ingenlunde var be-
sejrede.

Fra Vendelbo Stift afgiver den hl. Togers, den forste
danske Helgens, Historie og Helgenne®vnelse et talende
Eksempel paa, hvorledes Troen rettede sig mod de hem-
melighedsfulde Krefter (virtufes), der betinges af formodet
Hellighed hos Personen eller Genstanden. Serlig Prevelsen
af hl. Tegers Relikvier giver et levende Indblik i Tidens
Trosforestillinger, men belyser tillige den uorganiserede
Kirkes indre Forhold.

Det folgende Hundredaar, efter Sven Estridsens Sikring
af de faste Stifter, kendetegnes ved Arbejdet for at skaffe
Kirken en sterre Selvstendighed og fastere Sogneorganisa-
tion, hgjne dens Embedsmands Anseelse og deres Dannelses-
niveau. Det er Bolgeslaget fra den store Clunybevagelse,
der nu merkes tydeligere; og som i Reglen ved denne er
det ivrige Konger, der tage Kirkens Sag i deres Haand.
Knud den helliges Tid danner det egentlige Gennem-
brud, idet Kongen dels grundlegger Indferelsen af Kapitels-
institutionen ved Stifts-Hovedkirker (Stiftelsen af Lundeka-
pitlet; omtr. samtidig, ved Biskop Sven, det i Roskilde), hvor-
ved Presteuddannelsen kan naa fyldigere og fastere Former,
dels arbejder for at gere Kirkens Dom uafhengig af de
verdslige Retter (Begrebet af en s@rlig Guds Lov, modsat
den med de verdslige Retsvedtegter forbundne »Kristenrets,
dukker hermed op) og give dens Mznd en Rangsanseelse,
der kendetegner deres Embedes Betydning, dels seger at
gennemfore Tienden, der er det nedvendige Grundlag baade
for Sognekaldenes Befastelse og dermed Menighedens bedre
Betjening og for Afskaffelse af den Plet paa Kirken, som



616 Kirke- og kunsthistoriske Meder.

det g®ngse Simoniuvasen nu var i kirkeligsindedes @jne.
Kongens Person staar som en Type paa den alvorlige
Bodsfromhed, der kendetegnede Clunybevegelsen, derimod
er der intet i hans Optrazden, der viser, at Tanken om en
Kirkefrihed i de saakaldte gregorianske Ideers Billede var
fremme for ham.

For den danske Kirkes Udvikling har Mordet paa Knud
Konge, der skaffede Landet sin Folkehelgen, haft sterste
Betydning — en Del af Aren for denne Udvikling tilfalder
forsaavidt Vendelbo Stift, som det blodige Oprer havde sit
Udspring her! Efter Tidens Tro paa »Helligdommene«
skabtes ved Kongens Helgenskrin i Odense et kirkeligt
Samlingspunkt, der ikke blot sammenknyttede religiost ind-
efter, men fremmede den ydre Selvstendighedsbevegelse,
der forte til Losrivelsen af den danske Kirke fra Bremens
Overhajhed. Atter her er en Konge Initiativets Mand: ved
Erik Ejegods Rejse til Italien opnaas de to for Kirkens
Udvikling saa betydningsfulde Goder: den almen kirkelige
(pavelige) Godkendelse af Knud Konges Hellighed (1101) og
Oprettelsen af et selvstendigt Arkesede i Lund (1104). Ved
sidstnevnte Lejlighed er det rimeligst at antage, at Folke-
godkendelsen af Tiendepligten, der i den folgende Tid
faktisk anerkendes, uden at nogen Strid ses fort derom (de
senere Tiendestridigheder dreje sig udelukkende om Tien-
dens Erleggelsesmaade), maa vere fulgt (jfr. Krh. Saml. 5 R.
Il 636 ff.) — et megtigt Vidnesbyrd om den sterkere kir-
kelige Sans, der tillige antyder for os, at Sogneorganisa-
tionen og dermed sikkert ogsaa Kirkebygningssagen fremmes
med Kraft.

For Vendelbos Stifts Vedkommende henvistes som Led
i dette Arbejde for Kirkens KEre og Anseelse til Transla-
tionen (1117) af Hellig Togers Relikvier til den nye
Vestervig Kirke, der bliver Stiftets Hovedkirke og Sadet
for et Kapitel. Foredragsholderen pegede imidlertid paa
de Vanskeligheder, der fremstille sig ved den gengse An-
tagelse af, at dette Kapitel allerede dengang skulde have



Kirke- og kunsthistoriske Meder. 617

veeret et Augustinerkapitel, hvorom ievrigt ogsaa ferst
findes sikkert Vidnesbyrd i 1188, da vi here om Tugtens
Forfald dér. Tidligere end dette Tidspunkt maa Reglen
altsaa "vare optaget af Kannikerne, men efter den Lang-
somhed, hvormed de almen kirkelige Rerelser naar Dan-
mark dengang, vilde det allerede vare enestaaende, at en
Regel, der ferst overhovedet dukker op c. 1095, 1117 skulde
findes hos os, tilmed i et Stift, der ellers ikke synes at
have spillet nogen kirkelig Foregangsrolle. Augustiner-
Kannikereglen gor Stiftskirkens Praster til Munke,
idet den kraver et Liv af dem i klosterlig Tugt (absolut
Lydighed under Bispen som Stiftelsens Abbed), Celibat og
Opgivelse af alt S@reje. Tillige betyder Indfereisen af Au-
gustinere et sterkt Opsving i Arbejdet paa Gejstlighedens
Optagelse af Sjeleplejen; praktisk giver det sig derfor et
Udslag i de omliggende Sognekirkers Inkorporation under
Kapitlernes Betjening. Men end ikke ved Landets ledende
Hovedkirker er der endnu lenge efter Spor til Augustiner-
idéerne. Lundekapitlet fulgte den gamle Kannikeregel
(Aachener-Reglen fra 816), der hverken kendte Augustiner-
reglens Lydighedskrav eller Fattigdomsfordringen, og den
forhindrede ikke, at Kannikerne endnu ved 1160 levede gifte
i Lund; ja ved Valdemarstidens Begyndelse meder vi endnu
i Danmark upaatalt Bispesenner. Ferst paa Valdemarstiden,
samtidig med at den nye Forbindelse med Frankrig bringes
i Stand, har vi sikre Vidnesbyrd om Augustinernes Tilstede-
verelse hos os. Virkninger af, at Vendelbo Stift allerede
1117 var traadt ind i denne epokegerende nye Bevagelse for
at helliggere Presternes Liv efter Tidens Opfattelse og
uddybe deres Virksombed i Menighederne, kan da heller ikke
paapeges, ja Stiftet staar saa langt tilbage, at vi end ikke har
sikre Vidnesbyrd om Tilstedevarelsen af Klostre i gammel
Forstand deroppe i dette Tidsrum (@-Benediktinernonne-
kloster muligvis ¢. 1160). Det rimeligste er da at antage,
at det Kapitel, der stiftedes ved Tegers Kirke, fulgte den



618 Kirke- og kunsthistoriske Meoder.

gamle Aachenerregel, der ikke gjorde Kannikerne til
Munke, og forst senere er det undergaaet Reformer.

Den tredje Periode danner Valdemarstiden, da de saa-
kaldte gregorianske Reformkrav i deres semere Skikkelse,
kendetegnede ved de heje Tanker om Kirkens Frihed (serlig
Bispemagtens Frigorelse fra Kongernes Indflydelse og Re-
formerne af det kanoniske Liv ved Domkapitlerne), Anta-
gelsen af den kanoniske Rets Idéer, og Begejstringen for
Kirken som den af den teokratiske Pave ledede Almen-
institution tr@nge ind hos os ved den energiske Arkebiskop
Eskils Formidling. Ved sin Forbindelse med Frankrig
indferte han tillige de nye franske Ordener, disse Idéers
varmeste Talsmend, og dermed den »franske Fromhede,
der betegner en afgjort dybere og inderligere Forstaaelse
af Kristentro og Liv. I denne Hejkirkebevegelse er overalt
fremragende Representanter for Gejstligheden (ikke Konge-
magten) Ledere og vel at merke under megen Modstand
fra de gammeldags Bisper, der endnu fele sig bundne paa
serlig Vis til Kronen.

Vendelbo Stifts Deltagelse i denne nye kirkelige Ud-
vikling, der ogsaa overalt bidrager til at hejne Prastestan-
dens Niveau og skerpe Kravene til den aandelige Be-
tjening af Menighederne (ganske det som kom frem i Au-
gustinerreglen), er serlig kendetegnet ved Indferelsen af
Przmonstratenserordenen heroppe. Den stod netop
som en af de ivrigste Forkempere for det nye. Den havde
fra sin Stifter, Norbert af Xanten, hvis Liv kort skitse-
redes efter de nyeste Fremstillinger, modtaget ikke blot de
almindelige »Kirkefriheds«-Tanker, men et Syn paa Praste-
gerningen, hvori det »apostolske Ideal« m. H.t. Prediken
og Sjelesorg segtes forenet med det regelbundne Kloster-
liv. Ordenen skulde folge en skarpet Augustinerregel og
leegge Veegt paa udadgaaende Virksomhed, en Menigheds-
betjening, der sigtede mod at indpode Legstanden et From-
hedsliv i Bod og male for den et Kristusbillede, der for-
nyede Tanken om hans jordiske Lidelsestid. Prediken er



Kirke- og kunsthistoriske Meder. 619

derfor i dens gode Tid en Hovedside af dens Virksomhed.
Her drejer det sig virkelig om en Vekkelsesbevagelse
med sterkere personlige Krav baade til Tjenerne og de
betjente.

Da »de hvide Munke« forst 1126 fik pavelig Stadfe-
stelse paa Reglen, og Boerglums Moderkloster, Steinfeld i
Keln Stift, efter de nyeste Undersogelser forst er stiftet c.
1135, vil det skennes, at Iveren for at faa de nye Tanker
forplantet hertil, maa have varet s®rlig levende i Vendelbo
Stift eller hos dets Biskop, hvis vi allerede, som det nu
almindelig antages, har haft et Pr@monstratenserkloster i
Borglum fer 1139. Men positive Vidnesbhyrd herfor
foreligge ikke, hele Grundlaget for Antagelsen er en
Getning, der ikke kan tillegges stor Verdi. Det vides,
at Berglum i @®ldre Tid var en Kongsgaard, og at Biskop
Self i 1139 kalder sig Biskop af Berglum. Paa dette Tids-
punkt maa Gaarden da vare gaaet over i Bispestolens Eje,
og der maa vel ogsaa antages at vere en Samling Praster
til Stede ved den nye Stiftskirke, saa der er dannet et Slags
Kapitel!). Men paa Grundlag heraf og under Hensyn til,
at Berglum senere vitterlig er et Pr@&monstratenserkloster
(den forste sikre Bevidnelse heraf foreligger dog ferst
1205 (!); thi den Omstendighed, at der 1188 findes en
Provst i Berglum, er i alt Fald ikke et tvingende Vidnesbyrd
for Klostrets Eksistens), at slutte, at Klostret maa vare
grundlagt fer 1139, er, som det let vil skennes, forhastet.

Ogsaa herimod tyder i hej Grad — bortset fra den
forbavsende hurtige Oprettelse af et saa fjernt Datterkloster
af Steinfeld — den almindelige kirkelige Udvikling i Dan-
mark. Der er aldeles intet, der tvder paa, at Berglum Stift
i den Grad har vearet et Hestehoved forud for det evrige

1) At Antagelsen af et regelbundent Kapitel ikke er nedvendig, viser
Forholdene ved Aarhus Stiftskirke saa sent som 1202. — An-
tagelsen, at Berglum er tilfaldet Bispen ved et Mageskifte af
Sjerring, der tidligere var Bispeejendom, senere Kongsgaard, synes
rimelig.



620 Kirke- o8 kunsthistoriske Meder.

Land. Det er lidet troligt, at man paa et Tidspunkt, da de
ovrige danske Stifter end ikke var naaet til Augustiner-
reglens Sejr ved Domkapitlerne, heroppe har fulgt en endnu
skarpere Udforming af den. Merkeligt er det ogsaa, at Eskil,
da han 1155 stifter Premonstratenserklostret i Tommerup,
ikke henter Munke fra det anseligere Domkapitel, der skulde
findes i Borglum. Men serlig skulde man vente, at dette
og dets Biskop under Eskils haarde Kamp for Anerkendelsen
af Reformpaven Alexander III og de gregorianske ldéer
havde afgivet en sterk Statte for Arkebispen, saaledes som
de ivrige Pr@monstratensere andre Steder stadig ger det,
— dog alt tyder paa, at han dengang stod ganske ene.
For Eftertidens Bevidsthed staar han da ogsaa absolut som
den, der formidler den nye Forbindelse med Frankrig og
de nye franske Ordener, medens intet i saa Henseende er
bevaret om den ukendte Biskop Self. [ det Pavebrev fra
1164, der opfordrer 4 danske Bisper til at virke hos Kong
Valdemar for den landflygtige Arkebiskops Hjemkaldelse,
nevnes ganske vist ogsaa Biskop Toke af Berglum, men
petop sammen med Absalon af Roskilde, Radulf af Ribe,
Sven af Aarhus, de M®nd, der sammen med Kongen havde
staaet Eskil imod, men nu sogte Forlig med Pave Alexander
HI og derfor skulde vise deres #ndrede Sindelag i Handling.
Naar vi da videre se, at Soneboden, saavel for Konge som
for Bisper, for Forholdet til den kejserlige Modpave, er
Grundleggelse af Klostre af de franske Ordener, som Eskil
fremmede, ligger det nzr at formode, at noget lignende
gelder for Vendelbo Stifts Vedkommende, saaledes at den
franske Bevaegelse forst efter den store kirkelige Fred-
slutning, der herhjemme betegnes ved Vendertoget 1169 og
Knud Lavards Skrinleggelse og unge Knud Konges Kroning
1170, er naaet derop — og muligvis da ferst til det oprindelige
Stiftsseede Vestervig (der altsaa fik Augustinere), thi 1188,
da Abbed Vilhelm fra Abelholt i en la@ngere Skrivelse
klager til Borglum-Bispen Trugot over Tugts-Forholdene i
Vestervig, antydes ikke med ét Ord Tilstedeverelsen af



Kirke- og kunsthistoriske Moder. 621

Premonstratenserne i Borglum, skent de meget passende
kunde vere stillet op som et narliggende Forbillede, om
de havde existeret indenfor Stiftet. Ievrigt kunde de Lovord,
som den ivrige Abbed tildeler denne Biskop Trugot, netop
give én Lyst til at gette paa ham som Reformens Gen-
nemforer i Borglum.

Taleren var ialt Fald tilbejelig til at antage, at Om-
dannelsen af Borglum til et Premonstratenserkloster er sket
samtidig med Grundleggelsen af den pragtfulde Stenkirke,
hvoraf Rester er fundet ved Koret af den nuverende Mur-
stenskirke. Efter den almindelige Udvikling af vor Bygnings-
historie kan denne nappe skrive sig fra c¢. 1139, men
meget passende netop fra Knud VI's Tid.

Borglum Klosters Betydning kan maales ved, at Pra-
monstratenserne her dannede et Stifts Hovedkapitel,
hvorved deres Tanker om Prestetjenesten langt lettere
kunde trenge ud i Stiftets Embedsstand. Efter Ordenens
hele Tendens maa det antages, at der strax har fundet In-
korporation Sted af adskillige nerliggende Sognekirker, som
saa bleve betjente af Kannikerne selv; men ogsaa gennem
Kapitelskolen er de nye Idéer efterhaanden blevet udbredte,
og Muligheden for en Uddybelse af Menighedernes Kristen-
domsopfattelse og kristelige Liv saaledes skabt. Det maa
tilfejes, at Prazmonstratenserne fra Begyndelsen af staar
som Talsmend for den Madonnadyrkelse, der faar en
saa gennemgribende Betydning for den senere Middelalder
og har sat saa beundringsverdige Frugter baade paa det
moralske og ‘@stetiske Omraade. [ denne Dyrkelse er til-
sidesatte Sider af Kristendommens dybeste Indhold kommet
frem, og de lenligste religiese Langsler og sterste Haab
har fundet deres Frigoerelse gennem denne Kult. — Borglum
fik et Datterkloster i Dragsmark (Bohuslen, c. 1234—60),
og det skyldes vel ogsaa det, at Vrejlev fik sit Nonne-
kloster — det eneste danske, kvindelige Premonstratenser-
kloster.

Om den nye Fromheds Sejr i Vendelbo Stift foreligger



622 Kirke- og kunsthistoriske Meder.

— som for ievrigt for hele Danmarks Vedkommende —
kun faa direkte Spor. Men den vakte Sans for de almen-
kirkelige Tanker spores dog i den Korstogsbegejstring,
der ogsaa ytrede sig heroppe, efterat Rygtet om Jerusa-
lems Erobring 1189 kom til Danmark. Selv om Skriftet
nde profectione Danorum in terram sanctame« ikke skyldes
en Preamonstratenser fra Berglum, som man tidligere antog
(de sidste Undersesgelser satter det til c. 1200 og antager
det forfattet af en Nordmand), saa vidner det dog om Biskop
Trugots og hans Frzndes lver for den store Sag. Et andet,
senere Vidnesbyrd om det nye foreligger i den danske
Folkebog »Lucidarius«, der maa antages bearbejdet af
en Vendelbomand (jfr. Beskrivelsen af Hanstholm). Den
gaar muligvis dog tilbage til den senere Valdemarstid og
staar i alt Fald paa mange Maader som et Vidnesbyrd om
den langt dybere Kristendomsopfattelse, der tog Opsving
ved Indledelsen af de franske Stremme over vort Land.

Efter at de to fornzvnte Talere havde behandlet Emner
hentede fra Middelalderen, forte den sidste Taler, Dr. H.
F. Rordam, Tilhererne nwrmere hen imod Nutiden ved
at give en Udsigt over Vendelbo — senere Aalborg —
Stifts kirkelige Historie i Reformationstiden og de nermest
felgende Aarhundreder. Sarlig dvelede han ved Biskop
Frants Thestrups energiske Bestrabelser for at fremme
Almueundervisningen, hvoraf der — om end ganske vist
stettet til, hvad flere af Thestrups Forgengere havde virket
— foreligger det Resultat, at da der i Christian VI's Tid,
som -Grundlag for den store Skolekommissions Arbejder,
anstilledes nojagtige Undersogelser hele Landet over an-
gaaende de forhaandenverende Stettepunkter for Indret-
telsen af et ordnet Almueskolevesen, var der ikke nogen
Del af Danmark, i hvilken det stod saa godt til med
Almuens kristelige Oplysning som i Aalborg Stift, skjent
der selvfolgelig ogsaa dér endnu var meget, der stod til-
bage at gjore.



Kirke- og kunsthistoriske Meder. 623

Ved Medets Slutning udtalte Provst Krarup paa For-
samlingens Vegne en varm Tak til Foredragsholderne for
hvad de havde fort frem af Minder fra Fortiden til Befrugt-
ning og Berigelse af Aandslivet i Nutiden. — Sluttelig
samledes Talerne med en stor Del af Tilhererne til et
hyggeligt Fallesmaaltid.

Mede i Kjerteminde.

Ved dette Mode, der fandt Sted den 21. August i
Sognekirken i Kjerteminde, holdt Selskabets Formand
Indledningsforedraget, idet han mindede om Grundtvigs
Ord: «Loven for Folkelivet er uopherlig Bevaeegelse«. Dertil
bemerkede Taleren, at det samme gjelder Kirkelivet. Har
dette naaet en vis Hejde, og er der udfoldet en betydelig
Kraft, vil der sedvanlig efter en Tids Forleb indtrede en
Standsning og efterhaanden en Slappelse. »Har vi toppet,
maa vi dale« (Grundtvig). Beretningen om denne Belgegang,
der dog ingenlunde altid forleber paa samme Maadé, men
som antager vexlende Former, og Skildringen af de Person-
ligheder, der have varet Udviklingens vigtigste Redskaber,
er Historien, der, naar tilstreekkeligt Stof er tilstede, kan
blive saa levende for os, at vi nasten fele os samtidige
med de Personer og Begivenheder, hvorom den melder.
Taleren udtalte det @nske, at det maatte lykkes ved dette
Meode at forny nogle kirkelige Minder saaledes, at Tilhererne
kunde faa den Glade at fele sig i det mindste i nogen
Maade samtidig med de Personligheder og Begivenheder,
som vi her vilde soge at henlede Opmarksomheden paa.

Det er for igvrigt ikke Hensigten her at give et udfer-
ligt Referat af Foredragene; det maa vere nok at meddele,
at Provst L. Koch ferst holdt et Foredrag om Biskop
Nicolai Edinger Balle, idet han dvelede ved den heltemodige,
men mangen Gang saa pinlige Kamp, denne Biskop forte
mod »Vantroens koaliserede Magter« i en Tidsalder, hvor
tildels de styrende og Flertallet af de dannede havde vendt
Kristendommen Ryggen og haabede, at man udelukkende



624 Kirke- og kunsthistoriske Meder.

ad den humane Oplysnings Vej kunde tilvejebringe en ny
Guldalder for Folkene, et Haab, der, som bekjendt, i Tiden
viste sig som en skuffende Luftspejling.

Derefter meddelte H. F. Rordam en Udsigt over de
kirkelige Forhold i Kjerteminde og Omegn lige fra den Tid,
da Byens nuvarende smukke og anseelige Sognekirke op-
fortes i Christian I's Tid — en Kirke, som dog sikkert
har veeret en Afleser af en mindre og tarveligere, der for-
modentlig har staaet paa samme Plads. Taleren sluttede
med en udferligere Omtale af den sterke Lagmandsbeve-
gelse, der ved Ole H. Svane, R. Klink og Christen Madsen
i den forste Del af det 19. Aarhundrede gav Kjerteminde
en fremskudt Plads i det gudelige Forsamlingslivs Historie.
Med Urette har man imidlertid i sin Tid talt om en «Kjer-
teminde-Sekts, da Bevagelsens Ledere i ingen Henseende
.anskede at adskille sig fra den evangelisk-lutherske Kirkes
Bekjendelse og Lere.

Aarets sidste Mede fandt paa Grund af indtrufne Om-
stendigheder Sted paa et saa sildigt Tidspunkt, at Beret-
ningen derom maa udsattes til en senere Lejlighed.



