Stenos Forhold til Filosofi og Religion.

Af Knud Larsen.

Naar en Mand af Stenos Intelligens og Karakter bryder
med sine Fedres Tro og antager en anden, vil det
altid have sin Interesse at spge Sammenhsengen i hans
Udvikling. — Det smukkeste Forsgg paa at lose denne
Opgave er gjort af A. D. Jorgensen i hans Bog Nils Stensen
(1884). Hvad man end vil indvende mod Enkeltheder i
hans Fremstilling, maa man indremme, at den er plastisk
og fengslende og for Hovedsagens Vedkommende over-
bevisende. Som en videre Uddybning af visse centrale
Punkter i denne Bog maa derfor det folgende ses.

Niels Stensen tilbragte sin Barndom og ferste Ungdom
i Kgbenhavn (1638—60). Hans Fader var Guldsmed, men
af en eller anden Grund blev han opdraget hos Rente-
skriver Jorgen Carstensen!. Han er altsaa antagelig vokset
op i et godt borgerligt Hjem. Han fortaller selv, at han
fra sit tredje til sit sjette Aar led af en ret alvorlig Syg-
dom, og at han derfor kom i Vane med at feerdes mere
blandt de voksne end blandt jevnaldrende, og han holdt
af at lytte til deres Samtaler om religisse Emner?. Han
havde muligvis forst Huslerer og kom i hvert Fald senere
i Vor Frue Skole, hvorfra han i 1656 gik over til Universi-
tetet.

1) M. K. Zahrtmann: Oplysninger om Niels Stensen. (Stenoniana
Bd. 1. Kbh. 1933. p. 38 ss.)

2) Nicolai Stenonis Defensio et plenior elucidatio epistole de propria
conversione. Hannover, 1680. p. 18 s.



512 Knud Larsen

Den aandelige Jordbund, han voksede op i, var Orto-
doksien. Som bekendt var denne Tidsalder praget af en
skarpt afgrenset dogmatisk Opfattelse, og man var paa
sin Post over for alt, hvad der kunde udviske Graznserne
til de andre Kirkesamfund. Denne Nidkerhed for den rene
Laere manifesterer sig blandt andet i det voldsomme Sprog,
man ofte anvender, naar man vil karakterisere anderledes
troende (det falder senere i Stenos Lod af en Landsmand
at blive kaldt en »Satans Proselyt«, som er »revet med til
afskyelig og skendig Hor med den babylonske Skege«)!.
En saadan aandelig Atmosfere er han altsaa vokset op i,
og hvad han i sin Barndom har hert om de andre Kirke-
samfund, maa have fyldt ham med Afsky for dem. Naar
saa dertil kommer, at han ogsaa har kunnet iagttage, at
selv de, som havde den rene Lare, ikke nedvendigvis
forte et tilsvarende rent Liv, men at den meget vel kunde
trives sammen med Drukkenskab og Udsveavelser af andre
Arter, saa er det forstaaeligt, at han senere, da han kom
ud i Verden og traf disse anderledes troende, blev foru-
roliget ved at finde dem ganske anderledes, end han havde
teenkt sig; han fik tilmed katolske Venner, hvis Livsforelse
han ikke mener at have truffet Mage til i andre Kon-
fessioner.

I hans tidligste Ungdom har dog det religigse ikke be-
tydet meget for ham. Han overtog den faedrene Religion
uden Begejstring og uden Tvivl, og han holdt, som han
siger, »fast ved den fedrene Lere, ikke saa meget fordi
jeg fra tidligere Tid felte en Trosoverbevisning i mig, som
fordi Studiet af Naturen og min Udenlandsrejse altid
havde givet min Beska®ftigelse en anden Retning«.

Hans Fag var Naturstudierne, og det var dem, som
forte ham til Holland. Og disse Studier optog ham helt.

1) Biskop Bagger i Fortalen til Disputatio prior contra Nicolai Sthe-
nonis scrutinium reformatorum, preaside Christiano Noldio. Kbh. 1678.

2) Nicolai Stenonis Ex pluribus ... bine epistole, altera de propria
conversione etc. Firenze, 1677. p. 53.



Stenos Forhold til Filosofi oy Religion 513

Han gjorde straks en Opdagelse, mere ved et lykkeligt
Tilfeelde end ved systematisk Segen, men den bragte ham
tn medias res og i Kamp for at hevde Prioriteten til Op-
dagelsen, og under denne Kamp og de folgende Aars
Forskninger udfoldede hans Talent sig.

Hans etiske Liv synes dengang som altid at have vearet
ulasteligt. »Paa min Udenlandsrejse¢, siger han, »holdt jeg
mig efter Evne fra at tale med Lediggengere og Menne-
sker, det kunde vere farligt at omgaas, og straebte efter
et fortroligt Bekendtskab med dem, som havde nogen
Anseelse for deres Liv eller Leerdom«!. Der er ingen Grund
til at tvivle paa ham, og ingen har i Virkeligheden nogen-
sinde forsogt at s@tte en Plet paa hans moralske Vandel2.

Vi har naevnt, at han fik katolske Venner, uden at vi
dog herer noget nermere om, hvem det var, men i hvert
Fald forspgte de at paavirke ham. Han siger, at de under-
tiden forklarede ham forskellige Ting om Religionen uden
Foranledning fra hans Side, han undgik det snarest; i
saadanne Tilfeelde opponerede han skarpt, saa leenge han
ansaa Luthers Leere og hans Oversxttelse af Skriften for
Guds rene og uforfalskede Ord3. Men helt upaavirket blev
han dog neppe. Der var ogsaa en anden Ting, som gjorde
sit Indtryk paa ham.

Holland var ganske vist strengt kalvinistisk, som fast-
slaset paa Dordrechtersynoden 1618, men en betydelig
Del af Befolkningen var Katolikker, og en Rakke prote-
stantiske Kirker blomstrede ved Siden af den officielle
Kirke. Den Tolerance, der vistes de ikke strengt kalvi-
nistiske Samfund og Enkeltpersoner, var vel efter moderne
Frihedsbegreber ikke stor, men dog i Forhold til andre
Lande stor nok til, at mange sogte dertil for at kunne

1) Def. ep. de pr. conv. p. 18s.

2) Den Paastand, som tilbagevises i Ligtalen, at han skulde have haft
IKone og 4 Born, kan nwppe tages alvorligt. (Manuskript i Katolsk
Sognearkiv i Schwerin, p. 99).

3) Ep. de pr. conv. p. 53.



514 Knud Larsen

leve i Fred med deres Anskuelser, hvilket ogsaa var mu-
ligt, naar de ikke trengte sig for steerkt i Forgrunden.
Ved Betragtning af disse mange forskellige Religionsformer
stillede Steno sig det Spergsmaal, hvorledes han nu kunde
vide, at hans Religion var den eneste sande, og han lovede
sig selv at tage Spergsmaalet op til nermere Overvejelse;
men den ivrige Beskeftigelse med Naturstudierne fik ham
stadig til at skyde Spergsmaalet til Side.

Han navner et andet Moment, som maa henfores til
denne Periode. Han siger, at hans Overbevisning om den
lutherske Kirkes Sandhed lidt efter lidt undergravedes
(illtus vires semsim debilitarent) ved Studiet af Descartes’
Filosofi og de mange andre, som staotter sig paa hans
Skrifter!. Det er til Forstaaelse af Stenos Omvendelse af
stor Interesse at undersgge, hvor meget dette betyder, om
der virkelig er Tale om en dyberegaaende Indtreengen i
Filosofien, som gvede Indflydelse paa hans Kristendoms-
opfattelse.

DESCARTES

Selve Udtrykket philosophia cartesiana bruger Steno paa
en serlig Maade, dels om den egentlige Cartesianisme, idet
han saa kalder Spinoza og hans Tilhaengere for reformatores
philosophice cartesiance, dels saaledes, at han deri ind-
befatter begge disse Retninger.

Der er en svag Mulighed for, at Steno kan have stiftet
Bekendtskab med Descartes’ Filosofi allerede i Kgben-
havn, nemlig gennem Rasmus Bartholin, som var Des-
cartes’ begejstrede Discipel; men hvorledes det end for-
holder sig dermed, saa maa hans Ophold i Leiden have
bragt ham i Forbindelse med denne Filosofi. De la Boé
Sylvius, som havde kendt Descartes personlig, og Spinoza,
som var paavirket af Descartes, horte til Stenos Omgangs-
kreds, og forgvrigt talte alle dengang om ham.

1) ib. p. 53.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 515

For nermere at bestemme Stenos Forhold til Descartes
skal vi forst undersgge begges videnskabelige Grundind-
stilling og Metode.

Tiden fra Midten af det 16. Aarhundrede til henimod
Slutningen af det 17. Aarhundrede er Naturvidenskaber-
nes klassiske Tid, hvori Grundlaget for vor Tids Natur-
videnskab legges. Dette gelder baade Astronomien, Fy-
sikken, Matematikken og Biologien. Vi kan betragte det
Omraade, som i denne Sammenhang har storst Betyd-
ning, Anatomien, for at se, hvori dette Grundlag, denne
nye Metode bestaar.

Den greske Kultur havde paa Anatomiens Omraade
frembragt smukke Resultater, byggede paa Erfaring og
Iagttagelse, begyndende paa Hippokrates’ Tid, omkring
400 f. Kr., og sluttende med Galen i det 2. Aarhundrede
e. Kr. Men dermed var det ogsaa forbi. Det folgende Tu-
sind Aar og mere bringer ingen vasentlige Fremskridt paa
dette Omraade. Det er dog ikke, fordi Hippokrates og
Galen gaar i Glemme, de studeres stadig ivrigt, men fordi
de efterhaanden ophgjes til Autoriteter. Middelalderen ud-
viklede en solid Autoritetstro. Man stolede paa Kirken,
paa sin Bibel, paa sin Aristoteles, og saaledes stolede man
ogsaa paa sin Galen. Og som det blev Helligbhrede at tvivle
paa Kirke og Bibel, saaledes blev det noget uhert at ville
maale sig med Galen. Dissektioner blev vel stadig fore-
taget, men »endskent Anatomerne aabner tusinde Lig i
de medicinske Skoler, er det et rent Tilfeelde, om de op-
dager noget i dem. De er nedte til at demonstrere de en-
kelte Dele efter de Gamles Forskrifter, og dertil maa de
benytte en bestemt Metode«!.

Man plejer at regne den moderne Anatomis Begyndelse
fra 1543, det Aar, da Andreas Vesalius udgav sin Fabrica
humans corporis (samme Aar som Copernicus’ De revolu-

1) Nicolaus Stenos Foredrag om Hjzrnens Anatomi. Overs. af V. Maar.
Kbh. 1903. p. 38.

33*



516 Knud Larsen

tiontbus coelestium udkom). Vesalius var da 23 Aar gammel
blevet ansat til at lede de offentlige Dissektioner ved Uni-
versitetet i Padua. Ved disse var det ham ofte vanskeligt
at tilvejebringe Overensstemmelse mellem, hvad hansaa,
og Galens Skrifter. I Begyndelsen slog han sig til Taals
med, som man vel altid havde gjort, at det nok var ham
selv, der saa »galt«, men efterhaanden blev Spzendingen
for steerk, og han valgte at stole paa, hvad han selv saa,
og beskrive det. Dette blev til hans Fabrica, der dog kun
paa det anatomiske Omraade blev epokegegrende, mens
han i Fysiologien holdt sig til Galen; mindre vistnok,
fordi han troede, det var rigtigt, end fordi han ikke kunde
overkomme det veldige Stof alene, og vel ogsaa, fordi
han var blevet klar over, at hans Bog vilde vakke til-
streekkelig Modstand, som den var.

Hermed var den Metode grundlagt, som gaar ud paa
at iagttage, eksperimentere, analysere og beskrive. Ikke
saaledes at forstaa, at Metoden dermed var knsesat, tveert-
imod, den vakte en saadan Modstand, at Vesalius modlgs
opgav Kampen. Endnu skulde mange Krafter saettes ind,
og aandelige og legemlige Martyrier udstaas, for man
naaede til at anse Metoden for en Selvfglgelighed; men
Begyndelsen var gjort, og i Lobet af det naeste Hundrede
Aar kom en Rxkke Arbejder, baade paa Anatomiens og
Fysiologiens Omraader, som forte Vesalius’ Arbejder videre.
Borelli, Malpighi, van Helmont, Frans de la Boé Sylvius
og navnlig Harvey med hans Opdagelse af Blodets Kreds-
lob er Navne, som markerer Vejen. Et Led i denne Kade
er ogsaa Steno.

Man kan kun med delvis Ret regne Descartes med til
denne Kreds. Descartes har i sin Discours de la Méthode
skildret sin filosofiske Udviklingsgang og sin Metode. Hans
Udgangspunkt var det usikre i vor Viden. Han opstiller
da Princippet de omnibus dubitandum for derved at naa
tilbage til et fast Udgangspunkt, og dette bliver da cogito,



Stenos Forhold il Filosofi og Religion 517

ergo sum, der ikke maa opfattes som en Slutning, men som
en intuitiv Erkendelse af samme Art som den, hvorved
vi erkender, at en Trekant begrenses af tre Linjer, eller
at en Kugle kun har een Overflade. Til de Setninger,
som opfattes ved Intuition, herer ogsaa, at Intet ikke kan
veere Aarsag til Noget, og at der ikke kan vere mere i
Virkningen end i Aarsagen. Ud fra saadanne umiddelbart
indlysende Saztninger kommer man videre ved Deduktion.
Saaledes bevises Guds Eksistens ud fra Seetningen om
Aarsag og Virkning. Forestillingen om Gud er Forestil-
lingen om et fuldkomment Vasen, og da Mennesket er
endeligt og ufuldkomment, kan det ikke selv have frem-
bragt en saadan Forestilling, denne maa vare frembragt
af en uden for Mennesket liggende Aarsag, af Gud selv.
Dermed er der frembragt Bevis for, at der virkelig eksi-
sterer noget uden for Mennesket selv, og saa lenge man
nu tenker logisk, kan man vedblive at slutte videre, og
Descartes mener paa denne Maade at kunne opbygge en
Verden ved sin Erkendelse, som svarer til den virkelige
Verden, med andre Ord, Verden er rationel og kan gennem-
treenges af den menneskelige Erkendelse.

Mellem disse to Metoder, den naturvidenskabelige og
Descartes’ Metode er der den Lighed, at begge begynder
med at tvivle paa Rigtigheden af Fortidens Erkendelse
og dernzst paa bar Bund opbygger noget nyt ved egen
Erkendelse, men der er den vesentlige Forskel, at for
den forste Metode er det afgarende: ikke noget Ojeblik
at fjerne sig fra Jagttagelsen, men netop at drage sine
Slutninger af saa mange og saa mangfoldige Iagttagelser
som muligt, medens det for den anden galder at begraense
sig til det nedterftigste, men sikre, og dernast ad Tan-
kens Vej at opbygge Systemet.

Denne Forskel viser sig tydeligt, naar vi betragter Des-
cartes’ Naturfilosofi. I Discours de la Méthode, som udkom
1637, forteller Descartes, at han tre Aar tidligere har
arbejdet paa en Afhandling, som han dog havde besluttet



518 Knud Larsen

sig til ikke at udgive, men hvoraf han giver et Resumé!.
Det Verk, det drejer sig om, er Le Monde. Det eksisterer
ikke mere i sin Helhed, hvis det nogensinde er blevet
fuldfert, men efter hans Dod udkom to Brudstykker deraf,
Traité de U Homme og Traité de la Lumiére. I denne sidste,
som ikke har saa megen Interesse her, sgger han at give
en mekanisk Verdensforklaring ved Deduktion fra Grund-
begreberne Udstraekning og Bevagelse, og i Traité de
UHomme vil han give en mekanisk Forklaring af Menne-
skets Fysiologi. Han begynder derfor med at sige, at han
ikke vil beskrive et Menneske, som nemlig efter hans Me-
ning bestaar af Sjel og Legeme, men han vil beskrive en
Maskine, »som Gud skaber med det Formaal, at den skal
have saa megen Lighed med os som muligt«, og dette gor
han aabenbart for at vise, at det er muligt at forstaa
Mennesket rent mekanisk uden Hensyn til Sjelen, lige-
som han tenker sig, at Dyrene er indrettet som rene
Maskiner (»og jeg maa forst beskrive Legemet alene for
Dem, dernsst Sjelen, ogsaa alene, og endelig maa jeg
vise Dem, hvorledes disse to Naturer kan veere forbundne
og forenede og danne Mennesker, som ligner os«)?. I denne
Fremstilling af Mennesket bygger han paa sin fysiologiske
Viden, men han ngjes ikke med at fremstille denne Viden,
han fortsetter ad Tankens Vej, ogsaa paa Omraader,
hvor efter naturvidenskabelig Metode kun den anatomiske
Undersogelse er berettiget. I hans Forklaringer indgaar
de fra Galen overtagne spiritus animales, en Slags fin
Luft eller Flamme, der tenkes at stromme fra Hjernen
ud gennem Nerverne, som han forestiller sig omtrent som
Aarer. For at spiritus antmales nu kun skal kunne bevaege
sig i een Retning i Nerverne, udstyrer han disse med
Klapper i Analogi med de dengang nylig fundne Vene-

1) René Descartes: Om Metoden. Discours de la méthode. Overs. af
V. Brendal og Valdemar Hansen. Kbh. 1937. p. 82. 49 ss.

2) Qeuvres de Descartes. Publ. par C. Adam et P. Tannery. Vol. 11.
Par. 1909. p. 119s.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 519

klapper, og han siger herom henimod Slutningen: »De
[Anatomerne] kan heller ikke tvivle om disse smaa Porte
eller Klapper, som jeg har anbragt ved Indgangen til hver
Muskel, hvis de tager i Beteenkning, at Naturen i Alminde-
lighed har skabt den Slags paa alle de Steder i vort Le-
geme, hvor der regelmaessigt gaar Stof ind, som har Til-
bgjelighed til at lgbe tilbage, saaledes ved Indgangen til
Hjertet, Galden, Struben, de storste Kar og de vigtigste
Forgreninger af alle Venerne«. »Og naar man ved, at Na-
turen altid virker ved de Midler, som er de letteste og simp-
leste af alle, saa vil man dog formodentlig ikke mene, at
det er muligt at finde nogen, som mere ligner dem, den
plejer at bruge, end de, som her er foreslaaet«!. Altsaa,
naar Naturen plejer at indrette sig saaledes, saa kan man
slutte, at den ogsaa har gjort det her, hvor det er den
logisk rimeligste Losning. Men hverken disse Klapper eller
de andre fysiologiske Forhold, som danner Grundlaget for
hans Opfattelse af Nervefunktionerne, findes i Virkelig-
heden. Forgvrigt virker Naturen ved de simplest mulige
Midler, og da de af Descartes foreslaaede Klapper er den
simplest tenkelige Losning, maa Naturen have indrettet
sig saaledes.

I 1665 holdt Steno for en Forsamling af Videnskabs-
mend, der samledes i Thévenots Hus i Paris, et Foredrag
om Hjernens Anatomi. Han indleder med de ofte citerede
Ord: »I Stedet for at love Dem at tilfredsstille Deres
Videbegarlighed med Hensyn til Hjernens Anatomi, til-
staar jeg Dem her @rlig og oprigtig, at jeg intet kender
af den2. Derefter fortsetter han med en Gennemgang af
deres Opfattelser, som mener at vide meget om dette Emne,
og paaviser, at en ngjere Undersogelse af Hjernen viser,
at i hvert Fald disse Opfattelser er forkerte, og angiver
i Slutningen af Foredraget de Veje, man maa folge, hvis
man vil vente at naa et paalideligt Resultat. I dette lille

1) ib. p. 200.

2) Hjernens Anatomi. p. 7.



520 Knud Larsen

Vark, som nu er blevet klassisk, fordi det ved sin klare
Metodik er langt forud for sin Tid, behandler han ogsaa
Descartes’ Opfattelse af Hjernen, saaledes som den er
fremstillet i Traité de I’Homme. Denne Afhandling var
forst kommet i en latinsk Oversazttelse i Leiden 1662, og
Steno, som netop paa den Tid var der, stiftede straks
Bekendtskab med den. Han skriver hjem til Bartholin i
et Brev, dateret Leiden den 26. August 1662: Descartes’
Tractatus de homine er lige i disse Dage udkommet!. Da
han i sit Foredrag kommer til Descartes, omtaler han hans
Opfattelse paa folgende Maade: »Hvad Cartesius angaar,
kendte han alt for godt Manglerne ved den Beskrivelse,
vi har af Mennesket, til at paatage sig at forklare dets
virkelige Bygning. Derfor indlader han sig i sin Afhand-
ling om Mennesket heller ikke paa at gere det, men for-
klarer os en Maskine, som udferer alle de Handlinger,
Menneskene er i Stand til at udfere. Nogle af hans Venner
udtaler sig lidt anderledens herom end han selv; man ser
dog i Begyndelsen af hans Arbejde, at han opfattede det
paa den Maade, og i den Betydning kan man med Rette
sige, at Cartesius i den nysnsevnte Afhandling har over-
gaaet alle andre Filosofer. Ingen uden han har givet en
mekanisk Forklaring af alle de menneskelige og serlig
Hjernens Funktioner. De andre beskriver os selve Menne-
sket; Cartesius taler kun til os om en Maskine, som dog
viser os Utilstraekkeligheden af alt det, de andre lerer os,
og han anviser os med samme Klarhed, med hvilken han

1) Nicolai Stenonis Opera philosophica. Ed. V. Maar. Kbh. 1910.
Vol. 1. p. 120. — Vi ved ikke ad anden Vej noget bestemt om, paa hvil-
ken Tid af Aaret De homine udkom. I et tidligere Brev til Bartholin,
dateret Leiden den 21. Maj 1662, nevner Steno nemlig, at Descartes
har fremsat en bestemt Opfattelse in suo De Homine Tractatu. Ganske
vist kan denne Opfattelse ikke paavises i De homine, men Stedet maa
dog forudsaztte, at Steno paa dette Tidspunkt har last I3ogen. Da Af-
handlingen imidlertid havde eksisteret i mangfoldige Aar i Manuskript,
rimeligvis ogsaa i Afskrifter, er Forklaringen formodentlig den, at Steno
har haft Lejlighed til at lese den, for den udkom.



Stenos Forhold til Filosofi oy Religion 521

viser os Delene af den Maskine, der udger hans Menneske,
en Metode til at studere Brugen af de tilsvarende Dele
af det menneskelige Legeme, hvilket ingen har gjort fer
ham. — Man ber derfor ikke regne Cartesius det til Last,
om hans System for Hjsernen ikke helt og holdent stemmer
med Erfaringen; hans glimrende Begavelse, som den iser
fremtreeder i hans Afhandling om Mennesket, opvejer
hans Hypotesers Fejl. Vi ser jo, at meget dygtige Ana-
tomer, som Vesalius og andre, ikke har kunnet undgaa
saadanne«'. Dernast gennemgaar han Descartes’ Lere i
Enkeltheder og slutter: »Cartesius’ Venner, som anser hans
Menneske for en Maskine, vil uden Tvivl vise mig den
Godhed at tro, at jeg her ikke taler imod hans Maskine,
hvis Kunstferdighed jeg beundrer; men den praktiske
Anatomi skal belere dem, som paatager sig at vise, at
Cartesius’ Menneske er bygget ligesom andre Mennesker,
om, at dette Forehavende ikke vil kunne lykkes dem«?.

Det er paafaldende, at Steno anerkender den Metode,
Descartes anvender, mens han samtidig maa indremme,
at praktisk talt alle de Resultater, denne Metode har fort
til, er forkerte. Det, Steno beundrer hos Descartes, er
aabenbart, at han helt gennemfgrer en mekanisk Forkla-
ring uden paa noget Punkt at tage sin Tilflugt til mystiske
Krefter, og han viser saa Descartes den Velvilje at tro,
at det heller ikke har varet hans Mening at give en ana-
tomisk gyldig Forklaring, men kun at vise Muligheden
af en mekanisk Opfattelse af det menneskelige Legeme,
og undskylder ham desuden med, at han jo ikke er Fag-
mand paa dette Omraade. Men han overser, at den veaesent-
ligste Aarsag til, at Descartes’ Forklaringer er faldet saa
uheldigt ud, netop er, at han har sammenblandet to Me-
toder, som vel har en vis ydre Lighed, men som dog er
helt og holdent forskellige. Dette kunde tyde paa, at
Stenos litterere Kendskab til Descartes, bortset fra Traité

1) Hj=zrnens Anatomi. p. 16 s.
2) ib. p. 25.



522 Knud Larsen

de I'Homme, ikke har veeret videre dybtgaaende. Han
kunde f. Eks. n®ppe have lest Discours de la Méthode
uden at blive klar over denne Modsa@tning, og vi har da
heller ikke i Stenos Skrifter Hentydninger til andre af
Descartes’ Arbejder, udover et Par Steder, som kan hen-
fores til Passions de I Ame, uden at de dog behaver at
vise Kendskab til dette Skrift!.

Det, som Steno her beundrer hos Descartes, er altsaa
kun det rent formelle, hans Fordomsfrihed i Undersogelsen,
men ikke hans Filosofis positive Indhold.

Vi skal derefter se paa to andre Steder i Stenos Skrifter,
hvor Descartes omtales. Han siger i Epistola de propria
conversione, at den Opfattelse, han hidtil havde haft, at
Luthers Lare og hans Bibelovers®ttelse var Guds sande
og uforfalskede Ord ¢n ultimis mee cecitatis annis var
blevet svekket ved Studiet af den cartesianske Filosofi,
men at han dog stadig holdt fast derved?. Denne Udtalelse
forklarer han nermere i Defensto et plentor elucidatio epi-
stole de propria conversione, hvor han siger, at den car-
tesianske Filosofi baade har sine Fortrin og sine Mangler.
Som et Fortrin regner han »Metoden til at afslore For-
domme, ikke fordi den kraever, at alt skal anses for falsk,
thi jeg anser det for lige saa forkasteligt at anse det sande
for falsk som at antage det falske for sandt«, men fordi
den lerer, at Mennesket har meget let ved at rasonnere
forkert, hvad enhver let kan iagttage baade hos sig selv
og andre, og at man derfor skal sgge at naa frem til en
forstandig Tvivl om sin Dom. Naar man saaledes ser, at
forskellige Mennesker kommer til helt forskellige Resul-
tater ud fra samme Princip, saa maa man tage baade
selve Princippet og dets Anvendelse op til Behandling®.
Det, Steno her sigter til, er det protestantiske Skrift-
princip, som hos forskellige Kirkesamfund ferer til for-

1) Op. phil. Vol. 1, p. 85. 109.
2) Ep. de pr. conv. p. 53.
3) Def. ep. de pr. conv. p. 11 s.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 523

skellig Leere. Det er altsaa her atter det formelle, han
beundrer hos Descartes, Princippet de omnibus dubitandum,
som han dog krever anvendt med et vist Maadehold.
Men netop i denne Restriktion ligger et Vidnesbyrd om,
at Stenos Kendskab til Descartes’ Filosofi ikke har veret
serlig grundigt. Den Opfattelse af Descartes’ Princip, som
Steno ger geldende, er den rent populere, som har holdt
sig lige til vore Dage, at det skulde have varet Descartes’
Mening, at man blot simpelthen burde tvivle om alt.
Steno tager det vel her swrlig i religiss Betydning, men
for det forste heevdede Descartes dog hele sit Liv, at han
var Katolik, og for det andet var dette Princip jo netop
en Fremgangsmaade til at naa en sikker Overbevisning,
bl. a. netop om saadanne Spgrgsmaal som Guds Eksistens.
Det synes altsaa, som om det stadig kun er Tvivlen,
som indeholder Fordomsfrihed, der i Descartes’ Filosofi
har veret af Betydning for Steno. Dette cartesianske Prin-
cip laa saa at sige i Luften og har sikkert varet kendt af
ethvert dannet Menneske. Det er derfor forstaaeligt, at
Steno kan hevde, at Cartesianismen har vaeret af Betyd-
ning for ham, uden at han har haft noget dybere Kend-
skab til vasentlige Sider af den, og uden at han kunde
anerkende Resultaterne paa de Omraader, han kendte.

SPINOZA

Er saaledes Indflydelsen fra Descartes ringe, er der
Grund til at undersgge, om vi skulde kunne paavise en
steerkere Indflydelse fra Spinoza. Steno omtaler ham nem-
lig som wirum mihe quondam admodum familiarem, mec
nunc ut spero invmicum (persvadeo envm miht consvetudinis
antique memoriam mutuum amorem etiamnum conservare).
Og den hollandske reformerte Prest Johannes Sylvius om-

1) Nicolai Stenonis Ad nova philosophi® reformatorem de vera philo-
sophia epistola. Firenze, 1775. p. 33.



524 Knud Larsen

taler Steno som Spinose commercio dignus wstimatus'.
Desuden siger Steno, at han paa den Tid omgikkes Re-
formatorerne af Descartes’ Filosofi modo sane admirando®.

Spinoza havde i Begyndelsen af Aaret 1661 slaaet sig
ned i Rijnsburg, en Landsby 5 km Nordvest for Leiden.
Her kom jeevnligt Studenter ud fra Leiden for at deltage
i de Mader, de saakaldte Kollegianter afholdt. Disse Kol-
legianter eller Rijnsburgere, som de ogsaa kaldtes, var en
frisindet religios Retning, som under de arminianske For-
folgelser en Tid lang havde sit Tilhold der. Spinoza havde
megen Sympati for dem og deltog ofte i deres Forsam-
linger, maaske det endogsaa var Grunden til, at han havde
bosat sig i Rijnsburg. Studenterne kom vel oftest for at
disputere og vakke Forstyrrelse i disse Forsamlinger,?
men Stenos Udtalelser tyder paa, at dog nogle af dem
havde andre Motiver til deres Besgg.

Vi har ikke i de Skrifter, som Steno skrev paa den Tid,
da han omgikkes Spinoza, eller i den nsrmest folgende
nogen Antydning af, paa hvilke Omraader den Paavirk-
ning skal sgges, som han selv erkender i sin ovenfor cite-
rede Udtalelse. Den bekendte Spinozaforsker Stanvslaus
v. Dunin-Borkowsks har taget Spergsmaalet op til Behand-
ling, ganske vist vesentlig for at undersesge Muligheden
for en Paavirkning fra Steno til Spinoza, men trods den
store Lerdom, han legger for Dagen, er han ikke kommet
Sagen naermere?. Vi maa derfor ad anden Vej soge at danne
os et Billede af, hvilken Forstaaelse Steno har haft af
Spinoza, nemlig ved at undersege den Kritik af hans Filo-
sofi, som Steno paa et langt senere Tidspunkt fremforer.

Paa to Steder omtaler han Spinozas Filosofi, dels i det
Brev, han 1675 rettede til Spinoza for at omvende ham

1) Johannes Sylvius: Nicolai Stenonis occasio sermonum cum Joanne
Sylvio. Amsterdam, 1680. p. 3.

2) Def. ep. de pr. conv. p. 13.

3) K. O. Meinsma: Spinoza und sein Kreis. Berl. 1909. p. 267 s.

4) St. v. Dunin-Borkowski: Benedikt de Spinoza und Niels Stensen
(Stimmen der Zeit. Bd. 112, p. 126-38. Freiburg i. B. 1926).



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 525

til Katolicismen, Ad nove philosophie reformatorem de vera
philosophia epistola,! og dels i Defensio et plenior elucidatio
epistole de propria conversione, 1680. Det er begge Steder
veesentlig de samme Momenter, han anferer.

Hans Kritik kan samles deri, at Spinozisterne udgiver
deres Formodninger for Beviser (suppositiones suas tam-
quam demonstrationes venditarunt)®. Man merker i denne
Hovedindvending Naturvidenskabsmanden af den nye
Skole; ubeviste Paastande faar han altid straks Jje paa.
Han fremdrager saa nogle centrale Punkter som Eksempler
paa denne Sxtning. Han navner Spergsmaalet om For-
holdet mellem Sjxl og Legeme. Det var det store Spergs-
maal i Datidens Filosofi, det, hvorpaa Descartes havde
givet en saa utilfredsstillende Forklaring. Spinoza havde
udfundet en ny, genial Forklaring, som Steno meget rig-
tigt anferer, nemlig at disse er Attributter til Substansen,
som er een, og som er Gud. Steno holder imidlertid fast
ved, at dette kun er en Hypotese, og at de Slutninger,
som drages deraf, derfor ogsaa kun kan blive Hypoteser.
Han bebrejder Spinozisterne, at de paa Grundlag af en
saadan Hypotese omsteoder baade Teologiens Dogmatik
og Etik, Dogmatikken ved at gore Gud til eet med den
materielle Verden og Etikken ved at nzgte den menneske-
lige Frihed til at veelge, ved at give Mennesket Lov til
at tilfredsstille sine sanselige Lyster og ved at naegte Straf
og Belonning efter Dgden. Stenos Tesis er i og for sig
rigtig. Naturligvis var Spinozas Lere med dens pan-
teistiske Gudsbegreb ikke forenelig hverken med den ka-
tolske eller den protestantiske Kirkelere; men at karak-
terisere den som Materialisme tyder ikke paa nogen dybere
Indtreengen i Attributleeren. Men det var forgvrigt ikke
ualmindeligt; Spinoza veerger sig netop mod en saadan
Anklage i et af sine Breve (Ep. 73). Heller ikke den spino-
zistiske Etik stemmer overens med den kirkelige; men at

1y Jfr. p. [p. 523, Note 1]. Dansk Overs. i Stenoniana Bd. 1, p. 112 ss.
2) Def. ep. de pr. conv. p. 12.



526 Knud Larsen

hans Lare skulde involvere de Konsekvenser, som Steno
drager, tyder dog hverken Spinozas Liv eller etiske Grund-
setninger paa. Men selv om Indvendingerne ikke viser
nogen Forstaaelse af Grundretningen i Spinozas Lzere, saa
er de dog forstaaelige ud fra det Synspunkt, Steno anlagde,
da han skrev dette. Heldigere er han, hvor han holder sig
til de Sider, hvor Spinoza har Berering med Naturviden-
skaben. Han siger: »Jeg beder dig, prov alle dine Beviser,
og giv mig blot eet om Maaden, hvorpaa det tankende
og det udstrakte forenes, og det bevegende Princip for-
enes med et Legeme, som bevaeges. Men hvorfor forlanger
jeg Beviser af dig for disse Ting, du, som ikke engang
kan forklare mig deres sandsynlige Virkemaader, derfor
kan du ikke uden ved Formodninger forklare Fglelsen af
Lyst og Smerte og Bevagelsen, som fremkaldes af Keer-
lighed og Had, og saaledes kan den hele cartesianske Filo-
sofi, skent du saa omhyggeligt har reformeret den, ikke
i Bevisform forklare mig dette ene Faenomen, hvorledes
det, at Materie steder mod Materie, opfattes af Sjelen,
som er forenet med Materien. Men ogsaa naar det drejer
sig om selve Materien, hvilket andet Kendskab, maa jeg
sporge, giver I os saa til den end en kvantitativ mate-
matisk Undersogelse af Former, som endnu ikke er bevist
for nogen Slags Smaadele, undtagen hypotetisk«.

Her fremforer Steno en Rakke Vanskeligheder ved Spi-
nozas System, som han havde Kendskab til fra sit eget
Omraade. Den Vanskelighed, at Spinoza ikke kan udlede
Bevaegelsen af selve Materiens Begreb, saa ogsaa Mate-
matikeren T'schirnhausen, og han omtaler den i en Brev-
veksling med Spinoza. Denne indremmer da ogsaa (Ep. 83),
at dette Punkt trenger til en nermere Forklaring. Pro-
blemerne om Materiens Bygning mener Dunin-Borkowski
maa henferes til Stenos personlige Forhandlinger med Spi-
noza om Fysikkens Grundlag. Disse principielle Spergs-
maal kommer Steno ogsaa ind paa i Begyndelsen af »Faste

1) Stenoniana Bd. 1, p. 122 s.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 527

Legemer« (1669)!, og da han der behandler dem i Sammen-
hang med sine geologiske Iagttagelser, er det muligt, at
den egentlige systematiske Gennemtenkning af disse Pro-
blemer snarest maa henfores til den Periode, og nogen
egentlig Paavirkning fra Spinoza paa disse Omraader er
vel neppe tenkelig. Der bliver da kun tilbage Spinozas
Forklaring paa Forholdet mellem Sjzl og Legeme, og netop
paa dette Punkt synes Steno, som nevnt, ikke at vere
naaet til nogen dybere Forstaaelse af Spinoza, ellers vilde
hans Kritik formodentlig have varet lodigere. Man kan
da stille sig det Spergsmaal, hvad da Samtalerne mellem
de to Mend har drejet sig om, og med den Antydning,
vi har i det foregaaende, kunde de netop have drejet sig
om de naturvidenskabelige Problemer, som interesserede
Steno saa levende, og som Spinoza, der ikke var Fagmand
paa dette Omraade, dog var saa ivrig efter at komme til
Klarhed over, da de var af afgerende Betydning for hans
Filosofi.

Naar Steno gentagne Gange taler om den cartesianske
Filosofi som en Fare, han har undgaaet, og nzvner den
Beundring, han nerede for denne Filosofis Reformatorer?,
er det derfor ud fra det foregaaende sikkert ikke raade-
ligt at leegge mere deri end dette, at Filosofien har veeret
en af Aarsagerne til at bringe ham i Tvivl om det reli-
giese Grundlag, han byggede paa. Nogen dybere Over-
bevisning om Paalideligheden af Filosofiens Resultater er
han dog nzppe nogensinde naaet til. Derom vidner fol-
gende Udtalelse i et Brev til Bartholin den 12. September
1661: »Jeg tilstaar, at jeg ikke uden Redsel underkaster
dem [Dyrene] saa lange Pinsler. Cartesianerne roser sig
saa meget af Filosofiens Sikkerhed. Jeg vilde onske, at
de kunde give mig deres egen sikre Overbevisning om, at

1) Nicolaus Steno: Forelebig Meddelelse til en Afhandling om faste
Legemer, der findes naturlig indlejrede i andre faste Legemer. Overs.
af A. Krogh og V. Maar. Kbh. 1902, p. 13 ss.

?) Ep. de pr. conv. p. 53. — Def. ep. de pr. conv. p. 13.



528 Knud Larsen

Dyrene ingen Sjl har, og at der ingen Forskel er paa
at bergre, sonderskare og breende Nerverne paa et levende
Dyr og Snorene paa en Maskine, som bevaeges kunstigt;
jeg vilde i saa Fald oftere og med sterre Sindsro under-
spge Dyrenes Indvolde og Kar i Timevis, da jeg indser,
at der er mange Ting, som man ikke kan vente at finde
ud af paa anden Maade«!. Det falder godt i Traad her-
med, naar han fortaller, hvad der bragte ham til helt at
bryde med Filosofien, nemlig at han kom til Klarhed
over, at de Iagttagelser, han gjorde over Hjertets og Musk-
lernes Bygning, ganske omstyrtede subtilissimorum tstorum
machinas (han tenker vel her paa Descartes’ De I’ Homme),
og deraf drog han den Slutning: »Naar Mznd, som efter
manges Mening er guddommelige, i en Sag, der er saa klar
og ligetil, og hvor der er sikker Adgang til at skaffe sig
Erfaring, har sagt Ting, der ligger det sande saa fjernt,
hvem kan saa love mig, at de er mere troverdige, naar
de fremforer deres Dogmer om Gud og Sjelen, hvor der
ingen Plads er for saadanne Eksperimenter«?.

Ganske vist udelukker disse Udtalelser ikke, at der i
de nermeste Aar efter 1661 kan have veret Tale om en
nermere Tilknytning til Filosofien, men det Kendskab
dertil, Steno senere legger for Dagen, tyder ikke derpaa.

1) Op. phil. Vol. 1, p. 57.

2) Def. ep. de pr. conv. p. 13. — Jfr. hertil et Brev fra Steno til
Leibniz: Hvis de Herrer, som saa at sige alle Videnskabsmend tilbeder,
har holdt det for ufejlbart bevist, som jeg paa en Times Tid kan lade
fremlegge ved en 10 Aars Dreng, saaledes at et eneste Blik derpaa uden
noget Ord kuldkaster disse store Aanders mest sindrige Systemer, hvilken
Garanti har jeg saa for de andre Skarpsindigheder, som de praler med.
Jeg vil sige, at hvis de i materielle Ting, som er tilgengelige for Sanserne,
har taget fejl i den Grad, hvilken Garanti giver de mig saa for, at de ikke
ogsaa tager fejl, naar det drejer sig om Gud og Sjxlen.« I Overs. af G.
Scherz i Nord. Ugeblad for katholske Kristne 1938, Nr. 2. p. 52 ss.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 529

TILSKYNDELSER TIL PROVELSE AF DET
RELIGIOSE GRUNDLAG

I fire Aar var Steno i Holland. Resultatet for hans reli-
gisse Udvikling var altsaa det, at han egentlig kun mod-
streebende tog de religisse Problemer op til Behandling,
men at han overalt, hvor han vendte sig hen, gjorde Iagt-
tagelser, som vakte hans Tvivl om den Konfession, som
oprindelig var blevet ham indpodet som urokkelig Sand-
hed. Der er her en ngje Parallel til hans Arbejde paa det
naturvidenskabelige Omraade. Var det end ikke fra ham,
Tvivlen om de galenske Laerdomme stammede, saa var
han dog fert ind i en Kreds, for hvilken en saadan Tvivl
var Udgangspunktet for hele deres Arbejde, og som derfor
kun stolede paa den direkte Iagttagelse. Dybere set havde
han, som vist, maaske ikke fattet sin Samtids Filosofi,
men den Del af den, som havde nermest Tilknytning til
hans personlige Indstilling, Tvivlen, havde han tilegnet
sig fuldtud. Mod Slutningen af denne Periode var hans
Tvivl steget til at blive en emtaalelig Saarflade, saa at
den mindste Bergring fik ham til at fare sammen.

Steno var i Holland fra sit 22. til sit 26. Aar. Havde
alle disse Paavirkninger ramt ham paa et senere Tids-
punkt, eller havde han paa et lidt tidligere Tidspunkt
haft Anledning til at gennemtanke det religisse Problem,
var Virkningen maaske ikke blevet den samme. Men for
den, som er vokset op med en Religion, som han ukritisk
har overtaget fra sine Omgivelser, kommer der vel oftest
en Tid i Ungdommen, hvor denne Religion maa gennem
en Provelse, som saa enten forer til en Forkastelse eller
en dybere personlig Tilegnelse. Det var Tilskyndelserne til
en saadan Prgvelse, som meldte sig med stadig stigende
Kraft hos Steno i de fire Aar i Holland, og som langsomt
og nesten mod hans Vilje forte ham henimod en religios
Krise.

Der er endnu to Omstendigheder, som vi maa tage i

34



530 Knud Larsen

Betragtning, blandt andet fordi han selv tilleegger i hvert
Fald den ene en vasentlig Betydning.

Da han kom til Holland, er der vel Grund til at tro,
at han har veeret en uerfaren ung Mand med ringe Kend-
skab til, hvad man kunde vente sig af sine Medmennesker.
Steno havde hurtigt efter sin Ankomst til Holland gjort
sin forste Opdagelse; det skete i Amsterdam, og da han
snart efter kom til Leiden, fortalte han sine Leaerere derom.
Folgen var, at De la Boé Sylvius og van Horne demon-
strerede den offentligt, og at van Horne gav den fundne
Spytkirtelkanal Navn efter Steno (ductus Stenonianus).
Snart efter viste det sig imidlertid, at den leerde Blasius,
i hvis Hus Steno havde boet i Amsterdam, og i hvis Labo-
ratorium han havde gjort sin Opdagelse, omtalte den som
sin. Derved var Steno kommet i en meget vanskelig Stil-
ling. Af Hensyn til sin Position og navnlig af Hensyn til
Forholdet til Sylvius og van Horne var han nedt til at
retferdiggere sig, men det var naturligvis vanskeligt for
den 22aarige unge Mand at haevde sig over for en Autoritet
som Blasius. Steno valgte den Fremgangsmaade, som
stemte bedst med hans Natur — og som han ogsaa altid
senere benyttede i sin teologiske Polemik — at forsvare
sig gennem en rolig og saglig Fremstilling uden at hen-
falde til Personligheder, hvad Modparten ikke gik af Vejen
for. Til alt Held for Steno gav Blasius sig under Striden
en Blottelse, saaledes at det blev muligt for Steno at vise,
at han overhovedet ikke kendte Stenos Gang gennem
Selvsyn. Da Steno mange Aar efter tenker tilbage, ser
han denne Oplevelse som alt andet i Lyset af Guds Ferelse:
»Gud tillod undertiden, at jeg blev angrebet uden egen
Skyld paa Punkter, hvor det var meget vanskeligt at for-
svare sig, og hvis ikke hans serlige Styrelse havde for-
hindret det, vilde jeg have staaet som skyldig i Forseelser,
som laa mig ganske fjernt. I Begyndelsen fandt jeg det
meget bittert og vanskeligt, men da jeg overvejede, at
Skylden ikke var min egen, fandt jeg mig taalmodigt i



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 531

Guds Forelse, og selv om jeg ikke sparede nogen Anstren-
gelse for at hevde min Uskyldighed, saa friede Gud mig
dog fra at straebe efter Havn, skont jeg oftere havde ser-
deles god Lejlighed, og det ikke manglede paa Folk, som
eggede migd!.

I Bartholins Breve har vi en Del af Brevvekslingen
mellem Steno og hans gamle Laerer og Praeceptor Thomas
Bartholin foruden Breve, som er udvekslede mellem Ole
Borch, som paa den Tid var i Holland og Stenos Med-
arbejder, og Bartholin. Det fremgaar tydeligt af disse
Breve, at Bartholin var meget interesseret i sin unge,
lovende Elev, og det er desuden klart, at Bartholin havde
til Hensigt at faa ham knyttet til Universitetet i Kgben-
havn?. Da der i 1664 var en Stilling ledig, rejste Steno
hjem og ventede at komme i Betragtning. Men man fore-
trak en ringere Mand, en Slegtning til Thomas Bartholin.

Disse Begivenheder, horende til det saakaldt praktiske
Liv, ramte Steno uforberedt; senere oplevede han adskil-
ligt i den Retning. Oplevelser af denne Art bidrager nesten
altid til at »modne« Mennesker, d. v. s. at veenne dem til
Tilvaerelsens Kaar. Men igvrigt virker de meget forskelligt.
I en psykologisk Tilstand som den, Steno var i, ger de
oftest indadvendt, faar Mennesket til at omgive sig med
et kunstigt Panser for at skerme sig mod yderligere Slag,
og denne Indadvendthed er netop en frodig Jordbund for
det religigse Liv, som Skuffelser i det hele taget.

I 1664 rejser Steno igen fra Danmark, dennegang til
Paris. Hans egentlige Studier optager ham sterkt, men
de religigse Spgrgsmaal traenger steerkere paa. Medens han
tidligere saa vidt muligt afviste Samtaler om Religion,
benytter han nu enhver Lejlighed til at tale med Menne-
sker, af hvem han mener at kunne faa noget Udbytte.

Han husker bestandig en Samtale, han havde med en
Jesuit i Kéln, om Religion. I Samtalens Legb spurgte Je-

1) ib. p. 16.

2) Th. Bartholin: Ep. med. cent. 3—4 passim.

34*



532 Knud Larsen

suiten ham, om han vilde vise ham et eneste Menneske
blandt Lutheranerne, som havde varet en Kristi Efter-
folger i hele den Tid, siden Luther var faldet fra Kirken!.

I Paris kommer han til at bo i Huset hos Thévenot
sammen med sin Ven Jan Swammerdam. Vennen var
Naturvidenskabsmand, navnlig Entomolog, men havde
ogsaa givet sig af med almindelig Anatomi, og det var
disse felles Interesser, som havde bragt de to sammen i
Holland. Swammerdam havde oprindelig studeret Teologi
og blev senere i sit Liv meget sterkt religiost grebet, saa
det er meget muligt, at Stenos Samtaler med ham ikke
udelukkende har drejet sig om naturvidenskabelige Emner.

Det tidligere omtalte Foredrag om Hjernens Anatomi
blev holdt paa denne Tid, det Foredrag, som indledtes
med den omtalte dybe Mistillid baade til egen og
andres Viden om Hjernen, og Steno tog levende Del
i det videnskabelige Liv; men der er ogsaa en Antydning
af, at hans religisse Tvivl har arbejdet videre bag hans
daglige Beskeftigelser.

Vi har forst og fremmest hos hans zldste Biograf,
Blondel, en Meddelelse om, at han paa den Tid omgikkes
den bergmte Biskop Bossuet?. Meddelelsen gentages af
senere Biografer, men kun i denne almindelige Form,
uden at vi faar noget nermere at vide derom. Det lyder
paa Forhaand sandsynligt, at Steno, som i Paris var ind-
fort i de bedste Kredse, og som gerne gnskede Oplysning
om Religion, ogsaa skulde have omgaaedes Bossuet. Der
er imidlertid en Ting, som taler derimod. Winslow om-
taler i sin Selvbiografi mange Gange sin »grand-oncle¢
Steno®, som han, der selv var katolsk Konvertit, ser op

1) Nicolai Stenonis occasio sermonum de religione cum Joanne Sylvio.
Hannover, 1678. p. 5.

2) [L. Blondel:] Les vies des saints pour chaque jour de l’année.
Par. 1722. col. 1576.

3) L’autobiographie de J.-B. Winslow. Publ. par V. Maar. Par. 1912.
p. 18. 35. 83—85. 92—95. 99. 107.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 533

til med Beundring; ligeledes omtaler Winslew ofte Bos-
suet, fordi denne havde haft en veaesentlig Betydning for
hans Omvendelse, og fordi de efter den Tid stod hinanden
ner. At Winslew ikke kan have undgaaet at tale med
Bossuet om Steno, ligger i Sagens Natur; forgvrigt nevner
Winslew i et Brev, at Bossuet engang har sagt til ham,
at Stenos Bonner sikkert har veret medvirkende til Wins-
lows Omvendelse!. Hvis Steno virkelig har omgaaedes
Bossuet, maa Winslow have vidst det, og det vilde da
veere mere end merkeligt, om han ikke skulde have nevnt
det i sin Selvbiografi. Ganske vist har en saadan demon-
stratio e silentio ingen Beviskraft, men i dette Tilfzelde
maa den dog siges at vare af en vis Vagt, saa meget mere,
som man heller ikke paa anden Maade kan paavise For-
bindelseslinjer2.

Vi har imidlertid i Stenos senere Skrifter et Vidnesbyrd
om, at han i Paris opsegte Fru Elisabeth Rantzov, en
Sester til Rigsgreve Kristian til Langeland og Breitenburg,
som var gaaet i Kloster3. Det er sikkert hende, han sigter
til, naar han siger, at en adelig Frue i Paris gav ham
det Raad, at han skulde lese Luthers Skrifter, saa skulde
han nok blive omvendt til Katolicismen?.

Det blev imidlertid ved disse Tilskyndelser. Han mang-

1) Réponse de Winslow a la lettre de Monsgr I'evéque de Troyes.
(Bibliothéque Mazarine, Ms. 1167, p. 117 s.).

2) I »Chronique medicale« 1904, p. 491 siger A.-F. le Double i en
kort Meddelelse: »Un autre evéque medecin — Nicolas Stenon« om ham,
at han rabjura publiquement, en 1672, le luthéranisme entre les mains
de Bossuet«. Denne Oplysning gentager han senere i sin Bog: Bossuet
Anatomiste et Physiologiste. Par. 1913. Dette er dog antagelig ikke andet
end en Forveksling med Winslew. Forfatteren er ded i 1913, og en meget
omhyggelig Undersegelse for at finde Kilden til Udtalelsen, som Biblio-
tekar Georges Callon i Tours har foretaget for mig, har ikke fort til
noget Resultat.

3) Occasio sermonum. p. 6. Jfr. A. D. Jorgensen: Nils Stensen. Kbh.
1884. p. 107.

4) Nicolai Stenonis defensio et plenior elucidatio scrutinii reforma-
torum. Hannover, 1679. p. 11.



534 Knud Larsen

lede endnu det Sted, som skulde fore ham ind i1 Krisen.

Det kom, da han gik i Land i Livorno. Det var antagelig
i 1665; men under alle Omstendigheder var han i denne
By, da man fejrede Kristi Legemsfest. Han har her en
Oplevelse, som han selv legger megen Vgt paa. Han
siger derom felgende: »Jeg befandt mig i Livorno ... paa
den Tid, da man fejrede Kristi Legemsfest, og ved at se
denne Hostie blive baaret i Procession gennem Byen med
saa megen Pragt folte jeg dette Argument vaagne i mit
Sind: Enten er denne Hostie et almindeligt Stykke Bred,
og de er Taaber, som viser den saa megen Arefrygt, eller
Kristi Legeme indeholdes deri, og hvorfor erer saa ikke
ogsaa jeg den %«

Denne Oplevelse er saa konkret, at den sikkert er op-
bevaret nogenlunde ngjagtigt i Stenos Erindring, og den
er psykologisk vel forstaaelig. Hans Sind er gennem lang
Udvikling blevet lgsnet fra den religisse Grundvold, men
han har endnu ikke taget Stilling til Problemerne. I denne
vaklende Holdning bliver han pludselig og uforberedt
tvunget til at treffe et Valg. Protestanter, som har over-
veret katolske Fester, beretter ikke sjeeldent om, at det,
naar Processionen med Monstransen nsermer sig, pludselig
bliver et Problem, der skal tages Stilling til, om de skal
knazle med de andre eller ikke. Noget lignende er vel haendt
Steno, men for hans urolige Sind er Problemet vokset til
et voldsomt Krav om endelig at komme til Bunds i de
Spergsmaal, som hidtil var skubbet til Side. Og denne
Oplevelse blev det Sted, han maatte have for at komme
alvorligt i Gang. Han siger: »For at finde Ro for den
Uvished i Sindet, som var vakt ved det omtalte Nadver-
mysterium, anvendte jeg al mulig Flid paa at sege Sand-
heden?.«

1) Lettere inedite di uomini illustri. Vol. 2. Firenze, 1775. p. 26.

2) ib. p. 27. — En ejendommelig Parallel til denne Episode har vi i
en moderne Roman, hvor Hovedpersonen oververer en Messe og under
Konsekrationen ser en Bevagelse gaa gennem Menigheden og tanker:



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 535

OMVENDELSEN

Fra Livorno rejste Steno til Florens. Formaalet med
hans Italiensrejse var egentlig at slaa sig ned en kort Tid
i Florens for at lere ordentlig Italiensk, da han havde
hert, at man talte det smukkest der, og senere at fort-
sette Rejsen for at se de vigtigste af de andre italienske
Byer. Det gik imidlertid anderledes. Da han kom til Flo-
rens, lejede han sig et Vearelse i Naerheden af Annalena-
Klostret, som laa paa Via Romana imellem Palazzo Pitti
og Porta Romana, og begyndte straks paa den Provelse
af de to Konfessioner, som han havde foresat sig. Han
onskede imidlertid ikke at diskutere Sagen med de lerde,
men vilde paa egen Haand drive sine Undersggelser. Han
gik meget omhyggeligt til Verks. Grundlaget for hans
Studium var Bibelen, baade det gamle og det nye Testa-
mente, og han vilde ikke lade sig negje med at studere
dem i den latinske Oversxttelse, men seggte i una famosa
libreria, formodentlig Bibliotheca Maglebecchiana, saa gamle
graske og hebraiske Manuskripter, som han kunde finde,
og sammenlignede dem med den latinske Tekst. Det er
overraskende, at hans sproglige Omfang var saa stort, at
han kunde gore dette med Udbytte. Men alle er enige om
at rose hans Kendskab til Sprog, og det er jo ogsaa nok

»Vad var det som igde rum omkring mig? Hade det verkligen hint dessa
minniskor naget som jag icke sjdlv kunde erfara? Vad da? Och varfor
stod jag sjalv utanfor? (Sven Stolpe: I dédens viantrum. Sth. 1930. p.
171). — Interessant er det ogsaa at se, hvorledes en ganske tilsvarende
Begivenhed hos Holberg kun saarer hans Fornuft. Han siger: »Jeg
erindrer mig, at da jeg var udi Paris, og det indviede Brod engang paa
Hellig Legems Fest blev baaren udi Procession forbi den Persiske Ge-
sandtes Huus, spurte Gesandten, som af sit Vindue ansaa dette preg-
tige Optog, hvad det skulde betyde; Da man forklarede ham, at det var
en liden Brod-Kage, som var forvandlet til GUD, og blev baaren udi
en /Eske, rystede han med Hovedet, tilkiendegivende sin Forundring
derover, og det ikke uden Aarsag: Thi intet er vanskeligere at fatte, end
hvorledes en saa u-menneskelig Lerdom haver kundet rodfeste sig blant
fornuftige Creature; og kand intet anferes, hvorved det menneskelige
Kion haver meer Aarsag at blues«. (Holberg: Epistler XXXVII).



536 Knud Larsen

muligt, at han under Udenlandsrejsen har udvidet sine
Kundskaber paa disse Omraader. Omgang med Professor
Golius i Holland kan have bidraget sit for de orientalske
Sprogs Vedkommende.

Om sine religisse Skrupler har Steno ikke villet tale med
Mennesker i denne forste Tid, vel for at hans Undersogelser
kunde blive saa objektive som muligt. Helt blev det ham
imidlertid ikke muligt at undgaa det. I Annalena-Klostret
‘forhandlede man Pomader og andre lignende Ting, og
Steno kebte sit Forbrug af den Slags Ting der. Naar Wich-
feld udbryder: »Stensen og Toilettegjenstande !« er det sik-
kert en uberettiget Forundring!. Der er intet, som tyder
paa, at Steno paa denne Tid skulde have fraveget Tidens
Skik og Brug paa dette Omraade. Det Ungdomsbillede,
som heenger paa den lange Gang mellem Uffizierne og
Pitti tyder paa ingen Maade paa, at han har veret Asket.

I dette Kloster blev han betjent af en Nonne, Sgster Maria
Flavia del Nero, som senere har givet en Beretning om, hvad
hun vidste om hans Omvendelseshistorie?. Hun havde paa
den Tid veret i Kloster i 34 Aar, medens hun siges i 1628
athave veret di poca etd, og hun maa saaledesi 1665 antage-
lig have vaeret et halvt Hundrede Aar3. Da hun herte, at han
var Heaeretiker, begyndte hun at tale til ham om, at han ikke
havde den rette Tro. Steno vilde ganske vist ikke diskutere
Spergsmaalet, men han havde ikke noget imod at tale med
hende derom, og han synes jevnligt at have sggt hende
og gerne at have rettet sig efter hendes Anvisninger.

1) J. Wichfeld: Erindringer om Niels Stensen. Kbh. 1865. p. 30
(S@rtryk af Hist. Tidsskr. 3. Rk. Bd. 4).

2) Lettere inedite. Vol. 2, p. 38—44.

3) Dom. Maria Manni: Vita di Niccold Stenone. Firenze, 1775. p. 64.

— Det har undertiden varet antydet (saaledes Jens Moller i Theolo-
g?sk Bibliothek, Bd. 20. Kbh. 1821. p. 261), at en erotisk Betagelse skulde
have varet medvirkende til Stenos Omvendelse. I Forhold til Maria
Flavia er det vel udelukket. Den i det folgende n®vnte Signora Lavinia
var i 1667 36 Aar. Men under alle Omstendigheder findes der ikke et

eneste virkeligt Holdepunkt for en saadan Antagelse, og det er derfor
orkeslest at beskzftige sig med Spergsmaalet.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 537

Soster Maria bar sig saa klogt ad som nogen gammel,
erfaren Sjzlesgrger. Hun fik ham forst til at love, athan
daglig vilde bede til Gud om at naa til Sandhedens Er-
kendelse, og hun kontrolerede gennem hans Tjener, at
han ogsaa virkelig gjorde det. Da Steno en Dag indfandt
sig ved Talegitret, og det i det samme ringede til Ave
Maria, provede hun paa at faa ham til at bede denne Bon;
det lykkedes ogsaa til Dels, dog kunde hun ikke faa ham
til ogsaa at fremsige de sidste Ord: Ora pro mobis. Hun
fik ham ligeledes til at besgge S. S. Nunziata og gav ham
Skrifter at lese om den hellige Jomfru. Ligeledes opfor-
drede hun ham til at faste Fredag og Lerdag og sikrede
sig gennem Tjeneren, at det blev overholdt. Maaske er
denne Fremgangsmaade rent umiddelbar hos Maria Flavia,
som antagelig ikke har kendt alt for meget til Livet og
Menneskene, maaske var den tillert, i hvert Fald er det
den samme Metode, som den Dag i Dag anvendes baade
af katolske og protestantiske Sjeelesgrgere. Hvis de nemlig
kan faa den tvivlende eller vantro til at bede og deltage
i den ydre Kultus, saa er der derved skabt et Fglelses-
forhold til Religionen, som kan danne Grundlag for en
Vaerdibedemmelse af denne, og dermed er Slaget halvt
vundet, den forstandsmessige Sanktion af den fundne
Veardi opnaas da meget lettere, end hvis man gaar den
omvendte Vej. Det viser sig da ogsaa, at alle hendes For-
sog paa at bringe Luther i Miskredit mislykkedes. Sterkere
Indtryk synes det at have gjort paa ham, da hun fortalte
ham om en Fyrste, som ogsaa stadig udsatte sin Omven-
delse, men som pludselig dede uden at have naaet at
omvende sig.

Det lykkedes ikke Sester Maria at faa Steno helt over
paa sin Side, og hun turde ikke i Leengden fortsette med
disse Samtaler med en Kaetter. Hun bragte ham derfor
i Forbindelse med en Barnabitterpater Leonells og flere
andre, men alt uden Resultat.

Nu lzrte han imidlertid en adelig Dame, Signora Lavinia



538 Knud Larsen

Arnolfint at kende. Hun var gift med Luccas Gesandt,
Silvestro Arnolfini. Ogsaa hun forsegte at bevege ham
til at omvende sig til Katolicismen, men hendes Argumen-
tation prellede af. Han kunde vel indremme hende, at
der var visse Ting hos Katolikkerne, som ikke mishagede
ham, og visse Ting hos Protestanterne, som ikke behagede
ham, men han fandt ikke tilstraekkelig Motivering til et
saa alvorligt Skridt. Men en Dag udbryder hun: »O, om
mit Blod dog formaaede at bevise Eder, at det er ned-
vendigt, da kalder jeg Gud til Vidne paa, at jeg i dette
@jeblik vilde give mit Liv for Eders Frelse«. Dette ryster
Steno. Om han havde Ret i at tage disse Ord saa bog-
staveligt, som han gjorde, maa staa hen. Han tog dem
bogstaveligt og svarede, at han endnu aldrig hos nogen
havde set en saadan Kerlighed til Gud og Nesten. Hvis
vi nu sammenholder dette med det Indtryk, det tidligere
havde gjort paa ham, at hans katolske Venner havde
fort et Liv, som stod over Protestanternes, og Samtalen
med Jesuiten i Koln, saa ser vi, at det ikke er det for-
standsmaessige, der overbeviste Steno. Her — som altid
— neerede han Mistillid til Teorierne, men Realiteterne
bojede han sig for. En Religion, som kunde omskabe sine
Tilheengere, saa de presterede Ting, som ingen uden for
denne Religion preesterede Magen til, som fik dem til at
ofre det dyrebareste, Livet, en saadan Religion gjorde
Indtryk paa ham.

Han siger nu, at han lovede fra det Jjeblik at foretage
en alvorlig Underspgelse af Religionen, og til dette For-
maal (quo fine) laante han Bgger hos Venner?. Man maa
indrgmme, at der her er en aabenbar Modsigelse mellem
Stenos Beretninger. I det tidligere omtalte Brev fortaller
han, at det var Oplevelsen i Livorno, som fik ham til at
beslutte sig til en saadan Undersogelse, medens han her
lader den vare fremkaldt af Signora Lavinias Ord. Det

1) Ep. de pr. conv. p. 54.
2) ib. p. 54 s.



Stenos Forhold il Filosofi og Religion 539

vilde naturligvis vere let at foretage en Harmonisering
eller give en Forklaring, men hvorfor ikke lade Modsigelsen
staa som et memento, naar man vil hente alt for meget
ud af Kilderne? At Modsigelsen ikke har varet ham be-
vidst, ligger allerede deri, at den ferste af de to Beret-
ninger er taget netop fra et Brev til Signora Lavinia.

De Bgager, han leser, er ikke blot katolske, men ogsaa
andre. Af Eksempler nevner han kun de magdeburgske
Centurier. Og det er vel ogsaa tvivlsomt, hvor megen
Betydning denne Leesning har haft. Steno var aldrig saa
steerkt interesseret i Studier af denne Art; han blev aldrig
— heller ikke i sin Videnskab — nogen »leerd« Mand.
Han navner nogle Argumenter, som gjorde Indtryk paa
ham. Om han har hentet dem fra denne Lesning, er van-
skeligt at sige, men under alle Omstandigheder baerer de
Preg af ham selv. Han siger derom fglgende:

»De Grunde, som dengang serlig bevegede mig var fol-
gende: Det er ubestridt, at Kristi sande Kirke engang
fandtes i den romerske Kirke, og det kan heller ikke naegtes,
at vore Forfedre, da de var Hedninger, fik Trosleren og
Lererne fra de Romerske og saaledes har svoret Lydig-
heds- og Troskabsed til den romerske Pave, en Ed, som
ingen, der ikke har guddommelig Autoritet, kan lose dem
fra. Desuden indrommer man, at alle, som indtil Luthers
Tid er dede fromt i den katolske Kirke, har kunnet dgo
med Haab om det evige Liv. Men da der fra den Tid
sammen med Luther fremstod forskellige Reformatorer,
som bekzmpede hinanden indbyrdes, saa bliver Spergs-
maalet, om Kristi sande Kirke skal findes i den romerske

1) Joh. Fabricius siger under Omtalen af Baronius’ Annaler: Denique
& hoc addendum, Annalium istorum lectione non nullos permotos esse,
ad romanam ut transirent ecclesiam, nominatim Casp. Scioppium,
Iustum Calvinum & Nic. Stenomen (sic): quorum ultimus id mihi de
se ipse narravit, cum in Italia sermones cum eo, iam episcopo, conferrem.
(Ioh. Fabricius: Historia Bibliothec® Fabrician@. Pars 2. Wolfenbiittel,
1718. p. 432).



540 Knud Larsen

Kirke eller i nogen af Reformatorernes Kirker. Nu kan
ingen sige, at man uden videre skal tilstede alle Reforma-
tioner, da Sandhedens Aand ikke kan veere Ophav til
modstridende Kirker; og ingen kan finde ud af, hvilken
der skal foretreekkes for de andre, da der i ingen af dem
findes Kendemerker, som beviser, at man snarere maa
anse den ene end den anden for guddommelig, for alle
roser sig af Lerens Renhed, alle paaberaaber sig den hel-
lige Skrift, og alle kalder deres Kirke for apostolsk. Hvis
man af nogen krever, at de skal vise deres Skrifters Au-
toritet ved Hjeelp af Tradition, saa kan de kun skaffe
den fra dem, de selv fordemmer. Hvis man krever Bevis
for Berettigelsen af de forskellige Oversattelser, har de
ikke andet at fremfore end Ophavsmaendene til Reforma-
tionerne. Hvis man sperger, hvorfra en eller anden Kirke
har sin Dogmel®re og sin Sakramentpraksis, siger de
ganske vist alle, at de er apostolske, men dog kan ingen
nevne saa meget som et Menneske, for slet ikke at tale
om en Kirke, hvorfra Ophavsmanden til deres Reforma-
tion har modtaget den Sakramentpraksis og den dogma-
tiske Lere, de i det paagzldende Samfund anser for apo-
stolske. Og til sidst fremforer de intet andet end det, som
er felles for alle: les Skriften, saa vil du erkende, at det
er os, som er de sande, og paa den Maade fores det hele
tilbage til dette ene Speorgsmaal, hvilken Fortolkning af
de usikre Steder i Skriften man skal anse for guddomme-
lig, Luthers eller Calvins eller en anden Reformators eller
min egen eller den, som vore Forfedre ansaa for gud-
dommelig for Luthers Tid, fordi den er bekrzftet af saa
mange hellige Faedres Vidnesbyrd, saa mange Martyrers
Blod, og det i en Kirke, ved hvilken Gud omvendte disse
vore Forfedre fra Hedenskab til Evangeliet. Da jeg havde
overvejet alt dette, sluttede jeg, at ingen af Reforma-
torerne burde folges, da ingen af dem kan fremfore gud-
dommelig Autoritet for sin Reformation, og ingen af dem
kan bevise, at de er sandere end de andre, men at man



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 541

burde vende tilbage til den Kirke, som vore Forfedre
skylder deres Omvendelse, og fra hvilken alle de andre
Kirker er udgaaet, den, som alene beviser, at den er apo-
stolsk, og som ogsaa udmerker sig ved andre Kende-
merker, der overbeviser om Guds overnaturlige Ner-
veerelsed.

Men alle disse Argumenter vejede neppe saa meget for
ham. De er snarere kommet efter eller har ledsaget hans
stadige folelsesmassige Bevagelse henimod Katolicismen.
Det forstandsmessige var noget, som naturligvis skulde
bringes i Orden, og som ogsaa blev det, ikke ved larde
og dybsindige Udredninger, men ved nogle enkle, prak-
tiske Betragtninger, som han fandt tilstreekkelige.

Han var nu lige ved Maalet, men kunde stadig ikke
beslutte sig til at tage Skridtet helt ud. Han havde lange
Forhandlinger med Pater Savignani, som han baade af
Sester Maria og Signora Lavinia var blevet henvist til,
men heller ikke han kunde bevaege ham. Da tabte — i
hvert Fald tilsyneladende — Signora Lavinia Taalmodig-
heden. Hun sagde til Steno, at da Grunden til, at hun om-
gikkes ham, udelukkende var Omsorg for hans Sjels Frelse,
og da han aabenbart ikke vilde overgive sig til Sandheden,
saa kunde hun ikke lengere spilde sin Tid paa ham, og
han skulde derfor ikke mere komme til hende, for han
havde bestemt sig til at omvende sig. Paa Vejen bort
fra hende traf han tilfeldigt Pater Savignani; de to fulgtes
nu ad til Paterens Kloster, og Steno gik med ind. Steno
var nu nogen Tid alene, medens Pateren gik op paa sit
Verelse for at hente en Portion Boger, hvormed han paany
vilde forsege at gore Indtryk paa Steno. Men da han kom
tilbage med Begerne i Handerne, folte Steno pludselig og
saa voldsomt sit Hjerte forvandles af Guds Naade, at han
sagde til Pateren, at der ikke mere behovedes hverken
Vidner eller Grunde til at overbevise ham om den Sand-

1) Ep. de pr. conv. p. 54 s.



542 Knud Larsen

hed, som allerede klart var aabenbaret ham af Guds indre
Lys!. Vi er her ved det psykologiske Punkt, ved den snavre
Port, hvor ingen mere kan gore Rede for, hvad der egent-
lig sker, fordi det er et Feolelsesfrembrud, en pludselig
Folelse af »Overbevisning«, som aflgser den pinefulde Tvivl
og derfor foles som en usigelig Lettelse.

Sgster Maria forteller, at baade hun og Signora Lavinia
kunde se paa ham, at han nu saa mere glad ud, og selv
forteeller han, at hans Venner kunde se ydre Tegn paa
den indre Glede. Han havde vovet Springet efter den
steerke Angst, Spandingen var udlest, og han fik Ro i
Sindet.

Steno var en Natur, som maatte gere alting »fuldt og
helt og ikke stykkevis og delt«, en Natur som Ibsens
Brand. Hele Resten af hans Liv er praeget af Uforferdet-
hed; han drager uden Toven Konsekvenserne af sin Over-
bevisning til det yderste. Men naar vi andre skal bedemme
dette Trosskifte, maa vi betenke, hvad det paa den Tid
betgd. Et Trosskifte betgd dyb Sorg hos Slegt og Venner,
ofte Brud med dem, det beted for Steno, at han udsatte
sig for Had og Forfelgelse fra Mennesker, som han kun
gnskede at leve i Fred med. Det beted for ham — men det
indsaa han forst senere — et Brud med den Videnskab,
som hidtil havde fyldt hans Liv og hans Tanker.

Selve Gennembruddet skete den 2. November 1667. Den
4. November aflagde han den katolske Trosbekendelse,
og efter nogle Ugers Forberedelse afsvor han den 8. De-
cember den protestantiske Tro.

Gennembruddet var kommet som en naturlig Afslutning
paa en Udvikling, og saa vidt man kan se, fulgte der ingen
Reaktion; Tvivlen og Uroen var overstaaet for bestandig.
Men det beted ikke, at hans religisse Udvikling var til-
endebragt; der gik endnu en Rakke Aar, for han fik af-

1) Manni: Op. cit. p. 80 s.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 543

viklet sin gamle Tilverelse, saa han helt kunde give sig
hen til den nye.

Det Spergsmaal har jevnlig veeret opkastet, om det
skyldtes Stenos Overgang til Katolicismen, at han opgav
sine Forskninger. Mange har betragtet det som givet og
har beklaget, at Videnskaben derved har lidt et Tab.
Man har paa den anden Side fremhavet, at han netop i
disse Overgangsaar lagde Grunden til en helt ny Viden-
skab, Geologien, og at ogsaa Aarene efter Omvendelsen
var rige paa videnskabeligt Arbejde. Katolikkerne naevner
ogsaa, at der inden for deres Religion findes utallige Eks-
empler paa, at Mennesker har forenet prestelig Virksom-
hed med videnskabelig Forskning.

Spergsmaalet er imidlertid ikke, om det er muligt at
forene disse to Ting, men om det var muligt for Steno.
Goethe betegner et Sted sit Forhold til to Kvinder saa-
ledes, at en Tid var den ene som den nedgaaende Sol, og
den anden var som 'den opgaaende Maane, begge lyste de
samtidig paa Himmelen; men i Billedet er samtidig Ud-
viklingsretningen angivet. Paa samme Maade med Steno.
Hans Udvikling viser, at han vel kunde gaa fra det ene
til det andet, men han kunde ikke gaa i Dybden med
mere end een Ting ad Gangen. Den videnskabelige Sol
kunde vel endnu lyse, endog ret kraftigt, efter Omvendel-
sen, men den var paa Vej mod sin Nedgang, og Maanen
fik mere Magt.

De sidste Solstraaler, der ligesom blander sig med Maa-
nens Skin, er hans Virksomhed som kongelig Anatom i
Kgbenhavn 1672—74. Hans Tiltredelsesforeleesning ved
Kobenhavns Universitet er i denne Henseende karakte-
ristisk. Han taler om Anatomien, om Menneskelegemets
sindrige Indretning, men Videnskaben er ikke mere Selv-
formaal. »Dette er Anatomiens sande Formaal, at Til-
skuerne [til den anatomiske Demonstration] gennem Lege-
mets kunstferdige Bygning loftes op til at fatte Sjelens



544 Knud Larsen

Verdighed og folgelig gennem Legemets og Sjelens Undere
lerer at kende og elske Skaberend!.

For Steno var det ikke muligt i Leengden at veere baade
Videnskabsmand og Kristen. Hans Kristendom var ex-
pansiv, den besatte ham efterhaanden. Den var ogsaa en
Virkelighed, der ikke blot som Kierkegaards Religion kree-
vede Anerkendelse og Indrgmmelse af hans Afstand fra
Idealet. Den kravede al hans Kraft sat ind paa egen
Fuldkommenggrelse og paa at faa andre Mennesker ind
paa samme Vej. Det er derfor ingen tilfeeldig Tilskikkelse,
at han i 1675 blev viet til katolsk Praest; det er den fore-
lobige Afslutning paa en Udvikling, som er begyndt i hans
tidlige Ungdom, og som, ganske vist ujeevnt, men ustandse-
ligt er fortsat en Snes Aar igennem.

TROEN UNDERBYGGES

Den naturvidenskabelige Linje, som hidtil var frem-
traadt skarpt og klart, udviskes, efterhaanden som den
religigse Linje bliver klarere og skarpere, men det Praeg,
hans Forskning havde sat paa Personligheden, eller maaske
Personligheden paa Forskningen, genfinder vi i den Form,
som Religionen antager hos ham, og vi kan derigennem
erkende Enheden bag de forskellige Udtryksformer.

Vi saa, hvorledes Steno gik frem i sin naturvidenskabe-
lige Forskning. Han dissekerede og iagttog og beskrev,
hvad han saa; de teoretiske Betragtninger derimod gav
han sig ikke gerne af med. Denne Fremgangsmaade kan
naturligvis ikke direkte overfores paa det religigse, men
der er dog i den Metode, han anvender, en Lighed med
hans naturvidenskabelige Metode, som falder i Jjnene. Vi
kan som Eksempel betragte et lille Skrift, Scrutinium re-
formatorum ad demonstrandum reformatores morum in Eccle-
sia fuisse a Deo, reformatores fidei non fuisse a Deo, som
han udgav i 1677.

1) Stenoniana Bd. 1. p. 109.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 545

Han siger, at det er ubestrideligt, at der paa Reforma-
tionstiden var moralske Vildfarelser i den katolske Kirke,
det drejer sig kun om, hvorvidt disse Vildfarelser har
angrebet selve Laren. En saadan Undersggelse kan fore-
tages ad to Veje. Den ene er den, at man kan undersoge
Laeren nu, paa Reformationstiden og forud derfor, og hvis
man finder Overensstemmelse mellem disse tre Tider, er
Sagen afgjort. Men det er en meget vidtleftig Fremgangs-
maade, som ikke kan gennemferes paa begraenset Plads.
Steno indser meget vel, at denne lerde Undersegelse vil
fylde Boger, og at selve Sagen let vil drukne i det store
Stof. Den anden Fremgangsmaade, som han vil anvende,
er den, at han vil sammenligne Reformationsforsegene
uden for den katolske Kirke med dem inden for den og
dernzst sammenligne dem alle med de Fordringer, som
den hellige Skrift og den sunde Fornuft stiller; deraf kan
man saa slutte, hvem der har vaeret af Gud. Paa nogle
faa Sider foretager han saa denne Undersogelse. Han op-
stiller Stoffet efter, hvad han kalder »sin Metode«!, d. v. s.
han deler Siden i to Spalter og opstiller de to Ting, som
skal sammenlignes, saa vidt muligt med Anvendelse af
de samme Ord, saaledes at man newsten kan foretage en
Sammentzelling under Siden og overfere Kolonnernes Sum-
mer til naste Side. Med andre Ord, han vil gere det maale-
ligt, som endnu ikke er det. Han siger:

vAf Historien lerer vi, at der paa den Tid er fremstaaet to
Slags Reformatorer i Kirken, af hvilke

den ene paatog sig at refor-
mere Menneskers Liv efter Kir-
kens Lere og Praksis, nemlig
saadanne som: Frans af Paula,
Ignatius Loyola, Frans Xa-
vier, Therese, Capucinernes
Stifter, Cajetan, Philip af Neri,

den anden paatog sig ganske
vist ogsaa at reformere Menne-
skers Liv, men navnlig Kirkens
Lere efter den hellige Skrift,
nemlig saadanne som Luther,
Calvin, Zwingli, Miinzer, Soci-
nus, Armin og mange andre,

1) Nicolai Stenonis Examen objectionis circa diversas scripturas etc.

Hannover, 1678. p. 20.

35



546

Peter af Alcantara, Frans af
Sales, Carl Borromaus og an-
dre, som af dette Samfund er
indsat i Helgenr®kken,

Knud Larsen

og med Hensyn til Fremgangsmaaden staar det fast,

1. at disse var begyndt med
en Reformation af deres eget
Liv, idet de forandrede det fra
et friere til et strengere ved at
gere Bod for detl forudgaaende
Livs Synder og paalegge sig
selv alvorligt at efterligne Kri-
sti Eksempel, ikke blot med
Hensyn til hans Bud, men og-
saa med Hensyn til hans Raad
om Fattigdom, Lydighed og
Kyskhed, hvad ingen af Old-
tidens Filosoffer har preasteret.

2. at de efter at have foran-
dret deres eget Liv til et stren-
gere ved at gere Bod for de
tidligere Synder har pradiket
Bod for andre og Fuldkom-
menhed i alle Tanker og Ord
og Gerninger efter Kristi Eks-
empel og ivret for Bon og Sa-
kramenternes hyppige Brug,
Faster, Forsagelse og Karlig-
hedsgerninger, og alt dette
uden Beskyttelse af nogen
menneskelig Autoritet, men
udelukkende ved deres ret-
skafne Liv og virksomme Ger-
ninger under Guds Beskyttelse
og Virken.

Men Resultaterne lerer os

om Reformatorerne af Livet,

1. at de har omvendt mange
til at felge ikke blot Kristi

1. at de andre ikke har fore-
taget nogen anden Forandring
af deres eget Liv, end for saa
vidt de har forandret en stren-
gere Livsform til en friere ved
at ophaxve Kirketugten og
Lefter til Gud om Fattigdom,
Lydighed og Kyskhed, og at
de ikke har givet nogen anden
Forskrift for deres eget Liv,
end hvad enhver anden alene
ved Filosofiens IForskrifter har
presteret.

2. at de efter at have for-
andret deres eget Liv til et
friere har praediket en, som de
kaldte det, kristelig Frihed for
andre, Lofters Tilbagekaldelse,
Udryddelse af Vildfarelser i
Leren og Sakramenterne, som
de foregav, i Overensstem-
melse med den hellige Skrift,
og det under Fyrsters og mag-
tiges Beskyttelse.

om Reformatorerne af Leren,

1. at de har bevaeget mange
til at forlade Kristi Raad, som



Stenos Forhold til Filosofi og Religion

Bud, men ogsaa hans Raad,
til at iagttage dels almindelige,
dels private Faster og anden
Deodelse af Kodet, og at de
endogsaa har oprettet forskel-
lige Samfund, som lever efter
Kristi Raad, i hvilke mange
har sat Kronen paa et helligt
Liv med en @refuld Ded og
blev udmarkede ved mange af
de samme Tegn, som ledsa-
gede Apostlene, saadanne som
de smaa Brodre, de reforme-
rede Capucinere, Teatinerne,
Jesuiterne, Karmeliterne, Pe-
ter af Alcantaras Efterfolgere,
Oratorianerne, Visitantinder-
ne osv. Derved kom meget
nyttigt ind i dette Samfund,
f. Eks. offentlige Skoler, som
endogsaa roses af Tilh@ngere
af andre Religioner, gode Pre-
dikanter, Broderskaber af lzge
og gejstlige til stor Opbyggelse
osV.

2. at der blandt disse Om-
vendelser har varet mange ret
betydningsfulde paa Grund af
Overgangen fra et meget slet
til et meget fromt Liv, som det
med historisk Sikkerhed staar
fast om Mennesker, som er om-
vendt i Indien af Skt. Xavier,
i Frankrig af Skt. Frans af
Sales, i Italien af Skt. Carl
Borromaus, i Spanien af Skt.
Peter af Alcantara, for ikke at
tale om dem, som er omvendt
af de ovenfor navnte Stiftere
af nye Ordener eller Reforma-
torer af de gamle efter den op-
rindelige Regel. Saaledes er

547

de ved hejtideligt Leofte har
paataget sig, til at negte Mu-
ligheden af at opfylde Guds
Bud og til at forsemme Kir-
kens almindelige Faster og an-
dre Lydighedspligter og anden
Dgdelse af Kgdet, og ligeledes,
at de har oprettet forskellige
Samfund, som kalder sig apo-
stolske, men i hvilke man dog
ingen Kendemarker har set,
som var ejendommelige for
Apostlene, saadanne er Luthe-
ranerne, Calvinisterne, Zwing-
lianerne, Anabaptisterne, So-
cinianerne, Kvakerne osv. De
siger ganske vist, at den Ren-
hed i Lexre og Sakramenter,
som de har indfert, er sande
Tegn, men da hvert Samfund
siger det samme om sig, er det
aabenbart, at disse ikke er
klare Tegn, men Stridssporgs-
maal.

2. at der blandt disse Om-
vendelser ikke findes Eksemp-
ler paa Omvendelser fra et
meget slet til et meget fromt
Liv, er intet Under, da alle
Omvendelserne har haft en
Oplesning af den strengere Re-
gel til Formaal, og saa fjernt-
liggende har det vearet, at no-
gen skulde tenke paa at prak-
tisere Kristi Raad, at de alle
har sagt, at det endogsaa var
umuligt at opfylde hans Bud.
Deraf kommer det, at der fra
Luthers Tid til nu ikke har
vist sig noget Eksempel paa
et apostolsk Liv hverken

35*



548

der indtil denne Dag Eksemp-
ler paa et apostolsk Liv hos
Mennesker, som har forladt alt
og viet sig til at omvende Syn-
dere til Gud.

3. at Przsteembedets Ver-
dighed er blevet saaledes be-
varet, at endog kongelige Fa-
milier anser det for en AEre for
sig, at der blandt dem findes
nogle, som ved at forene den
kristelige Fattigdom med Prz-
diken af Evangeliet har af-
skaaret sig fra at naa hgje Em-
beder.

4. at de har bevaret En-
heden baade i Tro, Sakramen-
ter og Karlighed, dels indbyr-
des, dels med den gvrige Kir-
ke, i hvilken de er opdragede,
saa at der for alle er den
samme Lere, de samme Sakra-
menter og felles Altre, ikke
blot i Europa, men ogsaa i
Asien, Afrika, Japan og Ame-
rika. Men hvis der undertiden
opstaar Spergsmaal om Stri-
digheder, som endnu ikke er
afgjort af Kirken og har sat
Sindet i Bevagelse hos nogle,
som endnu er brandende i
deres Iver, saa rokkes dog ikke
Enigheden i de Artikler, som
er bestemt af Kirken, og heller
ikke Enheden i Tro og Sakra-
menter.

Knud Larsen

blandt Reformatorerne eller
deres Efterfolgere, baade gejst-
lige og Lazgmand, og der er
ikke fundet nogen, om hvis
Liv noget er konstateret (hvis
man undtager Bekendelsen af
Troen), som ikke en Filosof
vil kunne prastere.

3. at Presteembedets Ver-
dighed er blevet i den Grad
svaekket, at adelige Familier
paa mange Steder fra den Tid
har anset det for at ligge under
deres Stand.

4. at de er forblevet adskilt
fra den Kirke, hvori de er op-
draget, og fra de Samfund,
som er opstaaet paa samme
Tid, og som lover en lignende
Reformation ud fra det samme
Princip, saaledes at den enes
Lzre modsiger den andens
Leare, og at den, som gaar til
den enes Alter, ikke mere kan
gaa til de andres Altre. Saa-
ledes nazrer en Lutheraner
umiddelbart Afsky for og er
forevrigt, saa l&nge han folger
Luthers Laxre, af sin Samvit-
tighed udelukket fra Nadveren
hos Calvinister, Arminianere
osv., for ikke at tale om, at
der i visse Samfund under-
tiden disputeres langt skarpere
om Trossager, som er afgjort
af deres egne Stiftere, end
blandt Katolikkerne om Adia-
phora.



Stenos Forhold lil Filosofi og Religion 549

Endelig fremstiller han paa en trespaltet Side i Midten
Evangeliets Krav fra Bjergpradikenen: »Lader saaledes
eders Lys skinne for Menneskene, at de maa se eders gode
Gerninger og @®re eders Fader, som er i Himlene« osv. og
Johannes-Evangeliets Krav til Disciplene, at de skal vare
eet. I Yderspalterne viser han saa, hvorledes Katolikker
og Protestanter har gennemfort disse Bud. Endelig resu-
merer han Resultatet af Undersogelserne saaledes: da alle
Reformatorer af Leren modsiger hinanden, og de derfor
ikke samtidig kan vare af Gud (der som Ophav til En-
heden ikke kan modsige sig selv), og da heller ingen af
dem har nogen Kendemarker, hverken i deres Liv eller
i deres Maade at bevise eller udbrede Leeren paa, hvormed
en anden kan udelukkes, kan ingen af dem vere af Gud.
Men hvis Reformatorerne af Leeren ikke viser nogen Tegn
paa Guds Arm, medens samtidig Reformatorerne af Livet
har klare Beviser, som er i Overensstemmelse med Evan-
geliet, paa Guds Hjalp, saa er det klart, at Reformationen
af Livet har veret af Gud, men Reformationen af Leeren
af Mennesker, og folgelig, at alene Menneskenes Sezeder
har trengt til en Reformation, men ikke Kirkens Lzre,
og at man derfor ber vende tilbage til den Kirke, som
man uden Nedvendighed, efter eget Forgodtbefindende
og ved vilkaarligt at felge Kodets Lyst er faldet fra.

Man kan maaske tvistes om, hvor overbevisende denne
Undersogelse er, men det, som i denne Sammenhaeng har
Interesse, er det energiske Forsgg, Steno her har gjort
paa at finde en eksakt Metode til Afgorelse af dette vig-
tige Problem, som skulde vere acceptabel for enhver.

Havde det staaet til Steno, var han sikkert aldrig gaaet
videre end til saadanne fundamentale Undersogelser efter
sin Metode. Men baade reformerte og lutherske Teologer
faldt over ham, og han maatte i en Raekke Skrifter for-
svare sig til alle Sider. Men selv om han her kommer ind
ien reguler Polemik, nevner og citerer han dog ikke mange
Teologer. Kun Bredrene Walenburch neevner han med



550 Knud Larsen

Beundring, og af dem er han aabenbart ogsaa noget paa-
virket. Den walenburchske Metode, som han omtaler, gik
ud paa at gendrive Modstanderne med deres egne Midler.
Det var paa den Tid almindeligt at fore Kirkefeedrene
som Vidner for de forskellige Opfattelser og navnlig at
spge at paavise, at disse havde naret Anskuelser, som
snarere svarede til Protestanternes end til Katolikkernes
Opfattelse. Brodrene Walenburch tog da bl. a. Kampen
op paa den Maade, at de netop hos den Kirkefader, som
benyttedes i Angrebet, sggte at paavise en ngje Overens-
stemmelse med Kirkens Leere. Denne Fremgangsmaades
praktiske Karakter og umiddelbare Logik tiltalte Steno,
og han praktiserede den ogsaa i et Par smaa Skrifter,
som han skrev mod Joh. Sylvius!.

Leiwbniz, med hvem han senere kom i Forbindelse, ka-
rakteriserer ham som en middelmaadig Teolog (theologus
mediocris), men i et Brev til Bossuet siger han, at Steno
i Kontroversen har vist megen sund Fornuft og meget
Maadehold (beaucoup de jugement et de modération)?. Disse
to Udtalelser sammenholdt giver en meget treffende Ka-
rakteristik af Steno. Nogen Interesse for Teologien i og
for sig sporer vi aldrig. Han saetter sig grundigt ind i den
katolske Lere, fordi det var nedvendigt for ham selv og
hans Virksomhed, men igvrigt var hans eneste Interesse
det praktiske Arbejde for Kirken. De teologiske Debatter
med Modstanderne sgger han at lgfte op over Pindehugge-
riet til en rolig Forhandling om de grundveesentlige Spargs-
maal; men det lykkes ikke altid rigtigt, han maa gaa i

1) Epistola Nicolai Stenonis detegens illorum artes, qui suum de inter-
prete S. Scripture errorem sanctorum patrum testimonio confirmare
nituntur. Firenze, 1675. — Epistola Nicolai Stenonis exponens metho-
dum convincendi acatholicum juxta D. Chrysostomum ex ejusdem hom.
33 in Act. Apost. Firenze, 1675.

2) G. G. Leibnitii Opera omnia. Ed. L. Dutens. T. 1. Genéve, 1768.
p.- 189 (Tentamina Theodicex. Pars 1, § 100). — Correspondance de
Bossuet. Nouv. éd. Publ. par C. Urbain et . Levesque. Vol. 2. Par 1909.
p. 180 s.



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 551

Detaljer, naar Modstanderne gor det, og undertiden legger
han Pennen med et Suk over at skulle spilde sin Tid,
som var bestemt til andre Formaal, paa disse nyttelgse
Debatter. Men han tager den op igen, fordi han fgler det
som sin Pligt ikke paa noget Punkt at lade Kirken i Stik-
ken. Efter at han i et Skrift har forsegt paa 30 tettrykte
Sider at gendrive Modstanderne, udbryder han: »Men man
vil maaske sporge, hvoraf det kommer, at man gdsler saa
overdaadigt med Tiden, at man ikke bruger den til andet
end tomme Stridigheder, som ikke har noget med Virke-
ligheden at gore. Hvorfor skal vi disputere med hinanden
om, hvorvidt en hvilken som helst troende uden nogen
Dommer eller uden at afvente nogen Kirkes Bestemmelse
kan og ber demme om, hvorvidt Afggrelsen er i Overens-
stemmelse med Loven, paa et Tidspunkt da der ikke mere
er nogen Plads for hans Frihed, eftersom han jo allerede
har svoret paa sine Lereres Ord eller paa sine Domstoles
Afggrelse. Hvorfor overvejer vi ikke snarere Stridens virke-
lige Omfang og sperger om dette ene — da de forskellige
Domstoles Afggrelser jo foreligger — hvorfor man snarere
skal sverge paa den augsburgske Bekendelses Ord end
paa den katolske Bekendelses Ord eller paa Dordrechter-
synodens Ord osv. Her er nemlig Sagens sande Kerne,
tillempet efter alles Fatteevne og let at afgere efter en-
hvers Principper«!. Efter dette Hjertesuk fortsetter han
paa andre 35 Sider sit Opger?. Men Udtalelsen er karak-
teristisk. Han har sveert ved at udholde den uendelige

1) Def. ep. de pr. conv. p. 31.

2) Man sammenligne hermed den Optimisme, han nogle Aar i For-
vejen havde lagt for Dagen angaaende saadanne Forhandlinger. Han
havde under sit Ophold i Amsterdam-i 1670 varet noget skuffet over
Udbyttet af de mundtlige Forhandlinger med Joh. Sylvius, og han op-
stillede derfor nogle Principper, som han mente vilde fore til et bedre
Resultat: Man skulde forst fastslaa, hvad Diskussionen skulde dreje
sig om; naar der derefter blev fremfert et Argument, skulde det neje
behandles, og det skulde ikke vare tilladt at fremkomme med noget nyt
Argument, for man var naaet til Enighed om det forste (Occasio sermo-



552 Knud Larsen

Teoretiseren om Troens Norm, naar man efter hans Me-
ning kan reducere hele Spergsmaalet til en simpel Formel,
som man kun behgver sin almindelige menneskelige For-
nuft for at kunne tage Stilling til. Men netop derfor bliver
hans to smaa Skrifter Epistola de propria conversione og
Scrutinium reformatorum et Sersyn i Samtidens Teologi
ved deres Enkelhed og klare Gennemskuelighed.

Man kunde til sidst stille sig det Spegrgsmaal, hvorledes
de forskellige Sider af Sjaxlelivet var afbalanceret hos
Steno. Resultaterne af hans Arbejde viser tilstraekkeligt
hans Intelligens. Men sammenligner man ham med hans
samtidige, Spinoza, ser man ogsaa, at medens Spinoza
var en Mand, som formaaede at gennemfere en knivskarp
logisk Teenken, som hurtigt forlader Jorden og stiger op
i Aiteren, saa er Stenos Intelligens snarere, hvad man
kalder »sund Fornuft«, det vil sige en praktisk Tenkning,
som aldrig er Teenkning for dennes egen Skyld, men en
metodisk Ordning og logisk Sammenstilling af faktisk fore-
liggende Stof med et praktisk Formaal. Men hvis man
vil sammenligne ham med en Mand som Holberg, om hvem
man vel ogsaa maa sige, at han repraesenterer den sunde
Fornuft, ser man straks Forskellen. Holbergs sunde For-
nuft er ofte, hvad man kan kalde »Snusfornuft«, det vil
sige en Fornuft, der bedemmer Menneskene og Tilverelsen
ud fra Fornuften alene og kun har en Hovedrysten til-
overs for Fgolelsesmotiverne. Hos Steno har der sikkert
til al hans Erkendelse knyttet sig steerke Fglelser. Dette

num, p. 11). Disse priselige Principper fik han dog ikke Lejlighed til at
anvende i mundtlige Forhandlinger, da han snart efter maatte forlade
Byen. Men en Dame, som stod ham ner, havde beklaget, at disse Sam-
taler ikke kunde finde Sted, og Steno havde da lovet at fore skriftlige
Forhandlinger med Sylvius; og allerede paa Rejsen til Florens sender
han det forste Brev, hvori han udtaler et sikkert Haab om, at deres For-
handling nok skal fere til et godt Resultat (Nicolai Stenonis quondam
philosophi ad ecclesiam romanam via, hoc anno Florentia publicata.
Ante quinquennium & quod excurrit examinata. Per Johannem Sylvium.
Amsterdam, 1677. p. 7).



Stenos Forhold til Filosofi og Religion 553

viser sig blandt andet deri, at han paa ethvert Tidspunkt
af sit Liv gik op i det, han beskaftigede sig med, med hele
sin Sjel, men han formaaede sjeldent at udnytte den
vundne Erkendelse og drage alle Konsekvenserne deraf.
Inden han var saa vidt, havde hans Fglelse festnet sig
ved noget nyt, som tvang hans Erkendelse i en ny Ret-
ning. Forst efter Omvendelsen fandt hans Fglelse et varigt
Objekt. Netop paa dette sidste Stadium vil man vel betegne
ham som et udpraeget Viljesmenneske, et Menneske som
vilde eet. Men denne Vilje er snarere en Dragelse. Som han
paa ethvert Tidspunkt af sit Liv havde veeret besat af
een Ting, saaledes var han i den sidste Del af sit Liv
besat af sin Religion, saaledes at den sugede al hans Livs-
kraft; intet Offer var ham for stort, ja det var maaske
ikke Ofre, han kunde simpelthen ikke andet. Det, han
kaldte Guds Vilje, og hans egen Vilje var blevet eet.



