H. N. Clausen.
I Anledning af Pastor Jergen Larsens Disputats!.

Af Lorenz Bergmann.

et er et fortrinligt Emne for en biografisk Fremstil-

ling, Pastor Jorgen Larsen har fundet. H. N. Clausen
horer vel ikke til de banebrydende Genier som Grundtvig
og Kierkegaard, heller ikke til de gudbenaadede Forkyn-
dere af Evangeliet som Mynster og Monrad; men Kirken
har jo ogsaa Brug for Videnskabsmend, bl. a. for nggternt
at prgve Geniernes ofte szre Indfald og fordomsfrit at
paavise de store Vildfarelser, som de store Mand ikke
sjeldent gor sig skyldige i. En saadan kritisk prevende,
nogtern teologisk Videnskabsmand var H. N. Clausen.

I en Afhandling fra 1833 karakteriserer han den Aand,
som bgr praege den teologiske Litteratur, saaledes: »Det
er en Sindigheds-, Beskedenheds-, Varsomheds-Aand, som
er enhver ®gte Videnskabeligheds Mzrke; thi, hvad Viden-
skaben forst og fremmest lerer sine Dyrkere og lagger

1) H. N. Clausen. Hans Liv og Gerning. I. Aarene 1793—1848.
Kbh. 1945. 439 S. Skriftet blev forsvaret for den teologiske Doktor-
grad 3. Maj 1945, ved hvilken Lejlighed ovenstaaende Afhandlings
Forfatter var forste officielle Opponent. — De Henvisninger i det
folgende, som indferes blot med et p. og Sidetal, sigter alle til Dispu-
tatsen. Mit Formaal har varet at supplere og korrigere denne, hvor-
imod jeg har sogt saa vidt muligt at undgaa at gentage, hvad rigtigt
der maatte vare sagt i denne.

Ogsaa den anden officiclle Opponent, Docent, Dr. phil. Seren Holm,
har nu udtalt sig om Disputatsen, dels i en Anmeldelse i »Dansk Teo-
logisk Tidsskrifte. 1945. S. 143—163, dels i et sarligt lille Skrift, »H. N.
Clausen. Bidrag til en Karakteristik«. Kbh. 1945. 96 S.



H. N. Clausen 291

dem paa Hjerte, er Storheden og Omfanget af de Opgaver,
der skulle loses, og Ringheden af de Krefter, der med-
bringes til denne Lgsning . ... Men der er en anden Aand,
som ikke mindre er den sande Videnskabeligheds Ma=rke,
uden hvilken den theologiske Literatur, ligesaavel som en-
hver anden, forer et skrantent og sergeligt Liv. Vi ville
kalde den videnskabelig Reenhed, fordi den udelukker en-
hver Interesse og Bestemmelsesgrund, som ikke er hentet
fra Sandheden, enhver Betragtningsmaade og Fremgangs-
maade, som ikke forer til Sandheden. Dens Grundtrzk
troe vi at finde i Bestrabelse efter at holde sig uafheengig af
Fordomme som af Autoriteter, hvor det gjelder Under-
spgelse, Fortolkning, Benyttelse af det historiske Over-
leverede, efter at tydeliggjore sig Begreber og Grunde, og
anvende dem med Upartiskhed og Consequens, efter at
udtale egen Overbeviisning, de mgisomt erhvervede Resul-
tater af Tenkning og Erfaring erligt, frit og aabent. Men
denne Frihed og Oprigtighed i Sjelen, denne Aabenhed og
Klarhed i Talen har i den theologiske Videnskab at keempe
med Hindringer, som andre Videnskabsfag ere saa lykke-
lige ikke at kjende til«.

Disse Ord er betegnende for Clausen som den gennem-
redelige teologiske Videnskabsmand. Med sin faste Karak-
ter forbandt han et opladt Sind for Paavirkning fra for-
skellige Sider. Hans personlige Udvikling blev derfor i
nogen Maade typisk for den danske Kirkes Udvikling gen-
nem de to forste Menneskealdre af det 19. Aarhundrede.
Med Udgangspunkt i Rationalismen, hvis bedste og dyg-
tigste Repreesentant var hans egen Fader, blev han under
sit Studieophold i Berlin 1818—19 Sckleiermachers beun-
drende og taknemlige Discipel; senere narmede han sig
paa adskillige Punkter lidt efter lidt til den kirkelige Orto-
dokst, idet han dog stadig bevarede det historiske Bibel-
syn og den kritiske Dogmatik. Foruden sin teologiske Virk-

1) Maanedsskrift for Litteratur. IX. 1833. S. 350, optrykt i »Kirke-
lige Forhold og Anliggender«. 1885. S. 670—671.

10*



292 Lorenz Bergmann

somhed har han ogsaa — med sin harmoniske Forening af
Liberalisme og Moderation — ydet en betydelig Indsats
paa det politiske og nationale Omraade, hvor han med
Dygtighed og Varme kampede for Pressefrihed og kon-
stitutionel Frihed, for Danskhed og Skandinavisme.

Som Forfatter og Taler udmzrkede han sig ved sin
akademiske Veltalenhed. Hans skonne og klare, altid be-
herskede, for det meste noget kelige Fremstillingsform
minder om Thorvaldsens Billedkunst. En lejlighedsvis Ud-
talelse om »den sande Veltalenhed, som forsmaaer en anden
Virkning end den, Naturen selv har lagt i det simple, sande
Udtryk af klare Tanker og sunde Fglelser, og som derfor
virker stille og fordringslgst, men dybt og varigt«® — ka-
rakteriserer ham selv. Hans Samtid beundrede hans pla-
stiske Veltalenhed. »Hil dig, du Tankens hgjbaarne Hgv-
ding! Hil dig, du Ordets hugprude Helt!« Saaledes hilste
Carl Ploug ham i det hgjtstemte Digt?, der blev sunget
ved Studenternes Fakkeltog 23. December 1844. En yngre
politisk Skribent, som selv udmerkede sig ved sin Vel-
talenhed, C. St. A. Bille, kalder Clausen »vor aandrigste
og nobleste offentlige Taler. Han var som Forfatter og
som Taler ikke malerisk, men plastisk. Der var noget an-
tikt over hans hele Personlighed. Han havde Marmorets
Renhed, dets bestemte Linjer og faste Konturer, men til-
lige noget af dets Kulde; han kunde overbevise, men ikke
begejstre. Denne Kglighed laa dog kun i det Ydre, thi
han felte varmt, hans Fedrelandskjerlighed og nationale
Tro var gledended.

1) Maanedsskrift for Litteratur. III. 1830. S. 409. Anmeldelse af
G. P. Brammer: Christelig Hgitids-Gl®de. Tvende Fest-Pradikener.
1830.

2) Carl Plougs Digte, udg. af hans Sen. I. 1901. S. 54. Jir. IL S. 51—
52. 162. — I et Digt fra 1848 tegner Aarestrup felgende Billede af
Clausen: »I Klogt og Talekonst en heileerd Mester, Friheds abstracte
Ven, der uforfeerdet Med christen Anstand lenge forte Sverdet Mod
Enevold og orthodoxe Praster« (Samlede Digte. 1899. S. 326).

3) DBL. [0: Dansk Biografisk Leksikon]. 1III. 1889. S. 624. Paa



H. N. Clausen 293

Naar man betznker Clausens betydningsfulde Indsats
paa forskellige Omraader, er det meerkeligt, at han endnu
ikke har vaeret Genstand for en samlet monografisk Frem-
stilling; men N. Neergaard, Hans Jensen og P. Lauridsen
har givet veerdifulde Bidrag til Forstaaelsen af hans poli-
tiske og nationale Virksomhed, og L. Helvegs og L. Kochs
Skildring af hans teologiske Virksomhed er blevet supple-’
ret ved forskellige Afhandlinger af N. M. Plum, J. Oskar
Andersen og Skat Arildsen.

Det er derfor fortjenstfuldt at ville give os den lenge
savnede Biografi af Clausen. Ogsaa om den Maade, hvor-
paa Emnet er behandlet, kan der med Rette siges adskil-
ligt godt. Da Stoffet er saa overordentlig stort, har Forf.
delt det saaledes, at det foreliggende Bind omfatter Tiden
fra 1793 til 1848. Det er vel disponeret, med forstandig
Hensyntagen baade til det kronologiske og det saglige.
Det er ikke blot smukt trykt, men ogsaa vel skrevet, klart
og jevnt, baaret af Sympati for Clausens »redelige, man-
dige og sandhedskarlige Personlighed« (p. 316 o. a.), men
ingenlunde ukritisk overfor hans Begrensning, serlig paa
det teologiske Omraade.

En Hovedkilde er naturligvis Clausens Selvbiografi'; men
Dr. Larsen har af Oskar Andersen leert at leese dette Skrift
med Kritik. Hvor meget det end kan lere os om de da-
verende politiske og kirkelige Forhold, er det dog en meget
fattig Kilde for den, der vil sgge at gore Rede for hans
personlige Udvikling i Ungdomsaarene, szrlig i religios
Henseende?. Dr. Larsen folger ogsaa Professor Andersen i
den Antagelse, at Clagsens aandelige Udvikling nappe i
den Grad, som Selvbiografien giver Indtryk af, har veret

lignende Maade demmer Vilh. Topsee: Politiske Portretstudier. 1878.
S. 24—25. Jfr. ogsaa Fr. Barfods Dom fra 1844, som anferes p. 280.
1) Optegnelser om mit Levneds og min Tids Historie. 1877 (anfert
som Optegn.). Oskar Andersens kritiske Bemerkninger i »Teologisk
Tidsskrift«. 1926. S. 177—209.
2) p. 44 — efter Oskar Andersen S. 187. 189. 205.



294 Lorenz Bergmann

en jevn Selvudvikling, en Udfoldelse af Spirer, der altid
har veret til Stede hos ham! — en Hypotese, som jeg
senere vil komme tilbage til (S. 357—367).

Da Clausens yngste Datter, som bekendt, har tilintet-
gjort storste Delen af sin Faders efterladte Papirer, har
det ikke veeret Forf. muligt at fremdrage meget nyt Ma-
teriale; men lidt er der dog: nogle enkelte Breve til Ven-
nen Lemming 1818, til Biskop Miinter 1819 og 20, Pro-
fessor Thorlacius 1820, Professor Jens Mgller 1820, H. V.
Bissen 1841, Hjort Lorenzen 1842, Orla Lehmann 1840 og
44, Dr. theol. Kolthoff 1846 — endvidere Clausens Svar
paa Studenternes Tillidsadresse 1825 samt Senderjyden,
Professor Christian Paulsens utrykte Dagbog. Jeg vil ikke
skjule, at det Indtryk, jeg under Lesningen af-Dispu-
tatsen har faaet af Forf.s Arbejdsmetode, har fremkaldt
en stille Tvivl om, hvor vidt dette utrykte Materiale nu
ogsaa var fuldsteendig udnyttet; men da det er mig be-
kendt, at en Autoritet som Dr. Bjorn Kornerup agter at
behandle dette Spergsmaal, lader jeg det ganske ligge.

Forf. har fremdraget (p. 58—60) et Ungdomsarbejde af
Clausen, som Selvbiografien ikke nzvner, nemlig en la-
tinsk Afhandling om Kirketugten i Oldkirken?, ligeledes
hans ikke meget kendte filosofiske Doktorafhandling fra
1817 om de oldkirkelige Apologeters Domme om Platon
og Platonismen (p. 63—65).

Clausens senere, meget omfattende teologiske Forfatter-
skab har han studeret med Flid og givet fyldige Referater
af hans Skrifter og vigtigste Afhandlinger. Den samtidige
Litteratur, herunder Tidsskrifterne, har han ogsaa segt at
gore sig bekendt med. Serlig Paaskegnnelse fortjener hans
Omtale af Clausens Forhold til Studenterne, idet han for
hver af de 4 Perioder: 1821—25, 1825—34, 1834—39 og
1839—48 har samlet en Rakke Udtalelser, der viser, hvor-

1) p. 51. 71. 92 — efter Oskar Andersen S. 195—196. 201—209.
2) Trykt i »Videnskabelige Forhandlinger ved Si®llands Stifts Lande-
mode«. 1816. II. S. 553—602.



H. N. Clausen 295

ledes Studenter fra vedkommende Tidsrum bedemte Pro-
fessor Clausen.

I et saa omfangsrigt Skrift om et saa stort og vidtfor-
grenet Emne kan der naturligvis ogsaa paavises adskillige
Mangler. 1 de gennemgaaende gode Referater af Clausens
Skrifter savner jeg ikke sjzldent seerlig betydningsfulde
Udtalelser, hvori jeg ser et Vidnesbyrd om Forf.s mangel-
fulde Sans for det karakteristiske. I Bedommelsen af Clau-
sens Teologi ger han sig aabenbart hederlig Umage for at
veere loyal og retferdig. Jeg kan dog ikke se rettere, end
at han her er hemmet af sin ortodokse Dogmatik, og at
hans vidtgaaende Tilslutning til sine teologiske Lerere,
Professorerne Plum og Oskar Andersen, ikke har ydet ham
den fornegdne Modvaegt. Baade fra disse to Autoriteter og
fra andre har Forf. mange »skjulte Citaters, idet han ofte
har overtaget Formuleringer fra andre uden at angive sine
Kilder. Ved Omtalen af de mange Personligheder, der naev-
nes i Disputatsen, burde »Dansk Biografisk Leksikon« regel-
maessigt have varet benyttet i 2. Udgave. Ikke sjeldent
mgder man Udtalelser, som viser, at Forf. ikke har det
fornedne Kendskab til den historiske Baggrund. Dertil
kommer endelig de mange — alt for mange! — Trykfejl
og Ungjagtigheder i Citater, Litteraturhenvisninger og Side-
angivelser. Alle disse — storre eller mindre — Mangler vil
i det folgende blive belyst ved Eksempler.

Den Plads, der her staar til Raadighed, tillader ikke en
ligelig Prove af samtlige Afsnit i Disputatsen. Jeg vil der-
for swrlig gaa ind paa de tre, som ud fra et kirkehistorisk
og teologisk Synspunkt er de vigtigste: om »Catholicismen
og Protestantismen¢, om »Kirkens Gienmale« og om Kirke-
kampen — og ngjes med en kortere Omtale af de gvrige.

I

Forste Afsnit (p. 11—78) behandler Clausens Barndom
og tidlige Ungdom (1793—1818). Her omtales Faderen og



296 Lorenz Bergmann

Hjemmet, Skolegang og Studenteraar samt de fortsatte
Studier efter endt Eksamen. Med Rette fremhaver Forf.
i Tilslutning til Oskar Andersen, at H. N. Clausen i
sine unge Aar »som Teolog forst og fremmest var en tro
Discipel af sin betydelige Fader« (p. 70—75). Netop der-
for havde der vaeret Grund til ikke at ngjes med en kort
Omtale af Stiftsprovst H. G. Clausens trykte Praedikener?,
men at give en indgaaende Redeggrelse for disse, hvorved
vi vilde have faaet et veerdifuldt Materiale til en Sammen-
ligning med Sgnnens tidligste teologiske Udtalelser.
Angaaende Stiftsprovst Clausen skal jeg yderligere blot
bemarke, at hans bekendte Klage over Grundtvigs Dimis-
pradiken 1810 ikke forekommer mig saa uforstaaelig, som
Forf. synes at mene (p. 47—49). Grundtvig havde jo ikke
ngjedes med at fremsatte sit eget, fra Clausens afvigende
Standpunkt, men han havde angrebet Prasterne for, at
de enten slet ikke forkyndte Herrens Ord, eller at de nok
forkyndte det, men ikke troede paa det — og det er en
@rekreenkende Paastand om en Prast, at han ikke tror
paa det Evangelium, som han lever af at forkynde, og
serlig kreenkende maatte det veaere for en saa sandheds-
keerlig og overbevisningstro Forkynder som H. G. Clausen.
Da Dr. Larsen med Rette mener, at den unge H. N.
Clausen er blevet paavirket i rationalistisk Retning ikke
blot af sin Fader, men ogsaa af Professor Peter Erasmus
Miller, »Den af mine Learere, der meest har virket paa
mine religieuse Synspunkter«?, havde det vaeret rimeligt,
om han var gaaet narmere ind paa Miillers »Kristeligt
Moralsystem« (1808) og »Kristelig Apologetik« (1810), der
begge udkom i Clausens Studenteraar som Lerebgger, han

1) p. 14—16. 18—20. 35 — vasentlig paa Grundlag af Bjern Korne-
rup: Vor Frue Kirkes og Menigheds Historie. 1929—30. S. 313—318.
341—347, hvorimod samme Forf.s Artikel i DBL.2 V. 1934. S. 282—
288 ikke n=vnes.

2) Saaledes i det af Dr. Arildsen fremdragne Brev til Prof. Miiller
fra Berlin 16/11 1818. Personalhistorisk Tidsskrift. 10. R. III. 1936.
S. 116.



H. N. Clausen 297

maa have benyttet (p. 40). Men Dr. Larsen ngjes som saa
ofte :ned nogle Udtalelser af Professor Oskar Andersen,
og der er intet, som tyder paa, at han selv har lest de to
Skrifter, af hvilke navnlig »Moralsystemet« har Interesse
ved sin sterkt fremtraedende kantianske Rationalismel.

Vasentlig i samme Retning viser den unge H. N. Clau-
sens latinske Afhandling fra 1816 om Kirketugten i Old-
kirken. »Med sit udpraeget moralske Indhold staar denne
Afhandling som et tydeligt Vidnesbyrd om Clausens Ra-
tionalisme . ... Ganske som sin Fader og P. E. Miiller ser
Clausen i Jesu Morallere Evangeliets Hovedindhold« (p.
59—60).

Netop derfor er det vanskeligt at forstaa, at han i det
afsluttende Tilbageblik paa sin Udvikling (Optegn. S. 506)
— umiddelbart efter at have nevnet Peter Erasmus Miiller
og »Mynsters kirkelige Virksomhed i Hovedstaden« fort-
setter: »Uden en forberedende Indvirkning vilde Schleier-
macher heller ikke kunnet vere bleven for mig, hvad han
blev ved den forste personlige Bergring (1818—19)«. Jeg tror,
Dr. Larsen har set rigtigt, naar han angaaende dette Spargs-
maal — Mynsters Betydning for den unge Clausen — skri-
ver: »I hele hans for-schleiermacherske littersere Produk-

1) Et Par Citater af »Moralsystemet« vil vise, hvor sterkt det frem-
haver Fornuftens Suverenitet. Fornuften »prgver Aabenbaringens Gyl-
dighed, fortolker, udvikler og anvender dens Udsagn, og ved at for-
binde dem med Fornuftbegreber, bringer dem i systematisk Orden«
(§ 119). »Den kristelige Szdelere indeholder ikke andre Forskrifter end
saadanne, der enten middelbar eller umiddelbar kunne udledes af de
Morallove, Fornuften lerer os at kiende« (§ 180). Det gverste Moral-
princip er: »Streb efter almeengyldige Regler at frembringe Almeen-
fornuftighed« (§ 28). »Ved Dyd forstaaes i Almindelighed den menne-
skelige Sindsforfatnings Fornuftmessighed« (§ 204, udeladt i 2§ 168).
»Godt er det, Fornuften bifalder ifelge Begreber« (§ 227). »Satningerne
om Gud og Udedelighed udgiere Religionens Grundvold« (§ 126, ude-
ladt i 2. Udg. 1827). I denne soger Forf. — som han siger i Fortalen —
»at knytte det Philosophiske noiere til det Christelige«. F. Eks. hedder
det nu, at Princippet om »Almeenfornuftighed« er det samme som
Kerlighedsbudet (§ 80).



298 Lorenz Bergmann

tion har vi intet Vidnesbyrd om, at Kristus for ham var
andet end det fuldkomne moralske Forbillede. Allerhgjst
kan man derfor sige, at da han nogle Aar senere sad under
Schleiermachers Kateder og Predikestol og modtog Ind-
trykket af en »inderlig Kristustro¢, er Mindet om Mynsters
Kristusforkyndelse blevet levende for hans Sjel. Mynster
havde saaet Seden i hans Hjerte; men i flere Aar fandt
den ingen Vakstbetingelser; forst Varmen fra Schleier-
machers levende Kristustro fik den saa smaat til at spire«
(p. 53).

I saa Tilfelde vilde Mynsters Betydning for Clausen
have en Parallel i Steffens’ Betydning for Grundtvig: Den
Udsed, som Sedemanden har saaet, begynder forst at
spire flere Aar efter — under andre og bedre Vakstbetin-
gelser.

Paa flere Punkter viser Forf.s Kendskab til den tids-
historiske Baggrund sig utilstraekkelig. Saaledes giver H. G.
Clausens Optagelse som Discipel i Horsens Latinskole
(1773), hvor J. H. Tauber samme Aar! blev Rektor, ikke
blot Anledning til at nevne Clausens Taknemlighed over
for sin gamle Rektor, men ogsaa til at anfere en Udtalelse
af Provst D. P. Smith om, at Tauber »gdelagde saa jevnt
3 Skoler, Horsens, Odense og Roskilde« (p. 12%). Denne
uformidlede Sammenstilling af to saa modsatte Domme
giver et utydeligt og misvisende Billede af Taubers Betyd-
ning som Paedagog.

H. G. Clausens gunstige Bedemmelse var dén almindelige
blandt Taubers Disciple, af hvilke mange har givet Udtryk
for deres Taknemlighed over hans »kloge og smagfulde Un-
dervisning«? og lovprist »den lzerde og humane, mig evig
uforglemmelige Lerer, som jeg elsker som min Fader, og
hvis Exempel jeg skylder de Kundskaber og den litteraire
Are, som jeg har i Feaedrelandet«.

1) Ikke Aaret for, som det hedder p. 12.
2) Janus Hornsyld i Kh. S. 6. R. I. 1933—35. S. 625.
3) Dr. phil. og theol. Jens Henrik Larsen. »Vor Ungdome. 1900. S. 12, Se



H. N. Clausen 299

Denne almindelige Anerkendelse er let forstaaelig, naar
man sammenligner Taubers humane padagogiske Prin-
cipper med den foregaaende Tids Pryglesystem, der be-
virkede, at »den hele Skole var ligere et Tugthus end en
Undervisningsanstalt«, og den kan ikke omstedes ved
Provst D. P. Smiths ovenfor anferte, ugunstige Dom. Det
kan den saa meget mindre, som Smith selv efter Taubers
Dod i 1816 hyldede hans Minde i et Digt2, hvori det bl. a.
hedder, at Tauber var »troe i trende Skoler«. I sine Erin-
dringer betegner han Tauber som »en stok Rationalist®,
og selv om denne Dom er en Overdrivelse?, kunde der
vere noget rationaliserende ved hans Kristendomsopfat-
telse, og det er formodentlig dette, der har fremkaldt
Smiths senere, misvisende Bedemmelse. Rimeligere end at
anfere denne havde det vaeret at gore opmaerksom paa,
at Taubers humane paedagogiske Principper blev overtaget
af hans Discipel H. G. Clausen®, og derefter af dennes Sgn,
Professoren, hvad der bl. a. fremgaar af den Tale, han i
1843 holdt ved sin gamle Rektor ved Metropolitanskolen,
N. L. Nissens 50 Aars Jubileeum®.

De Oplysninger, som p. 12—13 giver om H. F. Janson,

ogsaa H. N. Clausen: Henrik Georg Clausens Eftermale. 1840. S. 20
—21; Samme: Taler. 1848. S. 118. Thomas Skat Rerdam i Fallesens
»Theologisk Maanedsskrivt«. V. 1805. S. 61. »Nyeste Skilderie af Kjsben-
havn« 1816. Sp. 200—201. 241—243. 291—293. 356—359. Johs. Fibiger:
Mit Liv og Levned. 1898. S. 7—8. Jens Moller i »Theologisk Bibliothek«.
X. 1816. S. 279—298. Gregers Begtrup i-»Dansk Literatur-Tidende«.
1816. S. 105—112. Seren Bloch: Bidrag til Roskilde Domskoles Historie.
I. 1842. S. 71—77. II. S. 69—71.

1) Se den drastiske Skildring i Taubers Dagbeger. Memoirer og Breve.
XXXVIIL 1922. S. 31—35.

2) Trykt i »Nyeste Skilderie af Kjebenhavn«. 1816. Sp. 200—201.

3) Kh. S. 3. R. IV. S. 661. 672. 676. 686 (ikke »en sterk Rationaliste,
som det gengives p. 126).

4) Se Bjern Kornerups udmarkede Artikel om Tauber i DBL.2 XXIII.
1942. S. 361—365.

5) H. G. Clausens Eftermele. S. 49.

6) H. N. Clausen: Taler. S. 111—127, iser S. 119. 122



300 Lorenz Bergmann

er ikke rigtige!. Det er ogsaa misvisende at tale om Gellerts
»Naturmystik«. At Gellerts Salmer »fremhever Naturens
Skenhed som Udtryk for Guds Almagt og Kerlighed«?, kan
ikke med Rette betegnes som »Naturmystik«. Der var ingen
Mystik hos Gellert, denne personlig saa elskverdige Re-
presentant for Overgangen fra Ortodoksi til Rationalisme
og ivrige Talsmand for en fornuftig og virksom Kristen-
dom, der samler sig om Forsynstroen og Dyden.

Et andet Udtryk, der forekommer mig misvisende, er
Talen om H. G. Clausens »dogmelose Kristendom®. Enhver
tenkende Opfattelse af Kristendommen har sine »Dog-
mer¢ (i Betydning af fundamentale Leresaztninger), og
Clausen fastholdt jo med al mulig Energi Rationalismens
Dogmer om Guds Tilvaerelse og Sjelens Udedelighed?.

1) Janson blev teologisk Professor 1774, ikke 1772, Han deltog i
Udarbejdelsen af Universitetsfundatsen 1788, men ikke i »Gennem-
forelsen« af denne, da han samme Aar blev forflyttet til Aarhus som
Biskop. Han behovede ikke af Hensyn til Guldbergs Magtstilling at
»legge en Demper paa sine kritisk neologiske Synspunkter«. Allerede
L. Koch er klar over, at Jansons Standpunkt vasentlig er det samme
som Guldbergs og Balles (Oplysningstiden i den danske Kirke. 1770—
1800. 1914. S. 19—20. 47. 191), hvorfor Pavels betegner ham som
»en stor Ortodoks« (ib. S. 47). Og Kornerup skriver i DBL.2 XI. 1937.
S. 359: »Indholdsmessigt set representerede Janson et konservativt
Standpunkt, en Supranaturalisme, der bestemt vender sig imod libe-
rale Forsgg paa at »fortynde« Kristendommen til en Rzkke almenreli-
giese Sandhedere«.

2) p. 22 — efter Holmquist-Nerregaard: Kirkehistorie. II2. 1935.
S. 594. — Om Gellert se f. Eks. Heinrich Gelzer: Die neuere Deutsche
National-Literatur. 1.2 1847. S. 37—61, foruden I. A. Cramers grund-
lzggende Biografi i Gellerts Simtliche Schriften. X. 1774.

3) p. 23. 97, jfr. p. 66: »den dogmelose Rationalismes,

4) Af Enkeltheder fra dette Afsnit kan i evrigt navnes felgende.
p- 18310 har Dr. Larsen lagt for meget ind i en Udtalelse af Professor
Oskar Andersen, der ikke gaar videre end til at advare imod at over-
vurdere den kirkelige Betydning af det romantiske Gennembrud. —
Citatet p. 19 L. 2 f. n. er ufuldstendig gengivet. H. G. Clausen siger i
sin Prediken fra 1798, at vi er »et lykkeligt Folk, fordi vi beboe et
frugtbart og skjent Land, fordi vi have en retferdig Regjering, fordi
vi have vor offentlige Gudsdyrkelse ukrznket, fordi vi have udvortes



H. N. Clausen 301

P. 79—126 handler om Udenlandsrejsen (1818—20), som
han i sin Selvbiografi (S. 1) betegner som »Hovedpunktet
i min aandelige Frigjerelses- og Udviklingshistorie«. I Ber-
lin kom han under Schleiermachers Indflydelse. I Italien
vandt han et fogrstehaands Kendskab til katolsk Kirkeliv
og begyndte at samle Materiale! til en udferlig Fremstilling
af Katolicismens Vasen.

De forste Aar efter Hjemkomsten var lykkelige og lovende.
1821 holdt han Bryllup. Samme Aar blev han udnaevnt
til Lektor ved Universitetet og 1822 forfremmet til Pro-
fessor extraordinarius. Ved sin i Ordets bedste Betydning
fornemme Personlighed og sine klare og vel tilrettelagte
Forelesninger kom han til at gve en betydelig Indflydelse
paa de Studerende. Hvad han siger om Schleiermacher,
»at han ikke har villet danne nogen Skole, men villet vaekke
og modne til Selvstendighed i Tenkning og Omdemme«
(Optegn. S. 68), var ogsaa »det Undervisningsideal, som
han selv fulgte lige fra sin forste akademiske Lerertid«
(p. 127. Jfr. p. 198. 258). Ved en senere Lejlighed har han
selv udtrykt det saaledes: »Det academiske Livs Betyd-
ning og Bestemmelse maa ikke soges deri, at de Unge

og indvortes Fred«. — Ved Omtalen af Fallesen (p.22) savnes en Hen-
visning til Kornerup i DBL.2 VI. 1935. S. 576—577 og i »Vor Frue
Kirkes og Menigheds Historie«. S. 312—316. 322. 324. 333—334 — ved
Hornemann (p. 39) til Jens Moller i »Nyt Theol. Bibliotheke«. XI. 1827.
S. 91—100. XVIII. 1830. S. 334—339 og Aage Bentzen i DBL.2 X.
1936. S. 587—589 og »Kirken og Tidens. 1934. S. 19—32. 54—60. — ved
Jens Moller (p. 43) til Kornerup i DBL.2 XVI. 1939. S. 411—415, —
p- 43 L. 30: Discipel — l@®s: Disciplin. — p. 47 Anm. L. 2: Renne —
les: Renning. — p. 50%2: Breve til J. P. Mynster — l®s: Breve fra
J. P. Mynster. — p. 59 L. 2—7 savnes en Henvisning til Helveg II?
S. 355—356, som Teksten hviler paa.

1) Man savner en Omtale af de to Afhandlinger, som Clausen se-
nere offentliggjorde paa Grundlag af utrykte Dokumenter fra itali-
enske Arkiver: (1.) »Bidrag til den danske Kirkes Historie i Middel-
alderene (i »Det skandinaviske Litteraturselskabs Skrifter. XXI. 1826.
S. 1—98). (2.) »Bulla reformationis Pauli Papae IIIt!l ad historiam Con-
cilii Tridentini pertinens (i Programmet ved Universitetsfesten 1829).



302 Lorenz Bergmann

blive forte til et forud opgivet Maal af Dannelse, eller at
der bibringes dem et bestemt Antal af bestemte Kund-
skaber ved et tilsvarende Antal af Forelesninger, men
deri, at den studerende Ungdom vakkes og veiledes til selv-
steendig Brug og ufortreden Anstrengelse af egne Kreaefterd.

Hans Afhandling »Critik og Fremstilling af Underbegrebet«?
viser hans Discipelforhold til Schleiermacher derved, at
han hzvder et subjektivt Underbegreb i Modsatning til
et objektivt (p. 117—121). Diskussionen med A. G. Rudel-
bach om dette Spegrgsmaal® blev en Forpostfegtning til
den store »Kirkekamp« faa Aar senere.

Til hele dette Afsnit har jeg ingen vaesentlige Indven-
dingert og gaar derfor videre til Omtalen af Clausens
Hovedverk.

II.

Den ikke helt lette Opgave paa et begranset Antal Sider
at give et klart og ngjagtigt Referat af Clausens 839 Sider

1) Maanedsskrift for Litteratur. V. 1831. S. 109.

2) Nyt theologisk Bibliothek. I. 1821. S. 14—50, ogsaa i Szrudgave.

3) Nyt theol. Bibliothek. IV. 1823. S. 119—161. VI. 1824. S. 37—64.

4) Af mindre Indvendinger kan navnes folgende: Ogsaa i dette Af-
snit meder man skjulte Citater. Saaledes stammer p. 8 L. 8 f. n. —
L. 1 f. n. tillige med Anm. 34 og 35 fra Horst Stephan: Geschichte der
evang. Theologie seit dem Deutschen Idealismus. 1938. S. 86—87 —
og p. 120 L. 4—9 fra L. Koch S. 45.

Ved Citatet af Schleiermacher p. 121 L. 10 mangler Henvisning til
sDer christliche Glaubee. § 47. — p. 104% og 1072° burde Fr. Nielsens
Romerkirken have veret anfort efter 2den udvidede Udgave. — p. 100104
og 10720 anferes »Consalvis Breve« og »Consalvis Memoirer« uden An-
givelse af Udgave, Overs=zttelse eller Udgivelsesaar.

Der er adskillige kedelige »Trykfejl«. p. 8213 Boutewerk — les: Bou-
terweck. — p. 83 L. 6 f. n. Verichten — l®s: Verichtern. — p. 9153
von Céller und Schultz — la@s: von Coélln und Schulz. — p. 91 L. 5 {. n.
Biskop Miinster — las: Biskop Miinter. — p. 97 L. 19 de Magthavendes
Sag — l®s: de Magthavendes Interesse. — p. 98% og p. 1891%- 12 L, U.
Boisen — l®s: L. N. Boisen. — p. 10614 Optegn. 90 — l@s: Optegn.
93—94. — p. 117 L. 1 f. n. Uden Viden — l®s: uden Videre. — p. 118
L. 4 Definition — l®s: Deduction.



H. N. Clausen 303

store Bog om »Catholicismens og Protestantismens Kirke-
forfatning, Leere og Ritus« har Dr. Larsen lgst paa en i det
veesentlige tilfredsstillende Maade (p. 127—139)!. Paa ad-
skillige Punkter kunde jeg dog have gnsket, at der var
anfort flere karakteristiske Udtalelser, serlig saadanne,
som hans Modstandere, Grundtvig, Rudelbach, Lindberg
o. a. har angrebet ham for.

Fra det vigtige Afsnit om Skrift og Tradition savner jeg
folgende Udtalelse : »Skriften er beregnet paa Vasener, som
have og bruge Fornuftens Lys: ved historisk Critik skal
dens Aigthed bevises, ved philosophisk Critik? skal dens
Indhold proves og udvikles, og forst ved den videnskabe-

1) Et Par smaa Ungjagtigheder bemarkes i Forbigaaende. p. 1272
henvises til Jorgen Nissen: Ti Levnedslgb. S. 120 (skal vare S. 123)
som Hjemmel for, at Provst Nissen har ejet det Eksemplar af »Catho-
licismen og Protestantismen«, som Clausen overrakte sin Hustru. I
Virkeligheden siger det anferte Sted lige det modsatte. — p. 128 L. 3
Joseph le Maitre, medens Clausen S. 25 skriver Joseph le Maistre. —
p. 1281° S, 61 — lees: S. 65. — p. 129 L. 7 f. n. indhentes — las: hentes.
— p. 1328 S, 335 — l®s: S. 355. — p. 134 L. 1 les: den menneskelige
Frihed og den deraf felgende Fortjenstlighed. — p. 134 L. 21 Effekt
— las: Affect. — p. 135 L. 19—20 Dybhed i Forstaaelse — l@s: Dyb-
hed i Folelse. — p. 1368° S. 511 — l@s: S. 525. — p. 138 L. 9 f. n. les:
den mentale, philosophiske Characteer.

2) I den tyske Udgave (S. 340) er det @ndret til »mit kritischer
Sorgfalt«. — En nzrmere Sammenligning mellem den danske Tekst og
den tyske Oversettelse vilde fore ud over denne Afhandlings Rammer;
men det havde varet gnskeligt, om Disputatsens Forfatter havde fore-
taget en saadan Undersogelse. Nu nejes han med at bemarke (p. 175%)
at den tyske Tekst »i det store og hele svarer ngje til den danske Ud-
gave¢, og han nevner kun et enkelt Eksempel paa, at Udtryk er »modi-
ficerede eller blevet nejagtigere bestemte«. — Jeg tilfgjer endnu et Par
Eksempler. »Individets egen Strabenc (S. 215 L. 17) er blevet til »das
gemeinschaftliche fromme, von Gott gesegnete Streben« (Overs. S. 236).
— Afsnittet om Edsafleggelse paa de symbolske Beger (S. 335—343)
er sterkt udvidet (Overs. S. 370—394). Med den danske »Kirkekamps
som Baggrund hedder det nu: »Es wire gewiss das Interesse des Staates
die evangelisch-protestantische Freiheit gegen zelotische Angriffe und
inquisitorische Denunciationen zu schiitzen« (S. 387). Den Sztning, at
»den systemétiske Theologie er en philosophisk Bearbeidelse af Skriftene



304 Lorenz Bergmann

lige Behandling kommer Eenhed og Holdning, Lys og
Klarhed i Larens Mangfoldighed« (S. 310). Denne Udta-
lelse, der ofte har veeret anfert som et Vidnesbyrd om
Clausens Rationalisme, forekommer mig at vere ubetinget
rigtig — idet man naturligvis maa veere opmerksom paa,
at der her ikke tales om den kristne Tro, men om »Lzreng,
o: om den teologiske Videnskab.

Om Skriftens Tydelighed og Tilstreekkelighed hedder det:
»Alt, hvad der udgjer den egentlige Christentro, Alt, hvori
Overensstemmelse mellem Christne er ngdvendig, er frem-
sat med saa klare, bestemte Ord, at ingen vaesentlig Mis-
forstaaelse og Uenighed er mulig for det redelige Sind;
hvor denne Vished mangler, fordi det billedlige Sprog eller
Udtrykkenes Korthed og Dunkelhed tilsteder forskjellig
Fortolkning, og det endelige Udslag altsaa maa overlades
til Individernes Subjektivitet, der antager den protestan-
tiske Kirke ingen Eenhed som ngdvendig, ja den maa
endog holde sig overbeviist om, at Forsynet har ved denne
Ubestemthed, Fleertydighed, Dunkelhed villet indremme
Individualiteten den nedvendige Frihed, og gjore opmeerk-
som paa det Umulige i at skabe en fuldkommen Troes-
Eenhed« (S. 312). »Den hellige Skrift er selv Kilden til den
theologiske Forskjellighed«. »Den aabenbarede Lere, som
ikke var bestemt for dette eller hiint Folk, men for Menne-
skene over den hele Jordens Kreds, maatte ved Forskjel-
lighed i Fremstillinger og Lereformer blive Alt for Alle,
paa det at enhver Individualitet, med al aandelig og phy-
sisk Forskjellighed, kunde i den finde sin religieuse Til-
fredsstillelse« (S. 343—344).

»Skriften er sin egen, sin tilstreekkelige, sin eneste paa-
lidelige Udlaegger. Det er saaledes ved Skriften alene, at
den protestantiske Kirke staar i dogmatisk Forbindelse
med Christus«. »Et authentisk, faststaaende, afsluttet Laere-

(S. 367) er udeladt i Overs. S. 422. — I Udtrykket »den menneskelige
Frihed og den deraf folgende Fortjenstlighed« (S. 394) har Overs. S. 450
erstattet »Fortjenstlighed« med Tilregnelighed (Zurechnung).



H. N. Clausen 305

begreb gives derfor ikke, og kan der ikke gives i den prote-
stantiske Kirke ... Kirkens Verk er og bliver Menneske-
veerk« (S. 315—316). »Enhver egentlig Tro paa Kirken er
Mistro til Skriften ; enten Kirken Alt, eller Skriften Alt; Intet
er mere inconsequent end at mistroe Skriften, og ikke kaste
sig i Kirkens Arme, og Intet vilkaarligere end at give Kir-
ken sin Tro i Eet, og negte den den i et Andet« (S. 323).

Hvad Clausens Syn paa Bekendelsesskrifterne angaar,
siger han om de tre oldkirkelige Symboler: »Den prote-
stantiske Kirke kan i dem kun se menneskelige Udtyd-
ninger af den guddommelige Leere, og den bekjender sig
til dem, ikke paa Grund af deres egen Auctoritet, men
paa Grund af sin egen Erkjendelse af det Overeensstem-
mende mellem dem og Skriftens Leere«. »I den protestan-
tiske Kirke kan der kun forlanges Tro paa den sande chri-
stelige Aand og Tendents i disse Skrifter, ikke derimod
paa de enkelte Dogme-Bestemmelser, som ikke have deres
udtrykkelige Hjemmel i Skriften; og ingen protestantisk
Theolog kan saaledes f. Ex. indremme nogen Forpligtelse
til at gjore den scholastiske Dialectik i det Athanasianske
Symbolum til Rettesnor for sin Behandling af Leren om
Christi Natur og hans Forhold til Gud« (S. 326).

Om de szrlige protestantiske Symboler hedder det: »En
positiv og i det Enkelte normativ Auctoritet af de sym-
bolske Bgger som dem, der skulde indeholde absolut au-
thentiske Skriftfortolkninger og canoniske Lzredecreter,
lader sig ingensinde forene med Protestantismens Grund-
princip« (S. 330). »Protestantismen er ikke et Phanomen,
som er bundet til et enkelt Tidsmoment«. At Reformato-
rerne »skulde have kunnet omdanne det theologiske Sy-
stem, fort Evangeliets Lere, renset fra alle mellemliggende
Aarhundreders Tilsetninger, tilbage til den oprindelige
Renhed, og saaledes fuldfert det begyndte Reformations-
‘Verk, vilde vere for stort et psychologisk Sersyn, til at
man burde drage det Modsatte i Tvivle (S. 331—332).

I Gengivelsen p. 134 af Clausens Kritik af den ortodokse

20



306 Lorenz Bergmann

Lere om Forsoningen og Retferdiggorelsen savner jeg en
Udtalelse som denne: »Syndstilgivelse, Efterladelse af Syn-
dens Straf lader sig, efter det christelige Begreb om Gud
og om den moralske Verdensorden, ikke teenke som umid-
delbar Folge af nogen fremmed Fortjeneste, uden fore-
gaaende Omvendelse af det paagjeldende Individ« (S. 410.
Jir. S. 413). Ligesaa bemserkelsesvaerdig er folgende Ud-
talelse: »Forholdet mellem den guddommelige Naade og
den menneskelige Frihed udgjer for det endelige Fornuft-
veesen en evig Antinomie; de staae for os som modsatte
Storrelser, der vexelviis opheve hinanden. Imidlertid er
Overbeviisningen om begges Realitet grundet i Sjelens
dybeste Rod; den religigse Speculation forer enhver Virk-
ning tilbage til den sidste Aarsag i Gud, hvorimod den
moralske Selvbevidsthed byder os at betragte vore Hand-
linger som umiddelbare Virkninger af Villiens Frihed«
(S. 420).

Den protestantiske Kirkes Sakramentlere sammenfatter
Clausen i folgende Ord (S. 450—451, der geor et mindre
rationaliserende Indtryk end de p. 135 anferte): »at Sacra-
mentet er Evangeliet i synlig Fremstillelse, ligesom Evan-
geliet er Sacramentet udlagt i Ord, begge guddommelige
Redskaber, ved hvilke Troen vaekkes formedelst den hel-
lige Aand; at Sacramenterne kun virke under Forudsat-
ning af Tro; at de vistnok, som synlige Pant paa de gud-
dommelige Forjettelser, der ere nedlagte i Evangeliet, selv
besidde en sxregen Kraft til at veekke og bestyrke denne
Tro, men at de, i Tilfzlde af, at denne udebliver, ere uden
Virkning, om end deres udvortes Form bliver paa det
Npiagtigste udfert«. Derfor kan den protestantiske Kirke
ikke tillegge Barnedaaben nogen egentlig sacramentlig
Virksomhed, da Tro (actus credendi) her mangler tilligemed
Bevidstheden, men den kan forst betragte Sacramentet
som fuldendt ved den senere tilkommende Troesbekjen-
delse (S. 451). ,

P. 135 skriver Dr. Larsen, at »nLuthers Holdning + Nad-



H. N. Clausen 307

verstriden omtales i lidet pietetsfulde Vendinger« — en
Formulering, der ligesom saa mange andre i den fore-
liggende Disputats er overtaget fra Professor Oskar An-
dersen!. En teenksom Leeser vil her uvagerlig sporge: hvad
er det da, Clausen siger om Luthers Holdning i Nadver-
striden? — og undre sig over, at det ikke er anfert. Den
skarpeste Udtalelse lyder saaledes: »Den smaalige, rab-
binske Bogstavklogt i Skriftens Behandling, den uophgr-
lige, treettende Gjentagelse af Beviser, som dreie sig om
en petitio principii, den blinde Ivren mod Fornuftens Brug,
den bestandige Misforstaaelse eller Fordreielse af Modstan-
dernes Grunde, det sycophantiske Consequentsmagerie ere
staaende Characteertrek i de lutherske, bugenhagenske,
westphalske Stridsskrifter, imedens Zwingli og Oecolam-
padius, Calvin og Petrus Martyr aftvinge os ufrivillig Ag-
telse for den w=gte videnskabelige Aand, den Sindighed og
Grundighed, den Frihed og Klarhed, som udmsrker deres
Polemik. I ingen Strid er det Usdle, som hos Luther var
forenet med saameget Stort og Herligt, traadt sterkere
og sergeligere for Dagen end i denne« (S. 466—467). Man
kan godt kalde disse Udtalelser »lidet pietetsfulde«. Hoved-
sagen er dog, om de er sande og retferdige, og dette lader
sig efter min Mening ikke naegte. Luthers Polemik mod sine
Modstandere, Katolikkerne og de reformerte, Svermerne
og Joderne, var virkelig ofte baade smaalig, simpel og
karikerende. Clausen taler med Rette om Luthers »Skjelds-
ord uden Grunde« — modsat Calvins »Grunde uden Skjelds-
ord« (S. 468). Men der kunde ogsaa have varet Anledning
til at anfore Clausens Ord, at »den Lutherske og den Cal-
vinske Lere er aldeles enige i Alt, hvad der angaaer Bru-
gen af den hellige Nadvere og Hensigten af dens Nydelse;
de lxre begge, at Nadveren er indstiftet af Christus, som
Underpant paa den guddommelige Naade; at den ifelge
sin guddommelige Indstiftelse selv bevirker, hvad den
lover, at den dog kun formedelst Troen yttrer denne sin

1) Dansk Kirkeliv. 1925. S. 143: lidet pietetsfulde Udtryke.
20*



308 Lorenz Bergmann

Virkning, og altsaa forudsmtter et troende og gudfrygtigt
Sind« (S. 470).

Angaaende de Dogmer, der ikke er szrlige for Katoli-
cismen, kunde der have veret Grund til at nevne Clausens
Udtalelser om Engleleren, saaledes som den fremtraeder i
Bibelen: »I de ordsproglige, parabolske Udtryk ere vi
snarere befgiede til at finde digteriske end dogmatiske
Former for religieuse Sandheder, saameget mere som den
dogmatiske eller moralske Vigtighed af Troen paa Aande-
verdenen intet Sted bliver fremhaevet. Det bliver derfor
altid tvivlsomt, hvorvidt Satningen om gode og onde
Aander som Mellemvesener, der staae i en hemmeligheds-
fuld Forbindelse med vor aandige Virksomhed, er at an-
see som christelig Lere; og i ethvert System, som med
samvittighedsfuld Neiagtighed bliver bygget paa Skriftens
Grundvold, vil denne Artikel beholde den problematiske
Characteer« (S. 515).

Det er ikke helt rigtigt, at Clausen ikke har andet at
sige om den tilkommende Verden end, at den for Menne-
sket maa forblive »terra incognita« (p. 137). Umiddelbart
efter dette Udtryk hedder det hos Clausen: »Den Tro, som
giver os Kraft til med faste Fjed at streebe igjennem Jord-
livets Labyrinth henimod Maalet, Troen paa en fortsat og
fremskridende Personligheds-Tilvaerelse er sikret os i Aan-
dens evige Trang og i vor inderste Selvbevidsthed« (S. 525).

I Bogens tredje og sidste Hovedafsnit om den kirkelige
Kultus maerker man baade Clausens fine sstetiske Sans
og hans mange personlige Iagttagelser fra Udenlandsrejsen.
Det havde vearet rimeligt at nevne et Par Eksempler fra
hans Skildringer af den katolske Kultus: »Naar de mange
Tusinder, som en Kirkefest eller en Procession har forsam-
let i de meegtige Tempelrum eller paa de offentlige Pladser,
i et Nu nedstyrte i Stovet, ligesom blendede af en Gud-
domsglands, der synes at udstraale fra Monstransen, eller
naar Klokkelyden i Aftenmerket forkynder, at det Hoi-
veerdigste beres til en Sygeseng; naar enhver Syssel, en-



H. N. Clausen 309

hver Haandtering, enhver Samtale standser, hvor det
skrider frem; naar Lysene ile til Vinduerne, og Alle paa
Gaden og i Huusderre nedknxle med blottet Hoved!: da
faaer man et synligt Billede af Religionens hgie Magt over
det menneskelige Sind, og et saadant Billede beholder
altid sin Ret over Fglelsen, uagtet de grundede Indven-
dinger, som Forstanden kan have at gjore derimod« (S. 550).

»Den opleftende Hgitideligholdelse af den hellige Uge«
beskriver han saaledes: »Fra Skjertorsdag Morgen af ere
alle Kors og Billeder og Prydelser i Kirker og Capeller til-
dekkede, Klokkerne tie, Orgelerne forstumme, Alt er Stil-
hed, Alvor, Sergmodighed ; Loverdag Middag ved bestemt
Klokkeslet intoneres Hymnen Gloria in excelsis Deo; Deek-
kerne falde fra Altere og Billeder, Orgelerne falde ind med
den magtige Toneklang, Luften opfyldes med Klokkernes
Lyd, og Alt forkynder Overgangen fra haables Sorg til
jublende Glede, fra Gravens Mgrke til Livets Lys. Denne
Time i Rom, hvor de trehundrede Kirkers Klokker og
Orgeler gjenvinde Melet for at prise ham, der overvandt
Dgden; hvor Engelsborgs Torden forener sig med St. Pe-
ters Hoitidsklokke for at forkynde for Christenheden den
opstandne Frelser; hvor Frelseren selv, efter en liden Stund
at have tilhyllet sit Aasyn, atter trader synlig, i straa-
lende Farveglands af tusinde Billeder, frem for de From-
mes Jine, kan vel uden Betenkning szttes som den hgi-
tideligste, den christelige Cultus har at opvise«.

Blandt de Punkter, som hans Kritik serlig retter sig
imod, er Messeofret, Maria- og Helgendyrkelsen. »Messe-
offeret staaer i sin dogmatiske Grund i den fuldkomneste

1) T en Anmerkning tilfejer Clausen: »Lyden af denne Klokke, som
gaar foran viaticum eucharistiae, treengte en Aften ind i S. Carlotheatret
i Neapel; oieblikkeligt holdt man inde med Spillet; Scene og Theater
fremstillede een knazlende Gruppe, og forst efter at Lyden havde tabt
sig, blev det afbrudte Spil fortsate.

2) S. 602—603. Ogsaa S. 605. 613—614. 638. 697. 701—702 markes
Forf.s personlige Iagttagelser fra Udenlandsrejsen.



310 Lorenz Bergmann

Modsigelse med Christendommens Principal-Lerdomme,
ikke alene om Guds Vasen og Egenskaber, men ogsaa om
Forlgsningsverket ved Christus ... Selv lerer Christus
nemlig, at Frelsens Vei er aabnet ved ham, og at den
eneste Betingelse, som fra Menneskets Side fordres, er
Tro, Omvendelse og Lydighed ... Idet Kirken auctori-
serer et vedvarende Offrings-Institut til Forsoning af den
guddommelige Vrede, forudsztter den endnu stedse den
samme Adskillelse og Udelukkelse fra Guds Naade, som
Skriften erklerer for haevet ved Christus, og hvorom ingen
Christen tor tvivle, og den optager paa ny Forsonings-
Offere i den hedensk-jodiske Betydning, som Christus har
forviist fra det religieuse Gebet som Overtro fra den aan-
delige Umyndigheds Alder« (S. 568—569. Jfr. S. 571—573).

Paa den anden Side havder han, »at der er kun altfor
meget for Protestanterne at lere af den Anstand og ud-
vortes Airefrygt, hvormed Sacramentet behandles i den
catholske Kirke«. »Protestanterne have i Ansted af zelo-
tisk Iver gjort sig det til Pligt at bortmane den religieuse
Aisthetik af deres Kirker, uden at Protestantismen eller
det kirkelige Princip har nogen Skyld i denne Forsyndelse
mod det Hellige« (S. 552. Den sidste Setning forekommer
mig ikke at veere rigtig. Man teenke paa Zwinglis og Calvins
eksklusive Skriftprincip!). Jfr. S. 785. 790. 800—801. »Det
er ikke altid simpel, enfoldig Vedhzngen ved det Gamle,
men ofte en rigtig og dyb Folelse af Liturgiens sande V-
sen, som vakker Folkets Uvillie og Mistroe, naar det plud-
seligt seer sine Bonner, sine Psalmer, de kirkelige Formu-
larer, som er gaaet i Arv fra Slaegt til Slegt, og som hver
enkelt Mand har tilegnet sig ved andaegtig Brug, saaledes
omstgbte, at intet Spor er tilbage af den forrige Skikkelse«
(S. 762—763).

Clausens Bog slutter med Forslag til nye Formularer ved
Daab og Nadver — med det Maal for Gje »at fere det dog-
matiske tilbage til Skriften og til saadanne Steder i Skrif-
ten, som ved Klarhed, Almindelighed og practisk Ten-



H. N. Clausen 311

dents kunne legges til Grund for liturgiske Formularer,
uden at behgve Forklaring eller foranledige Misforstaaelse«
(S. 834).

I Forslaget til Daabsritualet (S. 835—838) hedder det,
at disse Born er »skabte i Dit eget Billede« (i Stedet for:
fodt i Skyld og undfanget i Synd). Efter Daaben: »Den
almaegtige Gud, vor Herre Jesu Christi Fader, som nu
haver aabnet Dig Adgang til sin elskelige Sens Rige« (i
Stedet for: som nu har genfedt dig ved Vand og den
Helligaand). I Nadverritualet (S. 838—839) foreslaas Form-
len: »Det er Jesu Christi Legem« — »Det er Jesu Christi
Blod« (uden Tilfgjelse af Ordet »sande«), og efter Kom-
munionen: »Den korsfaestede og opstandne Jesus Christus,
som nu haver fornyet med Eder sit hellige Samfund« (i
Stedet for: som nu har givet Eder sit hellige Legeme og
Blod, hvormed han har gjort Fyldest for alle Eders Synder).

Er disse foreslaaede Aindringer ikke Forbedringer? Og
er det ikke et rigtigt og verdifuldt Synspunkt, at liturgiske
Formularer ber have en vis almindelig, mere bibelsk end
dogmatisk Karakter — som Clausen siger: »I denne reli-
gieuse Almindelighed af Formularerne vil tillige ligge en
gavnlig Mindelse til Enhver, som indtil den Grad glemmer
Kirkens Forhold til Skriften og sit Forhold til Kirken, at
han ved Handlinger, som angaae Alle i lige Grad, vil paa-
nede Kirken Udtrykket af et bestemt dogmatisk Systemc.

Vi gaar nu fra Referatet over til Bedemmelsen af Clau-
sens Bog (jfr. p. 139—146). Den maa betragtes som et
vardifuldt Bidrag til den sammenlignende Symbolik, en
dengang ny Videnskab, hvis grundleggende Verker var
G. J. Planck: Abriss einer historischen und vergleichenden
Darstellung der dogmatischen Systeme unserer verschie-
denen christlichen Hauptpartheyen (1796. 31822) og Ph.
Marheinecke: Christliche Symbolik. I. Das System des



312 Lorenz Bergmann

Katholicismus in seiner symbolischen Entwickelung. 3. Bd.
1810—13.

Allerede Titlen paa Clausens Vark er betydningsfuld.
Medens den =ldre, sn®vre, intellektualistiske Opfattelse af
Symbolikkens Opgave kun omfattede Symbolerne og der-
med Kirkesamfundenes Leere, behandler Clausen jo ogsaa
Kirkeforfatningen og Gudstjenesten. Vi meder altsaa alle-
rede hos ham den Udvidelse af Symbolikken til en alsidig
Konfessionsvidenskab, som man ellers plejer at give Hase
og Kattenbusch Aren for. Det maa derfor beklages, at selv
saa lerde Forskere som Kattenbusch og Loofs ikke nev-
ner Clausens ogsaa paa Tysk udgivne Skrift i deres Over-
sigter over Symbolikkens Historiel.

I videnskabelig Henseende har Bogen store Fortrin. Ved
Selvsyn og Studium var Clausen fortrolig med Romer-
kirken og derved vernet mod de Misforstaaelser og Urig-
tigheder, som ellers er almindelige, naar Teologer fra en
Kirke beskeftiger sig med et andet Kirkesamfunds For-
hold? Serlig maa det fremhaves, at han — nesten et
halvt Aarhundrede for Vatikanerkonciliet — har veret
klar over, at det pavelige System, og ikke det mere liberale
episkopalistiske, var det konsekvente Udtryk for Katoli-
cismen (S. 25. 61. 65). Grundig Lerdom var hos Clausen
forenet med ubestikkelig Redelighed, opladt Skenhedssans
og en oprigtig, om end stilfeerdig og tilbageholdende From-

1) F. Kattenbusch: Lehrbuch der vergleichenden Confessionskunde.
I. 1892. S. 39—70. Samme i Realencyklopidie fiir prot. Theologie und
Kirche. 3XIX. 1907. S. 203—207. F. Loofs: Symbolik oder christliche
Konfessionskunde. 1. 1902. S. 65—73.

2) Ogsaa fra katolsk Side er det blevet anerkendt, at Clausens Bog
»gav en i det Hele reent objectivt holdt Fremstilling af den katholske
Kirkes Forhold, der ikke var plettet af de ellers almindeligt vedtagne
hadefulde Forvanskninger« (J. L. Hansen: Luther og Grundtvig. 1883.
S. 13—14). — Skulde jeg selv gore nogen Indvending mod Clausens
Fremstilling af Katolicismen, maatte det vare, at han ikke giver noget
Indtryk af, hvilken afgerende Betydning det asketiske Livsideal og
Munkevasenet har haft og endnu har.



H. N. Clausen 313

hed. Det er derfor uretferdigt, naar Mynster i et Brev til
Peder Hjort betegner Clausens »tykke Bog« som »en tem-
melig tynd Bog«. I Virkeligheden er det et af dansk Teo-
logis Hovedverker og kan endnu leses med Interesse og
Udbytte, selv efter Fremkomsten af et Mesterveerk som
Karl Hase’s kyndige og aandfulde »Handbuch der prote-
stantischen Polemik gegen die Romisch-Katholische Kir-
che« (1862. 61894). Forskellen mellem disse to aandsbeslaeg-
tede Forfatteres Vaerker kan udtrykkes saaledes, at Hase
skriver som systematisk interesseret Historiker, Clausen
som historisk orienteret Systematiker, der for Protestan-
tismens Vedkommende ikke ngjes med at fremstille, hvad
der har veeret og er, men ogsaa, hvad han mener, den
efter sit Vasen bgr veare.

Dette forer over til Spergsmaalet om det teologiske Stand-
punkt, ud fra hvilket Clausens Bog er skrevet. For Over-
blikkets Skyld behandler vi det — lidt skematisk — under
4 Punkter.

(1.) De to neste Afsnit om »Kirkens Gienmale« og »Kir-
kekampen« vil vise, at Grundtvig, Rudelbach, Lindberg
og andre betragtede Clausens Standpunkt som wukristeligt.
Allerede Dr. Larsens Referat af Clausens Bog, suppleret
med de af mig anferte Citater, vil have vist, hvor uret-
feerdig og taabelig denne Bedemmelse er. Den er kun psy-
kologisk forstaaelig ud fra et meget snevert dogmatisk
Standpunkt.

1) Udvalg af Breve til P. Hjort. 1867. S. 141. — Ogsaa L. Koch ud-
taler sig med upaakravet Overlegenhed: »Det maa anses for over-
flodigt at gaa n®ermere ind paa Indholdet og en videnskabelig Vurdering
af denne Bog, der i Kirkehistorien kun har faaet Betydning ved det
voldsomme Angreb, Grundtvig gjorde paa den, og den lange Strid,
der udspandt sig deraf, under hvilken Bogen selv blev glemt« (Den
danske Kirkes Historie i Aarene 1817—1854. 1883. S. 51). Dr. Larsens
gunstigere Dom: »et betydningsfuldt og paa mange Maader klart og
rigtigt Udtryk for den dybtgaaende Modsatning mellem Kristenhedens
to Hovedlejre« (p. 139), er — hvad han undlader at gere opmarksom
paa — en ordret Gentagelse af Biskop Plum: Symbolik. 21931. S. 10.



314 Lorenz Bergmann

(2.) En meget udbredt Opfattelse gaar ud paa, at Stand-
punktet i »Catholicismen og Protestantismen« er rationa-
listisk! — hvad der for Treklgveret Grundtvig, Rudelbach
og Lindberg er det samme som ukristeligt2.

Som bekendt har Clausen selv givet en Definition af,
hvad ban forstaar ved Rationalisme: »Ved consequent Ra-
tionalisme pleier man at forstaae den Tro og Lere, der
antager Fornuften som Religionens eneste Kilde og Sand-
hedens eneste Maalestok og Regel, der forkaster Nodven-
digheden og Virkeligheden af en Aabenbaring, som en
paa overnaturlig Maade foranstaltet Meddelelse af Gud til
sine Mennesker, der folgelig i Christus kun beundrer Men-
neskets Dyd og Leererens Viisdom og i Skriftens Fortolk-
ning og Brug legger en given Sum af Fornuftsetninger
til Grund, hylder som Christendom Saameget af Skriftens
Indhold, der lader sig betragte som Udtryk og Betegnelse
af disse Setninger og derimod forkaster, hvadsomhelst der
ikke paa den menneskelige Taenknings Vei lader sig gjore
begribeligt og gjennemskueligt«®.

Her fremhzves 4 Hovedtrek ved den konsekvente Ra-
tionalisme: (1.) Fornuften betragtes som Religionens eneste
Kilde og eneste Maalestok. (2.) En overnaturlig Aaben-
baring forkastes som unegdvendig. (3.) Kristus er kun et

1) »Paa mange Punkter horte han stadig hjemme i den Kkirkelige
Rationalismes Lejr¢«, skriver Dr. Larsen (p. 142). Dr. Seren Holm be-
tegner Bogen som »udpraget rationalistisk« (H. N. Clausen. S. 13).
L. Koch henviser til, at »grensen er der, hvor troen udvider sig til at
omfatte den tredie trosartikel; thi han [Clausen] har sjensynligt intet
blik for den Helligands gerning i menigheden« (S. 49).

2) Det ikke lette Problem om Forholdet mellem Rationalisme og
Kristendom skal jeg ikke her gaa nermere ind paa. Efter min histo-
riske Opfattelse og personlige Vurdering omfatter Problemet to Spergs-
maal, som ikke maa sammenblandes, nemlig det principielle: Er »Ratio-
nalismen« Kristendom? — og det historiske: Kan »Rationalister« vare
Kristne? Det forste Spergsmaal maa jeg besvare med et Nej! — det
andet med et Jal!

3) Nyt theologisk Bibliothek. XVI. 1830. S. 288. Den theologiske
Partieaand. 1830. S. 3, Jfr. det nedenfor (S. 338) anferte Citat fra 1827.



H. N. Clausen 315

Menneske, som er forbilledligt ved sin Dyd og Visdom.
(4.) Skriftens Indhold maa bedsmmes ud fra [ikke blot:
opfattes ved Hjelp af] Fornuften.

Dr. Larsen siger med Rette, at »ud fra denne Definition
ngdes man virkelig til at indremme, at Clausen ikke har
veret Rationalist. Vel har han [i sin Ungdom] i Kristus
kun set det vise og fuldkomne Forbillede, og vel har han
fortolket Biblen i Overensstemmelse med Fornuften, men
der er intet i hans Ungdom, der tyder paa, at han har
betragtet Fornuften som Religionens eneste Kilde, eller at
han har forkastet Aabenbaringens Ngdvendighed og Vir-
kelighed« (p. 75). Og om »Catholicismen og Protestantis-
men¢ indrgmmer han (p. 140), at Clausen »klart og utve-
tydigt tager Afstand fra den principielle Rationalismec.
Hermed hentyder han til den vigtige Udtalelse S. 376 om
den af Kant paavirkede Rationalisme, »at Fornuften ....
hvor det fattedes paa sand Fglelse af Troens Nodvendig-
hed og Aabenbaringens Hellighed, opkastede sig til Dom-
mer, hvor den i Ydmyghed burde have trukket sig tilbage,
forkastede, hvad den med troende Arefrygt burde have
antaget eller ladet uantastet; at den i eensidig Retning
gjorde den logiske Begribelighed og den practiske Nytte
til eneste Norm for den religieuse Sandhed«. Andre Steder
fremhaever han, at »Christendommen er ikke nogen kold
Forstandslere« (S. 790), og at baade den lutherske og den
reformerte Kirke afviser Socinianernes Leere, som i Sakra-
menterne ikke ser andet end udvortes Bekendelses-Cere-
monier (S. 429. 448).

Men Dr. Larsen mener, at Clausens Definition af Ratio-
nalisme, som jo stammer fra Kirkekampens Aar, er bestemt
heraf, idet han, der atter og atter blev stemplet som
Rationalist, »i Selvforsvar giver en saadan Definition af
Rationalisme, at han ikke selv paa nogen Maade kunde
falde ind under den« (p.75). Denne Opfattelse, som er
overtaget fra Biskop N. M. Plum!, seger han yderligere

1) Jakob Peter Mynster. 1938. S. 118.



316 Lorenz Bergmann

at stotte ved Henvisning til sin anden Lerefader, idet han
skriver, at ud fra samme Definition af Rationalisme »rer
det i det hele taget et stort Spergsmaal, om der overhovedet
har veret Rationalister i Danmark. En saa fin Kender af
Tiden som Prof. J. Oskar Andersen siger herom: »Gennem-
fort Rationalisme, der fornegter Aabenbaringen og kun vil
bygge det religisse paa Fornuften, har jeg ikke truffet«.
Denne Udtalelse af Prof. A. er ikke sagt med Henblik paa
Clausens Definition af Rationalisme, og kan ikke med Rette
anfores imod denne, allerede af den Grund, at Clausen taler
om Forkastelse af en overnaturlig Aabenbaring, medens
Prof. A. i Almindelighed taler om »Fornzgtelse af Aaben-
baringen«, hvilket ikke er det samme, da selv de »konse-
kvente Rationalister« jo ikke plejede at benwzgte den na-
turlige Aabenbaring.

Spergsmaalet bliver nu, om Clausens Definition af den
konsekvente Rationalisme er rammende — historisk og
begrebsmaessigt — eller ikke. Rationalismen er jo udgaaet
fra Tyskland, og dens klassiske Skrifter er, som bekendt,
J. F. Rohrs »Briefe iiber den Rationalismus« (1813) og
J. A. L. Wegscheiders »Institutiones Theologiae Christianae
Dogmaticae« (1815. 81844). Hos disse Forfattere, der ud-
trykkelig vil vere Rationalister, mgder man Punkt for
Punkt de i Clausens Definition angivne Trak?.

1) Festskrift i Anledning af Det danske Missionsselskabs Hundrede-
Aars-Jubileum. I. 1921. S. 181 (ikke S. 186, som angivet p. 75).

2) »Den konsekvente Rationalisme kan kun hvile paa et fast Grund-
lag, naar den opgiver Ideen om en overnaturlig Aabenbaring som ind-
holdsles og erstatter den med en (kun hgjst uegentlig saakaldet) Aaben-
baring ved Fornuften« (Réhr S. 18—19). »Naar den Lzre, som Jesus
pradikede, afkledes alt lokalt og temporelt, indeholder den intet andet,
end hvad den fornuftige Menneskeaand kan finde af religies Sandhed,
og hvad mange tenkende Hoveder og religiost oplyste Aander allerede
for ham har udtenkt af fornuftige og evig gyldige religiose Sandheder«
(S. 32). »Den Religion, som Jesus og hans Apostle lerte, kan som Uni-
versalreligion slet ikke vere andet end selve den rene Fornuftreligione

(S. 407. Jfr. S. 398. 409. 426). »Rationalisten betragter Kristendommens
store Stifter som et rent menneskeligt Feenomen, ved hvis Forklaring



H. N. Clausen 317

Ogsaa i Danmark var der paa Clausens Tid Meand, der
betegnede sig som Rationalister og hevdede samme An-
skuelser som Rohr og Wegscheider. Dette galder saaledes
Biskop Frederik Plum, den flittige Udgiver af »Efterretning
om den udenlandske nyere theologiske pastorale Literatur«
(1818) med de mange Fortsxzttelser!. Andre danske For-
kempere for Fornuftkristendommen var Rektor 8. Bloch
i Roskilde (»Ideer til et Forsvar for en fornuftgrundet

han ikke tror at maatte tage sin Tilflugt til en overnaturlig Kausalitet«
(S. 26). Jesus er »den beskedne, elskverdige Vismand fra Nazareth«
(S. 29), »et ufordervet Naturbarn« (S. 186), og Fortallingerne om hans
overnaturlige Fodsel, hans Opstandelse og Himmelfart er Sagn og Myter
(S. 27—29). Kristologien er derfor »ikke en integrerende Del« af det
rationalistiske System (S. 36. 406).

Ogsaa Wegscheider betragter Kristendommen som identisk med For-
nuftreligionen (§ 7—12). F. Eks. hedder det: »Rationalistae, qui in
iudicandis rerum causis atque effectibus rationem solam sequantur«.
»Ipsa ratio humana quam illi cum in omnibus tum in rebus ad religio-
nem pertinentibus sequuntur«. »En intimam atque sempiternam Chri-
stianismi cum Rationalismo coniunctionem atque convenientiame (3S. 61
59).

1) »Theologisk Rationalisme — skriver Fr. Plum — er videnskabelig
Fremgangsmaade efter det Princip, at intet gjelder for religies Sandhed,
uden at det lader sig retferdiggjere for Fornuften« (8. Fortsattelse.
1826. S. 38). Rationalisme er »det System, som. anser Fornuften ....
for Guds hoieste Aabenbaringsmiddel til Menneskeslegten, og som i
Christendommens oprindelige Religionslere finder og erkjender denne
Sandhed. Rationalistisk Christendom kunde man i Korthed kalde Ind-
begrebet af de religiese Troeslerdomme og moralske Levnetsforskrifter,
som ere tagne af Bibelen, have bestaaet Fornuftens Prove og derfor
ere erkjendte og antagne for sandes« (11. Fortsattelse. 1829. S. 33).

I en Anmeldelse af 3. Udgave af Wegscheiders Dogmatik skriver
Fr. Plum, at det er »den @®gte christelige Synspunkt, at kun det har
egentlig Verd, som staaer i umiddelbar Forbindelse med Menneskets
sedelige Dannelse og Foradlings (3. Fortsattelse. 1821. S. 72), og i
Anledning af 4. Udgave hedder det: »Man kan da vel sige, at de i hans
[Wegscheiders] Skole dannede Preaster ere de dueligste til at bevare,
de heldigste til at udbrede deres Mesters himmelske Lare« (7. Fort-
settelse. 1825. S. 27. Jfr. 5. Forts. 1823. S. 36 og 6. Forts. 1824. S. 16,
hvor Rohrs »Kritische Predigerbibliothek« anbefales som en Modvaagt
mod Tidens »Scholasticisme« .og »Mysticisme«). '



318 Lorenz Bergmann

Christendome«. 1826)! og Sogneprest P. 4. Brolund (»For-
sog til Besvarelse af det Spergsmaal: Vil den christelige
Religionslerer enten som Rationalist eller som Supranatu-
ralist, naar forgvrigt alt Andet er lige, kunne stifte meest
Gavn i sit Embede 2« 1829)2.

Udtalelser som de anferte viser, at Clausen er i sin gode
Ret, naar han bestemmer den konsekvente Rationalisme
som ovenfor angivet (S.314)%. Og naar han tilfgjer, at
denne Retning »er min aandelige Personlighed fremmed?,
er der — overfor en saa gennemredelig og klart teenkende
Personlighed — ingen Grund til at betvivle denne Ud-
talelses subjektive Oprigtighed og objektive Rigtighed. Vi
forstaar derfor, at Professor Jens Moller, der havde be-

1) S. 11—12 skriver Bloch, at den rationalistiske Anskuelse »udgaaer

fra Fornuften ... denne kan ikke finde tilstrekkelig Grund til at an-
tage en overnaturlig Meddelelse«. »Religionens og Aabenbaringens For-
nuftmaessighed ... er Fundamentet for Rationalismen« (S. 16). »Christi

Lere viser sig for os som Fornuften i sin heieste Potents« (S. 30—31).

2) Oplest ved Fyens Stifts Landemode 1. Juli 1829, trykt i »Fyens
Stifts Landemode-Act« for Aaret 1829 og 1831. Det hedder her, at Ra-
tionalismen betragter Fornuften som Religionens eneste Kilde og Norm;
den skal derfor prove enhver Belering, der fremtraeder som guddomme-
lig Aabenbaring (1829. S. 6—7). Supranaturalismen derimod betragter
Aabenbaringens skrevne Ord som den hgjeste Autoritet; men den
»modstreber Christendommens Aand og Tidernes Fremskridt, ger Chri-
stendommen ufrugtbar baade for Forstand og Hjerte og giver Anled-
ning til heist farlige og fordervelige Misbruge (S. 8. 10).

%) Paa samme Maade bestemmes Rationalismens Vasen af dens
Modstandere som F. V. Reinhard (Vorlerungen iiber die Dogmatik.?
1812. S. 72) og A. G. Rudelbach (Das Wesen des Rationalismus. 1830,
f. Eks. S. 21). I »Kirke-Leksikon for Nordene. IV. 1929. Sp. 417 b
giver Professor Oskar Andersen felgende Definition af »den konsekvente
Rationalismes: »Efter den har Gud kun aabenbaret sig paa fornuftig
og naturlig Vis. Jesus var et Menneske. Aabenbaringen var en Gen-
vej for Fornuftreligionen, og Skriften fremkom under providentiel
Styrelse fra Guds Side som et Udtryk for den hellige og fornuftige
Lov, som Samvittigheden ogsaa belerer os ome«. — Denne Definition
stemmer aabenbart ganske med Clausens (S. 314).

€) Nyt theol. Bibliothek. XVI. 1830. S. 300.



H. N. Clausen 319

tegnet Clausen som »en consequent Rationalist, i sit Svar
forklarede, at han herved havde sigtet til hans Udvikling
af Underbegrebet i Nyt theol. Bibliothek?! og ikke til Bogen
om »Catholicisme og Protestantisme«, »hvilken -ingen for-
standig Mand kan falde paa at charakterisere med de af
mig brugte Orde.

Dette Skrift indeholder jo ogsaa — som vi har set (S. 315)
afgjort antirationalistiske Udtalelser. Den hgjeste Autoritet
er for Clausen — i Modsatning til Rationalisterne — skke
Fornuften, men Skriften, »den eneste, i sig tilstraekkelige
Regel og Rettesnor« (S. 68. 303—305. 322), ja, han taler
endog om »Skriftens Eneguddommelighed« (S. 328), et uhel-
digt Udtryk for, at Skriften er den eneste, af Gud givne
Trosnorm. Der har vel neppe i nyere dansk Teologi veret
nogen mere udpreget Skriftteolog end Clausen. Hans ufor-
beholdne Fremhsvelse af, at der findes dunkle Steder,
Mangler og Huller i den hellige Skrift kan ikke med Rette
betegnes som Rationalisme — man tenke f. Eks. paa
Luthers bekendte Udtalelse om Esters Bog, Jakobs Brev
og Johannes’ Aabenbaring! Det samme gelder, hvad Dr.
Larsen kalder Clausens »erefrygtsfulde Agnosticisme« over-
for Mysteriet (p. 145. 230). Her kan man minde om Me-
lanchthons bekendte Ord: »mysteria divinitatis rectius
adoraverimus quam vestigaverimus«®. Dr. Larsen mener,
at man i Clausens Bog »forgeves leder efter Udslag af
nogen inderlig Kristustro« (p. 145. 153). Overfor denne Paa-
stand henviser jeg til folgende spredte Udtalelser: Fra
Kirkehistoriens modstridende Fortolkninger og Paastande
»tyer Protestantismen tilbage til Christus som eneste Herre
og Mester« (S. 68). Han er »Sandhedens og Hellighedens
Ideal« (S. 73). Han ver med sin Kirke til Dagenes Ende«

1) Jfr. Dr. Larsens Referat og Bedgmmelse p. 117—121.

2) Nyt theol. Bibliothek. XV. 1829. S. 188. 226. XVI. 1830. S. 361.
363.

3) Die Loci Communes Philipp Melanchthons, ed. Th. Kolde. 1890.
S. 61.



320 Lorenz Bergmann

(S. 215). Han er »det eneste kirkelige Mysterium, i ham
er Aabenbaringen afsluttet« (S.72). Den protestantiske
Kirke gaar ligesom den katolske ud fra Troen paa Aaben-
baringen i Kristus (S. 298). Protestantismen »streber at
slutte sig til ham i T'70 og Hjertets Reenhed« (S. 72). »Laeren
om det Guddommelige i Christendommen hviler paa Leeren
om det Guddommelige i Christus ... som i Skriften be-
tegnes ved Navnet Guds eenbaarne Segn . . . Det guddomme-
lige Veasen (det paulinske »Guddommens Fylde« Col. 2,9)
har i Christus gjennemtrengt det menneskelige og veret
det virksomme Princip i hver Villie, hver Tale og Bedrift«
(S. 516—517). »Naar Troen er den faste, levende og inder-
lige Overbeviisning om den guddommelige Kjarlighed i
Jesu Sendelse, om den guddommelige Viisdom i hans Lzre,
den guddommelige Hoihed i hans Person, da hengiver
Mennesket sig i denne Tro frivillig og ubetinget til den
himmelske Ferer« (S.411—412). Er ikke alle disse Ud-
talelser Udslag af »den inderlige Kristustro«, som Dr. Lar-
sen ikke har formaaet at finde Vidnesbyrd om?

(3.) Endnu mere oplagt end, at Clausens Standpunkt
ikke er rationalistisk, er, at det er tkke-ortodokst. Dette
fremgaar af hans Afvigelser fra den ortodokse Teologis
Opfattelse af Arvesynd, Forsoning, Retferdiggerelse, Sa-
kramenter, Treenighed, Engle og Dzmoner.

(4.) Hans Standpunkt maa da betegnes som udpraget
protestantisk ; det er den kritiske Skriftteologis, paa adskil-
lige Punkter med uklare, rationaliserende Formuleringer, paa
andre med tydelig Paavirkning fra Schleiermacher. Uklare,
rationaliserende Formuleringer er f. Eks. den ferste Saet-
ning, hvormed Bogen begynder: »Navnet Kirke betyder
overhovedet et Samfund til at fremme almindelig Reli-
gieusitet« (S. 1) — endvidere adskillige Udtalelser om For-
holdet mellem Fornuften og Skriften eller Fornuften og
‘Aabenbaringen. F. Eks. : Katolicismens gverste Princip »stod
i aabenbar Modsigelse med Fornuft og Skrift« (S. 68. 175),
hvorimod Protestantismen »erklerer kun een Fremgangs-



H. N. Clausen 321

maade for den sande: den, som udgaar fra Skriftens For-
tolkning og derefter bringer dens Lere i Sammenhseng med
Fornuftens Udsagne« (S. 381—382). yHvad Christendommen
forkynder som Guds aabenbarede Ord, ferer den tilbage til
Menneskets eget Indre, og paatrykker saaledes den menne-
skelige Fornuft det guddommelige Praeg« (S. 347). »I Tillid
til den indre Aabenbaring felger Fornuften sit eget Lys,
udvikler Indholdet af den almindelige religieuse Bevidst-
hed og seger derefter Stadfazstelse for sine Resultater i det
aabenbarede Ord« (S. 379). Den systematiske Teologi skal
»bringe Aabenbaringen i Harmonie med Fornuften« (S. 367),
»stifte Forlig mellem Fornuftens Autonomie og Aaben-
baringens Auctoritet« (S. 374). Da Clausen jo afviser baade
Rationalismens og Hegelianismens Bestrabelser for at gore
Fornuften til gverste Dommer over Aabenbaringen og
Skriften (S. 376. 379), maa hans egen Mening vaxre, at
Aabenbaringen og Skriften vel er den kristelige Leeres Kilde,
men Fornuften er det Organ, hvormed Aabenbaringen og
Skriften modtages: »Kun ved Fornuften bliver Aabenbarin-
gen tilgjengelig for Mennesket« (S. 309. Jfr. S. 815). Paa
samme Maade skriver han i 1830, at »Aabenbaringen,
skjondt dens Udspring ligger udover Naturens Orden, maa,
selv hvor dens Indhold gaar ud over Tenkningens Sphere,
tilegnes ved Fornuftens Virksomhed og s®ttes i Forbin-
delse med Menneskets aandelige Vasen og aandelige Inter-
esse for at erholde Betydning og Indflydelse paa det hele
Live.

Denne Opfattelse af Fornuften som Menneskets Sans
for det oversanselige mgder man — som bekendt — ogsaa
hos den tyske Filosof Jacobi? og her hjemme f. Eks. hos

1) Nyt theol. Bibliothek. XVI. 1830. S. 282.

2) F. H. Jacobi: Werke. III. 1816. S. 436 (»Der Sinn fiir das Ueber-
sinnliche¢). Jfr. II. S. 343. III. S. 400 (»Vernunft haben und von Gott
wissen ist Eins¢). »Vernunfte udledes af »Vernehmen« (IIL. S. 19. 32).
— Allerede Kant havde skelnet mellem Fornuft og Forstand, f. Eks.
‘Werke ed. Rosenkranz. II. 1838. S. 499 (Kritik der reinen Vernunft):

21



322 Lorenz Bergmann

Jens Moller' og Mynster?. Men flere af Clausens fornavnte
Udtalelser synes at tillegge Fornuften en videregaaende
Betydning og kan derfor i ethvert Tilfeelde ikke siges at
vere afklarede®. Alligevel forekommer det mig at vaere
en stor Overdrivelse, at Dr. Larsen skriver (p. 142): »Naar
Clausen ikke blev forstaaet, som han selv gnskede det,
skyldes det ingen anden end ham selv«. Det uklare og
svevende i adskillige af hans Udtalelser kan virkelig ikke
undskylde end sige retferdiggere Grundtvigs, Rudelbachs
og Lindbergs grove Karikaturtegninger.

Endelig maa vi omtale det Schleiermacherske Islcet i Clau-
sens Bog, som Dr. Larsen med Rette fremhaver (p. 142—
145). Ganske vist nevnes Schleiermacher udtrykkelig kun
5 Gange*; men hans Paavirkning merkes dog paa mange
Punkter, selv om Clausen »ikke slavisk felger hans ejen-
dommelige dogmatiske Metode« (p. 143). Folelsens Betyd-
ning fremhaeves serlig i Afsnittet om Gudstjenesten®, og
Clausen deler ganske Schleiermachers Bestrebelse for at
fore de dogmatiske Lereformer tilbage til det religiose
Trosindhold og for at forene den kristelige Tenkning
med den hgjeste menneskelige og videnskabelige Kultur.
Schleiermachers Bestemmelse af Forholdet mellem Katoli-
cisme og Protestantisme som mellem Kirkeprincip og
Kristusprincip, hans »frygtlese Kritik over for det kirke-
Den menneskelige Fornuft har en naturlig Tilbajelighed til at over-
skride Erfaringens Grense; transscendentale Ideer er ligesaa naturlige
for den som Kategorierne for Forstanden.

1) Kh. S. 4. R. IV. S. 288. Theologisk Bibliothek. XIV. 1828. S. 34.

2) F. Eks. i Afhandlingen om Begrebet Tro (1821, optrykt i »Blandede
Skrivter«. I. 1852. S. 5. 27. 30—35) og i Brevene til Engelbreth 1825—
27 (Kh. S. 4. R. IV. 1895—97. S. 475. 498—499. 503—505). Jfr. den
forste af »Betragtningerne« (1833. I. S. 8).

3) Uklare og rationaliserende Udtalelser findes efter mit Sken ogsaa
S. 7. 349. 410. 437. 510. 523. 533. 677. 702.

4) S. 11 Anm. S. 337 Anm. S. 378. S. 472 Anm. S. 531.

5) S. 534 f. 550. 620. 671. 717. 762. 781. 810. — S. 376 indvendes

mod den principielle Rationalisme, at den »fattedes paa sand Iolelse
af Troens Nedvendighed og Aabenbaringens Hellighede«.



H. N. Clausen 323

lig nedarvede og fastslaaede«, hans Lere om Synden, om
Engle og Demoner, om Forsoning og Treenighed, hans
Forkerlighed for en Union mellem Lutherdom og Cal-
vinisme og for en Synodal-Presbyterial Forfatning for der-
ved at fremme Kirkens Selvstendiggorelse over for Staten,
alt dette har sat sine dybe Spor i Clausens store Bog!.

Et enkelt Punkt, nemlig Bedommelsen af Luther, vil
senere blive omtalt (S. 336—337. 339. 358—359).

Til sidst skal jeg — som et vigtigt Synspunkt, der ikke
er kommet til sin Ret i Dr. Larsens Bedemmelse — frem-
heve, at Clausen i »Catholicismen og Protestantismen«
ligesom i sine senere Skrifter viser sig som en udpreget juste
milieu-Natur?. Han vil gaa en Mellemvej mellem det 18.

1) Jeg synes ikke, at dette kommer til sin Ret i Dr. Soren Holms
interessante Afsnit om Clausen og Schleiermacher (S. 23—30).

2) Paa eet Punkt indtager denne juste milieu-Natur et yderlig-
gaaende Standpunkt, nemlig i sin Overvurdering af Gejstligheden: »Som
Fortolker af Christi Lere og Villie staaer Geistligheden mellem Evan-
geliet og Menigheden, og som saadan har den guddommelig Indstiftelse
og Auctoritet, @rverdig og nedvendig i sit Kald som Menighedernes
aandelige Leder og Kirkens nzrmeste Forvalter; den har Magten fra
Gud, Embedet fra Staten, Leren fra Skriften, Dueligheden fra sit
eget Indres« (S. 218). »Det ligger aldeles i den protestantiske Kirkes
Princip, at den maa hindre enhver gudstjenstlig Sammenkomst, hvor
Forhandlingerne ikke ere geistlige M@nd overdragne; thi Opbyggelse,
saaledes som Protestantismen vil have den fremmet, ved Indsigt i det
guddommelige Ord, kan kun under denne Betingelse vare at ventes.
»Naar vi sige, at den protestantiske Kirke bestaaer og virker ved den
hellige Skrift, da sige vi dermed, at den bestaaer og virker ved sin
Geistlighed« (S. 768—769).

Derfor udtaler han sig med Skarphed mod, at Ikke-Teologer som
Steffens »vove at opkaste sig til Skriftens Fortolkere, til Udleggere af
Christendommens Dogmer og til hovmestererende Lzrere af Teologerne«
(S. 357). Dr. Larsen skriver (p. 132%), at Clausen her tenker paa Stef-
fens smukke Bog »Von der falschen Theologie und dem wahren Glaubenc.
1825. Dette Skrift udkom allerede i 1823; 1825 udkom det i dansk
Oversattelse ved Provst M. P. Kruuse. Man kan godt, som Dr. Larsen,
kalde det en »smuk¢« Bog, naar man tenker paa den varmt folte For-
tale, hvori Steffens bekender, at han gennem den teologiske Professor
og Prast i Breslau, Scheibels Forkyndelse og Sj®lesorg har fundet

21*



324 Lorenz Bergmann

Aarhundredes Kriticisme og den senere »theologiske Dog-
matismus« og »Cryptocatholicisme« (S. 376—378. Jir.
S. 730. 759) — ligesom mellem den katolske Kultus og
den ziirichske (S.784 Anm.). Han er en wrig Tilhenger
af baade—og. Han vil fastholde baade Aabenbaringen og
Fornuften, baade Skriften og Fornuften (se ovenfor S. 303.
320—321), baade Viljens Frihed og Guds Naade (S. 402. 420),
baade Tro og Gerninger (S. 425—428), baade Evangeliet
og Sakramenterne (S. 450). Han havder »Ligevaegten mel-

Hvile i Troen paa Frelseren, og paa den Maade, hvorpaa han i selve
Skriftet fremhaver, at det underfulde i Frelserens Liv ikke kan skilles
fra hans Lere (Overs. S. 12—15), hvorfor han afviser baade den ratio-
nalistiske og den mytiske Opfattelse foruden den, der forer Kristen-
dommen tilbage til den religiose Afhzngighedsfolelse. (Jfr. hans Brev
til Mynster 1/5 1823. Af efterladte Breve til J. P. Mynster. 1862. S. 87).
I Modsztning til denne falske Teologi finder han den sande kristelige
‘Tro i den ved Luther rensede Lzare (S. 49). I den strenge Ortodoksis
Aand h®zvder han ikke blot Skriftens Inspiration og Treenigheden
(S. 82—83), men ogsaa, at Adams Synd tilregnes Menneskeheden (S. 74),
ligesom han forkaster enhver Union med dem, der ikke deler den orto-
doks-lutherske Nadverlere (S. 161—171) — et Punkt, som Grundtvig
i sin meget anerkendende Anmeldelse i »Theologisk Maanedsskrift«. III.
1825. S. 198—202 (jfr. ogsaa Nyeste Skilderie af Kjsbenhavn. 1824.
Nr. 33) udtalte sin Tilslutning til. Endvidere fremhaver Steffens, at
Teologien ikke skal herske, hverken over Menigheden eller over Skriften,
som ikke kan forstaas uden Tro (S. 150—159), og »ved Troen kan den
Intet erholde, som denne [Troen] ikke formaaer at meddele den En-
foldigste« (S. 157).

Man forstaar derfor, at selv en saa mild Bedemmer som Jens Maeller
ikke ngjedes med at bringe et fyldigt Referat af Steffens’ Bog (»Nyt
theol. Bibliotheks. VI. 1824. S. 218—258), men ogsaa i en Efterskrift
(S. 253—258) udtalte sin Beklagelse af Forf.s »Tilboielighed til at heve
det populere Element i Kirken paa det lerdes Bekostning¢, hvorved
den teologiske Videnskabs Betydning for Bibelens Forstaaelse under-
kendes, og sit Onske om, at Skriftet »mere havde varet en Gjenlyd
af Confessio Augustana og mindre af Formula Concordiz«.

Det er netop denne Steffens’ Underkendelse af den teologiske Viden-
skab, som Clausen i en noget irriteret Tone protesterer imod (S. 357
og i en Anmeldelse i »Dansk Litteratur-Tidende«. 1825. Nr. 40—42.
S. 625—671).



H. N. Clausen 325

lem Ord og Ritus« (S. 801), mellem Ord og Ceremonier
(S. 535—537). Han siger selv, at hvad han gnsker, er »en
Tro, som er provet og bygget paa Indsigt, hvor der er
Lys uden Kulde og Varme uden Taage, Sandhed uden
Tomhed og Skjenhed uden Blendverk« (S. 817). Skulde en
saadan midtpunktsggende Bestrebelse ikke vare anbe-
falelsesvaerdig for en Videnskabsmand, der ikke vil op-
treede som Profet eller Paradoksmager ?

III

Hermed gaar vi over til Afsnittet om »Kirkens Gienmeele
(p- 146—153). Jeg anser dette Afsnit for overfladisk og
ukritisk. For at give det fulde Indtryk af Tonen i Grundt-
vigs Modskrift burde der have varet medtaget Udtryk
som disse, at Professoren »vil prove, om han har Kveag til
Laesere« (S. 41). »Saa meget er da vist, at Prof. Clausens
Christendom er aldeles falsk, hans protestantiske Kirke
et Afguds-Tempel, hvor man vitterlig [!] forkynder Logn
som Sandhed, og streber [!] at oph®ve den uoph®velige
Skilsmisse mellem dem som mellem Lys og Merke« (S. 22).
Grundtvigs Bandtruselsbulle mod Clausen burde ogsaa
have vzret anfert in extenso (p. 149): »Som erlig Mand
maa han enten gjore den Christelige Kirke hgitidelig Afbigt
for sin uchristelige og forargelige Leerdom, eller nedlegge
sit Embede og aflegge sit christne Navn. Dette er min
ufravigelige Paastand i den Christelige Kirkes og Menig-
heds Navn, og vil Professor Clausen ingen af Delene, da
erklerer jeg ham herved, paa Kirkens Vegne, som var,
som er, og som skal blive, og hvis Lardom ligger klart
udfoldet, vel bekjendt i dens Historie: paa den eneste sgte
Historisk-Christelige Kirkes Vegne, for en falsk Leerer,
som misbruger det christelige Navn til, saavidt han for-
maaer, at forvirre og forfore Menigheden, streber [!] at
undergrave den Kirke, han udgiver sig for at ville tjene
og befaeste« (Fortalen p. IV). Denne Tone er ikke ukendt



326 Lorenz Bergmann

fra Kirkens Historie. Saaledes taler den romerske Pave,
naar han lyser katterske Lerere i Band, og ud fra Katoli-
cismens Forudsztninger har Paven jo Ret til at tale paa
Kirkens Vegne. Men hvad begrunder Kapellan N. F. S.
Grundtvigs Ret til at tale i den kristelige Kirkes Navn
og true en Medkristen med Band, fordi denne har en
anden teologisk Opfattelse af Kirken, Skriften og Daabs-
bekendelsen ?

Man forstaar, at Ingemann i det samme Brev, hvori
han meddeler Grundtvig, at han er enig med ham i »Hoved-
sagen selv: den billige Fordring, at Kirkens Lzrere maa
holde sig til dens Bekjendelses, tilfgjer: »Jeg tror dog ikke,
nogen anden end Kirkens Overhoved er berettiget til i
Kirkens Navn at exkommunicere, og et saadant Kirkens
Overhoved, mener jeg, vi Protestanter kun har i dens
usynlige Herre og Mester«. Heroverfor forsvarede Grundt-
vig sig ved at erklere: »Bogen har jeg paa en Maade selv
skrevet, men Fortalen har vor Herre gjort« [!].

I sit Referat af, hvad Grundtvig egentlig vil med »Kir-
kens Gienmeleq, indfletter Dr. Larsen Pastor Anders Nor-
gaards Bedemmelse?, og han synes at godkende den urime-
lige Paastand, at Menigheden »aldeles ikke har veeret hver-
ken baaret eller opholdt af Skriften«. — Hvorfor anfgrer
Dr. Larsen ikke Grundtvigs egne Ord om T'rosbekendelsen ?
»At Troes-Bekiendelsen, der danner den snevre Kirke-Der,
er den uforanderlige, vi troe urokkelige Grundvold baade
for Troen og for Leerdommen i den Christelige Kirke, det
er en soleklar Sandhed, man kun kan tvivle om, naar man
ei vil troe sine egne Jine, kun som en fortvivlet Logner [!]
modsige« (S. 26). Det Nye Testamente forudsaetter i alle
Maader, baade hviler og bygger paa Trosbekendelsen (S. 27)
og skal forstaas ud fra denne (S. 29). Det maa understreges,
at Grundtvig ikke (som man efter hans Standpunkt i de
foregaaende Aar vilde have ventet) skriver et Skriftens

1) Grundtvig og Ingemann. Brevvexling. 1882. S. 71. 73.
2) Grundtvigianismen. I. 1935. S. 34—35.



H. N. Clausen 327

Genmele, o: et Bibelortodoksiens Genmale imod Clausens
kritiske Bibelsyn, men et Kirkens Genmale (0: et Gen-
meale ud fra den ved Daaben lydende Formulering af den
kirkelige Tradition) imod Clausens steerke Fremhavelse af
det protestantiske Skriftprincip. Anders Norgaard har der-
for Ret, naar han siger, at Clausen »er en fuldgod Reprz-
sentant for Protestantismen i det hele«. »Grundtvig er ved
Genmelets Fremkomst saa nys krgbet ud af den ortodoxe
Ham, at han endnu ger en himmelvid Forskel paa en
ortodox Bibeltroende og en rationalistisk eller liberal Bibel-
kritiker. Eftervirkningerne af Ortodoxien blander sig alt-
saa endnu — noget forvirrende — i det nye Syn. Thi det
er ikke om en Hgjre-, Midter- eller Venstrestilling inden-
for det protestantiske Bibelsyn, det drejer sig, men om
Protestantismens Ordsyn, Skriftsyn og Kirkesyn i det
hele« (I. S.36—38, delvis anfert p. 153). Nergaard for-
spger da heller ikke det umulige at fremstille Grundtvig
som en Meningsfalle af Luther; men han siger: »Clausen
var en typisk Protestant. Grundtvig har fra 1825 forladt
Protestantismens Grund, ikke for at narme sig Katoli-
cismen, men for at gaa ud over baade Katolicisme og Prote-
stantisme« (I. S. 39) — jeg vilde hellere sige: for at gaa
tilbage til det «ldste katolske Standpunkt, paa den apo-
stolske Overleverings, serlig Daabsbekendelsens Grund, et
Standpunkt, som den senere katolske Udvikling — med
Kirkemgderne og Paven — har opgivet som utilstraekkeligt.
Derfor har ikke blot Grundtvigs protestantiske Modstan-
dere!, men ogsaa katolske Teologer betragtet ham som
en Mand, der bekeempede det protestantiske Skriftprincip
ud fra det katolske Kirke- og Traditionsprincip og derved
beredte Vejen for Romerkirken?, Faktisk har Grundt-
vigianismen da ogsaa for adskillige Danske vaeret et Gen-

1) For blot at navne eet Eksempel fra Clausens Skrifter, taler »Det
Nye Testaments Hermeneutike«. 1840. S. 62 om »den katholicerende
Retning« i Forsoget paa at fortolke Skriften ud fra Trosbekendelsenc.

2) Grev J. L. Holstein fremhaver iser »Menighedsprincipet« som
katolicerende (LEvangelisk-Luthersk. 1872. S. 107—114). »Ved at skrive



328 Lorenz Bergmann

nemgangspunkt paa Vej til Romerkirken, saaledes for
Bibliotekar Hoffding-Muus', den tidligere Santalmissionser
og Folkekirkeprast M. C. Jensen? og Politikeren Jens Busk?.

»Menighedsprincipet« paa deres Fane have Grundtvigianerne opsagt
»det Protestantiske« Huldskab og Troskab; thi Menighedsprincipet er
ikke blot uprotestantisk, men antiprotestantiske«.

J. L. V. Hansen, der efter 22 Aars Prastegerning i den danske
Folkekirke gik over til den katolske Kirke i 1863, skriver, at Grundtvig
»bekempede den vilkaarlige Anvendelse af Luthers saakaldte Skrivt-
princip« ud fra et katolsk Standpunkt, idet han begrundede sit Angreb
paa den apostoliske Overlevering, som havde sit kortfattede Udtryk i
Daabsbekendelsen (»Luther og Grundtvige«. 1883. S. 15. 240). Men senere
bred han med Traditionsprincippet og betragtede Daabsbekendelsen
ikke som apostolisk Overlevering, men som »et Ord af Herrens egen
Mund¢, hvormed han opgav det katolske og sluttede sig til den nyprote-
stantiske Betragtning af Apostlenes Forhold til Kristus (Ib. S. 17—19).

Serlig interessant er den lerde og fromme norske Konvertit
Krogh-Tonnings Udtalelse i sin Selvbiografi: »Alle Grundtvigs Mod-
standere var enige om at betragte hans Lzre som uluthersk Traditio-
nalisme og som en Planteskole for romersk-katholske Sympathier, hvad
den ogsaa har vist sig at vere. Naar den katholske Propaganda har
vundet langt storre Indflydelse i Danmark end i Norge, saa har dette
sikkerlig en Hovedaarsag i den Forberedelse, den fornemmelig i Dan-
mark havde faaet gjennem Grundtvigianismen, medens Nordmandene
var anderledes staalsatte mod saadan Indflydelse ved den solide Luther-
dom, de har taget i Arv fra Johnson og Caspari ... Det blev mig aldrig
tvivlsomt, at Grundtvigianismens Fordring paa at reprasentere den
rene Lutherdom maatte afvises. Det var mig klart, at den var en katho-
licerende Retning i Strid med Reformationens formale Grundprincip
om »Bibelen alene« som Kilde og Norm for al christen Tro og Lzre.
Saaledes historisk seet. Men et andet Spergsmaal var det jo, om Re-
formationen i Virkeligheden, dogmatisk seet, havde Ret i dette sit
Princip«. (®\En Konvertits Erindringer«. 1906. S. 51).

Ogsaa Dr. Seren Holm fremhaver med Rette, at Grundtvigs Skrift
sham uafvidende har en stzrk katholicerende Tendens« (S. 45. 47. 57—
58), medens Professor Oskar Andersen (S. 206) finder det »vildledende«
at tale om en saadan Tendens.

1) Kirkens Historie i fjerde Aarhundrede af Biskop Theodoret og
Samtidige. V. 1881. Fortalen. S. VIII—IX. XXXII—XXXIIIL

2) Aabent Brev til mine Venner i den danske Folkekirke. 1895.
S. 7. 18—20.

3) Johs. Garnaes Petersen: Jensk Busk. 1943. S. 24. 68—69. 157. (Han
kunde komme hjem fra den katolske Kirke om Seondagen og sige:
»I Dag herte vi en god grundtvigsk Praedikenc).



H. N. Clausen 329

I Vurderingen af Mellemverendet mellem Grundtvig og
Clausen folger Dr. Larsen ganske Professor Oskar Ander-
sens Afhandling i »Dansk Kirkeliv«. 1925 (S. 115—217) —
ogsaa paa Steder, hvor denne Forfatter ikke udtrykkelig
citeres!. Saaledes naar han taler om Clausens »paa mange
Maader helt undervaegtige Opfattelse af Protestantismenc
(p- 148 = Oskar Andersen S. 156) eller skriver, at Grundt-
vig »med stor Virkning fremhaver det selvmodsigende i
at tillegge Skriften Autoritet som eneste »Kundskabskilde
og Trosregel« og samtidig fastslaa dens praktiske Ubruge-
lighed« (p. 152 = Oskar Andersen S. 167). Naturligvis fast-
slaar Clausen ikke Skriftens »praktiske Ubrugelighed«. De
to anferte Teologer indremmer selv, at Grundtvigs Gen-
givelse af Clausens Skriftopfattelse er en ligefrem Kari-
katur? (p. 160 = Oskar Andersen S. 164, jfr. S. 117 n.);
hvor kan de saa sige, at den er af stor Virkning?

1) Denne skjulte Afhzngighed markes endog i den rent historiske
Redegorelse. Se saaledes p. 126 L. 9 f. n.—L. 5 {. n., jfr. Oskar Ander-
sen S. 143. — p. 135 L. 4—9, jfr. O. A. S. 154. L. 9—16. — p. 136.
L. 12 ff,, jfr. O. A. S. 152. L. 7 ff. — p. 143 L. 20—24, jfr. O. A. S. 153.
— p. 149 L. 22 ff., jfr. O. A. S. 160. L. 19 ff.

2) Som Eksempel paa Grundtvigs tendentiose Karikeren kan anferes
S. 33: »Clausen paastaaer, at Bogens [Nye Testamentes] Aigthed er
tvivlsom, og Texten usikker, den evangeliske Historie aldeles upaa-
lidelig, Pauli Apostel-Kald ugyldigt, alle Apostlenes Vidnesbyrd om,
at det var Guds og Jesu Ord, de talede, falske eller uzgte, og han finder
altsaa intet Guds Ord i det Ny Testamentes.

Ligeledes beror det paa en Misforstaaelse eller en Forvanskning, naar
Grundtvig S. 18 skriver, at det efter Clausen (S. 343—344) »skal vare
lige bibelsk, lige christeligt, enten man antager Christus for Gud eller
for et indskr@nket Menneske«. Clausens Ord lyder: »Den hellige Skrift
er selv Kilden til den theologiske Forskjellighed. Thi vi leese i Skriften,
hvorledes Christus snart fremstilles i sin guddommelige Hejhed, snart
i sin menneskelige Indskrenkning« o. s. v. Grundtvig burde dog vzre
saa meget Teolog, at han forstod, at Clausens Udtryk, »Christi menne-
skelige Indskrenkning« gaar tilbage til Fil. 2,6—7, hvor Paulus taler
om Kristi »Kenosis«, at han forringede sig selv, idet han tog en Tjeners
Skikkelse paa og blev Mennesker lig. Clausen taler altsaa om Kristus
i hans »Fornedrelses Tilstand«; men dette er noget ganske andet end,
at han skulde betegne Kristus som »et indskrenket Menneske«.



330 Lorenz Bergmann

Den af Clausen foreslaaede Formulering af Preesteeden
(anfert p. 132) betegner Grundtvig (S. 41—42) som »Legn«
og »Daarekiste-Snak¢, og han paastaar dristigt, at refter
denne Eed ... kunde man nu vist nok pradike Tyrkisk
og Arabisk og Alt, hvad man vilde«, — uagtet den forste
Setning i Clausens Edsforslag lyder: »Den hellige Skrift
er den ene guddommelige Troesnorm« (S. 337). Det fore-
kommer mig da ogsaa at vere meget uretferdigt, naar
Professor Andersen skriver (S. 173): »Clausens Fortolkning
af den bestaaende Ed karakteriserer han [Grundtvig S. 39]
forstaaeligt nok som Spot med Ord og Lefter og som Be-
drag mod den @Qvrighed, der tror os« o. s. v. »Forstaaeligt
nok« — ja, ud fra Grundtvigs udpregede Tilbgjelighed til
at karikere og persiflere sin Modstander — men ikke for-
staaeligt ud fra Clausens egne Ord og deres naturlige
Mening.

Jeg kan heller ikke vaere enig med Dr. Larsen, naar han
p. 1563 — atter i stiltiende Tilslutning til Oskar Andersen
S. 192—194 — fremhaver, at Grundtvig her »paa afgerende
Maade har understreget det grundkristelige — Kristus-
troen — overfor Clausens udflydende Teologi«. Det er alle-
rede ovenfor godtgjort (S. 319—320), at Kristustroen ogsaa
meder os i Clausens Bog, og det er kun en af Grundtvigs
sedvanlige Karikaturtegninger, naar han siger (S. 22), at
Clausen »kun vil have Christus gjort til et guddommeligt
Navn paa sin egen Fornuft¢, og at »Prof. Clausens Christus
er en aldeles luftig, devstum, magtesles, upersonlig Person,
som gigr sit Bedste ved slet ingen Ting at giere« (S. 8).

Naar Grundtvig i Mods@tning til Clausens Skriftprincip
henviser til »den saakaldte apostoliske Troes-Bekjendelse«
og 3 Gange paastaar (S. 10. 19. 24), at den kristelige Kirke
kun indlemmer dem i sig, der tilegner sig denne Beken-
delse, burde Dr. Larsen have gjort opmerksom paa denne
Paastands uhistoriske Karakter, der allerede fremgaar af
den gresk-ortodokse Kirkes afvigende Daabspraksis. Der
kunde ogsaa have varet Grund til at omtale, at Clausen



H. N. Clausen 331

er saa langt fra at »vrage Kirkens oprindelige Bekiendelse«
(som Grundtvig siger S. 28), at i hans Forslag til et for-
andret Daabsritual naevnes »det apostolske Symbolum«som
»den christelige Tro, paa hvilken disse Bgrn skulle debes«
(S. 837).

Grundtvigs ubszendige Heftighed og perfide Karikeren
gor det paa Forhaand ikke sandsynligt, at han i selve Sagen
skulde have Retten paa sin Side. Den store Salmedigter
og Folkeopdrager var ikke stor som Teolog. Ogsaa her
digtede han — mere, end han forskede. Jeg har derfor
sveert ved at forstaa, at en teologisk Videnskabsmand som
Professor Oskar Andersen — quem honoris causa nomino
— kan skrive, at han »giver vasentlig Grundtvig Ret over-
for hans Modpart« (S. 117). Hvad enten det gelder Spergs-
maalet om Katolicismens og Protestantismens Vasen, eller
Spergsmaalet om Universitetsteologiens Frihed, forekom-
mer det mig, at det modsatte er Tilfeeldet. Dette Indtryk
fik jeg allerede, da jeg for omtrent 50 Aar siden for
forste Gang leste »Catholicismen og Protestantismenc
og »Kirkens Gienmele«, og det har yderligere faestnet
sig i Aarenes Lgb. Jeg kan derfor fuldt ud underskrive
Dr. Soren Holms Dom (S. 31): »Efter min Mening havde
Clausen Ret overfor Grundtvig i saa at sige alt: viden-
skabeligt, theologisk og konfessionelt«. I Bedommelsen af
»Gienmealets« Form kan jeg ganske slutte mig til Oskar
Andersens Dom!. Om dette karikerende og imjurierende
Skandskrift, der i formel Henseende er et slet ordnet Hast-
veerksarbejde?, har Holger Begtrup Frimodighed til at

1) S. 157: »Stoffets formelle Tilretteleggelse g Udarbejdelse ... er
ikke beundringsverdig — rent bortset fra Polemikens karikerende og
injurierende IForm ... Endog Redegerelsen for hans egen Opfattelse,
der fremsattes i flere spredte Tillob og med en Bevisforelse, der ikke
klart pointerer det vasentlige, vidner om Hastvarket«.

2) C. J. Brandt mener, at Grundtvig som Subskribent har faaet
Clausens Bog c. 20.—21. August. »Forudsat at Grundtvig har haft
den et Par Uger, er der med hans fast utrolige Arbejdskraft, baade til
at lese Boger og skrive dem, i sig selv intet urimeligt, end sige umuligt



332 Lorenz Bergmann

skrive: »Kirkens Genmele er fra Formens Side et Mester-
veerk, skrevet med al den Veegt, Grundtvig magtede at
leegge i sine Ord, og helt igennem af een Stgbning.

v

Ogsaa det store og vigtige Afsnit om »Kirkekampen«
1825—34 (p. 154—187) frembyder mange, baade steorre og
mindre, Angrebspunkter. Det kunde saaledes have varet
naevnet, at selve Udtrykket »denne Kirkestrid« bruges af
Ingemann allerede 3. November 1825 i et Brev til Grundt-

i, at han i den Tid har kunnet l®se den 844 Sider tykke Bog, skrive
sin egen lille paa 3—4 Ark og faa den trykt til 5te September« (»Dansk
Kirketidende«. 1877. Sp. 741—742. 746—747). Sp. 715—730 gengiver
Brandt et ikke-benyttet Udkast af Grundtvig til en Anmeldelse af
Clausens Bog til »Theologisk Maanedsskrift«. Det er ikke slet saa skarpt
i Tonen som »Kirkens Gienmele«, men udtaler dog, at Clausens Bog
serklzerer hele den kristelige Kirke Undergangs-Krige (Sp. 716). »Forf.
gjor sig en AEre af at vaere om ikke Enevolds-Regent, saa dog Selvejer
i Selvmodsigelsernes grenselgse Rige« (Sp. 717); han taler saabenbar
Vravle (Sp. 719). »Det eneste ejendommelige ved Bogen er gjensynlig
den utvungne Anprisning af kirkelig Ubestemthed og den deraf flydende
Bestrzbelse overhovedet at sige alt hvad siges kan, uden dog i Grunden
at have sagt noget, hvorpaa der kunde bygges det mindste« (Sp. 718).
Anmeldelsens Hovedtesis er, at »Kirken erklerer dem for fremmede
fra den, som ej vil tilegne sig dens Tros-Bekjendelse ... den siger rent
ud: ja, I er, som Kjattere, i den kristelige Kirkes Ban« (Sp. 722). I
Nr. 45 meddeler Brandt ogsaa en ikke-benyttet »Fortale«, dateret
23. August, forskellig fra den senere trykte, og omtaler tre forskellige
Udkast til Slutningen af Genmelet.

Jeg tilfojer et Par spredte Bemarkninger til Enkeltheder i Dr. Lar-
sens Fremstilling. p. 147%: Grundtvigs Preediken 31/7 1825 er aftrykt
i Udv. Skrifter ved Begtrup. IV. S. 386—394, Kirkens Gienmzle ib.
S. 395—429. — p. 14812: Det anforte »Nyeste Skilderie af Kjsbenhavne.
1825. Nr. 12 indeholder ikke de af Dr. Larsen gengivne Udtalelser. —
p. 1491%: Grundtvigs Ord til Ingemann burde ikke have veret anfort
efter Begtrup, men efter »Brevvexling mellem Grundtvig og Ingemanne.
1882. S. 69. Sidehenvisningerne til »Kirkens Gienmale« passer ikke til
1. Udg. 1825 (genoptrykt 1925), men til 4. Oplag 1877, hvad Dr. L.
ikke har gjort opmearksom paa.

1) N. F. S. Grundtvigs kirkelige Syn 1825. 1901. S. 229—230.



H. N. Clausen 333

vig (»Brevvexling«. S. 41). I Citatet p. 155° — Clausens
Dom i Selvbiografien om »Kirkens Gienmale«! — savner
jeg Fortsettelsen (S. 110—111): »Ord kunne vere af den
Beskaffenhed — selv om de ere udtalte af en Mand, som
gjelder for at vere ved fuld Samling, og selv om de maa
antages udtalte i fuld Alvor og med vel betenkt Hu —
at det er vanskeligt at sige, hvorledes de skulde kunne
mgdes med Bevarelse af nogen Anstand« — en Udtalelse,
der er betegnende for den sirlige Formens Mester, som
Clausen var.

De 88 teologiske Kandidater og Studenters Adresse til
Clausen?® (p. 156) kunde godt have fortjent at blive gen-
givet ordret. Meget pracist fremhweves det, at medens
Clausen »antager den hellige Skrift for at veere Kristen-
dommens sidste Grundkilde, ... gaar Grundtvig overalt
tilbage til den apostoliske Troesbekjendelse som sidste
Kilde og som eneste Fortolkningsregel, beseglet med Kir-
kens guddommelige Vidnesbyrd«. Overfor Clausen udtales,
at »Deres hele Skrivt, ligesom alle Deres Forelesninger,
aander den dybeste Arefrygt for Kristi guddommelige
Person, forenet med de reneste Begreber om hame«. »Idet
vi Underskrevne bevidner Dem, som vor hgitagtede og
elskede Lerer, vor inderlige Deeltagelse heri, skylde vi
derhos at tilfgie: at vi altid have felt os fuldkommen til-
fredsstillede ved Deres Bestrebelser for hos os at vakke
og nxre den samme kristelig lyse Aand, som hersker i
Dem selv og Deres Skrivte.

I nzste Nummer af »Skilderiet« (Nr. 76. Sp. 1211) svarer
Grundtvig »De 88 Clausenianer«: »Naar eders Lerer ei vil
have den Christelige Troes-Bekiendelse til Troes-Regel, da
er han ikke min Broder i Christo«; men i Nr. 78 gor »En
af de 88« opmaerksom paa det uredelige i denne Formu-
lering, der kunde opfattes, som om Clausen neagter at an-

1) p. 1542 kunde have vearet navnet, at fjerde uforandrede Oplag

udkom i 1877. p. 1558 tilfejes: Jfr. Optegn. S. 113. 127,
2) Nyeste Skilderie af Kjsbenhavn. 1825. Nr. 75.



334 Lorenz Bergmann

tage de 3 Trosartikler, medens han i Virkeligheden (S. 837)
gor Bekendelsen af dem til Betingelse for, at man ved
Daaben kan blive indlemmet i den kristne Menighed. Hvor
kan da Grundtvig paastaa det modsatte ?

Rudelbachs Anmeldelse af »Catholicismen og Protestan-
tismen«, der fylder 233 Sider?, omtales lovlig kort (p. 157—
158), hvorved man ikke faar tilstraekkeligt Indtryk af An-
grebets Skarphed. Sit ortodokse Standpunkt udtrykker
Rudelbach (III. S. 164) med en Udtalelse fra et af Luthers
sidste Stridsskrifter?: »Naar Ringen forst er itu paa et
Sted, saa er det ikke mere nogen Ring; thi den holder
ikke lengere, men brister Stykke for Stykke. Derfor hedder
det: Alt og helt troet, eller Intet troet«. Med den i Orto-
doksien saa almindelige, ondskabsfulde Bidskhed angriber
Rudelbach Clausen med en Strem af Ukvemsord, serlig
for hans Stilling til Arvesynden, Forlgsningen og Retfeer-
diggarelsen?,

1) »Theologisk Maanedsskrift«. III. 1825. S. 83—118. 163—198. 287
—314. IV. 1826. S. 154—181. 248—277. VI. 1826. S. 66—88. 277—290.
VIII. 1827. S. 59—96. Sidste Afhandling ender med et: Fortsattes.
— p. 158 L. 14 f. n. l=s: tre hele Aargange.

2) »Kurzes Bekenntnis vom heiligen Sacrament« 1544 (Luthers Werke,
‘Weimar-Ausgabe. LIV. 1928. S. 158).

3) Han kalder ham »en daarlig Raisonneur, der her, som i flere Til-
felde, i Grunden ikke veed, hvad han har sagte« (IV. S. 179). »Bag disse
heie og myndige Ord skjuler sig den tykkeste Uvidenhed om det, hvor-
om der demmes, saa her l®ses ligesaa mange vitterlige Usandheder,
som Sztninger ere fremforte« (IV. S. 252). »Det, hvorpaa det brester
nzrvarende Forfatter, er slet intet Mindre end det ene Nedvendige:
den christelige Troe« (VI. S. 79). Rudelbach taler om »den gjennem-
gribende Uzrlighed, hvormed Forf. har villet besmykke sin Vantroe«
(VIIIL. S. 68). Han er »Belial i Faarekleder« (VIII. S. 68), »Korsets
Fjende« (VIII. S. 74), »den evangeliske Kirkes Fjende og Aabenbarin-
gens Foragter« (VIII. S. 81). Hans Opfattelse af 1. Mos. 3 som »en
mosaisk Mythe« »grendser til Blasphemie« (III. S. 98). »Som hans Tale om
Syndefaldet var forvirret, dunkel og fra den egentlig theologiske (Aaben-
baringens) Standpunkt bespottelig, saa er hans Tale om Forlesningen
det ikke mindre« (II1. S. 164). Hans Forkastelse af de »temporelle Offer-
forestillinger«, som man har overfert paa Kristi Ded«, sreber ligesaa stor



H. N. Clausen 335

Grundtvig betegnede Rudelbachs Anmeldelse som »yp-
perligt. I Virkeligheden er hans Gengivelse af Clausens
Ord ofte illoyal og perfid®.. Men den Kendsgerning, at

Uforstandighed og dyb Uvidenhed om Aabenbaringens Historie og
Charakteer som formastelig Fraekhed i at ville kritisere de hellige Sand-
heder, som han ei i fjerneste Maade har fattet eller tilegnet sig« (III.
S. 191). Clausens Henvisning til Jacobsbrevet som et Korrektiv til
Paulus’ Retferdiggorelseslere betegnes som »et saa elendigt Kunst-
greb af den sophistiske Vantroe, at vi vilde skamme os ved at have
spildt saa mange Ord paa at oplyse det, hvis ei Erfaring havde lert
os, hvor let slig Snegleforstand antages for hei Viisdom, som gier Guds
Ord til et Spektakel for de Uerfarne« (III. S. 314).

1) »Vigtige Spergsmaal til Danmarks Lovkyndige« 1826. S. 29.

2) Saaledes mener han at kunne karakterisere Clausens Standpunkt
ved at sige, at »Logn og Sandhed, Ondt og Godt blive de store Vende-
punkter paa Identitetens Bane, og indenfor det videnskabelige Gebeet
er det kun et Beviis paa Fremstillingens Universalitet, at begge Syns-
maader, baade den, som viser hen til Sandhedens, og den, som viser
hen til Legnens Pol, finde deres adeqvate Udtryke (III. S. 88). En An-
merkning tilfejer: »Forf. [Clausen] gaaer aabenbart meget videre, end
her er antydet ... Man eftersee det classiske Sted S. 343 fra Ordene:
»Thi naar vi lese i Skriften o. s. v.«««. Men hvad Clausen her taler om,
er kun »theologisk Forskjellighed« inden for Skriften, ikke en Mod-
setning som mellem Legn og Sandhed, Ondt og Godt.

Clausens Ord (S. 404): »Naar Mennesket har det i sin Magt at gjore
Naaden Modstand, og ved denne Modstand hindre eller endog fore-
komme dens Indvirkning, maa han ligeledes kunne lade denne Mod-
stand fare og give Naaden Rum« — fortolkes af Rudelbach, som om
han havde sagt, at Mennesket havde Magt til at frelse sig selv — »da
var Christus forgjeves sendt til Verden, forgjeves havde Han lidt, for-
gjeves var Han ded og opstanden« »Hvad have vi da videre Christum
eller Hans Forsoning behov?« (IV. S. 276—277).

Det er derfor med god Grund, at en overfor Rudelbach saa sympa-
tetisk indstillet Bedemmer som hans Biograf, Pastor J. R. Stockholm,
skriver om hans Bidrag til »Theologisk Maanedsskrift«: »Desveerre blev
Kampen mod virkelige og formentlige Modstandere en saa fremher-
skende Del af Skriftet, og Kampen fortes paa en saa ophidset Maade,
at det ofte fik Udseende af, at den mere dreiede sig om Personligheder,
om Skole- og Statssager end om Sjzlenes Oplysning til Frelse og Salig-
hed«. (Kirkelig Kalender for Norge. 2den Aargang. 1876. S. 63). Dr.
Larsen anforer hverken denne Biografi eller C. R. Kaiser’s (A. G. Rudel-
bach. Leipzig 1892) lige saa lidt som O. Schmidts Artikel i Prot. Realenc.?



336 Lorenz Bergmann

Rudelbachs og Lindbergs Polemik mod Clausen ikke er
bedre end Grundtvigs, er et Vidnesbyrd om, at det bund-
uretferdige og lidenskabelige i Grundtvigs Polemik ikke
har sin Forklaring i hans Sindssyge, men maa betragtes
som et hos alle tre Forfattere felles Udslag af Ortodoksiens
arvesyndige Tilbgjelighed til at identificere Kristendommen
med ens egne ortodokse Anskuelser, hvorfor enhver Af-
vigelse fra disse fordemmes som Vantro og Forneegtelse
af Kristendommen.

Til den senere Omtale af Rudelbach og det teologiske
Fakultet (p. 318—320) bemerker jeg, at det, at Rudelbach
i 1847 ikke fik Tilladelse til at holde sine Forelesninger
som Privatdocent under det teologiske Fakultet, ikke behg-
ver at skyldes Clausens personlige Uvilje overfor sin gamle
teologiske Modstander — som for Resten var hans Skole-
kammerat og Ungdomsven — men det ganske enkle For-
hold, at man ifglge en Forordning af 9. Januar 1824 kun
havde Ret til at holde Forelesninger under det Fakultet,
i hvilket man var promoveret, og Rudelbach var ikke
Dr. theol., men Dr. phil. ved Kgbenhavns Universitet for
en Afhandling »De ethices principiis« (1822).

Da Rudelbach ikke var Orientalist af Fag saaledes som
Hermansen, der tilmed var konstitueret som Lerer i det
Gamle Testamente efter Hohlenbergs Dgd, kunde han ikke
med Rette beklage sig over, at Hermansen blev foretrukket,
da Professoratet blev besat i 1848.

Vi vender tilbage til Kirkekampen og kommer nu til
Clausens Strid med Provst Engelbreth og Stiftsprovst Ras-
mus Moller (p. 158—161)2. Heller ikke disse to ansete Maend
formaaede at give et Eksempel paa en veerdig fort teologisk
Polemik. Engelbreth fremsaetter i sit lille Modskrift ikke
mindre end 6 Gange den taabelige Paastand, at Luther

XVII. 1906. S. 181—183 eller C. Weltzers i DBL.2 XX. 1941. S. 294—298.
1) Love og Forordninger, udg. af Damkier og Kretz. I'V. 1886. S. 322.
2) Jfr. Bjern Kornerups Artikler i DBL.2 VI. 1935. S. 324—326.
XVI. 1939. S. 452—454.



H. N. Clausen 337

for Clausen skulde vare en ugudelig Hedning?, og han til-
lader sig ufine Insinuationer2?. Jeg kan heller ikke se, at
Dr. Larsen (p. 159) har Ret i, at Engelbreth »beviser«, hvor
uretfaerdig Clausens Omtale af Luther var. Den Omsteen-
dighed, at Luther ogsaa i Nadverstriden »handlede efter
erlig Overbeviisning« (S. 38), udelukker aldeles ikke, at
han kan have fort Striden paa en uzdel Maade, »med ufor-
sonligt Had¢, som Clausen siger.

Jeg finder det heller ikke rimeligt at tale om den »op-
hidsede« Tone i Clausens Sendebrev til Stiftsprovst Mellers.
Naar man betenker, hvorledes han selv var blevet an-
grebet, er der mere Grund til at anerkende den fornemme,
omend skarpe Tone i hans Sendebrev. Som en betegnende
Prove paa Clausens polemiske Stil anferer jeg Slutningens
helt aktuelle Ord (S.295—296): »Deres Hgierverdighed
har sluttet Deres Afhandling med det Onske: »at samme
maatte blive betragtet som et velmeent Vink for de unge
Theologer, at de ikke lade sig blende af den nyere Theo-
logies glimrende Side, men vogte sig for den profane, for
den beskedne og wrlige Bibelven anstgdelige, Behandling
af de hellige Skrifter«. Og saaledes slutter ogsaa jeg ner-
verende Skrivelse med det Haab: at, saafremt D. H. her-
med har havt den falske Glimmer for Jie, som een og
anden Skole af de nyere Theologer har efterjaget ved for-
feengelig Nyhedssyge, letsindig Critik og aandlgs-overfladig
Raisonneren, da vil denne Advarsel befindes lidet nodvendig
for de studerende Theologer ved et Universitet, hvor en
saadan Profanation hos alle deres naerverende Larere
finder alvorlig og tilstreekkelig Modstand ; at derimod Ad-

1) Dr. Morten Luthers Forsvar. 1825. p. III. S. 1. 2. 3. 4. 5.

2) S. 18 skriver han: »Da nu Aabenbaringen, igjennem en Rakke
af Aarhundreder, har erhvervet sig en Slags Autoritet, og det kunde
have sine statsborgerlige Vanskeligheder rent ud at forkaste den: saa
bruger enhver oplyst (1) Theolog den, som han finder det mest passendes.

3) Nyt Theologisk Bibliothek. X. 1826. S. 257—296. Stiftsprovst

Mollers Artikel om Rationalismen var fremkommet sammesteds IX.
1826. S. 266—304.



338 Lorenz Bergmann

varselen — saafremt D. H. skulde sigte til den uforgjenge-
lige Hedersglands, der omstraaler den langt sterre Deel
af det forgangne og det nuverende Aarhundredes Theo-
loger, som ved Strenghed i videnskabelig Undersogelse,
ved Frihed i Granskning og Tale, ved dybere Behandling
af den christelige Leere, have gjenfodt Videnskaben til et
friere, kraftigere, frugtbarere Liv — vil veere lidet virksom,
saalenge Danmarks Universitet har Mend som nu, der
alle ere enige i at veerne om Aandsfrihed, Fornuft og Viden-
skab, og Ynglinger, hos hvem Blodet rinder med Nordboe-
Sundhed i Aarerne, hvor Jret er aabent for Fornuftens
klare, naturlige Sprog, og Hjertet slaaer kraftigt og varmt
for Sandhedens hellige Ret«.

I sit andet Sendebrev til Stiftsprovst Moller! fremheever
Clausen det ubestemte og tvetydige ved Betegnelsen »Ra-
tionalisme«, som derfor helst ber undgaaes: Hvis man tager
Ordet i »den historisk-konventionelle Betydning« som »det
System, der antager Fornuften som eneste Kilde til Reli-
gionen og eneste Regel for Troen, med Udelukkelse af
enhver hgiere Aabenbaring, navnlig af den christelige: da
synes Intet overflodigere, end at skrive Boger og Afhand-
linger, for at bevise, at dette System ikke lader sig forene
med Protestantismens Grundprincip«. »Men Intet er da og
uretferdigere, end at udstreekke denne Benavnelse til den
frie, videnskabelige Bestrabelse for at bringe Aabenbarings-
Begrebet, Skrift-Fortolkning og Skriftens Leaere i den ngieste

1) Nyt Theol. Bibliothek. XII. 1827. S. 321—379. Dr. Larsen hen-
viser med Urette (p. 16142) til Nyt Theol. Bibl. XIII. 1828. S. 304—333;
men dette indeholder tvartimod et Svar til Clausen fra Stiftsprovst
Mpgllers Sen, Mag. H. U. Mgller.

I sit andet Sendebrev afviser Clausen den radikale Udlegning, som
Stiftsprovst Meller har givet af hans tre omstridte, men i Virkeligheden
uangribelige Udtalelser: (1.) at intet Ord i Skriften er udtrykkelig
beseglet af Jesus; (2.) at Paulus ikke —- saaledes som de gvrige Apostle
— med sine egne @jne har set og med sine egne Gren har hert sin Herre
og Mester; (3.) at Apostlenes Individualitet skinner igennem ved Be-
handlingen af de kristelige Dogmer.



H. N. Clausen 339

Forbindelse med Menneskets aandelige Liv; denne Bestree-
belse er agte christelig og sgte protestantisk, saasandt som
Aabenbaringen er givet, og ved Reformationen givet os
tilbage til at veere Sjelens Lys og Livets Veileder« (S. 372—
373). Derfor ender Clausen Sendebrevet med at sige: »Det
turde vel vise sig som mere fortjenstligt, mere overeens-
stemmende med Christendommens og Protestantismens
Aand, at arbeide paa at megle den Fred imellem Fornuft
og Aabenbaring, som nu er saa sergelig forjaget, end at
stille tvende Systemer paa Spidsen i fiendtlig Modsatning
til hinanden, hvoraf Resultatet ligeledes kun bliver en
unaturlig Modsetning, enten tankelgs Tro eller vantro
Tenkning« (S. 377—378)L.

I Omtalen af Mynsters Stilling til Striden (p. 161—163)
savner jeg folgende karakteristiske Udtalelser i hans Breve
til Provst Engelbreth: I Clausens Bog er »saa Meget sat
paa Skruer, og een Side modsiger saa ofte den anden?.
»Saa lidet jeg er tilfredsstillet ved Prof. Clausens tykke
Bog, saa er der dog sikkert Intet i den, der kunde ret-
feerdiggiore saa uhyre Beskyldninger, som de, hvormed
Grundtvig er traadt frem, og overalt var der vist ikke
Anledning til at udraabe en Mand, der har talet til Lerde
og Skrivtkloge, blandt Skredere og Skomagere«. »Det gielder
ikke det Spergsmaal, som ingen Ret og ingen Commission
kan afgjore, om Gr. eller Cl. Lere er christelig Sandhed, men
kun om Gr. har havt lovlig Ret til at beskylde Cl. for
at stille sig i Spidsen for Guds Ords Foragtere i Landet«.

1) I sit andet Svar til Provst Engelbreth (Nyt Theol. Bibliothek.
XIIL 1828. S. 343—364) indremmer Clausen, at de paaklagede Udtryk
om Luther: ssycophantisk Consequentsmageri« og »uforsonligt Had«
siger mere, end de burde sige, idet han kun har ment »sophistisk Sub-
tilitete og »uforandret vedvarende Bitterhed og Heftighed« (S. 348—
349). I ovrigt gentager han sin Protest mod »Forkjettrelser, der ikke
skjelne mellem Christentro og Skoledogmatike« (S. 362).

2) 14/12. 1825. Kh. S. 4. R. IV. S. 791. ,

3) 24/10 1825. Ib. S. 483, jfr. S. 485.

4) 22/11. S. 490.

2%



340 Lorenz Bergmann

»Grundtvigs Gred af Vilkaarligheder erkiender jeg ikke
for christelig Theologie«!.

Desverre mente Mynster at burde benytte en Praediken?
til at give et polemisk Indleg i Dagens Strid. Vilde det
ikke have veret naturligere, om denne hgjt ansete Gejst-
lige, der jo ved flere Lejligheder gav betydningsfulde Ind-
leg i den offentlige litterare Strid, i en Piece eller en Tids-
skriftsartikel havde sgogt at demme de stridende Parter
imellem ? Man kan godt forstaa, baade at Clausen mente,
at Mynster burde have talt den frie teologiske Forsknings
Sag® overfor Grundtvigs uprotestantiske Traditionalisme

1) 9/5 1832. S. 730.

2) Mpynsters Pradiken om »Den christelige Viisdom« burde ikke have
veret anfort efter Schwanenfliigel (J. P. Mynster. I. 1900. S. 163—
164). Dr. Larsen synes ikke at kende, at Mynster udgav den i Trykken
1825, og at den er optrykt i hans »Kirkelige Leiligheds-Taler«. I. 1854,
S. 202—212.

3) Optegn. S. 129. — Dr. Larsen mener (p. 162), at Mynster vender
sig imod Clausen, naar han siger: »Der er mange, som synes at mene,
at Forstanden af sig selv kan opfere Sandhedens Bygning ... Men hvad
nyttede os Forstanden, hvis intet var os aabenbaret, som vi kunde
strebe at forstaa? ... Der er en Hjertets Fylde, for hvilken al Klogt
og Kunst ikke kan give Erstatning; der er Kilder i det inderste, som
opvelder [ikke: opvakker, som Dr. L. anfarer] til et evigt Liv; dersom
disse Kilder udterrer, kan Forstanden intet udspinde, der kan yde
Sjelen, hvad den fattess«. Jeg tror ikke, at disse Ord er rettede mod
Clausen, men mod den principielle Rationalisme. Da Mynster jo var
klar over, at »det er meget langt fra, at Prof. Cl. er en blot Rationalists,
og at han »bekiender sig til Schleiermachers dogmatiske System« (Kh.
S. 4. R. IV. S. 486), behovede han ikke at belere ham om »Hjertets
Fylde¢, »Folelsens Rigdome og de »Kilder i det inderste, som opvalder
til et evigt Live, og Mynsters Opfattelse af Forholdet mellem Forstanden
og Aabenbaringen var i det vesentlige den samme som Clausens. Dette
bliver endnu tydeligere ved folgende Udtalelse i et samtidigt Brev af
Mynster til Engelbreth (22/11 1825. Kh. S. 4. R. IV. S. 487): »Gud
har i sit Ord ikke villet give os et dogmatisk System, afsluttet eengang
for alle, saa at nu al Fornuft og Forstand ingen Anvendelse fandt mere
i Henseende til den hoiere Sandhed; men den evige Fornuft taler i den
hellige Skrivt til Menneskets Fornuft — ogsaa et Afbillede af Gud-
dommen, men nu ikke blot et svagt, men et forvirret og forstyrret



H. N. Clausen 341

og usgmmelige Polemik, og at Grundtvig felte sig ilde
tilpas ved — tilmed i en Prediken — at blive betegnet
som en af Kristi Korses Fjender!. Grundtvig var ikke stor
nok til at undlade at svare igen med samme Megnt.

8 Dage efter holdt Grundtvig en Praediken om »Den
christelige Kamp«?®. Denne Pradiken, som Dr. Larsen maer-
keligt nok slet ikke naevner, indeholder meget skarpe Ud-
fald mod Mynster og Clausen?.

Billede — og vakker og leder den og skienker den et Lys, som den
aldrig kunde skienke sig selv, men som den heller ikke kunde mod-
tage, dersom den ikke i sit Inderste var af samme Vasen som den evige
Fornuft, der har og der er Sandheden«. Det er let at se, hvor ner denne
Opfattelse staar Clausens (se ovenfor S. 321), og hvor fjernt den er fra
Grundtvigs. — Jeg er derfor heller ikke enig med Dr. Larsen, naar han
skriver (p. 162 n.), at om end Mynster og Clausen var »enige i Haev-
delsen af Skriftprincippet, saa var Forskellen den, at for Mynster forte
Fornuften til Skriften, men for Clausen var den Skriftens Udlegnings-
middel«. Ogsaa for Mynster var Fornuften Skriftens Udlegningsmiddel,
og ogsaa for Clausen ferte Fornuften til Skriften, idet Skriftprincippet
begrundes ved rationelle Overvejelser.

1) Hvad der s@rlig leder Tanken hen paa Grundtvig, er, at Mynster
— umiddelbart fer de p. 162 anferte Ord om Kristi Korses Fjender —
siger: »Dersom vi ikke bruge, hvad Gud giver [2: vor Forstand] ...
da vil du i Dag med Heftighed antage, hvad du i Morgen vil forkaste,
da vil du i Dag paastaae, hvad du i Morgen vil fortryde ... og saa-
ledes vil du give, ikke blot dig selv, men det Hellige, du vil forsvare,
til Spot for Daarer og Ildesindede« (S. 206).

2) Den blev straks trykt og er optrykt i Grundtvigs Udvalgte Skrifter
ved Begtrup. IV. S. 430—441.

3) Predikenen begynder saaledes: »Bredre! vi have Kampl¢« Med
tydeligt Henblik paa Mynsier hedder det: »Lad da kun Verdens Prester
og Propheter raabe: Brodre! vi vil have Fred, Verdens Fred, hvad
det saa end skal koste! lad dem kun hgste Verdens Pris for Mildhed
og Sagtmodighed, for Viisdom og Kierlighed! lad dem kun hellige og
velsigne Verdens Had og Forbittrelse mod os, fordi vi, som Frelseren,
vidne om den, at dens Gierninger ere onde! Lad kun saa veare, da det,
efter Herrens Ord, kan ikke vere anderledes, end at de, som ere af
Verden, maae tale af Verden, og heres af den, som elsker kun sit Eget,
og at vi maae hades af den Verden, der haver hadet vor Herre og Mester«
(S. 432—433). Paulus’ Ord (Ef. 6, 10—17), at vi har Kamp, ikke med
Keod og Blod, men med Fyrstendemmer og Magter, med Ondskabens



342 Lorenz Bergmann

P. 163—166 omtales Juristerne Christian Paulsens og
A. S. Orsteds kirkeretslige Indleg i Striden!. Her kunde
der have veret Grund til at anfere Orsteds veegtige Ud-
talelser om, at Prasteedens Formulering ikke binder Prz-
sterne til Ordlyden af de symbolske Bgger?.

Aander, som er under Himmelen, anfores for at retferdiggere Grundt-
vigs Angreb paa Clausen, som der aabenbart sigtes til, naar der tales
om »Guds og vor Herres Jesu Christi usynlige Fiender, med hvilke vi
skal prove Styrke« (S. 434); thi »Herrens Fiender skal vi hade« (S. 435).

For at modarbejde Virkningen af Mynsters Pradiken udgav Grundt-
vigs Vaabendrager, Rudelbach, den hollandske Konvertit I. da Costa’s
»Aandeligt Feldtraab i Kirkens Trangsels Dage« i dansk Oversazttelse.
Talen er rettet mod den »foregivne Rolighed og Maadehold¢, som paa
Dommens Dag vil blive erkleret for »en Gud vanzrende Lunkenhed«
(S. 3).

1) @rsteds Afhandling fremkom i Juridisk Tidsskrift. XII. 1826. S. 213
—288 og er aftrykt i Frantz Dahl: Frederik VI og Anders Sandsee
Orsted i 1826. 1929. S. 1—66.

2) »Den Eed, hvorved Kirkens Lerere bindes til dens Bekjendelses-
beger, er affattet i saa vel valgte Udtryk, at den, rigtigen forklaret,
ikke bindetr dem til Mere, end hvad der nedvendigviis herer til den
evangelisk-lutherske Kirkes Characteers (S. 23). »Eeden gaar ingenlunde
ud paa, at han vil leere Alt hvad der staaer i de symboliske Boger; han
tilsiger kun at udbrede den himmelske Lare, som er indbefattet i de
prophetiske og apostoliske Skrifter samt den danske Kirkes symboliske
Boger« (S. 27. Jfr. S. 63—64). »Eeden i Kirkeritualet er affattet saa-
ledes, at den ikke legger Prasten under de symboliske Bogers Lankers
(S. 46). »Det vilde veare heist uretferdigt, om man vilde beskylde Den
for Samvittighedsleshed, der aflagde Eeden, uagtet han, idet han i Kir-
kens Bekjendelsesboger gjenfandt de vasentligste Troessandheder, dog
ikke i samme kunde erkjende et i alle Dele fuldendt Udtryk for den gud-
dommelige Sandhed, ja endog i enkelte Punkter, der aabenbar ikke here
til Saliggjorelsens Orden, endog fandt L&rdomme, som han ikke kunde
billige. Man kan hos Ingen bedre, end hos Kirkens store Reformator
selv, finde Beviser for, at denne Tvang under Symbolernes Bogstav
ganske vilde veere mod Protestantismens Aand. Den dybe ZArbedighed
for den hellige Skrift, hvoraf han var gjennemtrengt, gjorde ikke, at
han ansaae sig saaledes bunden ved den antagne Canon, at jo frie Under-
sogelser over de Bogers Authenticitet, hvoraf den bestaaer, kunde til-
stedes ham, og, som ham, saa og andre med den fornedne Indsigt
udrustede Christne« (S. 28). »Ogsaa er i den hellige Skrift Meget, som,



H. N. Clausen 343

Alt for kort er Omtalen p. 165 af Grundtvigs og Lind-
bergs Skrifter, som Ursteds Afhandling fremkaldte. Seerlig
kunde der vere Grund til at anfere Hovedpunkterne af
Grundtvigs »Vigtige Spergsmaal til Danmarks Lovkyn-
dige«'.
efter dets Indhold, ei kan ansees som en Bestanddeel af den himmelske
Lzre, Religionslereren har forpligtet sig til at udbrede« (S. 30). »Det
vilde vistnok i alle Maader vere mod Kirkens sande Vel, at holde strengt
over de symboliske Bogers Bogstav. Vantroe, Hyklerie og aandeligt
Morke, der er Christendommens lyse Aand aldeles modsat, vilde derved
udbredes, og Kirken vilde tabe mangen dygtig og christelig sindet
Lerer, som med Kjerlighed og Indsigt vilde have arbeidet for Christen-
dommens Sag, men hvis Samvittighed ikke tillod ham, at beie sig
under Bogstavtroens Aage (S. 53). »Der gives og vanskeligen nu nogen
Religionslerer, som ubetinget vilde underskrive enhver Forestillings-
maade i de symboliske Bgger. Saaledes vilde neppe Nogen nu ved-
kjende sig Lzren om Berns Usalighed, der dee uden Daab. End ikke
Lzren om Helvedstraffenes Evighed vil let Nogen nu ansee som en
Betingelse for kirkelig Rettroenhed. Finder han end denne Lare grundet
1 Skriften, saa vil han dog vist erkjende, at den ikke herer til »de til
Salighed forngdne Hovedlerdommes¢, som Presten er pligtig til at
foredrage« (S. 50. Jfr. S. 122. 144). — I Referatet p. 164 er indlebet
et Par Trykfejl: L. 13 f. n. les: Sedvaner. L. 7 f. n. les: Loven. —
— L. 4 f. n. les: Tiderne.

1) De vigtigste af disse Spergsmaal er: (1.) »Kan en Embedsmand,
under nogen Omstandigheder, for sin Embedsforelse stevnes og straffes
som Injuriant 2« Det er jo Praestens Embedspligt at angribe og bestride,
hvad der efter Loven er falsk L@rdom. (4.) »Om ikke den Augsburgske
Confessions Tilh@ngere efter Konge-Loven, under alle Omst@ndigheder
ere berettigede til at nyde fuld Religionsfrihed?¢« o: »Frihed til selv
at serge for vor Opbyggelse og vore Borns christelige Undervisninge.
Derfor svar det bedst at give uindskrenket Religionsfrihed« (S. 30—31).
(7.) »Om ikke en Religions-Frihed omtrent som den Engelske, kun lidt
videre udstrakt og lidt bedre ordnet, lod sig forene med Konge-Loven,
og vilde ... borgerlig bilegge en Traztte, der, om den end ikke er Staten
farlig, dog er den skadelig?¢« (S. 38). Han gnsker derfor, at man skal
lose »et kirkeligt Stavns-Baand, der i Grunden er ligesaa trykkende
for sande Christne, som for alle erlige Uchristne« (S. 43). »Kongen
kunde, hvad Dag han vilde, undtage alle dem, der onskede det, fra
den Forpligtelse, der binder til Sogne-Kirker og Sogne-Praster, saavel-
som fra den, at bekjende sig til den christelige Tro efter Luthers Cate-
chismuse« (S. 48).



344 Lorenz Bergmann

Om anden Del af Orsteds Afhandling' skriver Dr. Larsen
(p. 165), at »vedkommende Afsnit er saa fuldt af Forkla-
ringer og Reservationer, at det tydeligt barer Preg af at
veere skrevet under Indtryk af Enevoldsmagtens Aktion

Han mener, at »Efter-Slegten skal give mig det Vidnesbyrd, at jeg
gjorde alt Mit til at undgaae Retter-Gang om Religionen, som altid
er en mislig Sag, og maa, under en saadan religies Gjering, som den
narvaerende, tit mishage Regjeringen« (S. 27). Han synes her at glemme,
at han i »Kirkens Gienmale« har havdet, at Staten ikke kan taale
Professor Clausen. Clausens Bog er for ham stadig ret fnysende Strids-
Skrift saavel mod den historisk christelige Kirke i det Hele, som mod
den danske Stats-Kirke og dens symbolske Bager« (S. 28). Clausen er
»Rationalisternes Strids-Hevedsmand« (S. 37); han er sligesaa utaalelig
i den christelige Menighed, som han aabenbar er det i Stats-Kirken«,
»Her fandt jeg Grazndsen baade for den christelige og statskirkelige
Tolerances (S. 28). Derfor beklager han, at Orsted shar ikke taget i
Betenkning saa tidlig og lydelig at yttre sin afgjorte Partiskhed for
min Modpart« (S. 5) — en urigtig Paastand, som senere ofte er blevet
gentaget, f. Eks. af Brandt i »Dansk Kirketidende«. 1877. Nr. 46. S. 753,

Endelig kan det n®vnes, at Grundtvig nu i 1826 skriver: !Det har
i al min Praste-Tid varet mit inderlige Onske at forebygge en kirkelig
Skilsmisse« (S. 50) — medens han i »Kirkens Gienmale« netop afsagde
en »kirkelig Skilsmissedom« (Fortalen S. VIII—IX), og i Afhandlingen
»Om Religions-Frihed« III skriver, at »jeg maatte fole mig kaldet til
at gjore Alt, hvad jeg kunde, for at bevirke en Skilsmisse mellem de
nu ogsaa borgerlig modsatte Partier i den Danske Stats-Kirke«. (Udv.
Skrifter ved Begtrup. V. S. 112).

I Lindbergs Skrift »Hvad er Christendom i Danmark?« (1826) havdes,
at Kristendommens vasentlige Indhold er den apostolske Trosbeken-
delse, som er den nedvendige Foruds®tning for at forstaa det Nye
Testamente (S. 1—5). Kristendom i Danmark er den Religion, som
stemmer med den hellige Skrift og de i Danske Lov 2—1 navnte sym-
bolske Bager (S. 17—19). Professor Paulsens Opfattelse, at Biskopper-
nes Hyrdebrev fra 1817 skulde give en autentisk Fortolkning af Kirke-
lovene, afvises som stridende mod Kongeloven og Danske Lov, og
den Omstzndighed, at Hyrdebrevet er udstedt efter kongelig Befaling,
viser ikke, at dets Indhold udtrykker Kongens Vilje. (S. 53—65).

Overfor Orsted hevder Lindberg, at der ikke er nogen Saztning i
Symbolerne, som ikke herer til »den himmelske Lare¢, og som Prasten
ikke ved den danske Prasteed er bundet til (S. 98—112). »Ingen kan
forkaste een Sztning, uden at han i Grunden steder an i dem alles« (S. 112).

1) Aftrykt i Frantz Dahls Udgave S. 67—115.



H. N. Clausen 345

mod ham¢. Jeg kan ikke se, at der er nogen vasentlig
Modsigelse mellem forste og anden Del. Hovedpunktet i
anden Del, Udviklingen af, at der (modsat Clausens Op-
fattelse) ikke er nogen Grund til »omgribende Forandringer«
i Kirkeforfatningen (iser S. 92), er i ngje Overensstemmelse
med forste Del, og Orsteds Forklaring af Treenighedsleren,
der skelner mellem »den rene og simple Bibellere« (vat Gud
har aabenbaret sig som Fader, Sen og Aand og af de
Christne ber tilbedes i denne tredobbelte Egenskab«) og
»den finere dogmatiske Bearbeidelse af denne Lare ...
ved det Nicziske, men iser det saakaldte Athanasiske Sym-
bolum« (S. 104—107) — har sit tilsvarende i Afhandlingens
forste Del (S. 36). Man meder heller ikke nogen Tilbage-
tagen af, hvad der tidligere er gjort galdende til Fordel
for en mildere Fortolkning af Prasteeden?.

P. 168 burde det have varet nevnet, at det ud fra vor
Tids Opfattelse urimelige Forbud mod Afsyngelsen af nogle
af Grundtvigs »Danske Hgitids-Psalmer« ved Tusindaars-
festen 1826 ikke skyldtes personlig Chikane mod Grundt-
vig, men den enevaldige Regerings Iver for kirkelig Uni-
formitet og det deraf falgende Paabud om, at alle Salmerne
ved Festen skulde hentes fra den autoriserede Salmebog.
Dr. Larsen antyder, at der foruden Grundtvigs Uvilje over
Injurieprocessen og Salmeforbudet ogsaa var andre »psyko-
logiske Motiver« til hans Embedsnedleggelse. Hvorfor ikke
nevne disse: Hans dybe Skuffelse over Kongens Misbil-
ligelse af Angrebet paa Clausen, hans Utilfredshed med
selve Prastestillingen i Statskirken samt — formodentlig
ogsaa — hans manio-depressive Konstitution2.

1) Det kan heller ikke betragtes som en aftvungen retractatio, at
Orsted med Henblik paa Grundtvigs »Vigtige Spergsmaal til Danmarks
Lovkyndige« skriver: »Hr. Grundtvig gjer mig ievrigt Uret, naar han
tiltror mig Partiskhed mod ham og for hans Modstandere ... Dersom
jeg havde ladet noget personligt Hensyn blande sig i min Undersoegelse,
saa skulde det snarere veret for end mod Grundtvig; sed magis amica

veritas« (S. 99—100).
2) Jfr. Gledemarks indgaaende Afhandling i Kh. S. 6. R. III. 1939—



346 Lorenz Bergmann

P. 170 savner jeg folgende Passus i Lands- og Over-
rettens Dom af 30. Oktober 18261: yForsaavidt Indsteevnte
iovrigt har paaberaabt sig, at han, efter den af ham som
geistlig Embedsmand aflagte Eed, var pligtig at bestride
den Lerdom om religieuse Gjenstande, som han ansaae
for vrang, bliver at marke, at her ikke er Spergsmaal om
Indstevntes Ret til at fremstaae som Modstander af den
Lere, som Citanten i sit Skrift havde fremsat, hvortil En-
hver, endog uden ved Embedseed at vare paalagt saa-
dant, maatte veere berettiget; men at Spergsmaalet alene
gaar ud paa, om han, ved at bestride Citantens Lerdomme,
har betjent sig af utilberlige og fornsermelige Udladelser
mod denne, hvortil hans oven anferte formeentlige Em-
bedsforpligtelse ikke kunde give ham Bemyndigelse, og
som han saameget mindre kunde vere berettiget til, da
Forordningen af 27. September 1799 § 5 ... maa antages
at tillade frie Discussioner i trykte Skrifter om religieuse
Gjenstande, naar disse blot ikke gaae ud paa at nedbryde
Leren om Guds Tilvaerelse og den menneskelige Sjels
Udedelighed, og Forfatteren isvrigt ikke tillader sig at
laste eller forhaane den christelige Lere, hvilket Citanten
aldeles ikke kan siges i det af ham udgivne Skrift at have
gjort, da han tvertimod heit anpriser bergrte Leere« (S. 47
—48).

41. S. 201—304. Der kunde ogsaa have varet Grund til at anfore Biskop
Miinters Erklering om Grundtvigs Klage over, at han for sin Embeds-
forelse var blevet indstzvnet som Injuriant: »Jeg tilstaar, at jeg ikke
indseer, at det Angreb, Hr. Grundtvig har gjort paa Professor Clausen,
paa nogen Maade kan henregnes til hans Embedsforelse. Hans Embede
er at vere Praest paa Christianshavn« (anfort efter Renning III, 1, S. 129).

p. 1669 les: Udaf Gabrielis’ Breve til og fra Hjemmet. — p. 166
L. 24—25: »at samle Krafterne om det sjelelige Livs Genfadelse og

Renselse« — denne Formulering af Sibberns Hensigt med Udgivelsen
af Gabrielis’ Breve stammer fra Renning III, 1, S. 126. — p. 177 Anm.
L. 3: daherrschen — l®s; daherrauschen.

1) Aftrykt hos Lindberg: Den kgl. Lands-Overrets ... Kjendelse

og Dom. 1826.% S. 46—53.



H. N. Clausen 347

Efter at Dommen var faldet, trak Grundtvig sig tilbage
fra den offentlige Polemik! mod Clausen; men denne blev
med hans Billigelse? fortsat af Lindberg og Gunni Busck.
Den sidste af disse to nevner Dr. Larsen, markeligt nok,
slet ikke. Gunni Busck?, der var Sogneprast i Stiftsbjergby
og Grundtvigs personlige Ven og gkonomiske Stette, ud-
gav i Aarene 1827—29 ikke mindre end 4 Smaaskriftert
med skarpe Angreb paa Clausens Teologi, serlig hans
Forsoningslere. Da Clausen ikke svarede paa noget af
disse, ret ubetydelige Smaaskrifter, indsendte Busck 25.

1) Derimod vedblev han i Privatbreve med sine fanatiske Udfald
mod Clausen. Saaledes tillegger han ham »den vitterlige Modbyde-
lighed for Troen, hvori jeg lever« (Til J. F. Schouw /; 1829. Breve
fra og til Grundtvig. II. 1926. S. 167). »Aldrig fer har en Praste-
lerer, som nu Clausen, offentlig erkleret Tros-Enighed for bestialsk,
den historiske Kristendom for os uvedkommende, og Praste-Eden
for intetsigendes (Til Ingemann 1%/, 1831. Grundtvig og Ingemann S. 124).

2) I det lige anforte Brev til Ingemann (S. 126) skriver han: »For
den Forfelgelse, der er sket mod Clausen, staar jeg unagtelig i Spid-
sen og undslaar mig ikke for at bare, hvad der kastes paa Sagenec.

3) Se hans interessante Brevveksling med Grundtvig. H. Bech:
Gunni Busck.? 1878.

4) (1.) »De Christnes Troe, som den var, som den er og til Dagenes
Ende vil blive« (1827). Ligesom Grundtvig s@tter han Trosbekendelsen
ved Daaben over Skriften. (2.) »Christelig Opfordring til og Kirkeligt
Gjenmele imod Dr. H. N. Clausen«. (1827). — (3.) »Doctor og Professor
Theologie H. N. Clausens Forhold til Jesu Christi Kirke i Danmark«
(1828). Det hedder her (S. 32): sProfessorens Haand er leftet mod
den dyrebareste Sandhed i Frelserens hellige Evangelium [Forsonings-
lzren]; derfor skal hver redelig Christen, der har sin Sjels Salighed
kjer, vogte sig for enhver Sjeleserger, der deler denne Troe og Over-
beviisning med Professor Clausen«. — (4.) »Danmark hvad Danmarks
er, Herren hvad Herrens« (1829). Det hedder her, at Professor Clausen
er aldeles uvardig til at vere Prastelerer«. »De theologiske Studerende,
som felge hans saakaldte Christendom, maa nedvendigviis derved blive
Meenedere imod vor Kirke og skamlese Samvittighedstyranner over
Menighederne« (S. 20—21). Derfor snsker han — ligesom Grundtvig —
at det skal vere tilladt at traeede ud af Statskirken. — 1829 udgav han
ogsaa »Tvende Julepredikener«, hvor Grundtvigs Opfattelse af sDaabs-
pagten« indtager en fremtredende Plads (S. 12—14. 32. 43). Naar disse



348 Lorenz Bergmann

Juni 1830 en Klage til Kancelliet, hvori han »sigter
Praestelereren Henrik Nicolai Clausen som en Bestrider
og Forhaaner af den augsburgske Confession«. 13. Juli
1830 svarede Kancelliet, at ligesom det »ikke hidtil ...
har fundet sig foranlediget til fra det Offentliges Side
at foretage sig Noget i denne Henseende, saaledes anseer
man sig heller ikke nu ved Sogneprzest Buscks Skrift dertil
opfordret«.

I Anledning af Buscks Klage skrev Ingemann til Grundt-
vig (23/12 1830): »Jeg tror, det er skadeligt at give Reli-
gjonsstriden en slig borgerlig Retning« — ligesom han
allerede 23/6 1825 havde advaret Grundtvig mod »al Ind-
blanding af den verdslige og borgerlige Magt i Aandssager
og al verdslig Tvang for at fremme aandelig Frihed ...
Det maa i mine Tanker ngdvendig fere til Inkvisitjon, til
borgerlig Forfolgelse i Trossager, til Samvittighedstvang,
til Hykleri hos dem, der frygte for at forkjatres, og til
en oprgrende Forbitrelse mod Religjonens og Sandhedens
Forfagtere hos Folket«®. Grundtvig svarede 25/12 1830, at
»saaledes som Omstendighederne er: da vi ingen Religjons-
frihed har, og Prasteleererens Strid med Kristendommen
altsaa paalegger Tusender af vore Medkristne et lige saa
utaaleligt som ubilligt Samvittighedsaag — under disse
Omstendigheder er det ikke blot tilladeligt at anklage

Pradikener tillige giver Udtryk for Uvilje mod det kopernikanske
Verdenssystem (S. 29—30), er ogsaa dette i Overensstemmelse — ikke
blot med Jesper Ridefoged i sErasmus Montanus¢, men ogsaa — med
Grundtvig, der i sin i Jubel-Aaret 1817 udgivne og til sMorten Luthers
velsignede Amindelse« helligede »Udsigt over Verdens-Kreniken for-
nemmelig i det Lutherske Tidsrum« havde erkleret, at »den coperni-
canske Gjztning ... modsiger Bibelens Ord, sund Sands og hver Mands
Qie« (S. 196).

1) Klagen og Svaret er meddelt i Lindbergs »Maanedsskrift for Chri-
stendom og Historie«. I. 1831. S. 172—182.

2) Grundtvig og Ingemann. S. 104. 52—53.



H. N. Clausen 349

Praestelereren i Kancelliet, men det er, hvad alle kristne
Praster i Landet burde gjore«!.

Clausens mest vedholdende og fanatiske Modstander var
Adjunkten ved Metropolitanskolen, Jacob Christian Lind-
berg. Lige fra Kirkekampens Begyndelse stillede han sig
afgjort paa Grundtvigs Side ved sine »Bemzrkninger i
Anledning af Kirkens Gjenmale«. 18252, 1826 fulgte det
mod Orsted rettede Skrift, »Hvad er Christendom i Dan-
mark %@ samt »Den kgl. Lands-Overrets ... Kjendelse og
Domg, der betegnes som »en Dom, der er Christendommen
imod, men efter Tidens Aand« (S. 9—10)%. I de na=ste Aar
fulgte en Rekke andre Smaaskrifter og Tidsskriftsartikler
med de voldsomste Udfald mod Clausens Person og Teo-
logi®.

1) Ib. S. 107—108.

2) 1 Fortalen hedder det med tydeligt Sigte paa Clausen, at »Christen-
dommens hemmelige og aabenbare Fiender udgjere et talrigt og, verds-
lig talt, magtigt Parties, ligesom der henvises til, at »Historien giver
Exempler paa, at ... de falske Larere forfolge de sande«. Forfatteren
af »Kirkens Gjenmele« betegnes som sen Kjempe, som midt i Van-
troens og Selvklogskabens uchristelige Tid talede Kirkens Sag med
en Varme, Kraft og Klarhed, som den ikke har mange Exempler at
opvise paa¢ (S.9). »Dersom Pastor Grundtvig har Ret i at erklere
Prof. Clausen for en falsk Larer, da sege vi vel forgjeves i den hele
Historie Exempel paa den Humanitet, den K jerlighed og den Overberelse,
han i sin Paastand har viist, idet han blot af en falsk Lerer i en Stat,
hvor den verdslige Arm lettelig kan opfordres mod falske Lerere, har
forlangt, at han skal gjere Kirken heitideligt Afbigt. Dersom Prof.
Clausen virkelig er en falsk Larer, og ikke vil indlade sig paa saa humant
et Forslag, da maa han visselig tilskrive sig selv de Folger, som denne
Sag mueligen kan fore med sigs (S. 11. Jfr. S. 17—18, hvor han truer
»de falske Lareres med Folgen af, at deres Lzre sammenholdes med
Kirkens symbolske Boger, Kongeloven og den danske Lov).

3) Se ovenfor S. 344 Anm.

4) Den Irettes®ttelse fra Kancelliet, som dette Skrift indbragte Lind-
berg, er aftrykt i »Historisk Maanedsskrift for folkelig og kirkelig Op-
lysninge. V. 1885. S. 332—333.

%) 1828 udgav han »Om Christendommens Forsvar i Danmarks. Ud
fra den bekvemme Forudsztning, at den apostolske Trosbekendelse er
sIndbegrebet af alle de Hovedsztninger, som ingen kan fornzgte og



350 Lorenz Bergmann
Man forstaar derfor, at Mynster kunde skrive i et Brev

dog hedde Christen« (S. 15—16. 55—56), betegner han Clausens Bog
som »et aabent Feidebrev mod Christendommen« (S. 30) og udtaler,
»at Kampen gelder Christendommens aabenbare Fjender og falske
Venner, som Intet have af Christendommen uden Navnet, og som kun
bruge Christen-Navn, for at de under dette Skjul kunne naae deres
Hensigt, at udbrede deres falske Lerdom og skammelige Logn« (S. 10).
Selv om Lindberg skriver med storre Klarhed end Grundtvig i »Kirkens
Gienmale«, formaar heller ikke han at komme ud over den Modsigelse,
der er mellem paa den ene Side at nagte, at man har villet forsvare
Kristendommen med verdslige Vaaben (S. 26), ved at »opfordre Lovens
Arm til Straf over dem, som sige os imod« (S. 37) — og paa den anden
Side at haevde, at Kirken ikke kan taale i Embedet en Preast eller Preste-
leerer, der fornzgter og bestrider den Troe, han skulde forkynde, og lerer
mod sit Embede og sin Ed (S. 55).

Ortodoksiens sadvanlige Forveksling af Tro og Lere er Forudsa®t-
ningen baade i dette Skrift og i det til Jens Moller rettede: »Er Dr.
Prof. Theol. H. N. Clausen en erlig Lerer i den christne Kirke?« (1829).
Det hedder her: »Enten er Prof. Clausens Lzare falsk og fjendsk mod
Christendommen, eller det er aabenbar Legn, hvad Dr. Mynster og
Pastor Grundtvig have forkyndet som Christendom, ja ikke alene hvad
de, men hvad Luther przdikede, og hvad alle christne Praster have
prediket og prazdike som Christendome (S. 6—7. 16. 26—27). »Skal
Prasternes Leerere foregaae deres Disciple, de vordende Praster, med
Loegn og Meeneed, at de igjen kunne blive Legnere og Meeneedere som
Praster, og staae engang som ledende og lysende Exempler paa Helvedes-
Veien for Menighederne?« (S. 20).

Kancelliet gav Ordre til, at der skulde anl®gges Sag mod Lindberg
for fornzrmelige Udladelser mod den offentlige Styrelse, fordi han
havde skrevet (S. 24): »Hvad Ansvar ligger der ikke paa dem, som ere
Vidner til Forferelsen og tie dertil?¢; men Lindberg svarede, at det
aldrig havde varet hans Mening hermed at rette en Bebrejdelse mod
Regeringen. Skriftet som Helhed viser da ogsaa tydeligt nok, at de
anferte Ord har Adresse til Professor Jens Mgller. Lindberg blev derfor
frikendt for Anklagen baade af Hof- og Stadsretten og af Hojesteret
(Fr. Nygard: Jakob Chr. Lindberg. 1897. S. 22—23).

Lindbergs voldsomme og perfide Polemik kulminerer i en Afhand-
ling i »Maanedsskrift for Christendom og Histories«. I. 1831. S. 77—100.
373—416 (i Anledning af Clausens Skrift om »Den theologiske Partie-
aande«. 1830). Han betegner her Clausen som »en Mand, der foer med
falsk Lerdom og aabenbar Legn, der var en Forreder mod sit Embede,
en Forferer for de vordende Przster, en Fjende af Statskirken og en



H. N. Clausen 351

til Engelbreth!: »Jeg har nylig leest et Manuskript af en,
mig ubekiendt, streng orthodox Forfatter, som begyndte
med, at en af de haardeste Prover, Gud har paalagt os
Christne her i Landet, er den, at saadanne Mand som
Lindberg stille sig i Spidsen for Christendommens For-
svarere, da det synes, som om Gud vilde prove, om vi,
selv derved, ikke vilde forarges. Virkelig har, efter hvad
vi Mennesker kunne skue, neppe Nogen af Christendom-
mens Fiender vakt saa megen Forargelse som denne L.,
der da nu ogsaa er sunken i almindelig Foragt. Endog
Grundtvigs nermeste Venner have trukket sig tilbage fra
ham, efterat han ikke har skammet sig ved at associere
sig med denne Mandx.

Derimod forsvarede Grundtvig Lindbergs Fremgangs-
maade: »Som Sagerne staa, er hans Handlinger gode, og
enhver naturlig Fejl skal vi vare overbarende med, fordi
hver har sin, og den fodte Krigsmand nedvendig Haard-
hed mod Fjenderne«?, og offentlig udtalte han om Lindberg:
»Saavel efter deres eenstemmige Vidnesbyrd, der har kiendt
ham ngiere end jeg, som efter min Erfaring i ti Aar, er
han en inderlig godmodig Mand, der med Forszt ei gior
en Kat Fortreed«. Hvis denne Dom indeholder blot nogen

Meeneder« (S. 83). Han gentager frejdigt sin Beskyldning mod Clausen
for at have »udgivet Christendommen hos os for at vere en Lzare, der
forte sine Bekjendere til et ufrugtbart Bigotterie« (S. 79, jfr. S. 87—89),
uagtet Clausen (i »Den theologiske Partieaand« S. 63—67) lige har
fremhavet, at allerede hans Citat af Heidelberger-Katekismen viser,
at han ikke har den augsburgske Bekendelse eller »vor Kirkes Lares
for @je, men den ensidige Form, hvori Forsoningsleren er blevet frem-
sat i adskillige reformerte Bekendelser.

Gunni Buscks fromme Onske i et Brev til Lindberg 2%/, 1830,
»at vi maa bevare ved Guds Naade cn inderlig Karlighed og en
utrettelig Sagtmodighed mod alle vore Modstandere«, en »sinderlig
mild og kerlig Overbarelse imod dem« (Fr. Nygard. S. 27—28) er
altsaa ikke gaaet i Opfyldelse.

1) 9/5 1832. Kh. S. 4. R. IV. S. 731. Jfr. S. 749.

2) Grundtvig og Ingemann. S. 108—109.

3) Brev til Sibbern. »Udv. Skrifter«. VIIL. S. 127.



352 Lorenz Bergmann

Sandhed, har Lindbergs bidske og perfide Polemik ikke
sin Aarsag i personlige moralske Defekter, men maa be-
tragtes som et oplysende og afskrazkkende Eksempel paa
den indenfor Ortodoksien saa hyppigt forekommende, ind-
skrenkede og brutale Fanatisme. Den kyndige grundtvig-
ske Kirkehistoriker, Fredrik Nielsen, karakteriserer da
ogsaa Lindberg som »fuldt rustet baade med kristen Tro
og orthodox Fanatismed.

Som en klargerende Afslutning paa den langvarige Kirke-
kamp kan man betragte Mynsters Afhandling vOm Injurier
i trykte Skrifter<®. Han fremhever her det vanskelige i at
finde Midler, som kan hemme Trykkefrihedens Misbrug
uden at hindre Brugen af den lovlige og gnskelige Frihed.
»Ingen kan vaere lengere, end Forfatteren af disse Linier,
fra at ville undskylde de frekke Angreb paa personlig
Are, som vi nu ideligen maa lese i trykte Skrivter, Ingen
kan have fornummet, hvad der angaaer vort kirkelige
Vasen, med dybere Afsky og Smerte; dog tager jeg ikke
i Beteenkning langt at foretreekke de narverende Bevagel-
ser i vor Kirke, uagtet alle Udskeielser, for den Dgds-
stilhed, der nogle Aar tidligere fandt Sted ... Vil man
Liv, da maa man ogsaa ville Bevagelse, og hvor der er
Bevaegelse, der vil denne, eftersom Menneskene ere, mangen
Gang vorde ondartet, og dens enkelte Udtryk vederstygge-

1) DBL.! X. S. 305. Hos L. Koch (S. 71) hedder det efter en Aner
kendelse af Lindbergs Skarpsindighed og personlige Offervillighed: »Men
nar han fik pennen i handen over for sine modstandere, var han som
besat af en ond and, der drev ham til at bruge de sletteste vaben, grov-
heder og spydigheder, ligefremme fordrejelser og si falske argumenter,
at der skal en s@rdeles god tro til for at antage, at han ikke selv har
havt gje for deres skrebelighed«. Derimod taler Fr. Nygdrd (i Indled-
ningen til sit Skrift om Lindberg) om »den Hadersplads, han utvivl-
somt har, saavel i den danske Kirke som i det danske Folks Midtes,
og Carl Weltzer ger ham endog til en Korsridder og Martyr: »Han var
et glad Sandhedsvidne, der bar Livets Tilskikkelser som en Korsridder
sin Rustning« (DBL.2 XIV. S. 369).

2) Dansk Ugeskrift. I. 1832. S. 65—82, aftrykt i Mynsters »Blandede
Skrivter«. I. 1852. S. 474—494.



H. N. Clausen 353

lige at betragte«. »Efter den bestaaende Lovgivning er en-
hver Embedsmand pligtig til, naar han beskyldes for Uret-
skaffenhed i hans Embedsferelse, at fralegge sig dette ved
Dom. Dersom Hr. Professoren ikke selv havde efterkommet
denne Anordning, vilde det upaatvivleligen vezre blevet
ham paalagt«’. Hermed er der givet en Imodegaaelse af
den Anklage, der saa ofte har vearet rettet imod Clausen,
at han har taget Sagen paa en ukirkelig og spidsborgerlig
Maade ved at anlegge en Injurieproces?.

»Side om Side med Striden om Clausens Teologi gik fra
1828 en om muligt endnu skarpere Kamp om Ritualet«
(p- 179), hvor Lindberg angreb Clausens Svoger, Pastor
Stenersen Gad?®, hans Discipel, Pastor Visby* og hans Fader,

1) Ib. S. 486—488.

2) Saaledes f. Eks. Grundtvigs »Om den Clausenske Injurie-Sag« (1831.
Udv. Skr. V. S. 356—364. Derimod forekommer det mig, at Grundtvig
for een Gangs Skyld har Ret, naar han klager over, at Clausen, der
selv er saa em over sin videnskabelige Frihed, ikke har Sans for »de
gammeldags Kristnes« Frihed til at gaa ud af Statskirken for at dyrke
Gud paa god gammel, kristelig og luthersk Viis.

3) Om Peder Christian Stenersen Gad se Bjsrn Kornerup i DBL.2
VII. 1935. S. 557—559. 1831 var han blevet residerende Kapellan ved
Trinitatis Kirke i Keobenhavn. Samme Aar meddelte Lindberg i sit
sMaanedsskrift for Christendom og Historie« (II. S. 249—255), at der
var indgivet en Klage til Biskop P. E. Miiller over, at Pastor Gad paa
egen Haand havde @ndret Ritualet, idet han ved Uddelingen af Nad-
veren sagde: »Den korsfestede og atter opstandne Christus Jesus, til
hvis Thukommelse I helligholde denne Handling [i Stedet for: som nu
har bespiset og skjenket Eder med sit hellige Legeme og Blod, hvor-
med han har fyldestgjort for alle Eders Synder], styrke og opholde Eder
derved i en sand Tro til det evige Liv«. Lindberg ender sin skarpe Ar-
tikel med at sige: »Vi har ligesaalidt i Sinde at taale Prof. Clausen som
nogen Jode, Tyrk eller Hedning som Kirke-Reformator i vort Kirke-
Samfund, som med Rette bzrer Christen Navn. Ferst ud af Kirken,
saa kan han reformere hvad han finder udenfor, men i Kirken har han
med sit Anhang Intet at bestille« (S. 255).

Ib. S. 374—384 meddeler Lindberg med synlig Tilfredshed, at Bi-
skoppen har paalagt Prasten sikke at fortfare med en Forandring i
Ritualet, der har givet Anledning til Forargelse« (S. 374). — Gad udgav
to Forsvarsskrifter: sDen danske Prasts mislige Forhold til Ritualete

23



354 Lorenz Bergmann

Stiftsprovst H. G. Clausen for deres Afvigelser fra Ritualet.
Der kunde her have varet Grund til at nevne, hvad Lind-
bergs Klager mod Presterne Gad og Visby egentlig gik
ud paa.

Til Slutningsopggrelsen om Resultaterne af Kirkekampen
(p- 182—187) skal jeg kun tilfgje et Par spredte Bemaerk-

(1831) og »Om liturgisk Frihed« (1832), hvor han havdede, at Prasten
ikke er bundet til Ordlyden af de kirkelige Formularer, og at »ikke en
eneste Geistlig folger Ritualet i alle Dele«. 1845 blev han Biskop over
Lolland-Falsters Stift; 1848 blev han forflyttet til Odense. 1851 dede
han.

4) Samme Aar angreb Lindberg i sit sMaanedsskrift« (II. 1831. S. 262
—275) en Paaskepradiken af Pastor C. H. Visby (trykt i Visbys Tids-
skrift »For praktisk Christendome II. 1831. Nr. 14). Visby rejser her
det Spergsmaal: Om der gives en evig Fordemmelse? og besvarer det
baade med Ja og Nej — Ja, fordi den onde Samvittigheds Erindring
aldrig kan udslettes — Nej, fordi en evig Fordemmelse »strider ligesaa-
meget mod Fornuftens Begreber som mod den oplyste Christens Fore-
stillinger om det retferdigste og kjarligste Vasen«. »En saadan Gud
kunde Mennesket ikke elske, til ham kunde det ikke have Tillid«.

Dette Svar angreb Lindberg i de voldsomste Udtryk: Visbys Ja er
Hedenskab og ikke Kristendom; thi denne giver en fuldkommen Syn-
dernes Forladelse ved Troen paa Kristi Forsoningsded — men »det
kan gjerne veare, at han i Pastoral-Seminariet, under Stiftsprovst Clau-
sens Veiledning har lert at holde det pure Hedenskab for den sande
Christendom, thi Stiftsprovsten udgiver i trykte Pradikener Hoved-
indholdet af Hedenskabet for at vare Hovedindholdet af Christen-
dommens (S. 266). — Visbys Nej til Lzren om den evige Fordemmelse
er i aabenbar Strid med den augsburgske Bekendelse, som han har
aflagt Ed paa. Lindberg ender derfor med at svidne for Gud og Menig-
heden, jeg elsker ikke den falske Lerdom, men jeg hader den, jeg elsker
ikke Legnen, men jeg hader den« (S. 273). Efter Kancelliets Ordre blev
Sagen indbragt for Hof- og Stadsretten. Denne forlangte et teologisk
Responsum, og da Professor Jens Moller ikke vilde indblandes i Sagen
og Fakultetet derfor ikke kunde afgive en enstemmig Erklering, hen-
vendte Visby sig til Universitetet i Kiel, som afgav et for ham gunstigt
Votum. Derefter blev han frikendt ved Hsgjesteret 1834, og Lindbergs
Udtalelser mortificeredes.

Jfr. om Visby Bjoern Kornerup i DBL.2 XXVI. 1944 S. 155—157.
L. Helveg IL? S.553—566. L. Koch. S.101—108. Clausen: Optegn.
S. 166—169.



H. N. Clausen 3565

ninger. Ogsaa her bygger Preases forsigtigt paa andres
Domme — og det i endnu hgjere Grad, end selve Frem-
stillingen angiver. Saaledes har han fra Fredrik Nielsen!
overtaget den Dom (p. 186), at hos Clausen var det i
Ungdommen den frygtlese Kritik, der havde Overtaget, i
Alderdommen den inderlige Kristustro. Hele Stykket p.
182 L. 11—29 hviler paa Anders Norgaard I. S. 97—98.
P.182L.3f.n. — L. 1 f. n. hedder det i stiltiende Til-
slutning til Oskar Andersen S. 117, at »Grundtvigs Angreb
i Stedet for med ét Slag at felde Rationalismen i Virke-
ligheden snarere bevirkede en Forlengelse af dens Til-
varelse«. Mon dette er rigtigt? Den Kendsgerning, som
Dr. Larsen paaberaaber sig, at Mynsters Visitatsdagbeger
viser, at Rationalismen endnu i 1830erne havde holdt sig hos
en stor Del af Preesterne, kan da ikke bevise, at den havde
faaet sin Tilveerelse forlenget netop ved Grundtvigs Angreb.

Rigtigt hedder det p. 183 med Anferelse af? L. Koch,
at den Retning, der sejrede, hverken var Clausens eller
Grundtvigs, men Mynsters® — endvidere, at Kirkekampen

1) Fr. Nielsen: Karakteristiker og Kritiker. 1884. S. 4.

2) Hvorledes Dr. Larsen ofte n®sten ordret benytter ®ldre Forskere
uden udtrykkelig at nzvne disse, maa felgende to Eksempler vise.
p. 168 L. 3—4 skriver han: »Samtidig med hele denne heftige Strid gik
den af Clausen anlagte Injurieproces sin Gang«. Hos L. Koch S. 76—
77 hedder det: »Under hele denne hzftige strid baade i literaturen og
pa pradikestolene gik den af Clausen anlagte sag sin gang«. — p. 178
L. 16—20 skriver Dr. L. om Clausens »Den theologiske Partieaand«:
»Han vilde her lige saa lidt som andre Steder erkende sine Afvigelser
fra Confessio Augustana, og Lindberg var en altfor smidig Polemiker
til ikke straks at gribe dette svage Punkt, og paa ny, kun endnu skar-
pere, at udslynge de tidligere Beskyldninger«. Hos L. Koch S. 90 hedder
det: »Clausen har heller ikke her erkendt, at der var noget, hvori han
afveg fra den augsburgske konfessions lere, og Lindberg var en alt
for ovet polemiker til ikke straks at gribe dette svage punkt og pa ny,
kun endnu skarpere, at fremsztte de gamle beskyldninger«.

3) Det kunde her have vaeret anfert, hvad Stiftsprovst Paludan-
Mauller skriver til Mynster 26/11 1825: »D. H. har vist Ret i at kalde
de nzrverende Stridigheder i vor Kirke sorgelige ... Imidlertid har
denne Larm i Kirken, som Grundtvig har afstedkommet, dog havt den

23*



356 Lorenz Bergmann

sinden for det fremvoksende Intelligensparti« »sveekkede
Interessen for Kirke og Kristendom«. Her maa man jo
ogsaa erindre, at Tiden i det hele var »mere sstetisk end
teologisk og filosofisk interesseret« (p. 154). Der kunde have
veret Grund til at henvise til et Brev fra November 1831,
hvor Mynster skriver til Engelbreth om forskellige kirke-
lige Stridigheder i Hovedstaden og tilfgjer: »Men da der
snart ventes en ny Vaudeville af Heiberg, saa kan det
ventes, at Interessen snart igien vil vendes fra Kirken til
Theatret, som det skeede, da »Kong Salomon og Jergen
Hattemager« fortreengte »Kirkens Gienmale«l.

Hvor frugtbar var ikke ogsaa denne Periode i sestetisk
Henseende! 1824 udgav Ingemann »Valdemar den Store
og hans Ma®nd¢, 1826 »Valdemar Sejer«, 1828 »Erik Men-
veds Barndom«. 1824 kom GQrundtvigs »Nyaars-Morgen.
Samme Aar opleste Poul Moller i Studenterforeningen
»En dansk Students Eventyr«, og Blicher begyndte sine
Skildringer af jysk Natur og Folkeliv. 1825 udgav Heiberg
»Kong Salomon og Jeorgen Hattemager«, den forste af
Vaudevillerne. 1826 kom Sibberns »Gabrielis’ Breve« I,
1827 Oehlenschligers »Veringerne i Miklagaard«. Samme
Aar begyndte Heiberg sine kritiske Undersggelser over
Oehlenschligers Digtning. 1828 udgav Christian Winther
sine »Digte«. Samme Aar begyndte Fru Gyllembourg i »Den
flyvende Post« sine »Hverdagshistorier« fra Livet i Frederik

Nytte: at Religion og Christendom mere er bleven Dagens Orden, og
mere Gienstand for Eftertanke og Samtale end forhen; og et endnu
vigtigere Gode tor vel haabes, under en hejere Styrelse, at ville fremgaa
deraf, nemlig en fornuftig Christendoms fuldkomnere Udvikling og
aabnere Fremtreden ... i skien Harmonie med Skriften, ved at for-
folge det Spor til de hoiere Regioner, som er betegnet ved D. H.s Af-
handling om Begrebet Troe ... Det er at forvente, at Grundtvigianer-
nes Ultracisme vil dempe et rationalistisk Renommisterie, og at imel-
lem begge Yderligheder Sandheden vil udvikle sig i en Christendom,
i hvilken Aabenbaring og Fornuft sees i fuldkommen Foreninge. (Nogle
Blade af J. P. Mynster’s Liv og Tid. 1875. S. 213—214).
1) Kh. S. 4. R. IV. S. 727.



H. N. Clausen 357

VI's borgerlige Kobenhavn, og 1830 udkom Henrik Hertz’
»Gjenganger-Breve«.

Naar denne rige @stetiske Litteratur med dens Aand
og Skenhed sammenlignes med, hvad H. N. Clausen! kalder
»den polemisk-theologiske Almue-Litteratur, som har ud-
gydt sig over vort Fedreland¢, er Resultatet af Sammen-
ligningen uundgaaelig.

\'

Det vigtigste Problem i den gvrige Del af Bogen er —
set fra et kirkehistorisk Synspunkt — om Dr. Larsen har
Ret i sin Paastand p. 185, at der allerede i Midten af
1830erne kan iagttages en Forandring ¢ Clausens teologiske
Standpunkt. En saadan mener han at kunne paavise i de
1836 udgivne »Festpredikener«. P. 226 fremheaeves, at Kri-
stus her omtales som Guds Sgn, og det gelder om Tro
paa ham. »Dette sidste er nyt i Forhold til »Catholicismen
og Protestantismen¢, hvor der intetsteds var Tale om Tro
paa Kristus som Frelsesvilkaar«. Vihar imidlertid (S. 319—
320) anfort adskillige Vidnesbyrd om Kristustro, allerede i
»Catholicismen og Protestantismen«. For gvrigt er det jo
ikke markeligt, at Troen paa Kristus og hans Opstandelse
treeder sterkere frem i en Samling Festpredikener — bl. a.
til Forste Juledag, Skaertorsdag, Langfredag og Paaskedag
— end i en Sammenligning mellem Katolicismen og Prote-
stantismen. Dr. Larsen har heller ikke Ret i, uden anden
Begrundelse end en Henvisning til Biskop Plums Ung-
domsskrift S. 34, at paastaa at »Tro« i Festpraedikenerne
»stadig overvejende er at forstaa som en Samstemmen med
Kristi Leaere« (p. 226). Tvertimod hedder det (S. 12): »Troen
er ikke en Erkjendelse, en Forestilling; Troen er Livet
selv, er Kraften, der udfolder sig i Sjelen, naar det Gud-
dommelige trader i inderlig Forening med Menneskets
Vasen«. Den Paastand, at Kristustroen i »Festpraedike-
nerne« ikke er »inderligs, strider baade mod spredte Ud-
talelser som S. 41 n. 59. 102 og mod hele den anden Prz-

1) Den theologiske Partieaand. 1830. S. 1.



358 Lorenz Bergmann

diken om Kristus som Verdens Lys og den femte om Kristi
Opstandelse som hans Kirkes Gledesfest. Der er heller
ingen Grund til at klage over Clausens »ringe Synds-
erkendelse« og paastaa, at der ikke tales om Syndernes
Forladelse (p.227). Tveaertimod hedder det, »at selv det
Bedste i et Menneskes Liv barer Syndens Mearke« (S. 173).
I Predikenen paa Almindelig Bods- og Bededag tales om
»Syndens Magt, som fjerner Mennesket fra Gud« (S. 140),
og det hedder: »Saaledes lyder da til Alle Christendommens
Opfordring til Bod, og det er eet Sind, hvormed det ssmmer
os Alle at megde for Herrens Aasyn, det Sind, der frem-
treenger sig i det ene dybe Suk: »Gud vere mig Synder
naadig !« (S. 148. Jfr. S. 165).

Hvad der mangler i Clausens »Festpredikener¢, er ikke
— som Dr. Larsen mener (p. 227) — »mange af Evangeliets
dybeste Tanker«, men mange af den ortodokse Dogma-
tiks skarpeste Formuleringer. Her som flere andre Steder
forveksler han Evangelietro og Dogmetro. P. 230 taler han
om r»en gold Kritik af saa fundamentale bibelske Lzere-
punkter som dem om Arvesynden og satisfactio vicaria«.
Jeg vilde hellere tale om en i det veesentlige velbegrundet
Kritik af den ortodokse Dogmatiks Opfattelse af disse
Leerepunkter!.

Ogsaa i Clausens »Populaire Foredrag over Reformationen«
(1836) mener Dr. Larsen at kunne »iagttage en Forskyd-
ning i Balanceforholdet i Retning af det positive« (p. 230.
254)2. Seerlig fremhaeves, at Clausen i 1825 »stadig havde
fremhavet Calvin paa Luthers Bekostning¢, men nu i 1836

1) En sarlig uheldig Formulering meder vi p. 226 L. 22—23 om
»selve Pradikenens Proces: at fore fra en Forstaaelse af Jesu Tale og
Ord til Evangelistens Forkyndelse af ham som Guds Son« Her maa
man sperge: Har ikke Jesus forkyndt sig selv som Guds Sen, og skal
Evangelistens Forkyndelse sattes over Jesu Ord?

2) Allerede N. M. Plums Ungdomsarbejde om H. N. Clausen. S. 33
mener at kunne spore »en Stremkentring« i Clausens Foredrag over
Reformationen. Ligesaa Oskar Andersen i »Teologisk Tidsskrift«. 1926.
S. 197.



H. N. Clausen 359

sfor Alvor har faaet Jjnene opladt for Luthers virkelige
Storhed« (p. 249). Denne Modsatning mellem 1825 og 1836
er konstrueret. Allerede i 1825 fremhavede Clausen »det
sikre, skarptreffende practiske Blik, som er Sizlen i Lu-
thers Skrifter« (S. 533), og han siger: »at Luthers [litur-
giske] Formularer have et afgjort Fortrin for Zwinglis og
Calvins, vil ingen Upartisk naegte« (S. 732). Endnu flere
Steder omtales Luther med s@rlig Anerkendelse (S. 304.
739. 754).

Paa den anden Side fremhaver han endnu i 1836 Calvins
»sand aandelige Storhed i hans Forhold til Luther under
Sacramentstriden« (S. 88). Og om Luther hedder det, at
han ved »en saadan Forening af aandelige Gaver, som szd-
vanligviis udelukke hverandre indbyrdes ... staar alene
ogsaa blandt sine Samtidige, medens det derimod maa ind-
rgmmes, at hos de gvrige Reformatorer enkelte Fuldkom-
menheder treede renere og klarere frem, uden de Pletter
eller de mgrke Skygger, som stgde i Luthers Billede« (S. 82).
Som saadanne Pletter nevnes paa forskellige Steder i Fore-
dragene »hans Mangel paa Billighed, Skaansomhed og
Semmelighed« i Striden med Svermeraanderne, Sakramen-
tererne og hans andre Modstandere (S. 43. 53. 77—79. 88).
Det kan saaledes ikke godtggres, at Clausen vurderede
Luther og Calvin anderledes i 1836 end i 1825.

En Stromkentring i teologisk Henseende kunde der
snarere vaere Tale om at finde i »Det Nye Testaments Her-
meneutik« (1840), fordi Clausen her ved Siden af den filo-
logiske og den historiske Fortolkning vil opstille en serlig
wteologisk Fortolkning«, som skal gaa ud fra Forudssetningen
om Skriftens Guddommelighed og modsigelsesfri Enhed.
»Den christelige Fortolker kan ikke andet end betragte
baade de enkelte Dele af samme Forfatters Skrifter og de
enkelte Boger af forskjellige Forfattere, forsaavidt som de
angaae den evangeliske Histories og Leeres Vaesen, som
uadskillelig Eenhed; og Modsigelse enten mod sig selv eller
mod hverandre indbyrdes i noget Punkt, som vesentligt



360 Lorenz Bergmann

angaaer den samme christelige Sandhed, vil han ikke kunne
indremme, fordi enhver saadan vilde, paa den ene eller
anden Side, veere Afvigelse fra denne Sandhed« (S. 71).
Fortolkningen skal »stottes til Troen paa Skriftens Gud-
dommelighed« (S. 74). Fortolkningens Forudsetning er
Skriftens »aandelige Livskraft og organiske Eenhed« (S. 500.
511). Fortolkningen udgaar fra den kristelige Aaben-
baringstro (S. 523).

Kravet om en saadan »teologisk Fortolkning« forekom-
mer mig at vare et oplagt Overgreb fra Dogmatikkens
Side!. Hvis Skriftfortolkningen skal veere videnskabelig,
maa den restlost folge de samme Love, som galder for
Fortolkningen af enhver anden Bog. Noget ganske andet
er, at naar den sproglig-historisk-psykologiske Fortolkning
af en Bibeltekst har lost sin egentlige Opgave, og man
staar overfor det nye Spergsmaal om vedkommende Teksts
historiske Paalidelighed eller religiose Verdi, da vil de for-
skellige personlige Forudsetninger gore sig geldende, idet
en kristen Forsker vil kunne anse noget for historisk muligt
og religiost veerdifuldt, som en ikke-kristen Forsker vil
bedemme anderledes. Dette angaar imidlertid ikke selve
Fortolkningen, men dels Slutningen fra Kilde til Virke-
lighed, dels den personlige religiose Vurdering. Denne For-
skel har imidlertid hverken H. N. Clausen eller hans Bio-
graf veeret klar over.

For gvrigt er der endnu i Clausens Hermeneutik ud-
praeget kritiske, for ikke at sige rationaliserende Elementer,
saaledes Antagelsen af Akkommodation, f. Eks. med Hensyn
til Forestillingerne om Jesu Offerded, Djevelens person-

1) Ogsaa Professor Fr. Torm afviser i sin »Nytestamentlig Herme-
neutik«2 1938 en »dogmatisk Fortolkning¢, 9: »enhver Fortolkning, som
udoves ud fra en paa Forhaand fattet bestemt Grundanskuelse« (S. 237
—238), og hevder, at »den rette Metode er den forudsatningslese For-
tolkning«. Dette betyder — negativt — »at strabe efter at undgaa ved
Fortolkningen af en Tekst at medbringe eller at anvende Analogier,
som er fremmedartede i Forhold til den Tekst, som skal fortolkese
(S. 36), og — positivt — »Villighed til at tillade Teksten at indvirke
paa sige (S. 241).



H. N. Clausen 361

lige Tilveerelse og Legemernes Opstandelse (S. 504—510),
og af ikke-historiske Bestanddele i det Nye Testamentes Be-
retninger. Som Eksempler herpaa nsevner han Bebudelses- og
Fodselshistorien, Fortellingerne om Jesu Daab, om Engle-
aabenbarelser og Demonuddrivelser, om Forbandelsen af
Figentrzet o. a. (S. 522—527). Som Helhed betragtet kan
derfor heller ikke Hermeneutikken siges at vise en Strem-
kaentring med Hensyn til Clausens teologiske Standpunkt?.

Hgjdepunktet i H. N. Clausens teologiske Forfatterskab
indtil 1848 er »Udvikling af de christelige Hovedlerdommes,
som han udgav i 1844 efter to Gange at have holdt
Forelesninger herom »for en talrig Kreds af Tilherere af
begge Kjon«. Det Referat, som Dr. Larsen giver af dette
Skrift (p. 337—353), trenger paa flere vigtige Punkter til
at suppleres. Clausen skriver i Fortalen, at »den theologiske
Videnskab maa i sin Indflydelse paa det religiose og kirke-
lige Liv see sit hoieste og sidste Formaal ... og det er
derfor en naturlig Trang, der bringer den theologiske Viden-
skabs Leerer til, for sin egen Person at sgge en Forbindelse
knyttet med Menigheden, at fore Videnskabens Resultater
ind i det sterre, modnere Liv« (S. IV). Disse Ord viser —
ligesom hans @Unske om at praedike (p. 225) — den samme
steerkt fremtreedende praktisk-kirkelige Interesse, som vi
ogsaa mgder hos Schleiermacher.

Endvidere fremhzaver Fortalen, at den szrlige Anledning
til disse Foredrag er Hensynet til »den speculativ-theo-
logiske Skole i Tyskland«. »Naar Speculationen ferer os,
ved Behandlingen af de religigse Ideer, ud i Abstractionens

1) Af Enkeltheder i dette Afsnit (p. 320—337) kan navnes folgende.
De p. 3227 anforte Steder giver ikke Hjemmel for den Inspirationslere,
som Dr. Larsen tillegger Clausen, men hele Sztningen er ordret over-
taget fra Plums H. N. Clausen S. 42. Fra samme Kilde (S. 52) har
Dr. L. overtaget den Paastand (p. 335), at Kirkebegrebet i Virkelig-
heden er det berende for Skriftprincippet hos Clausen. — p. 324
L. 14 f. n. vejledes — las: vejleder. — p. 332 L. 7 Kultur — l=®s: Kul-
tus. — p. 321 L. 8 og 7 f. n. l&s: S. 1—86. S. 87—388. — p. 32921 lzs:
S. 464. — p. 331 L. 23 og 26: §3. 1.4 — l=es: § 33. 31. 34.



362 Lorenz Bergmann

lufttyndeste Regioner¢, ser Clausen det derimod som sin
Opgave »at fore disse Resultater, til hvilke man synes at
vere dreven frem ved Dialektikens strengeste Nodvendig-
hed, prevende tilbage til den religisse Bevidsthed ... Den
sindrigste Tanke-Combination, den mest overraskende Slut-
nings-Rakke bliver paa Theologiens Enemarker uden Be-
tydning, dersom det religisse Gemyt ikke vedkjender sig
den« (S. V—VI). Denne Fremha®velse af »den religiose Be-
vidsthed« (der »udgjer Grundvesenet i den menneskelige
Natur«. S. 335, jfr. S. 387) eller »det religisse Gemyt« er
ganske ¢ Schletermachers Aand, og det samme gaelder Slut-
ningsordene i Fortalen om »det Uundgaaelige og det Gavn-
lige i religiose Forskjelligheder saavelsom om den aande-
lige Eenhed, der kan ligge til Grund selv for store For-
skjelligheder. Til denne grundchristelige Eenhed har jeg
streebt at fore enhver Undersggelse tilbage«.

I Schleiermachers Aand er ogsaa de Ord, hvormed selve
Skriftet begynder: »Naar Christendom, christelig Religion,
christelig Kirke nevnes i en christelig Forsamling, da er her-
ved nz@vnet noget Andet, noget Storre og Hoiere end en Leere,
en Bekjendelse, et Samfund, der er tilstede udenfor os, og
som ydre Gjenstand stiller sig hen for os til Betragtning.
Vi vises ved disse Navne tilbage i vort eget Inderste; thi
finde vi ikke her Christentro og Christenhaab som Grund-
lag for vor aandelige Tilverelse, som Stettepunkt og Kilde
for enhver aandelig Livsyttring %«2.

I Schleiermachers Aand er ogsaa Betragtningen af det

1) S. VIII. Saaledes galder det om Skriften (S. 116), »at den ene
Sandhed saaledes er kommen til os i en Forskjellighed af Former, hvor
Forskjelligheden selv paangder os den Formaning, at vi ikke »ynkeligt
hengende os i Ordene, skulle mene, at Sandheden er bunden til Bog-
stav-Tedler« (Augustin). Jfr. S. 429—430: »Vi skulle betenke, at Een-
hed i Tro ikke er Eenshed i Forestilling og Mening, Eenhed i Livsret-
ning ikke Eenshed i Handlemaade, Eenhed i Gudsdyrkelse ikke Eens-
hed i enkelte Skikke, at overhovedet Eensformighed ikke er Eenhede.

2) S. 1. Jfr. S. 85. 93 om Kristendommen som Udtryk for Menne-
skets religiose Bevidsthed.



H. N. Clausen 363

Gamle Testamente' og Synet paa Underne. Ligesom i Clau-
sens »Critik af Underbegrebet« fra 1821 afvises det, »at
det Underfulde skal ligge udenfor Naturkrzfternes Raade-
rum, altsaa skal tenkes bevirket ved en umiddelbar Ind-
griben af Guds Haand, der for en Tidlang setter Naturen,
det hele Indbegreb af Krafter, der virke efter engang be-
staaende Love, i Stilstand«®. En egentlig Definition af
Underet giver Clausen ikke. Neermest en Definition kommer
Udtrykket S. 72: »Det, som i physisk Henseende er ufor-
klarligt, viser sig i aandelig Henseende som Aabenbarelse
af Helligheds og Kjerligheds Lov«.

Dr. Larsen burde ogsaa have omtalt Clausens sterke
Fremhaevelse af, at Kristendommen tkke alene er blevet for-
beredt ved Jodedommen, men ogsaa ved de hedenske Reli-
gioner®. Men heraf »folger ingenlunde — hvad der kun

1) Det Nye Testamente er »de Christnes Bibel i nermere og egentlig
Betydnings«. Det Gamle Testamentes Ord maa bedemmes derefter
(S. 114). Derfor er det urigtigt, at Bibelselskaberne kun vil udgive
det Gamle Testamente som Helhed, og ikke i Udtog (S. 36—37).

2) S. 64. Jfr. S. 23—24: »Det er vilkaarligt at danne sig et saadant
Begreb om et Overnaturligt og Overfornuftigt, at det skulde vare
eenstydigt med det Unaturlige og Fornuftstridige«.

3) »Hvorledes kan det bestaae med den christelige Anskuelse, at
Gud skulde have unddraget sit Vaesens Aabenbarelse for Jordens Folk
udenfor hine Grendser [Jededommens], og dermed givet dem uund-
gaaeligt til Priis for Vildfarelsens og Syndens Magt?« »Mange Bestand-
dele baade af den persiske Religionsleere og af den graske Philosophie
gik over i den jodiske Religion og Cultus, og det er for en Del netop
saadanne, af hedenske og jodiske Bestanddele sammensatte, Forestil-
linger, der staae den christelige Sandhed n®rmest. Navnlig er det fra
de hedenske Religioner, at et levende Udedelighedshaab, Troen paa
en Fortszttelse hinsides af et bevidst, personligt Liv, paa en hinsidig
Gjengjeldelses-Tilstand er gaaet over til det jediske Folk. Saaledes
staaer den senere Jodedom netop som det historiske Mellemled, der har
forbundet Hedenskab med Christendom« (S. 40—42). Vistnok maa den
jediske Religion betragtes som en Aabenbaring fra Gud; men det samme
gelder de andre Religioner. »M®nd som Zoroaster, Confutsee, Sokrates
maa erkjendes som det Guddommeliges Aabenbarere og Forkyndere
paa Jorden« (S. 74—75).



364 Lorenz Bergmann

vilde veere en ny Overdrivelse — at Hedenskabet skulde
staa i samme religiose Forhold til Christendommen som
Jodedommens. »Saaledes samler da den hele Betragtning
af Christendommen som historisk Religion sig i Begrebet
om en aandelig Forberedelse af Menneskeslegten, i hvilken
de wldre Religioner have hver sin Andeel til Tid og Sted,
men saaledes, at den jodiske Religion udskiller sig af det
store Antal som det historisk neermeste og det vigtigste
Middel, hvorved Evangeliets Sandhed er bleven indledet,
dets Indferelse i Verden befordret, dets Virksomhed ogsaa
i de folgende Tider understottet«l. — Det er let at se For-
bindelsen — baade Ligheden og Forskellen — mellem Clau-
sens Opfattelse og Schleiermachers?.

Om Skriften hedder det, at den har en menneskelig,
ufuldkommen Side foruden den guddommelige (S.125—
127); men »heri bestaaer Skriftens Fuldkommenhed, som
vi ikke kunne opgive, fordi Troen paa den er uadskillelig
fra Troen paa den christelige Aabenbaring: at den saa-
ledes er i Stand til at fortsette Jesu lerende og levende
Virksomhed, at reen, fuldstendig og frugtbar Sandhed
om Jesu Leare og Liv, om Evangeliets Vasen, Indhold og
Kraft ved den er tilgengelig for Alle og sikkret for alle
Tider« (S. 132).

Angelologi og Demonologi behandles paa samme Maade
som i Clausens tidligere Skrifter, det vil sige ligesom hos
Schleiermacher, og Fremstillingen ender (S.235) med et
Citat af »Der christliche Glaube«. I. S. 238: »Eftersom Det,
hvorfra vi skulle forlgses, bliver det Selvsamme, hvad enten
der gives en Djevel eller ei, og Maaden, hvorpaa vi skulle

1) S. 42—43. 47—A48. S. 275 hedder det om den historiske Aaben-
baring: »Vi sammenfatte herunder ogsaa de ufuldkomne Former indtil
Sandhedens Fuldendelse i Christendommens«. S. 352: »den religiese og
sedelige Forberedelse for Christendommen, der var givet i de oster-
landske Religioner, i den jediske Lov og Lzre, i den graeske Philosophiee.

2) »Der christliche Glaube«. § 12: »Das Christenthum steht zwar in
einem besonderen geschichtlichen Zusammenhange mit dem Juden-
thum; was aber sein geschichtliches Dasein und seine Abzwekkung
betrifft, so verhilt es sich zu Judenthum und Heidenthum gleiche.



H. N. Clausen 365

forloses, ligeledes bliver den samme: saa er Spergsmaalet
om Dj=evelens Tilvaerelse aldeles ikke noget christelig theo-
logisk Spegrgsmaalc.

I samme Aand betegnes Fortallingen i forste Mosebog
om Menneskets Skabelse i Guds Billede som en Myte, o:
ven Opfattelse i sandselig, historisk Form af Det, der ligger
ud over al Tid og al Historie«, nemlig Ideen om Menneskets
Slegtskab med Gud (S. 244. 238).

Schleiermachers Paavirkning mserkes ogsaa, naar Syn-
dens Vasen bestemmes som »Sandselighedens Overvaegt«
(S. 279. 343), »den overveiende Hang til at folge Sandselig-
heden imod Fornuften« (S. 296). Ligeledes i Kristologien,
naar det hedder, at »Christus selv er Middelpunktet af
den guddommelige Aabenbarings- og Forlgsnings-Anstalt«
(S. 299. 317), at Jesu syndfri Fuldkommenhed er »Middel-
punktet i den christelige Tro« (S. 314), medens Fortellin-
gerne om hans underfulde Fodsel ikke betragtes som histo-
riske i egentlig Forstand (S. 309—312). Ligesom Schleier-
macher behandler Clausen Jesu Forlgsergerning forud for
hans Forsonergerning, og Forsoningsleren er den samme
som hos Schleiermacher: »Ikke er Gud ferst bleven for-
sonet ved Christus, men Gud har i Christus aabenbaret
sig, er i Christus fremtraadt som den Forsonede, den Barm-
hjertige og den Naadefulde; og ikke i Gud, men i Menne-
skene og for Menneskene er Forsoningen ved Christus
bleven til Virkelighed« (S. 374. 372). »Forsoningen opfattes
som udgaaet fra Gud, som fuldbyrdet ved Christus, i
Menneskene« (S. 379).

Problemet om Forholdet mellem Naade og Frihed soger
han — med udtrykkelig Henvisning til Schletermachert —
at lgse ved at kombinere Pradestinationen med Apokata-
stasis: »Tenke vi os Evangeliet fortsettende sin Virksom-
hed gjennem de forskjellige Afsnit af Tilveerelsen, ligesom
igjennem de forskjellige Afsnit af det jordiske Liv: da

1) »Ueber die Lehre von der Erwihlunge i Theol. Zeitschrift, hrsgb.

von Schleiermacher, de Wette und Licke. 1819. (Werke. I, 2. 1836. S.
393—484). Der christliche Glaube. II. § 117—120.



366 Lorenz Bergmann

svinder den frygtelige Modsatning af Udvalgte og For-
skudte, Benaadede og Fordemte ind til en Forskjellighed
— tilvisse virkelig, stor og betydningsfuld, men dog altid
en Modsatning, der kan opleses — af Dem, der i et tid-
ligere, og Dem, der i et senere Tidspunkt blive grebne af
Sandhedens Magt. Enhver Deling i den guddommelige
Villie er saaledes udelukket: som almagtig Naade omfatter
den Alle, og virker hvad den vil i det hele Omfang. Den
modstraebende Villie fra Menneskets Side bliver kun at
teenke som forbigaaende, lidt efter lidt forsvindende« (S. 421.
Jfr. S. 423).

Afsnittet om »Den kirkelige Cultus« (S. 454—477), der
slet ikke nevnes i Dr. Larsens Referat, er et nyt Vidnes-
byrd om Clausens varme Interesse og fine Forstaaelse for
denne Side af Kristendommen. Med Styrke fremhaves, at
Kristendommen er »Ordets Religion« (S. 463. 98); men det
tilfgjes, at »den protestantiske Cultus kan ikke frikjendes
for en Overvurdering af Ordet, en Miskjendelse af dets
Trang til at understottes ved det Skjonnes og Haitideliges
Magt, som umiddelbart tiltaler Sjelen, og som, hvor det
gjores forngdent, kan bede paa Ordets Mangler« (S. 481).

1) Interessant er Clausens Stilling til den katolske Helgenpaakaldelse
(S. 464—467). Naturligvis forkaster han denne; men han fremhaver,
at det, at den fuldstendig er bortfaldet i den protestantiske Kirke,
har veret »til ikke ringe Afbrzk for det kirkelige Samfundsliv. Medens
Bevidstheden om en kirkelig Oldtid, IThukommelse af Kirkens Larere,
Udbredere og Martyrer vedligeholdes frisk og levende i den katholske
Kirke, medens Billede og Historie af Kirkens Heroer, og igjennem den
Billedet af Kirkens historiske Liv i alle Tidsaldere, treder Folket alle-
vegne imode, deres Virksomhed og Bedrifter ere det vel bekjendte: er
det derimod i den protestantiske Kirke, som om den hele Rzkke af
Aarhundreder imellem Apostlene og Reformatorerne var udslettet eller
agtedes den uvedkommende. Men til hvor fattig en Tilverelse har vor
Kirke ikke derved draget sig tilbage! hvilken Rigdom af skjenne og
frugtbare Livsbilleder har den ikke hermed bortkastet! paa hvilket
Middel har den ikke givet Afkald til at veekke og nare en kirkelig Almeen-
aandls

Et andet Vidnesbyrd om Clausens Retferdighedsfelelse er, at han



H. N. Clausen 367

De af Kristus indstiftede Sakramenter, Daab og Nadver,
maa betragtes som »et synligt Ord¢; de »virker det Samme
som Ordet, ikkun ved andet Middel og ad anden Vei«
(S. 487). »I Sacramentet treder Christus selv frem som
handlende Subject« (S. 488). At Clausens egen, ret vage
Laere om Daab og Nadver ikke er ortodoks, fremhzaver
Dr. Larsen med Rette (p. 348). Det samme galder Eskato-
logien', hvor han ligesom Schleiermacher hevder Apokata-
stasis — ud fra Troen paa Gud som almeegtig Keerlighed
(S. 530).

Endelig er det ogsaa i Tilslutning til Schleiermacher, at
Treenigheden behandles som allersidste Afsnit af »De chri-
stelige Hovedleerdomme«. Som det vasentlige i denne Lere
betragtes Treheden i Guds Aabenbaring som Skaber, Frel-
ser og Helliggarer (S.553) — »en Lesning, der ligesom
Schleiermachers maa betegnes som Sabellianisme« (p. 349).

Paa adskillige Punkter kommer Clausen i dette Skrift
den kirkelige Tradition nermere end i »Catholicismen og
Protestantismen«. Men det vil fremgaa af det foranstaaende
Referat, at Arven baade fra den kritiske Bibelforskning
og fra Schleiermachers Teologi er saa fremtradende, at
det er med Urette, at Dr. Larsen ogsaa her mener at kunne
konstatere en »Stremkentring« (p. 349—351), ret Svelg,
der nu skiller Clausen fra det Standpunkt, han havde ind-
taget i 1825« (p. 347)%.

umder Omtalen af Sangen ved Gudstjenesten udtrykkelig navner, at
»i Grundlvigs Sangverk findes et stort Antal af den gamle graske og
latinske’ Kirkes Psalmevers frit bearbeidet« (S. 470 Anm.).

1) Ogsaa paa dette Punkt overdriver Dr. Larsen Forskellen mellem
Clausens Opfattelse i 1825 og 1844. Paa den ene Side er det ikke rig-
tigt, at han i 1825 ikke har andet at sige om den tilkommende Verden
end, at den maa forblive et sterra incognita« (se ovenfor S. 308). Paa
den anden Side betoner han endnu i 1844, at Evangeliet ikke har »Svar
tilrede paa alle de Spergsmaal, som Mennesket kunde gnske besvarede
angaaende denne Fuldendelses Beskaffenhed« (S. 515).

2) Jeg kan heller ikke se det berettigede i den Paastand (p. 339), at
den Karakteristik, som Clausen nu i 1844 giver af Rationalismen (Ud-



368 Lorenz Bergmann

Derimod er det naturligvis rigtigt, at Clausens Teologi
er »en selvsteendig dansk Parallel til den tyske Maeglings-
teologi, der efter Rationalismens Nederlag i 1830erne og
40erne tog Feringen inden for den tyske Protestantisme«
(p- 351). Netop derfor havde det varet gnskeligt, at Forf.
ikke var gaaet udenom den interessante, men ogsaa van-
skelige Opgave: en nzrmere Sammenligning mellem det
teologiske Standpunkt i Clausens »Udvikling af de christe-
lige Hovedleerdomme« og T'westens, C. I. Nitzsch’ og Hases
Dogmatikker, af hvilke de to ferste reprasenterer den
mere konservative Flgj af Schleiermachers Disciple, medens
den tredie indtager et mere kritisk, liberalt Standpunkt.

Selv om Clausens Skrift ikke sjeldent skuffer ved mang-
lende dogmatisk Preecision, indeholder det dog saa mange
treffende Bemsaerkninger og giver i en smuk og overskuelig
Form en saa fyldig historisk Orientering, at det maa have
veret af stor Verdi for oplyste, ikke-teologiske Tilhgrere
og Lesere. Allerede Aaret efter (1845) var der da ogsaa
Brug for en ny Udgavel. —
vikling af de christelige Hovedlerdomme. S. 88. 371), er en anden og
»langt mere kirkehistorisk sand end den, han i 1829 afgav under Kirke-
kampens Tryke« Se ovenfor S. 314—320.

En Undersogelse af, hvorvidt der efter 1848 kan paavises en saadan
»Stremkentring« i Clausens Teologi, ligger udenfor Disputatsens — og
dermed udenfor denne Afhandlings — Ramme. Jeg vil derfor ngjes
med ogsaa paa dette Punkt at advare mod en ukritisk Overtagelse af
den traditionelle Stremkantrings-Teori.

1) Af Interesse er her fslgende AEndringer. Udtrykket »Christus-
Ideene« (1S. 315) er nu rettet til »Christi Personlighed« (2S. 331). Af-
snittet om »Guds Vasen og Egenskaber« har faaet en Tilfgjelse (S. 182—
183), der synes at tage et Forbehold overfor Schleiermachers Opfattelse:
»Hvor det religiose Liv bliver eensidigt fert hen til en eller anden enkelt
Deel af den aandelige Virken — til Tenkningen over de guddommelige
‘Tings Vasen, eller til Folelsens indesluttede Fromheds-Liv eller til
Villiens udadvendte Streben ... der kunne vi ikke andet end finde
et Sidespor indslaaet, som, jo lengere det forfelges, vil fore desto len-
gere bort fra den sande christelige Retninge. — En anden Tilfoejelse
(S 520—521) benaagter den kfrkehge @vrigheds Ret til at tvmge bap-
tistiske Forzldre til at lade deres Bern'debe.



H. N. Clausen 369

Pladsen tillader ikke en narmere Omtale af Clausens
andre Skrifter og Afhandlinger fra det samme Tidsrum
(1826—48). Alene i »Maanedsskrift for Litteratur« udgav
han i Aarene 1829—38 ikke mindre end 28 Afhandlinger.
De vigtigste af disse har Dr. Larsen omtalt i forskellige
Sammenhange. Men en enkelt, meget karakteristisk, kunde
der yderligere have vaeret Grund til at gaa ind paa, nemlig
Clausens Anmeldelse af P. A. Fengers Udgave af Kingos
Psalmer og aandelige Sange. 18271

Da Fenger i sin Fortale erklerer, at hans Formaal ikke
er wstetisk eller historisk, men opbyggeligt (»at levere
danske Christne et Bidrag til den huuslige Andagts Befor-
dring«), rejser Clausen det Spergsmaal: »Om de Kingoske
Psalmer og aandelige Sange, for i vore Tider at tjene til
sand christelig Opbyggelsesbog, burde udgives i aldeles
uforandret Skikkelse og aldeles fuldstendig Samling«. Han
aftrykker forskellige Steder, hvor Kingo i staerke, til Dels
platte Udtryk gengiver den ortodokse Opfattelse af Guds
Vrede, Djzvelen, Kristi stedfortreedende Straflidelse og
Menneskets fuldstendige Fordarvelse ved Synden (S. 21—
24), og udtaler, at saadanne »vrange Forestillinger og uhel-
dige Yttringer« burde have tilskyndet Udgiveren til »ved
enkelte Smaaforandringer og endnu mere ved Udeladelser
og Udvalg at lette og befordre den opbyggelige Leesning«
(S. 28) — tilmed i ven Tid, hvor saamange forenede Krafter
arbeide paa at gjore Fornuftens Evne og Brug mistenkt
og at treenge det teendte Lys tilbage, medens de fordoms-
fuldeste religieuse Forestillinger finde Forsvarere og ind-
prentes Folket i Tale og Skrift« (S. 29, jfr. S. 37: »Svaerme-
riet og Overtroen teller i vore Dage atter ivrige Tals-
mend«). »Enhver fornuftig Christen maa protestere imod,
at den blinde Auctoritets-Tro uden Rod og Grund i Menne-
skets Indre udgives for den sande, den christelig eenfoldige
Tro, med hvilken den ikke har mere Lighed end Dumhed

1) Maanedsskrift for Litteratur. I. 1829. S. 19—39.

24



370 Lorenz Bergmann

med Arlighed« (S. 27). Den Evangelisk-Christelige Psalme-
bog har vel un=gtelige Mangler, serlig »Mangel paa poe-
tisk, opleftende Aand, hjertegribende, begeistrende Kraft«
(S. 33); men den har det Fortrin for den Kingoske, at den
overholder Grzndsen mellem Tro og Lere, Religion og
Theologi«!.

Betegnende for Clausens Uvilje mod enhver teologisk
Ensidighed er en Anmeldelse af 11 Stridsskrifter fra den
»sydvestsjellandske Fejde« 1833, hvis vigtigste Stridsmeend
var fra ortodoks Side Pastor P. A. Fenger i Slotsbjergby
og fra rationalistisk Side Pastor Hans Bastholm i Slagelse2.
Fra den ene Side fremhaxvede man Troen og Jesus som
Frelseren, fra den anden Dyden og Jesus som Lereren.
Clausens Standpunkt® er, at hver af de stridende Parter
fremforer en Sandhed, men ikke Sandheden, som forst
fremkommer, naar begge Sider af Sagen forenes. Mest
vender han sig dog mod den ortodokse Ensidighed.

Under Omtalen af Studenternes Bedgmmelse af Pro-
fessor Clausen savner jeg folgende Udtalelse af D. G. Mon-

1) »Skal nemlig Psalmebogen efter sin Bestemmelse vzre det al-
mindelige Udtryk for Andagten, som besj®ler den forsamlede Menighed
og bringer den til at udsynge sin Tak og Priis og Bon, da er det ogsaa
den forste og vasentlige Fordring, at den skal vere Udtryk af en Tro,
som kan antages at vere Menighedens fzlleds Eiendom, og dette opnaaes
kun, naar den, frigjort fra Skolesystemets Skruebaand, bevager sig
inden Evangeliets hellige Grendser, af dens rene, simple Lzre henter
sin Kraft til at opklare, styrke, rore, begeistre, og saaledes ved sit
Exempel antyder, at den kirkelige Virksomhed staaer over Modsat-
ningerne, der udenfor Kirken dele den theologiske Verden«. »Ogsaa der-
ved har den veardige Biskop Balle, hvem den danske Kirke skylder en
Psalmebog, som alle synge uden Ansted og de Fleste til Opbyggelse,
sat sin ®gte evangeliske Characteer et Mindesmarke, idet han vidste
at skjelne sit eget theologiske System fra den almindelige christelige
Tro, og fandt sig, som Medlem af Kirken, opbygget ved Psalmer, der
ikke kunde fyldestgjere ham som Dogmatiker.. (S. 34—35).-

2) Helveg IL.2 S. 561—570. L. Koch S. 114—116. Fr. Barfod: P. A.
Fenger. 1858. S. 33—40.

8) Maanedsskrift for Litteratur. IX. 1833. S. 427—454.



H. N. Clausen 371

rad kort efter Clausens Ded: »Han havde en sjelden reen
og ®del Character, maaske med en lille Tilseetning af Selv-
tilfredshed ; under et temmelig koldt og afmaalt ydre Veesen
glodede Hjertet af Kjarlighed til Fadrenelandet, detdanske
Sprog, Senderjylland. Der var stor Klarhed i hans Tanker,
men de marscherede lige ud af Landeveien som vel dres-
serede Soldater. Til Nod kunde han finde sig i, at Andres
Tanker gjorde Krumspring, naar de holdt sig til Jorden.
I det jevnt Forstandige laa hans store Styrke. Det hgie
og dybe maatte ifore sig det jeevnt forstandiges Dragt for
at tiltale ham. Fred vere med den adle Sjeell«.

En anden af Studenterne fra denne Periode, C. J. Brandt,
har i sin Nekrolog over sin gamle Leerer? vist, indtil hvilken
Grense en forstandig og kyndig Discipel af Grundtvig
kunde anerkende Clausens Betydning: »Han var ingen-
lunde som hans Fader, Stiftsprovsten ved Frue Kirke i
Kjobenhavn, afgjort Rationalist af den gamle Skole, men
meget mere paavirket af Schleiermacher, allerede da han
optraadte som ung Forfatter af det omfattende og lerde
Vark om »Katholicismens og Protestantismens Kirkefor-
fatning, Leere og Ritus«; men hans Lerebygning hvilede
dog paa den kristelig uholdbare Grundsatning: at det ikke
er den historisk overleverede Kristentro, der ter gjelde
som saadan, men hvad den menneskelige Klogt, med for-
neden Lerdom, kan faa ud af de hellige Skrifter. Det var
mod denne Skrifttheologi, Grundtvig skarpt optraadte i
»Kirkens Gjenmaele«. 1825¢.

»Hvad der udmeerkede ham, var Klarhed og Fasthed
i Tanke og i Karakter, og er disse Gaver end ikke tilstrekke-
lige til at danne en fremragende kristelig Teolog, saa gjorde
de sig gjeldende paa andre Livets Omraader, hvor den
varme Faedrelandsven vandt fortjent Anseelse, og der er
ingen Tvivl om, at hans Navn vil i lange Tider mindes og
telles med blandt de hgjt begavede Mend, der i den forste

1) Politiske Breve. 9—13. 1877 S. 14.

2) Dansk Kirketidende. 1877. Nr. 14. Sp. 225.

24s



372 Lorenz Bergmann

Halvdel af det nittende Aarhundrede var Fgrere for vor
borgerlige Udviklinge.

P. 328 hedder det, at Vulgerrationalismen »ved 1830ernes
Begyndelse i Tyskland havde faaet sit endelige Dodssted,
navnlig fra Kirkehistorikeren Karl v. Hase«*. Da Rationa-
lismen jo er et af Dr. Larsen atter og atter anvendt Grund-
begreb, forekommer det mig, at han burde have nzvnet
den tredobbelte Indvending, som Hase gor gzldende mod
Rationalismen : "Den miskender Kristendommens historiske
Betydning, forfladiger det religiose Livs Inderlighed og
savner Videnskabens filosofiske Alvor« (S. 58). Dertil sva-
rer, at tre Forhold har fert den nye Tid bort fra denne
Rationalisme: (1.) Der er vaagnet en historisk Forstaaelse
for Fortiden, som ger, at man ikke mere finder Kirkens
gamle Dogmer saa meningslgse og overtroiske som Ratio-
nalisterne, men anerkender de religigse Ideer, som ligger
til Grund for dem (S. 62—63). — (2.) Der er vaagnet en
religios Inderlighed, som atter lader det af Rationalisterne
miskendte Fglelsesliv komme til sin Ret (S. 65—66). —
(3.) Videnskaben indvender, at Rationalismen mangler
videnskabelig Kraft og Skarphed. Den har ikke godtgjort
Rigtigheden af sin gverste Grundsatning, at Fornuften er
den hgjeste Dommer paa det religisse Omraade. Ved »For-
nuften« forstaar den »den sunde Menneskeforstand«; men
hvad denne antager, skifter til forskellige Tider. Den staar
ikke over Videnskaben, men er afhaengig af denne (S. 66—
71. 330—346).

I Litteraturhenvisningerne savner man ved Omtalen af
Augustins bekendte, misforstaaelige Udtalelse: »Ego vero
evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commo-
veret auctoritas« (p. 207—208) Professor Nerregaards Af-
handling i »Svensk Teologisk Kvartalskrift«. X. 1934. S. 322
—326. — Om den unge Goldschmidts Sammensted med

1) Hases »Theologische Streitschriften«. I—III. 1834—37 er aftrykt
i hans »Gesammelte Werke«. VIII, 1. 1892. S. 35—414, som ovenfor
anferes.



H. N. Clausen 373

Professor Clausen (p.311'?) se Hans Kyrre: M. Gold-
schmidt. I. 1919. S. 42—44. — Om Clausens yngre Kol-
leger, Fogtmann, Engelstoft, C. E. Scharling og Herman-
sen havde det veret rimeligt at henvise til 2. Udgave af
»Dansk Biografisk Leksikon¢, ligesom ved A. F. Beck,
Brochner og Magnus Eiriksson (p. 266). Det burde ogsaa
have veret nzvnet, at Grundtvigs »Om Daabspagten«
(p. 219) er aftrykt i hans »Udvalgte Skrifter« ved Begtrup.
V. S. 366—375, og hans »Frisprog« (p. 355) i VIII. S. 209—
298. Mynsters Tale over Hohlenberg (p. 192) er optaget i
hans »Kirkelige Leiligheds-Taler«. II. 1854. S. 380—383,
Clausens varmt fglte Afskedsord i hans »Taler«. 1848.
S. 147—149 og i »Fedrelandske Forhold og Anliggender«
S. 763—766. Artiklerne i »Kjsbenhavnsposten« 1834 om
liturgiske Forbedringer (p. 223) er aftrykt i »Kirkelige For-
hold og Anliggender«. S. 320—344 — om Jubelaaret 1836
i »Dansk Ugeskrift« (p. 247—248) ib. S. 3—29 — Anmel-
delsen af Grundtvigs »Frisprog« (p. 358) ib. S. 357—373
— p. 358 ib. S. 389—413. P. 257—258 kunde det have
veret nevnet, at allerede 1836 bragte Clausens »Tidsskrift
for udenlandsk theologisk Litteratur« en Oversattelse af
de vigtigste Afsnit af Strauss’ »Das Leben Jesu« samt af
Neanders og Ullmanns Bedemmelser af dette Skrift!.

VI

Godt en Fjerdedel af det foreliggende Verk (p. 231—244.
273—306. 364—429) handler om Clausens politiske og na-
tionale Virksomhed: hans Kamp for politisk Friked og

1) Ogsaa i dette Afsnit er der mange »Trykfejle. p. 1974 les: Seren
Kierkegaards Papirer. I. 1909. C. 19. A 29. — p. 203 L. 6 Lerestilling
— les: Lererstilling. — p. 20327 S. 81 — l®s: S. 85. — p. 205 Anm.
sidste Linie les: 10. R. II. S. 176. 178. — p. 2354 les: Breve fra J. P.
Mynster. S. 155. — p. 249 Anm. L. 2: 10. R. II, 182 — l®s: 10. R. II,
176. — p. 265 L. 1 heller — las: heller ikke. — p. 319 L. 3 l=s: 1829
og Glauchau. — p. 337* S. 111 — les: S. III. — p. 343 L. 9 vinder
— les: vidner.



374 Lorenz Bergmann

Pressefrihed, for det danske Sprogs og den danske Natio-
nalitets Ret i Sgnderjylland, hans Deltagelse i den skan-
dinaviske Bevagelse og hans Virksomhed for Kunsten i
Kgbenhavn (Udsmykningen af Universitetets Forhal og
af Frue Kirke samt Oprettelsen af Thorvaldsens Museum).

De primzre Kilder er Clausens i »Stendertidende« af-
trykte Taler i Stenderforsamlingen i Roskilde, hans Ar-
tikler og Afhandlinger i »Maanedsskrift for Litteraturg,
»Dansk Ugeskrift«, »Dansk Folkeblad« og »Fadrelandet«
— hvoraf et fyldigt Udvalg er udgivet efter hans Ded
under Titlen »Faedrelandske Forhold og Anliggender«. 1881.
788 S. — endvidere hans Udtalelser i Selvbiografien og i
Mindeskrifterne om Chr. Paulsen og J. F. Schouw.

Desuden har Dr. Larsen flittigt benyttet den nyere
trykte Litteratur, serlig Hans Jensens »De danske Staen-
derforsamlingers Historie«, P. Lauridsens »Da Senderjyl-
land vaagnede« og K. Fabricius’ Fremstilling i »Sender-
jyllands Historie«. IV.

Saa vidt jeg kan se, har Forf. ikke i disse Afsnit givet
noget veesentligt nyt; men han har om Clausen som Midt-
punkt samlet et stort og spredt Stof til en forstandig, klar
og overskuelig Fremstilling. Her, hvor han ikke er hemmet
af sin ortodokse Teologi, kan han ogsaa udtale sig med
Sympati og Beundring for Clausens Personlighed. »Natio-
nalitetsspergsmaalet skulde blive hans store politiske Kar-
lighed, som han blev tro lige til sin Dgd. Kunde han paa
mange Maader i sin offentlige Fremtraeden virke kolig og
reserveret, saa var han nu blevet grebet af en Sag, der
mange Gange skulde lgse den bundne Varme i hans tro-
faste Hjerte« (p. 289). »Hverken Kongegunst eller Folke-
stemning kunde holde ham tilbage fra at folge og udtale,
hvad der var hans Overbevisning og hans Samvittigheds
Bud, og med Hovedet koldt, men Hjertet varmt arbejdede
han utratteligt for at realisere, hvad der saaledes for ham
var blevet det rette og sande« (p. 423). »Hvor den person-
lige Frihed var truet, dér kunde man altid vaere sikker



H. N. Clausen 375

paa at treeffe Clausen som dens Forsvarer« (p. 405). Karak-
teristisk er saaledes en Artikel fra 1835, hvor han rejser
det Spergsmaal: »Hvad herer der til at vere en liberal
Mand % og svarer, at Navnet liberal »ikke betyder nogen
udvortes Virksomhed, men en indvortes Sindsstemningy,
hvis Grundvold er Kearlighed til Sandhed og Frihed, baade
politisk, kirkelig, borgerlig og videnskabelig Frihed. »Det
er aldeles i sin Orden, naar den, der i Religionens Anlig-
gender skyer selvsteendig Tanken og Gransken og vil have
sig selv og andre bunden til Kirkelerens Bogstav, ogsaa
indskraenker sin politiske Trosbekendelse til den ene Ar-
tikel: at tage al selvvirksom Tanke fangen under Lydig-
hedens Aag. Men paa samme Maade maa da ogsaa Den,
der finder Aandens Underkuelse i eet Forhold unaturligt
og forderveligt, arbejde den imod i alle Forhold«.

Dr. Larsen fremhaver da ogsaa med Rette den ncere
Forbindelse mellem Clausens Teologi og hans Politik: »Clau-
sen betragtede sin politisk liberale Virksomhed som en
konsekvent Viderefgrelse af sin Kamp for kirkelig og teo-
logisk Frihed. Kristendom og Politik var for ham ikke
hinanden modsatte Sterrelser, men den forste skulde, saa-
dan som han forstod den, gennemsyre den anden med sine
Tanker« (p. 253. Jfr. p. 240). »Ligesom han i Teologien er
Mellemstandpunktets Mand, saaledes er han ogsaa i Poli-
tikken en Modstander af alle Yderligheder, de vere sig i
absolutistisk eller radikal Retning« (p. 283).

Dr. Larsen skriver p. 243, at »hele hans offentlige Virk-
somhed blev mere statsborgerlig end egentlig politisk. Han
var liberal, men aldeles ikke Demokrat i den Forstand,
at han kunde tenke sig Indferelsen af nogen almindelig
Valgret. Ligesom han paa det kirkelige Omraade var
Aandsaristokraten, saaledes var han det ogsaa paa det
borgerlige. Virkelige Mennesker var efter hans Opfattelse
kun de dannede og oplyste Medborgere. Lehmanns Ord,

1) »Dansk Folkeblad«. 1835. Nr. 9—10. Anfert p. 280—281.



376 Lorenz Bergmann

at »den danske Nations Kerne bestaar af en oplyst og agt-
veerdig Middelstand¢, og at Embedsmandenes Klasse her
i Kraft af sin Uddannelse er i Besiddelse af et »aandeligt
Supremati«, er som talt ud af hans Hjerte«. — Dette er
vist i det veaesentlige rigtigt; kun maa det tilfgjes, at Forf.
ikke giver nogen Hjemmel for den udfordrende Satning,
at »virkelige Mennesker var efter hans Opfattelse kun de
dannede og oplyste Medborgere«, og han korrigerer den
selv ved sin senere Omtale (p. 280—281) af den Iver, hvor-
med Clausen i Steznderforsamlingen 1842 tog sig af Hus-
mandenes Sag!. »Clausens positivt sociale Holdning i Hus-
mandssagen tjener ham i allerhgjeste Grad til Are. Her
er Tale om en kristelig social Forstaaelse, der ikke gav
den noget efter, som Martensen senere viste overfor Ar-
bejderbevaegelsens berettigede Krav«?.

Clausens Tidsskriftsartikler indeholder mange interes-
sante Udtalelser, hvoraf der f. Eks. kunde have veret Grund
til at medtage folgende: »Journalisten, som daglig skal
bespise et leesehungrigt Publikum uden altid at kunne selv
med den bedste Vilje komme Sandheden — eller dog den
hele fuldstendige Sandhed — paa Spor, har fremfor nogen
Forfatter Fordring paa Overberelse; kun til hans Sand-
hedskjerlighed, hans Bestrabelse for at give Sandheden
i alle Forhold dens Ret, ber Fordringerne vare strenge«.
At »Selskabet for Trykkefrihedens rette Brug« omfatter
baade konservative og radikale Elementer, betragter han
som en Fordel. »Der er ikke mange Leerdomme, der er-
hverves tidligere i Livet end den, at den opblussende Be-
gejstring, den selvtillidsfulde Iver treenger til at have Er-
farenhed, Maadehold og Besindighed ved sin Side; men det
maa heller ikke overses, at Maadeholdets Dyder have deres
storste Verd ved at virke dannende og ledende ind paa

1) Det indbragte ham ogsaa en varm Paaskennelse i I. A. Hansens
»Almuevennen«. 1842. Nr. 46.

2) p. 384. Dr. Larsen skriver »Kaar«; men det maa vare en Skrive-
eller Trykfejl for »Krave.



H. N. Clausen 377

det fyrigt overstrommende Liv. Og mindst burde man
glemme at skjonne paa Ytringer af et saadant Liv — selv
om det nu og da driver vilde Skud — i en Nation, hvor
Entusiasmen herer til de sjezldnere Naadegaver, og de
roligere Egenskaber spille en Hovedrolle i National-Karak-
teren, som ofte bringer den nzr Flegmaets Graenser«. »Det
er jo dog den evige Verdenslov, at Menneskets Kraft skal
uddannes gjennem Modsztninger og i Strid«.

At Clausen havde mere virkelig Forstaaelse for politiske
Realiteter, end f. Eks. A. D. Jorgensen® tillegger ham,
fremgaar af en Udtalelse som denne i Steenderforsamlingen
1842: »Her er det i Sandhed ikke nok uopherligt at gjen-
tage Onsker, Begjzringer og Opfordringer; men hvad det
gjelder om, er med Jjet heftet til Maalet at gribe og rette-
lig benytte de Udviklingsmomenter og Overgangspunkter,
som Tiden tilbyder i sit Lab«®.

Under Afsnittet om Clausen og Kunsten i Kgbenhavn
havde det varet rimeligt at omtale hans personlige Op-
fattelse af Kunstens Forhold til Kristendommen. Med sin
fine Skonhedssans havde han et klart Blik for, »hvor ngie
og inderligt Forbundet er imellem Religion og Kunst«, og
serlig mellem Kristendommen og Kunsten®. I sin sterkt
grebne »Hilsen til Thorvaldsen« ved Festen 7. Oktober
1838 talte han om »Kunstens Hellighed« og udtalte, »at
Sandheden ferst dér, hvor den treder frem i Skjenheds

1) »Dansk Folkeblad« 1837. Nr. 36—37. Fadrelandske Forhold og
Anliggender. S. 233—234. 246.

2) Dansk Ugeskrift. 1842. Nr. 13. Fadrelandske Forhold. S. 322.

3) »Danmarks Riges Historie«. VI, S. 359—360: Det nationalliberale
Partis »toneangivende M®nd som Prof. Clausen, gentog kun atter og
atter deres Krav og deres golde Kritik af Regeringens Forholdsregler,
uden at ville se Opgavens Vanskeligheder« — en Dom, som Dr. Larsen
med Rette afviser p. 413.

4) Fadrelandske Forhold. S. 381.

5) Udvikling af de christelige Hovedlzerdomme. S. 471.

8) Catholicisme og Protestantisme. S. 789—800. Se ogsaa ovenfor
S. 308—10. 366.



378 Lorenz Bergmann

Form, faar sin fulde Magt over det menneskelige Sind og
det menneskelige Liv«!, og i en Artikel ved Aabningen af
Thorvaldsens Museum 17. September 1848 skriver han,
vat ligesom Sandhed, Retferdighed, Gudfrygtighed, saa-
ledes er ogsaa Skjgnheden en hellig, en velgjorende, op-
loftende, forsonende Magt, at der i et Folks aandelige Ud-
vikling mangler en aldeles vasentlig Side, saaleenge som
det mangler paa det Sind, der dvaler med Kjerlighed og
Glede ved Kunstens Vearker, mangler paa Drift og Trang
til at forhgje Livet ved at paatrykke det Skjonhedens
Preeg.

I Litteraturen til dette Afsnit savner jeg Dr. Skat Arild-
sens Afhandling om »H. N. Clausens Syn paa Forholdet
mellem Kunst og Kristendom«. Det burde ogsaa have
veret navnet, at den Dom, at Clausen »som faa Laegmand
var blevet egnet til at veere Raadgiver, naar der skulde
lgses kunstneriske Opgaver« (p. 293), er stiltiende over-
taget fra Fredrik Nielsend.

Angaaende Kongens beromte Svar paa Benskriftet om
Trykkefriheden i 1835: »Vi alene videl« (p.276), kunde
der vere Grund til at nevne Hans Jensens Formodning,
at Svaret skulde skyldes Stemann og vere formuleret af
ham5. Dog er det vist med god Grund, at Harald Jergen-
sen betvivler dette: »Den Fglelse af kraenket Regentstolt-
hed, der lyser ud af Reskriptet, harmonerer udmarket
med den Selviglelse, der var saa karakteristisk for Frederik
VI« Det er derfor »overvejende sandsynligt, at den tradi-
tionelle Opfattelse af Reskriptet af 26. Februar 1835 som
»den faderlige Eneveldes sidste Ord« er nok saa rigtig som

1) Fedrelandske Forhold. S. 758—759.

2) Ib. S. 708.

3) I »Historiske Meddelelser om Staden Kegbenhavn« 3. R. IIL
1938. S. 14—38.

4) DBL.! III S. 613.

5) »Historisk Tidsskrifte. 10. R. IV. 1937. S. 261—277.



H. N. Clausen 379

Teorien om »det vrede Udbrud af en bureaukratisk Mi-
nister.

Afsnittet om Skandinavismen ender p. 421 med en meget
angribelig Udtalelse. Det hedder, at Maalet for Clausen
var »ikke blot en kulturel Nordisme, men ogsaa en politisk
Nordisme, der kunde traede an til Nordens Forsvar mod
Jst og mod Syd«. Derpaa fortsetter Dr. Larsen: »Under
Treaarskrigen viste denne Tanke sig at vere rigtig, fordi
den blev omsat i Daad. Den viste sig ogsaa at vaere rigtig
i 1864, om end Beviset blev negativt. Da de svensk-norske
Tropper blev hjemme, tabte Norden det Terrazn, den i
1848 saa tappert havde forsvaret«. Heroverfor maa man
virkelig sperge: Var det de svensk-norske Troppers Del-
tagelse i Treaarskrigen, som bevirkede dens lykkelige Ud-
gang, og var det disse Troppers Udeblivelse, som bevir-
kede det ulykkelige Udfald i 1864 ?

En besynderlig Sprogblomst megder man til allersidst
(p. 428): »Paa Kgbenhavns Gader kunde man vel under
Christian den Ottendes Regering mgde Maend som Grundt-
vig, Mynster, Sgren Kierkegaard, Oehlenschliger, H. C.
Andersen, Orstederne og Thorvaldsen, for blot at naevne
et lille Udpluk af »Guldalderens« store Navne; men man
kunde rigtignok ogsaa mede ganske andre ubehagelige
Ting« [!]. Sjuskefejl og Trykfejl er heller ikke i dette Af-
snit ualmindelige?. Gentagne Gange forssmmer Forf. at

1) Harald Jorgensen: Trykkefrihedsspergsmaalet i Danmark 1799—
1848. 1944. S. 180—182. Dette Skrift er forst udkommet, efter at Pastor
Jorgen Larsen havde indsendt sin Disputats. Det samme gelder N. M.
Plums Kebenhavns Prastekonvent 1843—1943. 1943, som der ellers i
andre Sammenhange vilde have varet Grund til at anfore.

2) p. 236 L. 8 f. n. 273 Skoler -— les: 2673 Skoler. — p. 2382 S, 277
— les: S. 227. — p. 24031 Optegn. 19 —- les: Optegn. 261. — p. 274
L. 1 f. n. Frihed og Censur — l@s: Frihed for Censur. — p. 275 L. 3
fejrende Veltalenhed — las: sejrende Veltalenhed (saaledes Fr. Barfod
i »Skandinavisk Folkekalender«. 1844. S. 228, hvorfra Udtrykket stil-
tiende er overtaget). — p. 275 L. 16—17 gore sig fortjent — l®s: gore
sig slet fortjent. — p. 299 L. 3 f. n.: ®gte Indretning — l®s: =gte



380 Lorenz Bergmann

gore opmarksom paa, at de af ham omtalte Artikler af
Clausen er optrykt i hans »Fazdrelandske Forhold«!, og
man savner ogsaa i dette Afsnit ofte Henvisninger til
2. Udgave af »Dansk Biografisk Leksikons.

Den foregaaende Redegorelse, som let kunde forgges
med flere Eksempler, vil have vist, at der kan rettes
mange begrundede Indvendinger mod den foreliggende
Disputats. Bogens Mangler 1 Henseende til Selvsten-
dighed, Nojagtighed og Fuldstendighed har bevirket, at jeg
kun med store Betenkeligheder har kunnet tilraade dens
Antagelse. Men i Tvivlstilfzelde ber man jo gaa til den
milde Side. I denne Sammenhaxng mener jeg at burde
nevne, at den anden Opponent — ogsaa i sine trykte
Udtalelser efter den mundtlige Handling — har givet Ud-
tryk for en vasentlig gunstigere Bedommelse?. For gvrigt
er det min Opfattelse — som allerede udtalt i Indledningen
til denne Afhandling — at selv om det er en meget angribe-
lig Disputats, er det fortjenstfuldt at have givet os forste
Del af en udferlig, forstandig og velskrevet Biografi af

national Indretning. — Der er intet Skrift, som hedder »Breve fra og
til Mynster« (p. 2354, 28551), men et hedder »Breve fra J. P. Mynstere.
1860 og et andet »Af efterladte Breve til J. P. Mynster«. 1862.

1) Saaledes er Artiklen »Om Fremgangsmaaden ved den indbyrdes
Undervisnings Indferelse«. 1831 (p. 237) aftrykt i »Fadrelandske For-
hold«. S. 54—87. »Om Selskabet for Trykkefrihedens rette Bruge 1837
(p. 2782%1), aftrykt ib. S. 224—247. »Et Par Ord om den Kunst at takkee.
1835 (p. 282%7) ib. S. 287—293. Clausens opsigtvaekkende Tale i Steender-
forsamlingen 9. Dec. 1844 om de danske Slesvigeres Ret (p. 398—399)
er optrykt i Clausens »Taler«. S. 165—184.

2) I sin Anmeldelse af Disputatsen i »Dansk Teologisk Tidsskrifte.
1945 har Docent, Dr. Seren Holm betegnet den som »et flittigt, grundigt
og solidt Arbejde« (S. 162). »Benyttelsen af den trykte Litteratur er
meget omfattende og dybtgaaende« (S. 145). Den historiske Baggrund
»skildres med kyndig Fortrolighed og megen Lardom« (S. 144). — Jeg
forstaar ganske vist ikke en saadan Bedemmelse; men den er for mig
dog et Vidnesbyrd om, at det vist er rigtigt, at Fakultetet har antaget
Disputatsen. In dubiis pro reo!



H. N. Clausen 381

H. N. Clausen. Jeg venter, at den lesevardige Bog vil faa
mange Lesere, ogsaa uden for det leerde Lav, og jeg haaber,
at Dr. Jorgen Larsen maa faa Tid og Krafter til at fort-
sette med en anden Del, mod hvilken der vil kunne ggres
feerre Indvendinger.

Fremkomsten af Disputatsen og af de to Opponenters
Afhandlinger vil forhaabentlig bidrage, ikke blot til et
mere omfattende Kendskab, men ogsaa til en hgjere Vaerd-
settelse af H. N. Clausen.

Man plejer at sige, at Clausens Teologi ikke har haft
den Betydning som Martensens. Dette er vel ogsaa rig-
tigt, naar der teenkes paa den gjeblikkelige Virkning. Men
anderledes synes det mig at forholde sig, naar man regner
med det lange Lob. Saa er Martensens spekulative Teologi
en Episode, der er indtruffet under visse historiske For-
hold og nxppe paa den Maade vil komme igen. Clausens
kritiske Teologi er derimod en Type, som atter og atter
kommer igen, ja, som er et uundverligt Element i en-
hver virkelig videnskabelig Teologi. Den Schleiermacher-
Clausenske »Forening af den inderlige Kristustro med den
frygtlose Kritik overfor det kirkelig Nedarvede og Fast-
slaaede¢, som Fredrik Nielsen i sin Karakteristik af Clau-
sen betegnede som en uholdbar Dualisme, hvis to Ele-
menter maatte gaa og var gaaet fra hinanden som kirkelig
Kristendom og Nyrationalisme! — denne Forening vil altid
for nogle staa som den protestantiske Teologis hgjeste
Ideal.

1) Fr. Nielsen: Karakteristiker og Kritiker. S. 3—4. 12,



