
H. N. Clausen.
I Anledning af Pastor Jørgen Larsens Disputats1.

Af Lorenz Bergmann.

Det er et fortrinligt Emne for en biografisk Fremstil­
ling, Pastor Jørgen Larsen har fundet. H. N. Clausen 

hører vel ikke til de banebrydende Genier som Grundtvig 
og Kierkegaard, heller ikke til de gudbenaadede Forkyn­
dere af Evangeliet som Mynster og Monrad; men Kirken 
har jo ogsaa Brug for Videnskabsmænd, bl. a. for nøgternt 
at prøve Geniernes ofte sære Indfald og fordomsfrit at 
paavise de store Vildfarelser, som de store Mænd ikke 
sjældent gør sig skyldige i. En saadan kritisk prøvende, 
nøgtern teologisk Videnskabsmand var H. N. Clausen.

I en Afhandling fra 1833 karakteriserer han den Aand, 
som bør præge den teologiske Litteratur, saaledes: »Det 
er en Sindigheds-, Beskedenheds-, Varsomheds-Aand, som 
er enhver ægte Videnskabeligheds Mærke; thi, hvad Viden­
skaben først og fremmest lærer sine Dyrkere og lægger

T) H. N. Clausen. Hans Liv og Gerning. I. Aarene 1793—1848. 
Kbh. 1945. 439 S. Skriftet blev forsvaret for den teologiske Doktor­
grad 3. Maj 1945, ved hvilken Lejlighed ovenstaaende Afhandlings 
Forfatter var første officielle Opponent. — De Henvisninger i det 
følgende, som indføres blot med et p. og Sidetal, sigter alle til Dispu­
tatsen. Mit Formaal har været at supplere og korrigere denne, hvor­
imod jeg har søgt saa vidt muligt at undgaa at gentage, hvad rigtigt 
der maatte være sagt i denne.

Ogsaa den anden officielle Opponent, Docent, Dr. phil. Søren Holm, 
har nu udtalt sig om Disputatsen, dels i en Anmeldelse i »Dansk Teo­
logisk Tidsskrift«. 1945. S. 143—163, dels i et særligt lille Skrift, »H. N. 
Clausen. Bidrag til en Karakteristik«. Kbh. 1945. 96 S.



H. N. Clausen 291

dem paa Hjerte, er Storheden og Omfanget af de Opgaver, 
der skulle løses, og Ringheden af de Kræfter, der med­
bringes til denne Løsning .... Men der er en anden Aand, 
som ikke mindre er den sande Videnskabeligheds Mærke, 
uden hvilken den theologiske Literatur, ligesaavel som en­
hver anden, fører et skrantent og sørgeligt Liv. Vi ville 
kalde den videnskabelig Reenhed, fordi den udelukker en­
hver Interesse og Bestemmelsesgrund, som ikke er hentet 
fra Sandheden, enhver Betragtningsmaade og Fremgangs - 
maade, som ikke fører til Sandheden. Dens Grundtræk 
troe vi at finde i Bestræbelse efter at holde sig uafhængig af 
Fordomme som af Autoriteter, hvor det gjælder Under­
søgelse, Fortolkning, Benyttelse af det historiske Over­
leverede, efter at tydeliggjøre sig Begreber og Grunde, og 
anvende dem med Upartiskhed og Consequens, efter at 
udtale egen Overbeviisning, de møisomt erhvervede Resul­
tater af Tænkning og Erfaring ærligt, frit og aabent. Men 
denne Frihed og Oprigtighed i Sjelen, denne Aabenhed og 
Klarhed i Talen har i den theologiske Videnskab at kæmpe 
med Hindringer, som andre Videnskabsfag ere saa lykke- 
Uge ikke at kjende til«1.

Disse Ord er betegnende for Clausen som den gennem- 
redeUge teologiske Videnskabsmand. Med sin faste Karak­
ter forbandt han et opladt Sind for Paavirkning fra for- 
skelbge Sider. Hans personlige UdvikUng blev derfor i 
nogen Maade typisk for den danske Kirkes UdvikUng gen­
nem de to første Menneskealdre af det 19. Aarhundrede. 
Med Udgangspunkt i Rationalismen, hvis bedste og dyg­
tigste Repræsentant var hans egen Fader, blev han under 
sit Studieophold i Berlin 1818—19 Schleiermachers beun­
drende og taknemlige Discipel; senere nærmede han sig 
paa adskillige Punkter lidt efter Udt til den kirkelige Orto­
doksi, idet han dog stadig bevarede det historiske Bibel - 
syn og den kritiske Dogmatik. Foruden sin teologiske Virk-

x) Maanedsskrift for Litteratur. IX. 1833. S. 350, optrykt i »Kirke­
lige Forhold og Anliggender«. 1885. S. 670—671.

19*



292 Lorenz Bergmann

somhed har han ogsaa — med sin harmoniske Forening af 
Liberalisme og Moderation — ydet en betydelig Indsats 
paa det politiske og nationale Omraade, hvor han med 
Dygtighed og Varme kæmpede for Pressefrihed og kon­
stitutionel Frihed, for Danskhed og Skandinavisme.

Som Forfatter og Taler udmærkede han sig ved sin 
akademiske Veltalenhed. Hans skønne og klare, altid be­
herskede, for det meste noget kølige Fremstillingsform 
minder om Thorvaldsens Billedkunst. En lejlighedsvis Ud­
talelse om »den sande Veltalenhed, som forsmaaer en anden 
Virkning end den, Naturen selv har lagt i det simple, sande 
Udtryk af klare Tanker og sunde Følelser, og som derfor 
virker stille og fordringsløst, men dybt og varigt«1 — ka­
rakteriserer ham selv. Hans Samtid beundrede hans pla­
stiske Veltalenhed. »Hil dig, du Tankens højbaarne Høv­
ding! Hil dig, du Ordets hugprude Helt!« Saaledes hilste 
Carl Ploug ham i det højtstemte Digt2, der blev sunget 
ved Studenternes Fakkeltog 23. December 1844. En yngre 
politisk Skribent, som selv udmærkede sig ved sin Vel­
talenhed, C. St. A. Bille, kalder Clausen »vor aandrigste 
og nobleste offentlige Taler. Han var som Forfatter og 
som Taler ikke malerisk, men plastisk. Der var noget an­
tikt over hans hele Personlighed. Han havde Marmorets 
Renhed, dets bestemte Linjer og faste Konturer, men til­
lige noget af dets Kulde; han kunde overbevise, men ikke 
begejstre. Denne Kølighed laa dog kun i det Ydre, thi 
han følte varmt, hans Fædrelandskjærlighed og nationale 
Tro var glødende«3.

x) Maanedsskrift for Litteratur. III. 1830. S. 409. Anmeldelse af 
G. P. Brammer: Ghristelig Høitids-Glæde. Tvende Fest-Prædikener. 
1830.

2) Carl Plougs Digte, udg. af hans Søn. I. 1901. S. 54. Jfr. II. S. 51— 
52. 162. — I et Digt fra 1848 tegner Aarestrup følgende Billede af 
Clausen: »I Kløgt og Talekonst en høilærd Mester, Friheds abstracte 
Ven, der uforfærdet Med Christen Anstand længe førte Sværdet Mod 
Enevold og orthodoxe Præster« (Samlede Digte. 1899. S. 326).

8) DBL. [o: Dansk Biografisk Leksikon]. UIL 1889. S. 624. Paa



H. N. Clausen 293

Naar man betænker Clausens betydningsfulde Indsats 
paa forskellige Omraader, er det mærkeligt, at han endnu 
ikke har været Genstand for en samlet monografisk Frem­
stilling; men N. Neergaard, Hans Jensen og P. Lauridsen 
har givet værdifulde Bidrag til Forstaaelsen af hans poli­
tiske og nationale Virksomhed, og L. Hélvegs og L. Kochs 
Skildring af hans teologiske Virksomhed er blevet supple­
ret ved forskellige Afhandlinger af N. M. Plum, J. Oskar 
Andersen og Skat Arildsen.

Det er derfor fortjenstfuldt at ville give os den længe 
savnede Biografi af Clausen. Ogsaa om den Maade, hvor- 
paa Emnet er behandlet, kan der med Rette siges adskil­
ligt godt. Da Stoffet er saa overordentlig stort, har Forf. 
delt det saaledes, at det foreliggende Bind omfatter Tiden 
fra 1793 til 1848. Det er vel disponeret, med forstandig 
Hensyntagen baade til det kronologiske og det saglige. 
Det er ikke blot smukt trykt, men ogsaa vel skrevet, klart 
og jævnt, baaret af Sympati for Clausens »redelige, man­
dige og sandhedskærlige Personlighed« (p. 316 o. a.), men 
ingenlunde ukritisk overfor hans Begrænsning, særlig paa 
det teologiske Omraade.

En Hovedkilde er naturligvis Clausens Selvbiografi1; men 
Dr. Larsen har af Oskar Andersen lært at læse dette Skrift 
med Kritik. Hvor meget det end kan lære os om de da­
værende politiske og kirkelige Forhold, er det dog en meget 
fattig Kilde for den, der vil søge at gøre Rede for hans 
personlige Udvikling i Ungdomsaarene, særlig i religiøs 
Henseende2. Dr. Larsen følger ogsaa Professor Andersen i 
den Antagelse, at Glatisens aandelige Udvikling næppe i 
den Grad, som Selvbiografien giver Indtryk af, har været

lignende Maade dømmer Vilh. Topsøe: Politiske Portrætstudier. 1878. 
S. 24—25. Jfr. ogsaa Fr. Barfods Dom fra 1844, som anføres p. 280.

x) Optegnelser om mit Levneds og min Tids Historie. 1877 (anført 
som Optegn.). Oskar Andersens kritiske Bemærkninger i »Teologisk 
Tidsskrift«. 1926. S. 177—209.

2) p. 44 — efter Oskar Andersen S. 187. 189. 205.



294 Lorenz Bergmann

en jævn Selvudvikling, en Udfoldelse af Spirer, der altid 
har været til Stede hos ham1 — en Hypotese, som jeg 
senere vil komme tilbage til (S. 357—367).

Da Clausens yngste Datter, som bekendt, har tilintet- 
gjort største Delen af sin Faders efterladte Papirer, har 
det ikke været Forf. muligt at fremdrage meget nyt Ma­
teriale; men lidt er der dog: nogle enkelte Breve til Ven­
nen Lemming 1818, til Biskop Munter 1819 og 20, Pro­
fessor Thorlacius 1820, Professor Jens Møller 1820, H. V. 
Bissen 1841, Hjort Lorenzen 1842, Orla Lehmann 1840 og 
44, Dr. theol. Kolthoff 1846 — endvidere Clausens Svar 
paa Studenternes Tillidsadresse 1825 samt Sønderjyden, 
Professor Christian Paulsens utrykte Dagbog. Jeg vil ikke 
skjule, at det Indtryk, jeg under Læsningen af Dispu­
tatsen har faaet af Forf.s Arbejdsmetode, har fremkaldt 
en stille Tvivl om, hvor vidt dette utrykte Materiale nu 
ogsaa var fuldstændig udnyttet; men da det er mig be­
kendt, at en Autoritet som Dr. Bjørn Kornerup agter at 
behandle dette Spørgsmaal, lader jeg det ganske ligge.

Forf. har fremdraget (p. 58—60) et Ungdomsarbejde af 
Clausen, som Selvbiografien ikke nævner, nemlig en la­
tinsk Afhandling om Kirketugten i Oldkirken2, ligeledes 
hans ikke meget kendte filosofiske Doktorafhandling fra 
1817 om de oldkirkelige Apologeters Domme om Platon 
og Platonismen (p. 63—65).

Clausens senere, meget omfattende teologiske Forfatter­
skab har han studeret med Flid og givet fyldige Referater 
af hans Skrifter og vigtigste Afhandlinger. Den samtidige 
Litteratur, herunder Tidsskrifterne, har han ogsaa søgt at 
gøre sig bekendt med. Særlig Paaskønnelse fortjener hans 
Omtale af Clausens Forhold til Studenterne, idet han for 
hver af de 4 Perioder: 1821—25, 1825—34, 1834—39 og 
1839—48 har samlet en Række Udtalelser, der viser, hvor-

x) p. 51. 71. 92 — efter Oskar Andersen S. 195—196. 201—209.
2) Trykt i »Videnskabelige Forhandlinger ved Siællands Stifts Lande­

mode«. 1816. II. S. 553—602.



H, N. Clausen 295

ledes Studenter fra vedkommende Tidsrum bedømte Pro­
fessor Clausen.

I et saa omfangsrigt Skrift om et saa stort og vidtfor- 
grenet Emne kan der naturligvis ogsaa paavises adskillige 
Mangler. I de gennemgaaende gode Referater af Clausens 
Skrifter savner jeg ikke sjældent særlig betydningsfulde 
Udtalelser, hvori jeg ser et Vidnesbyrd om Forf.s mangel­
fulde Sans for det karakteristiske. I Bedømmelsen af Clau­
sens Teologi gør han sig aabenbart hæderlig Umage for at 
være loyal og retfærdig. Jeg kan dog ikke se rettere, end 
at han her er hemmet af sin ortodokse Dogmatik, og at 
hans vidtgaaende Tilslutning til sine teologiske Lærere, 
Professorerne Plum og Oskar Andersen, ikke har ydet ham 
den fornødne Modvægt. Baade fra disse to Autoriteter og 
fra andre har Forf. mange »skjulte Citater«, idet han ofte 
har overtaget Formuleringer fra andre uden at angive sine 
Kilder. Ved Omtalen af de mange Personligheder, der næv­
nes i Disputatsen, burde »Dansk Biografisk Leksikon« regel­
mæssigt have været benyttet i 2. Udgave. Ikke sjældent 
møder man Udtalelser, som viser, at Forf. ikke har det 
fornødne Kendskab til den historiske Baggrund. Dertil 
kommer endelig de mange — alt for mange! — Trykfejl 
og Unøjagtigheder i Citater, Litteraturhenvisninger og Side­
angivelser. Alle disse — større eller mindre — Mangler vil 
i det følgende blive belyst ved Eksempler.

Den Plads, der her staar til Raadighed, tillader ikke en 
ligelig Prøve af samtlige Afsnit i Disputatsen. Jeg vil der­
for særlig gaa ind paa de tre, som ud fra et kirkehistorisk 
og teologisk Synspunkt er de vigtigste: om »Catholicismen 
og Protestantismen«, om »Kirkens Gienmæle« og om Kirke­
kampen — og nøjes med en kortere Omtale af de øvrige.

I.
Første Afsnit (p. 11—78) behandler Clausens Barndom 

og tidlige Ungdom (1793—1818). Her omtales Faderen og



296 Lorenz Bergmann

Hjemmet. Skolegang og Studenteraar samt de fortsatte 
Studier efter endt Eksamen. Med Rette fremhæver Forf. 
i Tilslutning til Oskar Andersen, at H. N. Clausen i 
sine unge Aar »som Teolog først og fremmest var en tro 
Discipel af sin betydelige Fader« (p. 70—75). Netop der­
for havde der været Grund til ikke at nøjes med en kort 
Omtale af Stiftsprovst H. G. Clausens trykte Prædikener1, 
men at give en indgaaende Redegørelse for disse, hvorved 
vi vilde have faaet et værdifuldt Materiale til en Sammen­
ligning med Sønnens tidligste teologiske Udtalelser.

Angaaende Stiftsprovst Clausen skal jeg yderligere blot 
bemærke, at hans bekendte Klage over Grundtvigs Dimis­
prædiken 1810 ikke forekommer mig saa uforstaaelig, som 
Forf. synes at mene (p. 47—49). Grundtvig havde jo ikke 
nøjedes med at fremsætte sit eget, fra Clausens afvigende 
Standpunkt, men han havde angrebet Præsterne for, at 
de enten slet ikke forkyndte Herrens Ord, eller at de nok 
forkyndte det, men ikke troede paa det — og det er en 
ærekrænkende Paastand om en Præst, at han ikke tror 
paa det Evangelium, som han lever af at forkynde, og 
særlig krænkende maatte det være for en saa sandheds­
kærlig og overbevisningstro Forkynder som H. G. Clausen.

Da Dr. Larsen med Rette mener, at den unge H. N. 
Clausen er blevet paavirket i rationalistisk Retning ikke 
blot af sin Fader, men ogsaa af Professor Peter Erasmus 
Muller, »Den af mine Lærere, der meest har virket paa 
mine religieuse Synspunkter«2, havde det været rimeligt, 
om han var gaaet nærmere ind paa Müllers »Kristeligt 
Moralsystem« (1808) og »Kristelig Apologetik« (1810), der 
begge udkom i Clausens Studenteraar som Lærebøger, han

p. 14—16. 18—20. 35 — væsentlig paa Grundlag af Bjørn Korne­
rup: Vor Frue Kirkes og Menigheds Historie. 1929—30. S. 313—318. 
341—347, hvorimod samme Forf.s Artikel i DBL.2 V. 1934. S. 282— 
288 ikke nævnes.

2) Saaledes i det af Dr. Arildsen fremdragne Brev til Prof. Miiller 
fra Berlin 16/11 1818. Personalhistorisk Tidsskrift. 10. R. III. 1936. 
S. 116.



H. N. Clausen 297

maa have benyttet (p. 40). Men Dr. Larsen nøjes som saa 
ofte med nogle Udtalelser af Professor Oskar Andersen, 
og der er intet, som tyder paa, at han selv har læst de to 
Skrifter, af hvilke navnlig »Moralsystemet« har Interesse 
ved sin stærkt fremtrædende kantianske Rationalisme1.

Væsentlig i samme Retning viser den unge H. N. Clau­
sens latinske Afhandling fra 1816 om Kirketugten i Old­
kirken. »Med sit udpræget moralske Indhold staar denne 
Afhandling som et tydeligt Vidnesbyrd om Clausens Ra­
tionalisme .... Ganske som sin Fader og P. E. Müller ser 
Clausen i Jesu Morallære Evangeliets Hovedindhold« (p. 
59—60).

Netop derfor er det vanskeligt at forstaa, at han i det 
afsluttende Tilbageblik paa sin Udvikling (Optegn. S. 506) 
— umiddelbart efter at have nævnet Peter Erasmus Müller 
og »Mynsters kirkelige Virksomhed i Hovedstaden« fort­
sætter : »Uden en forberedende Indvirkning vilde Schleier­
macher heller ikke kunnet være bleven for mig, hvad han 
blev ved den første personlige Berøring (1818—19)«. Jeg tror, 
Dr. Larsen har set rigtigt, naar han angaaende dette Spørgs- 
maal — Mynsters Betydning for den unge Clausen — skri­
ver: »I hele hans før-schleiermacherske litterære Produk-

x) Et Par Citater af »Moralsystemet« vil vise, hvor stærkt det frem­
hæver Fornuftens Suverænitet. Fornuften »prøver Aabenbaringens Gyl­
dighed, fortolker, udvikler og anvender dens Udsagn, og ved at for­
binde dem med Fornuftbegreber, bringer dem i systematisk Orden« 
(§ 119). »Den kristelige Sædelære indeholder ikke andre Forskrifter end 
saadanne, der enten middelbar eller umiddelbar kunne udledes af de 
Morallove, Fornuften lærer os at kiende« (§ 180). Det øverste Moral­
princip er: »Stræb efter almeengyldige Regler at frembringe Almeen- 
fornuftighed« (§ 28). »Ved Dyd forstaaes i Almindelighed den menne­
skelige Sindsforfatnings Fornuftmæssighed« (§ 204, udeladt i 2§ 168). 
»Godt er det, Fornuften bifalder ifølge Begreber« (§ 227). »Sætningerne 
om Gud og Udødelighed udgiøre Religionens Grundvold« (§ 126, ude­
ladt i 2. Udg. 1827). I denne søger Forf. — som han siger i Fortalen — 
»at knytte det Philosophiske nøiere til det Christeiige«. F. Eks. hedder 
det nu, at Princippet om »Almeenfornuftighed« er det samme som 
Kærlighedsbudet (§ 80).



298 Lorenz Bergmann

tion har vi intet Vidnesbyrd om, at Kristus for ham var 
andet end det fuldkomne moralske Forbillede. Allerhøjst 
kan man derfor sige, at da han nogle Aar senere sad under 
Schleiermachers Kateder og Prædikestol og modtog Ind­
trykket af en »inderlig Kristustro«, er Mindet om Mynsters 
Kristusforkyndelse blevet levende for hans Sjæl. Mynster 
havde saaet Sæden i hans Hjerte; men i flere Aar fandt 
den ingen Vækstbetingelser; først Varmen fra Schleier­
machers levende Kristustro fik den saa smaat til at spire« 
(p. 53).

I saa Tilfælde vilde Mynsters Betydning for Clausen 
have en Parallel i Steffens’ Betydning for Grundtvig: Den 
Udsæd, som Sædemanden har saaet, begynder først at 
spire flere Aar efter — under andre og bedre Vækstbetin­
gelser.

Paa flere Punkter viser Forf.s Kendskab til den tids­
historiske Baggrund sig utilstrækkelig. Saaledes giver H. G. 
Clausens Optagelse som Discipel i Horsens Latinskole 
(1773), hvor J. H. Tauber samme Aar1 blev Rektor, ikke 
blot Anledning til at nævne Clausens Taknemlighed over 
for sin gamle Rektor, men ogsaa til at anføre en Udtalelse 
af Provst D. P. Smith om, at Tauber »ødelagde saa jævnt 
3 Skoler, Horsens, Odense og Roskilde« (p. 126). Denne 
uformidlede Sammenstilling af to saa modsatte Domme 
giver et utydeligt og misvisende Billede af Taubers Betyd­
ning som Pædagog.

H. G. Clausens gunstige Bedømmelse var dön almindelige 
blandt Taubers Disciple, af hvilke mange har givet Udtryk 
for deres Taknemlighed over hans »kloge og smagfulde Un­
dervisning«2 og lovprist »den lærde og humane, mig evig 
uforglemmelige Lærer, som jeg elsker som min Fader, og 
hvis Exempel jeg skylder de Kundskaber og den litteraire 
Ære, som jeg har i Fædrelandet«3.

x) Ikke Aaret før, som det hedder p. 12.
2) Janus Hornsyld i Kh. S. 6. R. I. 1933—35. S. 625.
3) Dr. phil. og theol. Jens Henrik Larsen. »Vor Ungdom«. 1900. S. 12. Se



H. N. Clausen 299

Denne almindelige Anerkendelse er let forstaaelig, naar 
man sammenligner Taubers humane pædagogiske Prin­
cipper med den foregaaende Tids Pryglesystem, der be­
virkede, at »den hele Skole var ligere et Tugthus end en 
Undervisningsanstalt«1, og den kan ikke omstødes ved 
Provst D. P. Smiths ovenfor anførte, ugunstige Dom. Det 
kan den saa meget mindre, som Smith selv efter Taubers 
Død i 1816 hyldede hans Minde i et Digt2, hvori det bl. a. 
hedder, at Tauber var »troe i trende Skoler«. I sine Erin­
dringer betegner han Tauber som »en stok Rationalist«3, 
og selv om denne Dom er en Overdrivelse4, kunde der 
være noget rationaliserende ved hans Kristendomsopfat­
telse, og det er formodentlig dette, der har fremkaldt 
Smiths senere, misvisende Bedømmelse. Rimeligere end at 
anføre denne havde det været at gøre opmærksom paa, 
at Taubers humane pædagogiske Principper blev overtaget 
af hans Discipel H. G. Clausen6, og derefter af dennes Søn, 
Professoren, hvad der bl. a. fremgaar af den Tale, han i 
1843 holdt ved sin gamle Rektor ved Metropolitanskolen, 
N. L. Nissens 50 Aars Jubilæum6.

De Oplysninger, som p. 12—13 giver om H. F. Janson,

ogsaa H. N. Clausen: Henrik Georg Clausens Eftermæle. 1840. S. 20 
—21; Samme: Taler. 1848. S. 118. Thomas Skat Rørdam i Fallesens 
»Theologisk Maanedsskrivt«. V. 1805. S. 61. »Nyeste Skilderie af Kjøben­
havn«. 1816. Sp. 200—201. 241—243. 291—293. 356—359. Johs. Fibiger: 
Mit Liv og Levned. 1898. S. 7—8. Jens Møller i »Theologisk Bibliothek«. 
X. 1816. S. 279—298. Gregers Begtrup i »Dansk Literatur-Tidende«. 
1816. S. 105—112. Søren Bloch: Bidrag til Roskilde Domskoles Historie. 
I. 1842. S. 71—77. II. S. 69—71.

Se den drastiske Skildring i Taubers Dagbøger. Memoirer og Breve. 
XXXVIII. 1922. S. 31—35.

2) Trykt i »Nyeste Skilderie af Kjøbenhavn«. 1816. Sp. 200—201.
3) Kh. S. 3. R. IV. S. 661. 672. 676. 686 (ikke »en stærk Rationalist«, 

som det gengives p. 126).
4) Se Bjørn Kornerups udmærkede Artikel om Tauber i DBL.2 XXIII. 

1942. S. 361—365.
5) H. G. Clausens Eftermæle. S. 49.
6) H. N. Clausen: Taler. S. 111—127, især S. 119. 122



300 Lorenz Bergmann

er ikke rigtige1. Det er ogsaa misvisende at tale om Gellerts 
»Naturmystik«. At Gellerts Salmer »fremhæver Naturens 
Skønhed som Udtryk for Guds Almagt og Kærlighed«2, kan 
ikke med Rette betegnes som »Naturmystik«. Der var ingen 
Mystik hos Gellert, denne personlig saa elskværdige Re­
præsentant for Overgangen fra Ortodoksi til Rationalisme 
og ivrige Talsmand for en fornuftig og virksom Kristen­
dom, der samler sig om Forsynstroen og Dyden.

Et andet Udtryk, der forekommer mig misvisende, er 
Talen om H. G. Clausens »dogmeløse Kristendom«3. Enhver 
tænkende Opfattelse af Kristendommen har sine »Dog­
mer« (i Betydning af fundamentale Læresætninger), og 
Clausen fastholdt jo med al mulig Energi Rationalismens 
Dogmer om Guds Tilværelse og Sjælens Udødelighed4.

x) Janson blev teologisk Professor 1774, ikke 1772. Han deltog i 
Udarbejdelsen af Universitetsfundatsen 1788, men ikke i »Gennem­
førelsen« af denne, da han samme Aar blev forflyttet til Aarhus som 
Biskop. Han behøvede ikke af Hensyn til Guldbergs Magtstilling at 
»lægge en Dæmper paa sine kritisk neologiske Synspunkter«. Allerede 
L. Koch er klar over, at Jansons Standpunkt væsentlig er det samme 
som Guldbergs og Balles (Oplysningstiden i den danske Kirke. 1770— 
1800. 1914. S. 19—20. 47. 191), hvorfor Paveis betegner ham som 
»en stor Ortodoks« (ib. S. 47). Og Kornerup skriver i DBL.2 XI. 1937. 
S. 359: »Indholdsmæssigt set repræsenterede Janson et konservativt 
Standpunkt, en Supranaturalisme, der bestemt vender sig imod libe­
rale Forsøg paa at »fortynde« Kristendommen til en Række almenreli­
giøse Sandheder«.

2) p. 22 — efter Holmquist-Nørregaard: Kirkehistorie. II2. 1935. 
S. 594. — Om Gellert se f. Eks. Heinrich Geizer: Die neuere Deutsche 
National-Literatur. I.2 1847. S. 37—61, foruden I. A. Cramers grund­
læggende Biografi i Gellerts Sämtliche Schriften. X. 1774.

8) p. 23. 97, jfr. p. 66: »den dogmeløse Rationalisme«.
4) Af Enkeltheder fra dette Afsnit kan i øvrigt nævnes følgende, 

p. 1881b har Dr. Larsen lagt for meget ind i en Udtalelse af Professor 
Oskar Andersen, der ikke gaar videre end til at advare imod at over­
vurdere den kirkelige Betydning af det romantiske Gennembrud. — 
Citatet p. 19 L. 2 f. n. er ufuldstændig gengivet. H. G. Clausen siger i 
sin Prædiken fra 1798, at vi er »et lykkeligt Folk, fordi vi beboe et 
frugtbart og skjønt Land, fordi vi have en retfærdig Regjering, fordi 
vi have vor offentlige Gudsdyrkelse ukrænket, fordi vi have udvortes



H. N. Clausen 301

P. 79—126 handler om Udenlandsrejsen (1818—20), som 
han i sin Selvbiografi (S. 1) betegner som »Hovedpunktet 
i min aandelige Frigjørelses- og Udviklingshistorie«. I Ber­
lin kom han under SMeiermachers Indflydelse. I Italien 
vandt han et førstehaands Kendskab til katolsk Kirkeliv 
og begyndte at samle Materiale1 til en udførlig Fremstilling 
af Katolicismens Væsen.

De første Aar efter Hjemkomsten var lykkelige og lovende. 
1821 holdt han Bryllup. Samme Aar blev han udnævnt 
til Lektor ved Universitetet og 1822 forfremmet til Pro­
fessor extraordinarius. Ved sin i Ordets bedste Betydning 
fornemme Personlighed og sine klare og vel tilrettelagte 
Forelæsninger kom han til at øve en betydelig Indflydelse 
paa de Studerende. Hvad han siger om Schleiermacher, 
»at han ikke har villet danne nogen Skole, men villet vække 
og modne til Selvstændighed i Tænkning og Omdømme« 
(Optegn. S. 68), var ogsaa »det Undervisningsideal, som 
han selv fulgte Uge fra sin første akademiske Lærertid« 
(p. 127. Jfr. p. 198. 258). Ved en senere Lejlighed har han 
selv udtrykt det saaledes: »Det academiske Livs Betyd­
ning og Bestemmelse maa ikke søges deri, at de Unge

og indvortes Fred«. — Ved Omtalen af Fallesen (p. 22) savnes en Hen­
visning til Kornerup i DBL.2 VI. 1935. S. 576—577 og i »Vor Frue 
Kirkes og Menigheds Historie«. S. 312—316. 322. 324. 333—334 — ved 
Hornemann (p. 39) til Jens Møller i »Nyt Theol. Bibliothek«. XI. 1827. 
S. 91—100. XVIII. 1830. S. 334—339 og Aage Bentzen i DBL.2 X. 
1936. S. 587—589 og »Kirken og Tiden«. 1934. S. 19—32. 54—60. — ved 
Jens Møller (p. 43) til Kornerup i DBL.2 XVI. 1939. S. 411—415. — 
p. 43 L. 30: Discipel — læs: Disciplin. — p. 47 Anm. L. 2: Rønne — 
læs: Rønning. — p. 5082: Breve til J. P. Mynster — læs: Breve fra 
J. P. Mynster. — p. 59 L. 2—7 savnes en Henvisning til Helveg II2 
S. 355—356, som Teksten hviler paa.

x) Man savner en Omtale af de to Afhandlinger, som Clausen se­
nere offentliggjorde paa Grundlag af utrykte Dokumenter fra itali­
enske Arkiver: (1.) »Bidrag til den danske Kirkes Historie i Middel­
alderen« (i »Det skandinaviske Litteraturselskabs Skrifter. XXI. 1826. 
S. 1—98). (2.) »Bulla reformationis Pauli Papae IIItn ad historiam Con- 
cilii Tridentini pertinens (i Programmet ved Universitetsfesten 1829).



302 Lorenz Bergmann

blive førte til et forud opgivet Maal af Dannelse, eller at 
der bibringes dem et bestemt Antal af bestemte Kund­
skaber ved et tilsvarende Antal af Forelæsninger, men 
deri, at den studerende Ungdom vækkes og veiledes til selv­
stændig Brug og ufortrøden Anstrengelse af egne Kræfter«1.

Hans Afhandling »Critik og Fremstilling af Underbegrebet«2 
viser hans Discipelforhold til Schleiermacher derved, at 
han hævder et subjektivt Underbegreb i Modsætning til 
et objektivt (p. 117—121). Diskussionen med A. G. Rudel- 
bach om dette Spørgsmaal3 blev en Forpostfægtning til 
den store »Kirkekamp« faa Aar senere.

Til hele dette Afsnit har jeg ingen væsentlige Indven­
dinger4 og gaar derfor videre til Omtalen af Clausens 
Hovedværk.

II.
Den ikke helt lette Opgave paa et begrænset Antal Sider 

at give et klart og nøjagtigt Referat af Clausens 839 Sider
x) Maanedsskrift for Litteratur. V. 1831. S. 109.
2) Nyt theologisk Bibliothek. I. 1821. S. 14—50, ogsaa i Særudgave. 
3) Nyt theol. Bibliothek. IV. 1823. S. 119—161. VI. 1824. S. 37—64.
4) Af mindre Indvendinger kan nævnes følgende: Ogsaa i dette Af­

snit møder man skjulte Citater. Saaledes stammer p. 85 L. 8 f. n. — 
L. 1 f. n. tillige med Anm. 34 og 35 fra Horst Stephan: Geschichte der 
evang. Theologie seit dem Deutschen Idealismus. 1938. S. 86—87 — 
og p. 120 L. 4—9 fra L. Koch S. 45.

Ved Citatet af Schleiermacher p. 121 L. 10 mangler Henvisning til 
»Der christliche Glaube«. § 47. — p. 1044 og 10720 burde Fr. Nielsens 
Romerkirken have været anført efter 2den udvidede Udgave. — p. 100104 
og 10720 anføres »Consalvis Breve« og »Consalvis Memoirer« uden An­
givelse af Udgave, Oversættelse eller Udgivelsesaar.

Der er adskillige kedelige »Trykfejl«, p. 8218 Boutewerk — læs: Bou- 
terweck. — p. 83 L. 6 f. n. Verachten — læs: Verächtern. — p. 9163 
von Cöller und Schultz — læs: von Cölln und Schulz. — p. 91 L. 5 f. n. 
Biskop Münster — læs: Biskop Münter. — p. 97 L. 19 de Magthavendes 
Sag — læs: de Magthavendes Interesse. •— p. 98M og p. 18910* 12 L. U. 
Boisen — læs: L. N. Boisen. — p. 10614 Optegn. 90 — læs: Optegn. 
93—94. — p. 117 L. 1 f. n. Uden Viden — læs: uden Videre. — p. 118 
L. 4 Definition — læs: Deduction.



H. N. Clausen 303

store Bog om »Catholicismens og Protestantismens Kirke­
forfatning, Lære og Ritus« har Dr. Larsen løst paa en i det 
væsentlige tilfredsstillende Maade (p. 127—139)1. Paa ad­
skillige Punkter kunde jeg dog have ønsket, at der var 
anført flere karakteristiske Udtalelser, særlig saadanne, 
som hans Modstandere, Grundtvig, Rudelbach, Lindberg 
o. a. har angrebet ham for.

Fra det vigtige Afsnit om Skrift og Tradition savner jeg 
følgende Udtalelse: »Skriften er beregnet paa Væsener, som 
have og bruge Fornuftens Lys: ved historisk Critik skal 
dens Ægthed bevises, ved philosophisk Critik2 skal dens 
Indhold prøves og udvikles, og først ved den videnskabe-

x) Et Par smaa Unøjagtigheder bemærkes i Forbigaaende. p. 1272 
henvises til Jørgen Nissen: Ti Levnedsløb. S. 120 (skal være S. 123) 
som Hjemmel for, at Provst Nissen har ejet det Eksemplar af »Catho- 
licismen og Protestantismen«, som Clausen overrakte sin Hustru. I 
Virkeligheden siger det anførte Sted lige det modsatte. — p. 128 L. 3 
Joseph le Maitre, medens Clausen S. 25 skriver Joseph le Maistre. — 
p. 12810 S. 61 — læs: S. 65. — p. 129 L. 7 f. n. indhentes — læs: hentes. 
— p. 13286 S. 335 — læs: S. 355. — p. 134 L. 1 læs: den menneskelige 
Frihed og den deraf følgende Fortjenstlighed. — p. 134 L. 21 Effekt 
— læs: Affect. — p. 135 L. 19—20 Dybhed i Forstaaelse — læs: Dyb­
hed i Følelse. — p. 13660 S. 511 — læs: S. 525. — p. 138 L. 9 f. n. læs: 
den mentale, philosophiske Characteer.

2) I den tyske Udgave (S. 340) er det ændret til »mit kritischer 
Sorgfalt«. — En nærmere Sammenligning mellem den danske Tekst og 
den tyske Oversættelse vilde føre ud over denne Afhandlings Rammer; 
men det havde været ønskeligt, om Disputatsens Forfatter havde fore­
taget en saadan Undersøgelse. Nu nøjes han med at bemærke (p. 17598) 
at den tyske Tekst »i det store og hele svarer nøje til den danske Ud­
gave«, og han nævner kun et enkelt Eksempel paa, at Udtryk er »modi­
ficerede eller blevet nøjagtigere bestemte«. — Jeg tilføjer endnu et Par 
Eksempler. »Individets egen Stræben« (S. 215 L. 17) er blevet til »das 
gemeinschaftliche fromme, von Gott gesegnete Streben« (Overs. S. 236). 
— Afsnittet om Edsaflæggelse paa de symbolske Bøger (S. 335—343) 
er stærkt udvidet (Overs. S. 370—394). Med den danske »Kirkekamp« 
som Baggrund hedder det nu: »Es wäre gewiss das Interesse des Staates 
die evangelisch-protestantische Freiheit gegen zelotische Angriffe und 
inquisitorische Denunciationen zu schützen« (S. 387). Den Sætning, at 
»den systematiske Theologie er en philosophisk Bearbeidelse af Skriften«



304 Lorenz Bergmann

lige Behandling kommer Eenhed og Holdning, Lys og 
Klarhed i Lærens Mangfoldighed« (S. 310). Denne Udta­
lelse, der ofte har været anført som et Vidnesbyrd om 
Clausens Rationalisme, forekommer mig at være ubetinget 
rigtig — idet man naturligvis maa være opmærksom paa, 
at der her ikke tales om den kristne Tro, men om »Læren«, 
o: om den teologiske Videnskab.

Om Skriftens Tydelighed og Tilstrækkelighed hedder det: 
»Alt, hvad der udgjør den egentlige Christentro, Alt, hvori 
Overensstemmelse mellem Christne er nødvendig, er frem­
sat med saa klare, bestemte Ord, at ingen væsentlig Mis- 
forstaaelse og Uenighed er mulig for det redelige Sind; 
hvor denne Vished mangler, fordi det billedlige Sprog eller 
Udtrykkenes Korthed og Dunkelhed tilsteder forskjellig 
Fortolkning, og det endelige Udslag altsaa maa overlades 
til Individernes Subjektivitet, der antager den protestan­
tiske Kirke ingen Eenhed som nødvendig, ja den maa 
endog holde sig overbeviist om, at Forsynet har ved denne 
Ubestemthed, Fleertydighed, Dunkelhed villet indrømme 
Individualiteten den nødvendige Frihed, og gjøre opmærk­
som paa det Umulige i at skabe en fuldkommen Troes- 
Eenhed« (S. 312). »Den hellige Skrift er selv Kilden til den 
theologiske Forskjellighed«. »Den aabenbarede Lære, som 
ikke var bestemt for dette eller hiint Folk, men for Menne­
skene over den hele Jordens Kreds, maatte ved Forskjel­
lighed i Fremstillinger og Læreformer blive Alt for Alle, 
paa det at enhver Individualitet, med al aandelig og phy- 
sisk Forskjellighed, kunde i den finde sin religieuse Til­
fredsstillelse« (S. 343—344).

»Skriften er sin egen, sin tilstrækkelige, sin eneste paa- 
lidelige Udlægger. Det er saaledes ved Skriften alene, at 
den protestantiske Kirke staar i dogmatisk Forbindelse 
med Christus«. »Et authentisk, faststaaende, afsluttet Lære-
(S. 367) er udeladt i Overs. S. 422. — I Udtrykket »den menneskelige 
Frihed og den deraf følgende Fortjenstlighed« (S. 394) har Overs. S. 450 
erstattet »Fortjenstlighed« med Tilregnelighed (Zurechnung).



H. N. Clausen 305

begreb gives derfor ikke, og kan der ikke gives i den prote­
stantiske Kirke ... Kirkens Værk er og bliver Menneske­
værk« (S. 315—316). »Enhver egentlig Tro paa Kirken er 
Mistro til Skriften; enten Kirken Alt, eller Skriften Alt; Intet 
er mere inconsequent end at mistroe Skriften, og ikke kaste 
sig i Kirkens Arme, og Intet vilkaarligere end at give Kir­
ken sin Tro i Eet, og nægte den den i et Andet« (S. 323).

Hvad Clausens Syn paa Bekendelsesskrifterne angaar, 
siger han om de tre oldkirkelige Symboler: »Den prote­
stantiske Kirke kan i dem kun se menneskelige Udtyd­
ninger af den guddommelige Lære, og den bekj ender sig 
til dem, ikke paa Grund af deres egen Auctoritet, men 
paa Grund af sin egen Erkj endelse af det Overeensstem- 
mende mellem dem og Skriftens Lære«. »I den protestan­
tiske Kirke kan der kun forlanges Tro paa den sande chri­
stelige Aand og Tendents i disse Skrifter, ikke derimod 
paa de enkelte Dogme-Bestemmelser, som ikke have deres 
udtrykkelige Hjemmel i Skriften; og ingen protestantisk 
Theolog kan saaledes f. Ex. indrømme nogen Forpligtelse 
til at gjøre den scholastiske Dialectik i det Athanasianske 
Symbolum til Rettesnor for sin Behandling af Læren om 
Christi Natur og hans Forhold til Gud« (S. 326).

Om de særlige protestantiske Symboler hedder det: »En 
positiv og i det Enkelte normativ Auctoritet af de sym­
bolske Bøger som dem, der skulde indeholde* absolut au- 
thentiske Skriftfortolkninger og canoniske Læredecreter, 
lader sig ingensinde forene med Protestantismens Grund­
princip« (S. 330). »Protestantismen er ikke et Phænomen, 
som er bundet til et enkelt Tidsmoment«. At Reformato­
rerne »skulde have kunnet omdanne det theologiske Sy­
stem, ført Evangeliets Lære, renset fra alle mellemliggende 
Aarhundreders Tilsætninger, tilbage til den oprindelige 
Renhed, og saaledes fuldført det begyndte Reformations- 
Værk, vilde være for stort et psychologisk Særsyn, til at 
man burde drage det Modsatte i Tvivl« (S. 331—332).

I Gengivelsen p. 134 af Clausens Kritik af den ortodokse
20



306 Lorenz Bergmann

Lære om Forsoningen og Retfærdiggørelsen savner jeg en 
Udtalelse som denne: »Syndstilgivelse, Efterladelse af Syn­
dens Straf lader sig, efter det christelige Begreb om Gud 
og om den moralske Verdensorden, ikke tænke som umid­
delbar Følge af nogen fremmed Fortjeneste, uden fore- 
gaaende Omvendelse af det paagjældende Individ« (S. 410. 
Jfr. S. 413). Ligesaa bemærkelsesværdig er følgende Ud­
talelse: »Forholdet mellem den guddommelige Naade og 
den menneskelige Frihed udgjør for det endelige Fornuft­
væsen en evig Antinomie; de staae for os som modsatte 
Størrelser, der vexelviis ophæve hinanden. Imidlertid er 
Overbeviisningen om begges Realitet grundet i Sjelens 
dybeste Rod; den religiøse Speculation fører enhver Virk­
ning tilbage til den sidste Aarsag i Gud, hvorimod den 
moralske Selvbevidsthed byder os at betragte vore Hand­
linger som umiddelbare Virkninger af Villiens Frihed« 
(S. 420).

Den protestantiske Kirkes Sakramentlære sammenfatter 
Clausen i følgende Ord (S. 450—451, der gør et mindre 
rationaliserende Indtryk end de p. 135 anførte): »at Sacra- 
mentet er Evangeliet i synlig Fremstillelse, ligesom Evan­
geliet er Sacramentet udlagt i Ord, begge guddommelige 
Redskaber, ved hvilke Troen vækkes formedelst den hel­
lige Aand; at Sacramenterne kun virke under Forudsæt­
ning af Tro; at de vistnok, som synlige Pant paa de gud­
dommelige Forjættelser, der ere nedlagte i Evangeliet, selv 
besidde en særegen Kraft til at vække og bestyrke denne 
Tro, men at de, i Tilfælde af, at denne udebliver, ere uden 
Virkning, om end deres udvortes Form bliver paa det 
Nøiagtigste udført«. Derfor kan den protestantiske Kirke 
ikke tillægge Barnedaaben nogen egentlig sacramentlig 
Virksomhed, da Tro (actus credendi) her mangler tilligemed 
Bevidstheden, men den kan først betragte Sacramentet 
som fuldendt ved den senere tilkommende Troesbekj en­
delse (S. 451).

P. 135 skriver Dr. Larsen, at »Luthers Holdning i Nad-



H. N. Clausen 307

verstriden omtales i lidet pietetsfulde Vendinger« — en 
Formulering, der ligesom saa mange andre i den fore­
liggende Disputats er overtaget fra Professor Oskar An­
dersen1. En tænksom Læser vil her uvægerlig spørge: hvad 
er det da, Clausen siger om Luthers Holdning i Nadver­
striden? — og undre sig over, at det ikke er anført. Den 
skarpeste Udtalelse lyder saaledes: »Den smaalige, rab­
binske Bogstavkløgt i Skriftens Behandling, den uophør­
lige, trættende Gjentagelse af Beviser, som dreie sig om 
en petitio principii, den blinde Ivren mod Fornuftens Brug, 
den bestandige Misforstaaelse eller Fordreielse af Modstan­
dernes Grunde, det sycophantiske Consequentsmagerie ere 
staaende Characteertræk i de lutherske, bugenhagenske, 
westphalske Stridsskrifter, imedens Zwingli og Oecolam- 
padius, Calvin og Petrus Martyr aftvinge os ufrivillig Ag­
telse for den ægte videnskabelige Aand, den Sindighed og 
Grundighed, den Frihed og Klarhed, som udmærker deres 
Polemik. I ingen Strid er det Uædle, som hos Luther var 
forenet med saameget Stort og Herligt, traadt stærkere 
og sørgeligere for Dagen end i denne« (S. 466—467). Man 
kan godt kalde disse Udtalelser »lidet pietetsfulde«. Hoved­
sagen er dog, om de er sande og retfærdige, og dette lader 
sig efter min Mening ikke nægte. Luthers Polemik mod sine 
Modstandere, Katolikkerne og de reformerte, Sværmerne 
og Jøderne, var virkelig ofte baade smaalig, simpel og 
karikerende. Clausen taler med Rette om Luthers »Skjelds- 
ord uden Grunde« — modsat Calvins »Grunde uden Skjelds- 
ord« (S. 468). Men der kunde ogsaa have været Anledning 
til at anføre Clausens Ord, at »den Lutherske og den Cal­
vinske Lære er aldeles enige i Alt, hvad der angaaer Bru­
gen af den hellige Nadvere og Hensigten af dens Nydelse; 
de lære begge, at Nadveren er indstiftet af Christus, som 
Underpant paa den guddommelige Naade; at den ifølge 
sin guddommelige Indstiftelse selv bevirker, hvad den 
lover, at den dog kun formedelst Troen yttrer denne sin

x) Dansk Kirkeliv. 1925. S. 143: »lidet pietetsfulde Udtryk«.
20*



308 Lorenz Bergmann

Virkning, og altsaa forudsætter et troende og gudfrygtigt 
Sind« (S. 470).

Angaaende de Dogmer, der ikke er særlige for Katoli­
cismen, kunde der have været Grund til at nævne Clausens 
Udtalelser om Englélæren, saaledes som den fremtræder i 
Bibelen: »I de ordsproglige, parabolske Udtryk ere vi 
snarere beføiede til at finde digteriske end dogmatiske 
Former for religieuse Sandheder, saameget mere som den 
dogmatiske eller moralske Vigtighed af Troen paa Aande- 
verdenen intet Sted bliver fremhævet. Det bliver derfor 
altid tvivlsomt, hvorvidt Sætningen om gode og onde 
Aander som Mellemvæsener, der staae i en hemmeligheds­
fuld Forbindelse med vor aandige Virksomhed, er at an- 
see som christelig Lære; og i ethvert System, som med 
samvittighedsfuld Nøiagtighed bliver bygget paa Skriftens 
Grundvold, vil denne Artikel beholde den problematiske 
Characteer« (S. 515).

Det er ikke helt rigtigt, at Clausen ikke har andet at 
sige om den tilkommende Verden end, at den for Menne­
sket maa forblive »terra incognita« (p. 137). Umiddelbart 
efter dette Udtryk hedder det hos Clausen: »Den Tro, som 
giver os Kraft til med faste Fjed at stræbe igjennem Jord­
livets Labyrinth henimod Maalet, Troen paa en fortsat og 
fremskridende Personligheds-Tilværelse er sikret os i Aan­
dens evige Trang og i vor inderste Selvbevidsthed« (S. 525).

I Bogens tredje og sidste Hovedafsnit om den kirkelige 
Kultus mærker man baade Clausens fine æstetiske Sans 
og hans mange personlige Iagttagelser fra Udenlandsrejsen. 
Det havde været rimeligt at nævne et Par Eksempler fra 
hans Skildringer af den katolske Kultus: »Naar de mange 
Tusinder, som en Kirkefest eller en Procession har forsam­
let i de mægtige Tempelrum eller paa de offentlige Pladser, 
i et Nu nedstyrte i Støvet, ligesom blendede af en Gud- 
domsglands, der synes at udstraale fra Monstransen, eller 
naar Klokkelyden i Aftenmørket forkynder, at det Høi- 
værdigste bæres til en Sygeseng; naar enhver Syssel, en-



H. N. Clausen 309

hver Haandtering, enhver Samtale standser, hvor det 
skrider frem; naar Lysene ile til Vinduerne, og Alle paa 
Gaden og i Huusdørre nedknæle med blottet Hoved1: da 
faaer man et synligt Billede af Religionens høie Magt over 
det menneskelige Sind, og et saadant Billede beholder 
altid sin Ret over Følelsen, uagtet de grundede Indven­
dinger, som Forstanden kan have at gjøre derimod« (S. 550).

»Den opløftende Høitideligholdelse af den hellige Uge« 
beskriver han saaledes: »Fra Skjertorsdag Morgen af ere 
alle Kors og Billeder og Prydelser i Kirker og Capelier til­
dækkede, Klokkerne tie, Orgelerne forstumme, Alt er Stil­
hed, Alvor, Sørgmodighed; Løverdag Middag ved bestemt 
Klokkeslet intoneres Hymnen Gloria in excelsis Deo; Dæk­
kerne falde fra Altere og Billeder, Orgelerne falde ind med 
den mægtige Toneklang, Luften opfyldes med Klokkernes 
Lyd, og Alt forkynder Overgangen fra haabløs Sorg til 
jublende Glæde, fra Gravens Mørke til Livets Lys. Denne 
Time i Rom, hvor de trehundrede Kirkers Klokker og 
Orgeler gjenvinde Mælet for at prise ham, der overvandt 
Døden; hvor Engelsborgs Torden forener sig med St. Pe­
ters Høitidsklokke for at forkynde for Christenheden den 
opstandne Frelser; hvor Frelseren selv, efter en liden Stund 
at have tilhyllet sit Aasyn, atter træder synlig, i straa- 
lende Farveglands af tusinde Billeder, frem for de From­
mes Øine, kan vel uden Betænkning sættes som den høi- 
tideligste, den christelige Cultus har at opvise«2.

Blandt de Punkter, som hans Kritik særlig retter sig 
imod, er Messeofret, Maria- og Helgendyrkelsen. »Messe­
offeret staaer i sin dogmatiske Grund i den fuldkomneste

x) I en Anmærkning tilføjer Clausen: »Lyden af denne Klokke, som 
gaar foran viaticum eucharistiae, trængte en Aften ind i S. Carlotheatret 
i Neapel; øieblikkeligt holdt man inde med Spillet; Scene og Theater 
fremstillede een knælende Gruppe, og først efter at Lyden havde tabt 
sig, blev det afbrudte Spil fortsat«.

2) S. 602—603. Ogsaa S. 605. 613—614. 638. 697. 701—702 mærkes 
Forf.s personlige Iagttagelser fra Udenlandsrejsen.



310 Lorenz Bergmann

Modsigelse med Christendommens Principal-Lærdomme, 
ikke alene om Guds Væsen og Egenskaber, men ogsaa om 
Forløsningsværket ved Christus ... Selv lærer Christus 
nemlig, at Frelsens Vei er aabnet ved ham, og at den 
eneste Betingelse, som fra Menneskets Side fordres, er 
Tro, Omvendelse og Lydighed ... Idet Kirken auctori- 
serer et vedvarende Offrings-Institut til Forsoning af den 
guddommelige Vrede, forudsætter den endnu stedse den 
samme Adskillelse og Udelukkelse fra Guds Naade, som 
Skriften erklærer for hævet ved Christus, og hvorom ingen 
Christen tør tvivle, og den optager paa ny Forsonings- 
Offere i den hedensk-jødiske Betydning, som Christus har 
forviist fra det religieuse Gebet som Overtro fra den aan- 
delige Umyndigheds Alder« (S. 568—569. Jfr. S. 571—573).

Paa den anden Side hævder han, »at der er kun altfor 
meget for Protestanterne at lære af den Anstand og ud­
vortes Ærefrygt, hvormed Sacramentet behandles i den 
catholske Kirke«. »Protestanterne have i Anstød af zelo­
tisk Iver gjort sig det til Pligt at bortmane den religieuse 
Æsthetik af deres Kirker, uden at Protestantismen eller 
det kirkelige Princip har nogen Skyld i denne Forsyndelse 
mod det Hellige« (S. 552. Den sidste Sætning forekommer 
mig ikke at være rigtig. Man tænke paa Zwinglis og Calvins 
eksklusive Skriftprincip!). Jfr. S. 785. 790. 800—801. »Det 
er ikke altid simpel, enfoldig Vedhængen ved det Gamle, 
men ofte en rigtig og dyb Følelse af Liturgiens sande Væ­
sen, som vækker Folkets Uvillie og Mistroe, naar det plud­
seligt seer sine Bønner, sine Psahner, de kirkelige Formu­
larer, som er gaaet i Arv fra Slægt til Slægt, og som hver 
enkelt Mand har tilegnet sig ved andægtig Brug, saaledes 
omstøbte, at intet Spor er tilbage af den forrige Skikkelse« 
(S. 762—763).

Clausens Bog slutter med Forslag til nye Formularer ved 
Daab og Nadver — med det Maal for Øje »at føre det dog­
matiske tilbage til Skriften og til saadanne Steder i Skrif­
ten, som ved Klarhed, Almindelighed og practisk Ten-



H. N. Clausen 311

dents kunne lægges til Grund for liturgiske Formularer, 
uden at behøve Forklaring eller foranledige Misforstaaelse« 
(S. 834).

I Forslaget til Daabsritualet (S. 835—838) hedder det, 
at disse Børn er »skabte i Dit eget Billede« (i Stedet for: 
født i Skyld og undfanget i Synd). Efter Daaben: »Den 
almægtige Gud, vor Herre Jesu Christi Fader, som nu 
haver aabnet Dig Adgang til sin elskelige Søns Rige« (i 
Stedet for: som nu har genfødt dig ved Vand og den 
Helligaand). I Nadverritualet (S. 838—839) foreslaas Form­
len: »Det er Jesu Christi Legem« — »Det er Jesu Christi 
Blod« (uden Tilføjelse af Ordet »sande«), og efter Kom- 
munionen: »Den korsfæstede og opstandne Jesus Christus, 
som nu haver fornyet med Eder sit hellige Samfund« (i 
Stedet for: som nu har givet Eder sit hellige Legeme og 
Blod, hvormed han har gjort Fyldest for alle Eders Synder).

Er disse foreslaaede Ændringer ikke Forbedringer? Og 
er det ikke et rigtigt og værdifuldt Synspunkt, at liturgiske 
Formularer bør have en vis almindelig, mere bibelsk end 
dogmatisk Karakter — som Clausen siger: »I denne reh- 
gieuse Almindelighed af Formularerne vil tillige ligge en 
gavnlig Mindelse til Enhver, som indtil den Grad glemmer 
Kirkens Forhold til Skriften og sit Forhold til Kirken, at 
han ved Handlinger, som angaae Alle i Uge Grad, vil paa- 
nøde Kirken Udtrykket af et bestemt dogmatisk System«.

Vi gaar nu fra Referatet over til Bedømmelsen af Clau­
sens Bog (jfr. p. 139—146). Den maa betragtes som et 
værdifuldt Bidrag til den sammenlignende Symbolik, en 
dengang ny Videnskab, hvis grundlæggende Værker var 
G. J. Planck: Abriss einer historischen und vergleichenden 
Darstellung der dogmatischen Systeme unserer verschie­
denen christlichen Hauptpartheyen (1796. 31822) og Ph. 
Marheinecke: Christliche Symbolik. I. Das System des



312 Lorenz Bergmann

Katholicismus in seiner symbolischen Entwickelung. 3. Bd. 
1810—13.

Allerede Titlen paa Clausens Værk er betydningsfuld. 
Medens den ældre, snævre, intellektualistiske Opfattelse af 
Symbolikkens Opgave kun omfattede Symbolerne og der­
med Kirkesamfundenes Lære, behandler Clausen jo ogsaa 
Kirkeforfatningen og Gudstjenesten. Vi møder altsaa alle­
rede hos ham den Udvidelse af Symbolikken til en alsidig 
Konfessions  videnskab, som man ellers plejer at give Hase 
og Kattenbusch Æren for. Det maa derfor beklages, at selv 
saa lærde Forskere som Kattenbusch og Loofs ikke næv­
ner Clausens ogsaa paa Tysk udgivne Skrift i deres Over­
sigter over Symbolikkens Historie1.

I videnskabelig Henseende har Bogen store Fortrin. Ved 
Selvsyn og Studium var Clausen fortrolig med Romer­
kirken og derved værnet mod de Misforstaaelser og Urig­
tigheder, som ellers er almindelige, naar Teologer fra en 
Kirke beskæftiger sig med et andet Kirkesamfunds For­
hold2. Særlig maa det fremhæves, at han — næsten et 
halvt Aarhundrede før Vatikanerkonciliet — har været 
klar over, at det pavelige System, og ikke det mere liberale 
episkopalistiske, var det konsekvente Udtryk for Katoli­
cismen (S. 25. 61. 65). Grundig Lærdom var hos Clausen 
forenet med ubestikkelig Redelighed, opladt Skønhedssans 
og en oprigtig, om end stilfærdig og tilbageholdende From-

x) F. Kattenbusch: Lehrbuch der vergleichenden Confessionskunde. 
I. 1892. S. 39—70. Samme i Realencyklopådie fiir prot. Theologie und 
Kirche. 3XIX. 1907. S. 203—207. F. Loofs: Symbolik oder christliche 
Konfessionskunde. I. 1902. S. 65—73.

2) Ogsaa fra katolsk Side er det blevet anerkendt, at Clausens Bog 
»gav en i det Hele reent objectivt holdt Fremstilling af den katholske 
Kirkes Forhold, der ikke var plettet af de ellers almindeligt vedtagne 
hadefulde Forvanskninger« (J. L. Hansen: Luther og Grundtvig. 1883. 
S. 13—14). — Skulde jeg selv gøre nogen Indvending mod Clausens 
Fremstilling af Katolicismen, maatte det være, at han ikke giver noget 
Indtryk af, hvilken afgørende Betydning det asketiske Livsideal og 
Munkevæsenet har haft og endnu har.



H. N. Clausen 313

hed. Det er derfor uretfærdigt, naar Mynster i et Brev til 
Peder Hjort betegner Clausens »tykke Bog« som »en tem­
melig tynd Bog«1. I Virkeligheden er det et af dansk Teo­
logis Hovedværker og kan endnu læses med Interesse og 
Udbytte, selv efter Fremkomsten af et Mesterværk som 
Karl Hase’s kyndige og aandfulde »Handbuch der prote- 
stantischen Polemik gegen die ROmisch-Katholische Kir- 
che« (1862. 61894). Forskellen mellem disse to aandsbeslæg- 
tede Forfatteres Værker kan udtrykkes saaledes, at Hase 
skriver som systematisk interesseret Historiker, Clausen 
som historisk orienteret Systematiker, der for Protestan­
tismens Vedkommende ikke nøjes med at fremstille, hvad 
der har været og er, men ogsaa, hvad han mener, den 
efter sit Væsen bør være.

Dette fører over til Spørgsmaalet om det teologiske Stand­
punkt, ud fra hvilket Clausens Bog er skrevet. For Over­
blikkets Skyld behandler vi det — lidt skematisk — under 
4 Punkter.

(1.) De to næste Afsnit om »Kirkens Gienmæle« og »Kir­
kekampen« vil vise, at Grundtvig, Rudelbach, Lindberg 
og andre betragtede Clausens Standpunkt som ukristeligt. 
Allerede Dr. Larsens Referat af Clausens Bog, suppleret 
med de af mig anførte Citater, vil have vist, hvor uret­
færdig og taabelig denne Bedømmelse er. Den er kun psy­
kologisk forstaaelig ud fra et meget snævert dogmatisk 
Standpunkt.

x) Udvalg af Breve til P. Hjort. 1867. S. 141. — Ogsaa L. Koch ud­
taler sig med upaakrævet Overlegenhed: »Det maa anses for over­
flødigt at gaa nærmere ind paa Indholdet og en videnskabelig Vurdering 
af denne Bog, der i Kirkehistorien kun har faaet Betydning ved det 
voldsomme Angreb, Grundtvig gjorde paa den, og den lange Strid, 
der udspandt sig deraf, under hvilken Bogen selv blev glemt« (Den 
danske Kirkes Historie i Aarene 1817—1854. 1883. S. 51). Dr. Larsens 
gunstigere Dom: »et betydningsfuldt og paa mange Maader klart og 
rigtigt Udtryk for den dybtgaaende Modsætning mellem Kristenhedens 
to Hovedlejre« (p. 139), er — hvad han undlader at gøre opmærksom 
paa — en ordret Gentagelse af Biskop Plum: Symbolik. 21931. S. 10.



314 Lorenz Bergmann

(2.) En meget udbredt Opfattelse gaar ud paa, at Stand­
punktet i »Catholicismen og Protestantismen« er rationa­
listisk1 — hvad der for Trekløveret Grundtvig, Rudelbach 
og Lindberg er det samme som ukristeligt2.

Som bekendt har Clausen selv givet en Definition af, 
hvad han forstaar ved Rationalisme: »Ved consequent Ra­
tionalisme pleier man at forstaae den Tro og Lære, der 
antager Fornuften som Religionens eneste Kilde og Sand­
hedens eneste Maalestok og Regel, der forkaster Nødven­
digheden og Virkeligheden af en Aabenbaring, som en 
paa overnaturlig Maade foranstaltet Meddelelse af Gud til 
sine Mennesker, der følgelig i Christus kun beundrer Men­
neskets Dyd og Lærerens Viisdom og i Skriftens Fortolk­
ning og Brug lægger en given Sum af Fornuftsætninger 
til Grund, hylder som Christendom Saameget af Skriftens 
Indhold, der lader sig betragte som Udtryk og Betegnelse 
af disse Sætninger og derimod forkaster, hvadsomhelst der 
ikke paa den menneskelige Tænknings Vei lader sig gjøre 
begribeligt og gjennemskueligt«3.

Her fremhæves 4 Hovedtræk ved den konsekvente Ra­
tionalisme: (1.) Fornuften betragtes som Religionens eneste 
Kilde og eneste Maalestok. (2.) En overnaturlig Aaben­
baring forkastes som unødvendig. (3.) Kristus er kun et

1) »Paa mange Punkter hørte han stadig hjemme i den kirkelige 
Rationalismes Lejr«, skriver Dr. Larsen (p. 142). Dr. Søren Holm be­
tegner Bogen som »udpræget rationalistisk« (H. N. Clausen. S. 13). 
L. Koch henviser til, at »grænsen er der, hvor troen udvider sig til at 
omfatte den tredie trosartikel; thi han [Clausen] har øjensynligt intet 
blik for den Helligånds gerning i menigheden« (S. 49).

2) Det ikke lette Problem om Forholdet mellem Rationalisme og 
Kristendom skal jeg ikke her gaa nærmere ind paa. Efter min histo­
riske Opfattelse og personlige Vurdering omfatter Problemet to Spørgs­
maal, som ikke maa sammenblandes, nemlig det principielle: Er »Ratio­
nalismen« Kristendom? — og det historiske: Kan »Rationalister« være 
Kristne? Det første Spørgsmaal maa jeg besvare med et Nej I — det 
andet med et Ja I

3) Nyt theologisk Bibliothek. XVI. 1830. S. 288. Den theologiske 
Partieaand. 1830. S. 3, Jfr. det nedenfor (S. 338) anførte Citat fra 1827.



H. N. Clausen. 315

Menneske, som er forbilledligt ved sin Dyd og Visdom. 
(4.) Skriftens Indhold maa bedømmes ud fra [ikke blot: 
opfattes ved Hjælp af] Fornuften.

Dr. Larsen siger med Rette, at »ud fra denne Definition 
nødes man virkelig til at indrømme, at Clausen ikke har 
været Rationalist. Vel har han [i sin Ungdom] i Kristus 
kun set det vise og fuldkomne Forbillede, og vel har han 
fortolket Biblen i Overensstemmelse med Fornuften, men 
der er intet i hans Ungdom, der tyder paa, at han har 
betragtet Fornuften som Religionens eneste Kilde, eller at 
han har forkastet Aabenbaringens Nødvendighed og Vir­
kelighed« (p. 75). Og om »Catholicismen og Protestantis­
men« indrømmer han (p. 140), at Clausen »klart og utve­
tydigt tager Afstand fra den principielle Rationalisme«. 
Hermed hentyder han til den vigtige Udtalelse S. 376 om 
den af Kant paavirkede Rationalisme, »at Fornuften .... 
hvor det fattedes paa sand Følelse af Troens Nødvendig­
hed og Aabenbaringens Hellighed, opkastede sig til Dom­
mer, hvor den i Ydmyghed burde have trukket sig tilbage, 
forkastede, hvad den med troende Ærefrygt burde have 
antaget eller ladet uantastet; at den i eensidig Retning 
gjorde den logiske Begribelighed og den practiske Nytte 
til eneste Norm for den religieuse Sandhed«. Andre Steder 
fremhæver han, at »Christendommen er ikke nogen kold 
Forstandslære« (S. 790), og at baade den lutherske og den 
reformerte Kirke afviser Socinianernes Lære, som i Sakra­
menterne ikke ser andet end udvortes Bekendelses-Cere­
monier (S. 429. 448).

Men Dr. Larsen mener, at Clausens Definition af Ratio­
nalisme, som jo stammer fra Kirkekampens Aar, er bestemt 
heraf, idet han, der atter og atter blev stemplet som 
Rationalist, »i Selvforsvar giver en saadan Definition af 
Rationalisme, at han ikke selv paa nogen Maade kunde 
falde ind under den« (p. 75). Denne Opfattelse, som er 
overtaget fra Biskop N. M. Plum1, søger han yderligere

x) Jakob Peter Mynster. 1938. S. 118.



316 Lorenz Bergmann

at støtte ved Henvisning til sin anden Lærefader, idet han 
skriver, at ud fra samme Definition af Rationalisme »er 
det i det hele taget et stort Spørgsmaal, om der overhovedet 
har været Rationalister i Danmark. En saa fin Kender af 
Tiden som Prof. J. Oskar Andersen siger herom: »Gennem­
ført Rationalisme, der fornægter Aabenbaringen og kun vil 
bygge det religiøse paa Fornuften, har jeg ikke truffet«1«. 
Denne Udtalelse af Prof. A. er ikke sagt med Henblik paa 
Clausens Definition af Rationalisme, og kan ikke med Rette 
anføres imod denne, allerede af den Grund, at Clausen taler 
om Forkastelse af en overnaturlig Aabenbaring, medens 
Prof. A. i Almindelighed taler om »Fornægtelse af Aaben­
baringen«, hvilket ikke er det samme, da selv de »konse­
kvente Rationalister« jo ikke plejede at benægte den na­
turlige Aabenbaring.

Spørgsmaalet bliver nu, om Clausens Definition af den 
konsekvente Rationalisme er rammende — historisk og 
begrebsmæssigt — eller ikke. Rationalismen er jo udgaaet 
fra Tyskland, og dens klassiske Skrifter er, som bekendt, 
J. F. Rohrs »Briefe iiber den Rationalismus« (1813) og 
J. A. L. Wegscheiders »Institutiones Theologiae Christianae 
Dogmaticae« (1815. 81844). Hos disse Forfattere, der ud­
trykkelig vil være Rationalister, møder man Punkt for 
Punkt de i Clausens Definition angivne Træk2.

x) Festskrift i Anledning af Det danske Missionsselskabs Hundrede- 
Aars-Jubilæum. I. 1921. S. 181 (ikke S. 186, som angivet p. 75).

2) »Den konsekvente Rationalisme kan kun hvile paa et fast Grund­
lag, naar den opgiver Ideen om en overnaturlig Aabenbaring som ind­
holdsløs og erstatter den med en (kun højst uegentlig saakaldet) Aaben­
baring ved Fornuften« (Rdhr S. 18—19). »Naar den Lære, som Jesus 
prædikede, afklædes alt lokalt og temporelt, indeholder den intet andet, 
end hvad den fornuftige Menneskeaand kan finde af religiøs Sandhed, 
og hvad mange tænkende Hoveder og religiøst oplyste Aander allerede 
før ham har udtænkt af fornuftige og evig gyldige religiøse Sandheder« 
(S. 32). »Den Religion, som Jestis og hans Apostle lærte, kan som Uni­
versalreligion slet ikke være andet end selve den rene Fornuftreligion« 
(S. 407. Jfr. S. 398. 409. 426). »Rationalisten betragter Kristendommens 
store Stifter som et rent menneskeligt Fænomen, ved hvis Forklaring



H. N. Clausen 317

Ogsaa i Danmark var der paa Clausens Tid Mænd, der 
betegnede sig som Rationalister og hævdede samme An­
skuelser som Röhr og Wegscheider. Dette gælder saaledes 
Biskop Frederik Plum, den flittige Udgiver af »Efterretning 
om den udenlandske nyere theologiske pastorale Literatur« 
(1818) med de mange Fortsættelser1. Andre danske For­
kæmpere for Fornuftkristendommen var Rektor S. Bloch 
i Roskilde (»Ideer til et Forsvar for en fornuftgrundet
han ikke tror at maatte tage sin Tilflugt til en overnaturlig Kausalitet« 
(S. 26). Jesus er »den beskedne, elskværdige Vismand fra Nazareth« 
(S. 29), »et ufordærvet Naturbarn« (S. 186), og Fortællingerne om hans 
overnaturlige Fødsel, hans Opstandelse og Himmelfart er Sagn og Myter 
(S. 27—29). Kristologien er derfor »ikke en integrerende Del« af det 
rationalistiske System (S. 36. 406).

Ogsaa Wegscheider betragter Kristendommen som identisk med For­
nuftreligionen (§ 7—12). F. Eks. hedder det: »Rationalistae, qui in 
iudicandis rerum causis atque effectibus rationem solam sequantur«. 
»Ipsa ratio humana quam illi cum in omnibus tum in rebus ad religio­
nem pertinentibus sequuntur«. »En intimam atque sempiternam Chri- 
stianismi cum Rationalismo coniunctionem atque convenientiam« (8S. 61 
59).

J) »Theologisk Rationalisme — skriver Fr. Plum — er videnskabelig 
Fremgangsmaade efter det Princip, at intet gjelder for religiøs Sandhed, 
uden at det lader sig retfærdiggjøre for Fornuften« (8. Fortsættelse. 
1826. S. 38). Rationalisme er »det System, som anser Fornuften .... 
for Guds høieste Aabenbaringsmiddel til Menneskeslægten, og som i 
Christendommens oprindelige Religionslære finder og erkjender denne 
Sandhed. Rationalistisk Christendom kunde man i Korthed kalde Ind­
begrebet af de religiøse Troeslærdomme og moralske Levnetsforskrifter, 
som ere tagne af Bibelen, have bestaaet Fornuftens Prøve og derfor 
ere erkjendte og antagne for sande« (11. Fortsættelse. 1829. S. 33).

I en Anmeldelse af 3. Udgave af Wegscheiders .Dogmatik skriver 
Fr. Plum, at det er »den ægte christelige Synspunkt, at kun det har 
egentlig Værd, som staaer i umiddelbar Forbindelse med Menneskets 
sædelige Dannelse og Forædling« (3. Fortsættelse. 1821. S. 72), og i 
Anledning af 4. Udgave hedder det: »Man kan da vel sige, at de i hans 
[Wegscheiders] Skole dannede Præster ere de dueligste til at bevare, 
de heldigste til at udbrede deres Mesters himmelske Lære« (7. Fort­
sættelse. 1825. S. 27. Jfr. 5. Forts. 1823. S. 36 og 6. Forts. 1824. S. 16, 
hvor Röhrs »Kritische Predigerbibliothek« anbefales som en Modvægt 
mod Tidens »Scholasticisme« og »Mysticisme«).



318 Lorenz Bergmann

Christendom«. 1826)1 og Sognepræst P. A. Brolund (»For­
søg til Besvarelse af det Spørgsmaal: Vil den christelige 
Religionslærer enten som Rationalist eller som Supranatu- 
ralist, naar forøvrigt alt Andet er lige, kunne stifte meest 
Gavn i sit Embede?« 1829)2.

Udtalelser som de anførte viser, at Clausen er i sin gode 
Ret, naar han bestemmer den konsekvente Rationalisme 
som ovenfor angivet (S. 314)3. Og naar han tilføjer, at 
denne Retning »er min aandelige Personlighed fremmed«4, 
er der — overfor en saa gennemredelig og klart tænkende 
Personlighed — ingen Grund til at betvivle denne Ud­
talelses subjektive Oprigtighed og objektive Rigtighed. Vi 
forstaar derfor, at Professor Jens Møller, der havde be-

x) S. 11—12 skriver Bloch, at den rationalistiske Anskuelse »udgaaer 
fra Fornuften ... denne kan ikke finde tilstrækkelig Grund til at an­
tage en overnaturlig Meddelelse«. »Religionens og Aabenbaringens For- 
nuftmæssighed ... er Fundamentet for Rationalismen« (S. 16). »Ghristi 
Lære viser sig for os som Fornuften i sin høieste Potents« (S. 30—31).

2) Oplæst ved Fyens Stifts Landemode 1. Juli 1829, trykt i »Fyens 
Stifts Landemode-Act« for Aaret 1829 og 1831. Det hedder her, at Ra­
tionalismen betragter Fornuften som Religionens eneste Kilde og Norm; 
den skal derfor prøve enhver Belæring, der fremtræder som guddomme­
lig Aabenbaring (1829. S. 6—7). Supranaturalismen derimod betragter 
Aabenbaringens skrevne Ord som den højeste Autoritet; men den 
»modstræber Christendommens Aand og Tidernes Fremskridt, gør Chri- 
stendommen ufrugtbar baade for Forstand og Hjerte og giver Anled­
ning til høist farlige og fordærvelige Misbrug« (S. 8. 10).

8) Paa samme Maade bestemmes Rationalismens Væsen af dens 
Modstandere som F. V. Reinhard (Vorlerungen uber die Dogmatik.8 
1812. S. 72) og A. G. Rudelbach (Das Wesen des Rationalismus. 1830, 
f. Eks. S. 21). I »Kirke-Leksikon for Norden«. IV. 1929. Sp. 417 b 
giver Professor Oskar Andersen følgende Definition af »den konsekvente 
Rationalisme«: »Efter den har Gud kun aabenbaret sig paa fornuftig 
og naturlig Vis. Jesus var et Menneske. Aabenbaringen var en Gen­
vej for Fornuftreligionen, og Skriften fremkom under providentiel 
Styrelse fra Guds Side som et Udtryk for den hellige og fornuftige 
Lov, som Samvittigheden ogsaa belærer os om«. — Denne Definition 
stemmer aabenbart ganske med Glausens (S. 314).

4) Nyt theol. Bibliothek. XVI. 1830. S. 300.



H. N. Clausen. 319

tegnet Clausen som »en consequent Rationalist«, i sit Svar 
forklarede, at han herved havde sigtet til hans UdvikUng 
af Underbegrebet i Nyt theol. Bibliothek1 og ikke til Bogen 
om »Catholicisme og Protestantisme«, »hvilken ingen for­
standig Mand kan falde paa at charakterisere med de af 
mig brugte Ord«2.

Dette Skrift indeholder jo ogsaa — som vi har set (S. 315) 
afgjort antirationalistiske Udtalelser. Den højeste Autoritet 
er for Clausen — i Modsætning til Rationalisterne — ikke 
Fornuften, men Skriften, »den eneste, i sig tilstrækkelige 
Regel og Rettesnor« (S. 68. 303—305. 322), ja, han taler 
endog om »Skriftens Eneguddommelighed« (S. 328), et uhel­
digt Udtryk for, at Skriften er den eneste, af Gud givne 
Trosnorm. Der har vel næppe i nyere dansk Teologi været 
nogen mere udpræget Skriftteolog end Clausen. Hans ufor­
beholdne Fremhævelse af, at der findes dunkle Steder, 
Mangler og Huller i den hellige Skrift kan ikke med Rette 
betegnes som Rationalisme — man tænke f. Eks. paa 
Luthers bekendte Udtalelse om Esters Bog, Jakobs Brev 
og Johannes’ Aabenbaring! Det samme gælder, hvad Dr. 
Larsen kalder Clausens »ærefrygtsfulde Agnosticisme« over­
for Mysteriet (p. 145. 230). Her kan man minde om Me- 
lanchthons bekendte Ord: »mysteria divinitatis rectius 
adoraverimus quam vestigaverimus«3. Dr. Larsen mener, 
at man i Clausens Bog »forgæves leder efter Udslag af 
nogen inderlig Kristustro« (p. 145. 153). Overfor denne Paa­
stand henviser jeg til følgende spredte Udtalelser: Fra 
Kirkehistoriens modstridende Fortolkninger og Paastande 
»tyer Protestantismen tilbage til Christus som eneste Herre 
og Mester« (S. 68). Han er »Sandhedens og Hellighedens 
Ideal« (S. 73). Han »er med sin Kirke til Dagenes Ende«

x) Jfr. Dr. Larsens Referat og Bedømmelse p. 117—121.
2) Nyt theol. Bibliothek. XV. 1829. S. 188. 226. XVI. 1830. S. 361. 

363.
3) Die Loci Communes Philipp Melanchthons, ed. Th. Kolde. 1890. 

S. 61.



320 Lorenz Bergmann

(S. 215). Han er »det eneste kirkelige Mysterium, i ham 
er Aabenbaringen afsluttet« (S. 72). Den protestantiske 
Kirke gaar ligesom den katolske ud fra Troen paa Aaben­
baringen i Kristus (S. 298). Protestantismen »stræber at 
slutte sig til ham i Tro og Hjertets Reenhed« (S. 72). »Læren 
om det Guddommelige i Christendommen hviler paa Læren 
om det Guddommelige i Christus ... som i Skriften be­
tegnes ved Navnet Guds eenbaarne Søn ... Det guddomme- 
Uge Væsen (det paulinske »Guddommens Fylde« Col. 2,9) 
har i Christus gjennemtrængt det menneskelige og været 
det virksomme Princip i hver Villie, hver Tale og Bedrift« 
(S. 516—517). »Naar Troen er den faste, levende og inder­
lige Overbeviisning om den guddommelige Kj ærlighed i 
Jesu Sendelse, om den guddommelige Viisdom i hans Lære, 
den guddommelige Høihed i hans Person, da hengiver 
Mennesket sig i denne Tro frivillig og ubetinget til den 
himmelske Fører« (S. 411—412). Er ikke alle disse Ud­
talelser Udslag af »den inderlige Kristustro«, som Dr. Lar­
sen ikke har formaaet at finde Vidnesbyrd om?

(3.) Endnu mere oplagt end, at Clausens Standpunkt 
ikke er rationalistisk, er, at det er ikke-ortodokst. Dette 
fremgaar af hans Afvigelser fra den ortodokse Teologis 
Opfattelse af Arvesynd, Forsoning, Retfærdiggørelse, Sa­
kramenter, Treenighed, Engle og Dæmoner.

* (4.) Hans Standpunkt maa da betegnes som udpræget 
protestantisk; det er den kritiske Skriftteolog is, paa adskil­
lige Punkter med uklare, rationaliserende Formuleringer, paa 
andre med tydelig Paavirkning fra SMeiermacher. Uklare, 
rationaliserende Formuleringer er f. Eks. den første Sæt­
ning, hvormed Bogen begynder: »Navnet Kirke betyder 
overhovedet et Samfund til at fremme almindelig Reli- 
gieusitet« (S. 1) — endvidere adskillige Udtalelser om For­
holdet mellem Fornuften og Skriften eller Fornuften og 
Aabenbaringen. F. Eks.: Katolicismens øverste Princip »stod 
i aabenbar Modsigelse med Fornuft og Skrift« (S. 68. 175), 
hvorimod Protestantismen »erklærer kun een Fremgangs-



H. N. Clausen 321

maade for den sande: den, som udgaar fra Skriftens For­
tolkning og derefter bringer dens Lære i Sammenhæng med 
Fornuftens Udsagn« (S. 381—382). »Hvad Christendommen 
forkynder som Guds aabenbarede Ord, fører den tilbage til 
Menneskets eget Indre, og paatrykker saaledes den menne­
skelige Fornuft det guddommelige Præg« (S. 347). »I Tillid 
til den indre Aabenbaring følger Fornuften sit eget Lys, 
udvikler Indholdet af den almindelige religieuse Bevidst­
hed og søger derefter Stadfæstelse for sine Resultater i det 
aabenbarede Ord« (S. 379). Den systematiske Teologi skal 
»bringe Aabenbaringen i Harmonie med Fornuften« (S. 367), 
»stifte Forlig mellem Fornuftens Autonomie og Aaben­
baringens Auctoritet« (S. 374). Da Clausen jo afviser baade 
Rationalismens og Hegelianismens Bestræbelser for at gøre 
Fornuften til øverste Dommer over Aabenbaringen og 
Skriften (S. 376. 379), maa hans egen Mening være, at 
Aabenbaringen og Skriften vel er den kristelige Læres Kilde, 
men Fornuften er det Organ, hvormed Aabenbaringen og 
Skriften modtages: »Kun ved Fornuften bliver Aabenbarin­
gen tilgjængelig for Mennesket« (S. 309. Jfr. S. 815). Paa 
samme Maade skriver han i 1830, at »Aabenbaringen, 
skjøndt dens Udspring ligger udover Naturens Orden, maa, 
selv hvor dens Indhold gaar ud over Tænkningens Sphære, 
tilegnes ved Fornuftens Virksomhed og sættes i Forbin­
delse med Menneskets aandelige Væsen og aandelige Inter­
esse for at erholde Betydning og Indflydelse paa det hele 
Liv«1.

Denne Opfattelse af Fornuften som Menneskets Sans 
for det oversanselige møder man — som bekendt — ogsaa 
hos den tyske Filosof Jacobi2 og her hjemme f. Eks. hos

x) Nyt theol. Bibliothek. XVI. 1830. S. 282.
2) F. H. Jacobi: Werke. III. 1816. S. 436 (»Der Sinn fiir das Ueber- 

sinnliche«). Jfr. IL S. 343. III. S. 400 (»Vernunft haben und von Gott 
wissen ist Eins«). »Vernunft« udledes af »Vernehmen« (III. S. 19. 32). 
— Allerede Kant havde skelnet mellem Fornuft og Forstand, f. Eks. 
Werke ed. Rosenkranz. II. 1838. S. 499 (Kritik der reinen Vernunft):

21



322 Lorenz Bergmann

Jens Møller1 og Mynster2. Men flere af Clausens førnævnte 
Udtalelser synes at tillægge Fornuften en videregaaende 
Betydning og kan derfor i ethvert Tilfælde ikke siges at 
være afklarede3. Alligevel forekommer det mig at være 
en stor Overdrivelse, at Dr. Larsen skriver (p. 142): »Naar 
Clausen ikke blev forstaaet, som han selv ønskede det, 
skyldes det ingen anden end ham selv«. Det uklare og 
svævende i adskillige af hans Udtalelser kan virkelig ikke 
undskylde end sige retfærdiggøre Grundtvigs, Rudelbachs 
og Lindbergs grove Karikaturtegninger.

Endelig maa vi omtale det SMeiermacherske Islæt i Clau­
sens Bog, som Dr. Larsen med Rette fremhæver (p. 142— 
145). Ganske vist nævnes Schleiermacher udtrykkelig kun 
5 Gange4; men hans Paavirkning mærkes dog paa mange 
Punkter, selv om Clausen »ikke slavisk følger hans ejen­
dommelige dogmatiske Metode« (p. 143). Følelsens Betyd­
ning fremhæves særlig i Afsnittet om Gudstjenesten5, og 
Clausen deler ganske Schleiermachers Bestræbelse for at 
føre de dogmatiske Læreformer tilbage til det religiøse 
Trosindhold og for at forene den kristelige Tænkning 
med den højeste menneskelige og videnskabelige Kultur. 
Schleiermachers Bestemmelse af Forholdet mellem Katoli­
cisme og Protestantisme som mellem Kirkeprincip og 
Kristusprincip, hans »frygtløse Kritik over for det kirke-
Den menneskelige Fornuft har en naturlig Tilbøjelighed til at over­
skride Erfaringens Grænse; transscendentale Ideer er ligesaa naturlige 
for den som Kategorierne for Forstanden.

x) Kh. S. 4. R. IV. S. 288. Theologisk Bibliothek. XIV. 1828. S. 34.
2) F. Eks. i Afhandlingen om Begrebet Tro (1821, optrykt i »Blandede 

Skrivter«. I. 1852. S. 5. 27. 30—35) og i Brevene til Engelbreth 1825— 
27 (Kh. S. 4. R. IV. 1895—97. S. 475. 498—499. 503—505). Jfr. den 
første af »Betragtningerne« (1833. I. S. 8).

3) Uklare og rationaliserende Udtalelser findes efter mit Skøn ogsaa 
S. 7. 349. 410. 437. 510. 523. 533. 677. 702.

4) S. 11 Anm. S. 337 Anm. S. 378. S. 472 Anm. S. 531.
6) S. 534 f. 550. 620. 671. 717. 762. 781. 810. — S. 376 indvendes 

mod den principielle Rationalisme, at den »fattedes paa sand Følelse 
af Troens Nødvendighed og Aabenbaringens Hellighed«.



H. N. Clausen 323

lig nedarvede og fastslaaede«, hans Lære om Synden, om 
Engle og Dæmoner, om Forsoning og Treenighed, hans 
Forkærlighed for en Union mellem Lutherdom og Cal­
vinisme og for en Synodal-Presbyterial Forfatning for der­
ved at fremme Kirkens Selvstændiggørelse over for Staten, 
alt dette har sat sine dybe Spor i Clausens store Bog1.

Et enkelt Punkt, nemlig Bedømmelsen af Luther, vil 
senere blive omtalt (S. 336—337. 3391. 358—359).

Til sidst skal jeg — som et vigtigt Synspunkt, der ikke 
er kommet til sin Ret i Dr. Larsens Bedømmelse — frem­
hæve, at Clausen i »Catholicismen og Protestantismen« 
ligesom i sine senere Skrifter viser sig som en udpræget juste 
milieu-Natur2. Han vil gaa en Mellemvej mellem det 18.

x) Jeg synes ikke, at dette kommer til sin Ret i Dr. Søren Holms 
interessante Afsnit om Clausen og Schleiermacher (S. 23—30).

2) Paa eet Punkt indtager denne juste milieu-Natur et yderlig- 
gaaende Standpunkt, nemlig i sin Overvurdering af Gejstligheden: »Som 
Fortolker af Christi Lære og Villie staaer Geistligheden mellem Evan­
geliet og Menigheden, og som saadan har den guddommelig Indstiftelse 
og Auctoritet, ærværdig og nødvendig i sit Kald som Menighedernes 
aandelige Leder og Kirkens nærmeste Forvalter; den har Magten fra 
Gud, Embedet fra Staten, Læren fra Skriften, Dueligheden fra sit 
eget Indre« (S. 218). »Det ligger aldeles i den protestantiske Kirkes 
Princip, at den maa hindre enhver gudstjenstlig Sammenkomst, hvor 
Forhandlingerne ikke ere geistlige Mænd overdragne; thi Opbyggelse, 
saaledes som Protestantismen vil have den fremmet, ved Indsigt i det 
guddommelige Ord, kan kun under denne Betingelse være at vente«. 
»Naar vi sige, at den protestantiske Kirke bestaaer og virker ved den 
hellige Skrift, da sige vi dermed, at den bestaaer og virker ved sin 
Geistlighed« (S. 768—769).

Derfor udtaler han sig med Skarphed mod, at Ikke-Teologer som 
Steffens »vove at opkaste sig til Skriftens Fortolkere, til Udlæggere af 
Christendommens Dogmer og til hovmestererende Lærere af Teologerne« 
(S. 357). Dr. Larsen skriver (p. 13239), at Clausen her tænker paa Stef­
fens smukke Bog »Von der falschen Theologie und dem wahren Glauben«. 
1825. Dette Skrift udkom allerede i 1823; 1825 udkom det i dansk 
Oversættelse ved Provst M. P. Kruuse. Man kan godt, som Dr. Larsen, 
kalde det en »smuk« Bog, naar man tænker paa den varmt følte For­
tale, hvori Steffens bekender, at han gennem den teologiske Professor 
og Præst i Breslau, Scheibels Forkyndelse og Sjælesorg har fundet

21*



324 Lorenz Bergmann

Aarhundredes Kriticisme og den senere »theologiske Dog­
matismus« og »Cryptocatholicisme« (S. 376—378. Jfr. 
S. 730. 759) — ligesom mellem den katolske Kultus og 
den zürichske (S. 784 Anm.). Han er en ivrig Tilhænger 
af baade—og. Han vil fastholde baade Aabenbaringen og 
Fornuften, baade Skriften og Fornuften (se ovenfor S. 303. 
320—321), baade Viljens Frihed og Guds Naade (S. 402.420), 
baade Tro og Gerninger (S. 425—428), baade Evangeliet 
og Sakramenterne (S. 450). Han hævder »Ligevægten mel-

Hvile i Troen paa Frelseren, og paa den Maade, hvorpaa han i selve 
Skriftet fremhæver, at det underfulde i Frelserens Liv ikke kan skilles 
fra hans Lære (Overs. S. 12—15), hvorfor han afviser baade den ratio­
nalistiske og den mytiske Opfattelse foruden den, der fører Kristen­
dommen tilbage til den religiøse Afhængighedsfølelse. (Jfr. hans Brev 
til Mynster 1/5 1823. Af efterladte Breve til J. P. Mynster. 1862. S. 87). 
I Modsætning til denne falske Teologi finder han den sande kristelige 
Tro i den ved Luther rensede Lære (S. 49). I den strenge Ortodoksis 
Aand hævder han ikke blot Skriftens Inspiration og Treenigheden 
(S. 82—83), men ogsaa, at Adams Synd tilregnes Menneskeheden (S. 74), 
ligesom han forkaster enhver Union med dem, der ikke deler den orto- 
doks-lutherske Nadverlære (S. 161—171) — et Punkt, som Grundtvig 
i sin meget anerkendende Anmeldelse i »Theologisk Maanedsskrift«. III. 
1825. S. 198—202 (jfr. ogsaa Nyeste Skilderie af Kjøbenhavn. 1824. 
Nr. 33) udtalte sin Tilslutning til. Endvidere fremhæver Steffens, at 
Teologien ikke skal herske, hverken over Menigheden eller over Skriften, 
som ikke kan forstaas uden Tro (S. 150—159), og »ved Troen kan den 
Intet erholde, som denne [Troen] ikke formaaer at meddele den En­
foldigste« (S. 157).

Man forstaar derfor, at selv en saa mild Bedømmer som Jens Møller 
ikke nøjedes med at bringe et fyldigt Referat af Steffens’ Bog (»Nyt 
theol. Bibliothek«. VI. 1824. S. 218—258), men ogsaa i en Efterskrift 
(S. 253—258) udtalte sin Beklagelse af Forf.s »Tilbøielighed til at hæve 
det populære Element i Kirken paa det lærdes Bekostning«, hvorved 
den teologiske Videnskabs Betydning for Bibelens Forstaaelse under­
kendes, og sit Ønske om, at Skriftet »mere havde været en Gjenlyd 
af Gonfessio Augustana og mindre af Formula Goncordiæ«.

Det er netop denne Steffens’ Underkendelse af den teologiske Viden­
skab, som Clausen i en noget irriteret Tone protesterer imod (S. 357 
og i en Anmeldelse i »Dansk Litteratur-Tidende«. 1825. Nr. 40—42. 
S. 625—671).



H. N. Clausen. 325

lem Ord og Ritus« (S. 801), mellem Ord og Ceremonier 
(S. 535—537). Han siger selv, at hvad han ønsker, er »en 
Tro, som er prøvet og bygget paa Indsigt, hvor der er 
Lys uden Kulde og Varme uden Taage, Sandhed uden 
Tomhed og Skjønhed uden Blendværk« (S. 817). Skulde en 
saadan midtpunktsøgende Bestræbelse ikke være anbe­
falelsesværdig for en Videnskabsmand, der ikke vil op­
træde som Profet eller Paradoksmager?

III
Hermed gaar vi over til Afsnittet om »Kirkens Gienmæle« 

(p. 146—153). Jeg anser dette Afsnit for overfladisk og 
ukritisk. For at give det fulde Indtryk af Tonen i Grundt­
vigs Modskrift burde der have været medtaget Udtryk 
som disse, at Professoren »vil prøve, om han har Kvæg til 
Læsere« (S. 41). »Saa meget er da vist, at Prof. Clausens 
Christendom er aldeles falsk, hans protestantiske Kirke 
et Afguds-Tempel, hvor man vitterlig [! ] forkynder Løgn 
som Sandhed, og stræber [!] at ophæve den uophævelige 
Skilsmisse mellem dem som mellem Lys og Mørke« (S. 22). 
Grundtvigs Bandtruselsbulle mod Clausen burde ogsaa 
have været anført in extenso (p. 149): »Som ærlig Mand 
maa han enten gjøre den Christelige Kirke høitidelig Afbigt 
for sin uchristelige og forargelige Lærdom, eller nedlægge 
sit Embede og aflægge sit christne Navn. Dette er min 
ufravigelige Paastand i den Christelige Kirkes og Menig­
heds Navn, og vil Professor Clausen ingen af Delene, da 
erklærer jeg ham herved, paa Kirkens Vegne, som var, 
som er, og som skal blive, og hvis Lærdom ligger klart 
udfoldet, vel bekjendt i dens Historie: paa den eneste ægte 
Historisk-Christelige Kirkes Vegne, for en falsk Lærer, 
som misbruger det christelige Navn til, saavidt han for- 
maaer, at forvirre og forføre Menigheden, stræber [!] at 
undergrave den Kirke, han udgiver sig for at ville tjene 
og befæste« (Fortalen p. IV). Denne Tone er ikke ukendt



326 Lorenz Bergmann

fra Kirkens Historie. Saaledes taler den romerske Pave, 
naar han lyser kætterske Lærere i Band, og ud fra Katoli­
cismens Forudsætninger har Paven jo Ret til at tale paa 
Kirkens Vegne. Men hvad begrunder Kapellan N. F. S. 
Grundtvigs Ret til at tale i den kristelige Kirkes Navn 
og true en Medkristen med Band, fordi denne har en 
anden teologisk Opfattelse af Kirken, Skriften og Daabs- 
bekendelsen ?

Man forstaar, at Ingemann i det samme Brev, hvori 
han meddeler Grundtvig, at han er enig med ham i »Hoved­
sagen selv: den billige Fordring, at Kirkens Lærere maa 
holde sig til dens Bekjendelse«, tilføjer: »Jeg tror dog ikke, 
nogen anden end Kirkens Overhoved er berettiget til i 
Kirkens Navn at exkommunicere, og et saadant Kirkens 
Overhoved, mener jeg, vi Protestanter kun har i dens 
usynlige Herre og Mester«. Heroverfor forsvarede Grundt­
vig sig ved at erklære: »Bogen har jeg paa en Maade selv 
skrevet, men Fortalen har vor Herre gjort« [l]1.

I sit Referat af, hvad Grundtvig egentlig vil med »Kir­
kens Gienmæle«, indfletter Dr. Larsen Pastor Anders Nør- 
gaards Bedømmelse2, og han synes at godkende den urime­
lige Paastand, at Menigheden »aldeles ikke har været hver­
ken baaret eller opholdt af Skriften«. — Hvorfor anfører 
Dr. Larsen ikke Grundtvigs egne Ord om Trosbekendelsen ? 
»At Troes-Bekiendelsen, der danner den snevre Kirke-Dør, 
er den uforanderlige, vi troe urokkelige Grundvold baade 
for Troen og for Lærdommen i den Christelige Kirke, det 
er en soleklar Sandhed, man kun kan tvivle om, naar man 
ei vil troe sine egne Øine, kun som en fortvivlet Løgner [! ] 
modsige« (S. 26). Det Nye Testamente forudsætter i alle 
Maader, baade hviler og bygger paa Trosbekendelsen (S. 27) 
og skal forstaas ud fra denne (S. 29). Det maa understreges, 
at Grundtvig ikke (som man efter hans Standpunkt i de 
foregaaende Aar vilde have ventet) skriver et Skriftens

x) Grundtvig og Ingemann. Brevvexling. 1882. S. 71. 73.
2) Grundtvigianismen. I. 1935. S. 34—35.



H. N. Clausen 327

Genmæle, o: et Bibelortodoksiens Genmæle imod Clausens 
kritiske Bibelsyn, men et Kirkens Genmæle (o: et Gen­
mæle ud fra den ved Daaben lydende Formulering af den 
kirkelige Tradition) imod Clausens stærke Fremhævelse af 
det protestantiske Skriftprincip. Anders Nørgaard har der­
for Ret, naar han siger, at Clausen »er en fuldgod Repræ­
sentant for Protestantismen i det hele«. »Grundtvig er ved 
Genmælets Fremkomst saa nys krøbet ud af den ortodoxe 
Ham, at han endnu gør en himmelvid Forskel paa en 
ortodox Bibeltroende og en rationalistisk eller liberal Bibel­
kritiker. Eftervirkningerne af Ortodoxien blander sig alt- 
saa endnu — noget forvirrende — i det nye Syn. Thi det 
er ikke om en Højre-, Midter- eller Venstrestilling inden­
for det protestantiske Bibelsyn, det drejer sig, men om 
Protestantismens Ordsyn, Skriftsyn og Kirkesyn i det 
hele« (I. S. 36—38, delvis anført p. 153). Nørgaard for­
søger da heller ikke det umulige at fremstille Grundtvig 
som en Meningsfælle af Luther; men han siger: »Clausen 
var en typisk Protestant. Grundtvig har fra 1825 forladt 
Protestantismens Grund, ikke for at nærme sig Katoli­
cismen, men for at gaa ud over baade Katolicisme og Prote­
stantisme« (I. S. 39) — jeg vilde hellere sige: for at gaa 
tilbage til det ældste katolske Standpunkt, paa den apo­
stolske Overleverings, særlig Daabsbekendelsens Grund, et 
Standpunkt, som den senere katolske Udvikling — med 
Kirkemøderne og Paven — har opgivet som utilstrækkeligt. 
Derfor har ikke blot Grundtvigs protestantiske Modstan­
dere1, men ogsaa katolske Teologer betragtet ham som 
en Mand, der bekæmpede det protestantiske Skriftprincip 
ud fra det katolske Kirke- og Traditionsprincip og derved 
beredte Vejen for Romerkirken2. Faktisk har Grundt­
vigianismen da ogsaa for adskillige Danske været et Gen-

x) For blot at nævne eet Eksempel fra Clausens Skrifter, taler »Det 
Nye Testaments Hermeneutik«. 1840. S. 62 om »den katholicerende 
Retning« i Forsøget paa at fortolke Skriften ud fra Trosbekendelsen«.

2) Grev J. L. Holstein fremhæver især »Menighedsprincipet« som 
katolicerendc (Evangelisk-Luthersk. 1872. S. 107—114). »Ved at skrive



328 Lorenz Bergmann

nemgangspunkt paa Vej til Romerkirken, saaledes for 
Bibliotekar Høffding-Muus1, den tidligere Santalmissionær 
og Folkekirkepræst M. C. Jensen2, og Politikeren Jens Busk3.

»Menighedsprincipet« paa deres Fane have Grundtvigianerne opsagt 
»det Protestantiske« Huldskab og Troskab; thi Menighedsprincipet er 
ikke blot uprotestantisk, men antiprotestantisk«.

J. L. V. Hansen, der efter 22 Aars Præstegerning i den danske 
Folkekirke gik over til den katolske Kirke i 1863, skriver, at Grundtvig 
»bekæmpede den vilkaarlige Anvendelse af Luthers saakaldte Skrivt- 
princip« ud fra et katolsk Standpunkt, idet han begrundede sit Angreb 
paa den apostoliske Overlevering, som havde sit kortfattede Udtryk i 
Daabsbekendelsen (»Luther og Grundtvig«. 1883. S. 15. 240). Men senere 
brød han med Traditionsprincippet og betragtede Daabsbekendelsen 
ikke som apostolisk Overlevering, men som »et Ord af Herrens egen 
Mund«, hvormed han opgav det katolske og sluttede sig til den nyprote­
stantiske Betragtning af Apostlenes Forhold til Kristus (Ib. S. 17—19).

Særlig interessant er den lærde og fromme norske Konvertit 
Krogh-Tonnings Udtalelse i sin Selvbiografi: »Alle Grundtvigs Mod­
standere var enige om at betragte hans Lære som uluthersk Traditio­
nalisme og som en Planteskole for romersk-katholske Sympathier, hvad 
den ogsaa har vist sig at være. Naar den katholske Propaganda har 
vundet langt større Indflydelse i Danmark end i Norge, saa har dette 
sikkerlig en Hovedaarsag i den Forberedelse, den fornemmelig i Dan­
mark havde faaet gjennem Grundtvigianismen, medens Nordmændene 
var anderledes staalsatte mod saadan Indflydelse ved den solide Luther­
dom, de har taget i Arv fra Johnson og Gaspari ... Det blev mig aldrig 
tvivlsomt, at Grundtvigianismens Fordring paa at repræsentere den 
rene Lutherdom maatte afvises. Det var mig klart, at den var en katho- 
licerende Retning i Strid med Reformationens formale Grundprincip 
om »Bibelen alene« som Kilde og Norm for al Christen Tro og Lære. 
Saaledes historisk seet. Men et andet Spørgsmaal var det jo, om Re­
formationen i Virkeligheden, dogmatisk seet, havde Ret i dette sit 
Princip«. (»En Konvertits Erindringer«. 1906. S. 51).

Ogsaa Dr. Søren Holm fremhæver med Rette, at Grundtvigs Skrift 
»ham uafvidende har en stærk katholicerende Tendens« (S. 45. 47. 57— 
58), medens Professor Oskar Andersen (S. 206) finder det »vildledende« 
at tale om en saadan Tendens.

x) Kirkens Historie i fjerde Aarhundrede af Biskop Theodoret og 
Samtidige. V. 1881. Fortalen. S. VIII—IX. XXXII—XXXIII.

2) Aabent Brev til mine Venner i den danske Folkekirke. 1895. 
S. 7. 18—20.

3) Johs. Garnæs Petersen: Jensk Busk. 1943. S. 24. 68—69. 157. (Han 
kunde komme hjem fra den katolske Kirke om Søndagen og sige: 
»I Dag hørte vi en god grundtvigsk Prædiken«).



H. N. Clausen 329

I Vurderingen af Mellemværendet mellem Grundtvig og 
Clausen følger Dr. Larsen ganske Professor Oskar Ander­
sens Afhandling i »Dansk Kirkeliv«. 1925 (S. 115—217) — 
ogsaa paa Steder, hvor denne Forfatter ikke udtrykkelig 
citeres1. Saaledes naar han taler om Clausens »paa mange 
Maader helt undervægtige Opfattelse af Protestantismen« 
(p. 148 = Oskar Andersen S. 156) eller skriver, at Grundt­
vig »med stor Virkning fremhæver det selvmodsigende i 
at tillægge Skriften Autoritet som eneste »Kundskabskilde 
og Trosregel« og samtidig fastslaa dens praktiske Ubruge­
lighed« (p. 152 = Oskar Andersen S. 167). Naturligvis fast- 
slaar Clausen ikke Skriftens »praktiske Ubrugelighed«. De 
to anførte Teologer indrømmer selv, at Grundtvigs Gen­
givelse af Clausens Skriftopfattelse er en ligefrem Kari­
katur2 (p. 150 = Oskar Andersen S. 164, jfr. S. 117 n.); 
hvor kan de saa sige, at den er af stor Virkning?

x) Denne skjulte Afhængighed mærkes endog i den rent historiske 
Redegørelse. Se saaledes p. 126 L. 9 f. n.—L. 5 f. n., jfr. Oskar Ander­
sen S. 143. — p. 135 L. 4—9, jfr. O. A. S. 154. L. 9—16. — p. 136. 
L. 12 ff., jfr. O. A. S. 152. L. 7 ff. — p. 143 L. 20—24, jfr. O. A. S. 153. 
— p. 149 L. 22 ff., jfr. O. A. S. 160. L. 19 ff.

2) Som Eksempel paa Grundtvigs tendentiøse Karikeren kan anføres 
S. 33: »Clausen paastaaer, at Bogens [Nye Testamentes] Ægthed er 
tvivlsom, og Texten usikker, den evangeliske Historie aldeles upaa- 
lidelig, Pauli Apostel-Kald ugyldigt, alle Apostlenes Vidnesbyrd om, 
at det var Guds og Jesu Ord, de talede, falske eller uægte, og han finder 
altsaa intet Guds Ord i det Ny Testamente«.

Ligeledes beror det paa en Misforstaaelse eller en Forvanskning, naar 
Grundtvig S. 18 skriver, at det efter Clausen (S. 343—344) »skal være 
lige bibelsk, lige christeligt, enten man antager Christus for Gud eller 
for et indskrænket Menneske«. Clausens Ord lyder: »Den hellige Skrift 
er selv Kilden til den theologiske Forskjellighed. Thi vi læse i Skriften, 
hvorledes Christus snart fremstilles i sin guddommelige Højhed, snart 
i sin menneskelige Indskrænkning« o. s. v. Grundtvig burde dog være 
saa meget Teolog, at han forstod, at Clausens Udtryk, »Christi menne­
skelige Indskrænkning« gaar tilbage til Fil. 2,6—7, hvor Paulus taler 
om Kristi »Kenosis«, at han forringede sig selv, idet han tog en Tjeners 
Skikkelse paa og blev Mennesker lig. Clausen taler altsaa om Kristus 
i hans »Fornedrelses Tilstand«; men dette er noget ganske andet end, 
at han skulde betegne Kristus som »et indskrænket Menneske«.



330 Lorenz Bergmann

Den af Clausen foreslaaede Formulering af Præsteeden 
(anført p. 132) betegner Grundtvig (S. 41—42) som »Løgn« 
og »Daarekiste-Snak«, og han paastaar dristigt, at »efter 
denne Eed . .. kunde man nu vist nok prædike Tyrkisk 
og Arabisk og Alt, hvad man vilde«, — uagtet den første 
Sætning i Clausens Edsforslag lyder: »Den hellige Skrift 
er den ene guddommelige Troesnorm« (S. 337). Det fore­
kommer mig da ogsaa at være meget uretfærdigt, naar 
Professor Andersen skriver (S. 173): »Clausens Fortolkning 
af den bestaaende Ed karakteriserer han [Grundtvig S. 39] 
forstaaeligt nok som Spot med Ord og Løfter og som Be­
drag mod den Øvrighed, der tror os« o. s. v. »Forstaaeligt 
nok« — ja, ud fra Grundtvigs udprægede Tilbøjelighed til 
at karikere og persiflere sin Modstander — men ikke for­
staaeligt ud fra Clausens egne Ord og deres naturlige 
Mening.

Jeg kan heller ikke være enig med Dr. Larsen, naar han 
p. 153 — atter i stiltiende Tilslutning til Oskar Andersen 
S. 192—194 — fremhæver, at Grundtvig her »paa afgørende 
Maade har understreget det grundkristelige — Kristus- 
troen — overfor Clausens udflydende Teologi«. Det er alle­
rede ovenfor godtgjort (S. 319—320), at Kristustroen ogsaa 
møder os i Clausens Bog, og det er kun en af Grundtvigs 
sædvanlige Karikaturtegninger, naar han siger (S. 22), at 
Clausen »kun vil have Christus gjort til et guddommeligt 
Navn paa sin egen Fornuft«, og at »Prof. Clausens Christus 
er en aldeles luftig, døvstum, magtesløs, upersonlig Person, 
som giør sit Bedste ved slet ingen Ting at giøre« (S. 8).

Naar Grundtvig i Modsætning til Clausens Skriftprincip 
henviser til »den saakaldte apostoliske Troes-Bekjendelse« 
og 3 Gange paastaar (S. 10. 19. 24), at den kristelige Kirke 
kun indlemmer dem i sig, der tilegner sig denne Beken­
delse, burde Dr. Larsen have gjort opmærksom paa denne 
Paastands uhistoriske Karakter, der allerede fremgaar af 
den græsk-ortodokse Kirkes afvigende Daabspraksis. Der 
kunde ogsaa have været Grund til at omtale, at Clausen



H. N. Clausen 331

er saa langt fra at »vrage Kirkens oprindelige Bekiendelse« 
(som Grundtvig siger S. 28), at i hans Forslag til et for­
andret Daabsritual nævnes »det apostolske Symbolum« som 
»den christelige Tro, paa hvilken disse Børn skulle døbes« 
(S. 837).

Grundtvigs ubændige Heftighed og perfide Karikeren 
gør det paa Forhaand ikke sandsynligt, at han i selve Sagen 
skulde have Retten paa sin Side. Den store Salmedigter 
og Folkeopdrager var ikke stor som Teolog. Ogsaa her 
digtede han — mere, end han forskede. Jeg har derfor 
svært ved at forstaa, at en teologisk Videnskabsmand som 
Professor Oskar Andersen — quem honoris causa nomino 
— kan skrive, at han »giver væsentlig Grundtvig Ret over­
for hans Modpart« (S. 117). Hvad enten det gælder Spørgs- 
maalet om Katolicismens og Protestantismens Væsen, eller 
Spørgsmaalet om Universitetsteologiens Frihed, forekom­
mer det mig, at det modsatte er Tilfældet. Dette Indtryk 
fik jeg allerede, da jeg for omtrent 50 Aar siden for 
første Gang læste »Catholicismen og Protestantismen« 
og »Kirkens Gienmæle«, og det har yderligere fæstnet 
sig i Aarenes Løb. Jeg kan derfor fuldt ud underskrive 
Dr. Søren Holms Dom (S. 31): »Efter min Mening havde 
Clausen Ret overfor Grundtvig i saa at sige alt: viden­
skabeligt, theologisk og konfessionelt«. I Bedømmelsen af 
»Gienmælets« Form kan jeg ganske slutte mig til Oskar 
Andersens Dom1. Om dette karikerende og injurierende 
Skandskrift, der i formel Henseende er et slet ordnet Hast­
værksarbejde2, har Holger Begtrup Frimodighed til at

x) S. 157: »Stoffets formelle Tilrettelæggelse qg Udarbejdelse ... er 
ikke beundringsværdig — rent bortset fra Polemikens karikerende og 
injurierende Form . . . Endog Redegørelsen for hans egen Opfattelse, 
der fremsættes i flere spredte Tilløb og med en Bevisførelse, der ikke 
klart pointerer det væsentlige, vidner om Hastværket«.

2) C. J. Brandt mener, at Grundtvig som Subskribent har faaet 
Clausens Bog c. 20.—21. August. »Forudsat at Grundtvig har haft 
den et Par Uger, er der med hans fast utrolige Arbejdskraft, baade til 
at læse Bøger og skrive dem, i sig selv intet urimeligt, end sige umuligt



332 Lorenz Bergmann

skrive: »Kirkens Genmæle er fra Formens Side et Mester­
værk, skrevet med al den Vægt, Grundtvig magtede at 
lægge i sine Ord, og helt igennem af een Støbning«1.

IV
Ogsaa det store og vigtige Afsnit om »Kirkekampen« 

1825—34 (p. 154—187) frembyder mange, baade større og 
mindre, Angrebspunkter. Det kunde saaledes have været 
nævnet, at selve Udtrykket »denne Kirkestrid« bruges af 
Ingemann allerede 3. November 1825 i et Brev til Grundt-

i, at han i den Tid har kunnet læse den 844 Sider tykke Bog, skrive 
sin egen lille paa 3—4 Ark og faa den trykt til 5te September« (»Dansk 
Kirketidende«. 1877. Sp. 741—742. 746—747). Sp. 715—730 gengiver 
Brandt et ikke-benyttet Udkast af Grundtvig til en Anmeldelse af 
Clausens Bog til »Theologisk Maanedsskrift«. Det er ikke slet saa skarpt 
i Tonen som »Kirkens Gienmæle«, men udtaler dog, at Clausens Bog 
»erklærer hele den kristelige Kirke Undergangs-Krig« (Sp. 716). »Forf. 
gjør sig en Ære af at være om ikke Enevolds-Regent, saa dog Selvejer 
i Selvmodsigelsernes grænseløse Rige« (Sp. 717); han taler »aabenbar 
Vrævl« (Sp. 719). »Det eneste ejendommelige ved Bogen er øjensynlig 
den utvungne Anprisning af kirkelig Ubestemthed og den deraf flydende 
Bestræbelse overhovedet at sige alt hvad siges kan, uden dog i Grunden 
at have sagt noget, hvorpaa der kunde bygges det mindste« (Sp. 718). 
Anmeldelsens Hovedtesis er, at »Kirken erklærer dem for fremmede 
fra den, som ej vil tilegne sig dens Tros-Bekjendelse ... den siger rent 
ud: ja, I er, som Kjættere, i den kristelige Kirkes Ban« (Sp. 722). I 
Nr. 45 meddeler Brandt ogsaa en ikke-benyttet »Fortale«, dateret 
23. August, forskellig fra den senere trykte, og omtaler tre forskellige 
Udkast til Slutningen af Genmælet.

Jeg tilføjer et Par spredte Bemærkninger til Enkeltheder i Dr. Lar­
sens Fremstilling, p. 1476: Grundtvigs Prædiken 31/7 1825 er aftrykt 
i Udv. Skrifter ved Begtrup. IV. S. 386—394, Kirkens Gienmæle ib. 
S. 395—429. — p. 14812: Det anførte »Nyeste Skilderie af Kjøbenhavn«. 
1825. Nr. 12 indeholder ikke de af Dr. Larsen gengivne Udtalelser. — 
p. 14913: Grundtvigs Ord til Ingemann burde ikke have været anført 
efter Begtrup, men efter »Brevvexling mellem Grundtvig og Ingemann«. 
1882. S. 69. Sidehenvisningerne til »Kirkens Gienmæle« passer ikke til 
1. Udg. 1825 (genoptrykt 1925), men til 4. Oplag 1877, hvad Dr. L. 
ikke har gjort opmærksom paa.

x) N. F. S. Grundtvigs kirkelige Syn 1825. 1901. S. 229—230.



H. N. Clausen 333

vig (»Brevvexling«. S. 41). I Citatet p. 1555 — Clausens 
Dom i Selvbiografien om »Kirkens Gienmæle«1 — savner 
jeg Fortsættelsen (S. 110—111): »Ord kunne være af den 
Beskaffenhed — selv om de ere udtalte af en Mand, som 
gjælder for at være ved fuld Samling, og selv om de maa 
antages udtalte i fuld Alvor og med vel betænkt Hu — 
at det er vanskeligt at sige, hvorledes de skulde kunne 
mødes med Bevarelse af nogen Anstand« — en Udtalelse, 
der er betegnende for den sirlige Formens Mester, som 
Clausen var.

De 88 teologiske Kandidater og Studenters Adresse til 
Clausen2 (p. 156) kunde godt have fortjent at blive gen­
givet ordret. Meget præcist fremhæves det, at medens 
Clausen »antager den hellige Skrift for at være Kristen­
dommens sidste Grundkilde, ... gaar Grundtvig overalt 
tilbage til den apostoliske Troesbekj endelse som sidste 
Kilde og som eneste Fortolkningsregel, beseglet med Kir­
kens guddommelige Vidnesbyrd«. Overfor Clausen udtales, 
at »Deres hele Skrivt, ligesom alle Deres Forelæsninger, 
aander den dybeste Ærefrygt for Kristi guddommelige 
Person, forenet med de reneste Begreber om ham«. »Idet 
vi Underskrevne bevidner Dem, som vor høitagtede og 
elskede Lærer, vor inderlige Deeltagelse heri, skylde vi 
derhos at tilføie: at vi altid have følt os fuldkommen til­
fredsstillede ved Deres Bestræbelser for hos os at vække 
og nære den samme kristelig lyse Aand, som hersker i 
Dem selv og Deres Skrivt«.

I næste Nummer af »Skilderiet« (Nr. 76. Sp. 1211) svarer 
Grundtvig »De 88 Clausenianer«: »Naar eders Lærer ei vil 
have den Christelige Troes-Bekiendelse til Troes-Regel, da 
er han ikke min Broder i Christo«; men i Nr. 78 gør »En 
af de 88« opmærksom paa det uredelige i denne Formu­
lering, der kunde opfattes, som om Clausen nægter at an-

x) p. 1542 kunde have været nævnet, at fjerde uforandrede Oplag 
udkom i 1877. p. 1556 tilføjes: Jfr. Optegn. S. 113. 127.

2) Nyeste Skilderie af Kjøbenhavn. 1825. Nr. 75.



334 Lorenz Bergmann

tage de 3 Trosartikler, medens han i Virkeligheden (S. 837) 
gør Bekendelsen af dem til Betingelse for, at man ved 
Daaben kan blive indlemmet i den kristne Menighed. Hvor 
kan da Grundtvig paastaa det modsatte?

Rudélbachs Anmeldelse af »Catholicismen og Protestan­
tismen«, der fylder 233 Sider1, omtales lovlig kort (p. 157— 
158), hvorved man ikke faar tilstrækkeligt Indtryk af An­
grebets Skarphed. Sit ortodokse Standpunkt udtrykker 
Rudelbach (III. S. 164) med en Udtalelse fra et af Luthers 
sidste Stridsskrifter2: »Naar Ringen først er itu paa et 
Sted, saa er det ikke mere nogen Ring; thi den holder 
ikke længere, men brister Stykke for Stykke. Derfor hedder 
det: Alt og helt troet, eller Intet troet«. Med den i Orto­
doksien saa almindelige, ondskabsfulde Bidskhed angriber 
Rudelbach Clausen med en Strøm af Ukvemsord, særlig 
for hans Stilling til Arvesynden, Forløsningen og Retfær­
diggørelsen3.

x) »Theologisk Maanedsskrift«. III. 1825. S. 83—118. 163—198. 287 
—314. IV. 1826. S. 154—181. 248—277. VI. 1826. S. 66—88. 277—290. 
VIII. 1827. S. 59—96. Sidste Afhandling ender med et: Fortsættes. 
— p. 158 L. 14 f. n. læs: tre hele Aargange.

2) »Kurzes Bekenntnis vom heiligen Sacrament«. 1544 (Luthers Werke, 
Weimar-Ausgabe. LIV. 1928. S. 158).

3) Han kalder ham »en daarlig Raisonneur, der her, som i flere Til­
fælde, i Grunden ikke veed, hvad han har sagt« (IV. S. 179). »Bag disse 
høie og myndige Ord skjuler sig den tykkeste Uvidenhed om det, hvor­
om der dømmes, saa her læses ligesaa mange vitterlige Usandheder, 
som Sætninger ere fremførte« (IV. S. 252). »Det, hvorpaa det brøster 
nærværende Forfatter, er slet intet Mindre end det ene Nødvendige: 
den christelige Troe« (VI. S. 79). Rudelbach taler om »den gjennem- 
gribende Uærlighed, hvormed Forf. har villet besmykke sin Vantroe« 
(VIII. S. 68). Han er »Belial i Faareklæder« (VIII. S. 68), »Korsets 
Fjende« (VIII. S. 74), »den evangeliske Kirkes Fjende og Aabenbarin­
gens Foragter« (VIII. S. 81). Hans Opfattelse af 1. Mos. 3 som »en 
mosaisk Mythe« »grændser til Blasphemie« (III. S. 98). »Som hans Tale om 
Syndefaldet var forvirret, dunkel og fra den egentlig theologiske (Aaben­
baringens) Standpunkt bespottelig, saa er hans Tale om Forløsningen 
det ikke mindre« (III. S. 164). Hans Forkastelse af de »temporelle Offer­
forestillinger«, som man har overført paa Kristi Død«, »røber ligesaa stor



H. N. Clausen. 335

Grundtvig betegnede Rudelbachs Anmeldelse som »yp­
perlig«1. I Virkeligheden er hans Gengivelse af Clausens 
Ord ofte illoyal og perfid2. Men den Kendsgerning, at
Uforstandighed og dyb Uvidenhed om Aabenbaringens Historie og 
Charakteer som formastelig Frækhed i at ville kritisere de hellige Sand­
heder, som han ei i fjerneste Maade har fattet eller tilegnet sig« (III. 
S. 191). Clausens Henvisning til Jacobsbrevet som et Korrektiv til 
Paulus’ Retfærdiggørelseslære betegnes som »et saa elendigt Kunst­
greb af den sophistiske Vantroe, at vi vilde skamme os ved at have 
spildt saa mange Ord paa at oplyse det, hvis ei Erfaring havde lært 
os, hvor let slig Snegleforstand antages for høi Viisdom, som giør Guds 
Ord til et Spektakel for de Uerfarne« (III. S. 314).

x) »Vigtige Spørgsmaal til Danmarks Lovkyndige«. 1826. S. 29.
2) Saaledes mener han at kunne karakterisere Clausens Standpunkt 

ved at sige, at »Løgn og Sandhed, Ondt og Godt blive de store Vende­
punkter paa Identitetens Bane, og indenfor det videnskabelige Gebeet 
er det kun et Beviis paa Fremstillingens Universalitet, at begge Syns- 
maader, baade den, som viser hen til Sandhedens, og den, som viser 
hen til Løgnens Pol, finde deres adæqvate Udtryk« (III. S. 88). En An­
mærkning tilføjer: »Forf. [Clausen] gaaer aabenbart meget videre, end 
her er antydet ... Man eftersee det classiske Sted S. 343 fra Ordene: 
»Thi naar vi læse i Skriften o. s. v.«««. Men hvad Clausen her taler om, 
er kun »theologisk Forskjellighed« inden for Skriften, ikke en Mod­
sætning som mellem Løgn og Sandhed, Ondt og Godt.

Clausens Ord (S. 404): »Naar Mennesket har det i sin Magt at gjøre 
Naaden Modstand, og ved denne Modstand hindre eller endog fore­
komme dens Indvirkning, maa han ligeledes kunne lade denne Mod­
stand fare og give Naaden Rum« — fortolkes af Rudelbach, som om 
han havde sagt, at Mennesket havde Magt til at frelse sig selv — »da 
var Christus forgjeves sendt til Verden, forgjeves havde Han lidt, for- 
gjeves var Han død og opstanden«. »Hvad have vi da videre Christum 
eller Hans Forsoning behov?« (IV. S. 276—277).

Det er derfor med god Grund, at en overfor Rudelbach saa sympa­
tetisk indstillet Bedømmer som hans Biograf, Pastor J. R. Stockholm, 
skriver om hans Bidrag til »Theologisk Maanedsskrift«: »Desværre blev 
Kampen mod virkelige og formentlige Modstandere en saa fremher­
skende Del af Skriftet, og Kampen førtes paa en saa ophidset Maade, 
at det ofte fik Udseende af, at den mere dreiede sig om Personligheder, 
om Skole- og Statssager end om Sjælenes Oplysning til Frelse og Salig­
hed«. (Kirkelig Kalender for Norge. 2den Aargang. 1876. S. 63). Dr. 
Larsen anfører hverken denne Biografi eller C. R. Kaiser’s (A. G. Rudel­
bach. Leipzig 1892) lige saa lidt som O. Schmidts Artikel i Prot. Realenc.3



336 Lorenz Bergmann

Rudelbachs og Lindbergs Polemik mod Clausen ikke er 
bedre end Grundtvigs, er et Vidnesbyrd om, at det bund­
uretfærdige og lidenskabelige i Grundtvigs Polemik ikke 
har sin Forklaring i hans Sindssyge, men maa betragtes 
som et hos alle tre Forfattere fælles Udslag af Ortodoksiens 
arvesyndige Tilbøj elighed til at identificere Kristendommen 
med ens egne ortodokse Anskuelser, hvorfor enhver Af­
vigelse fra disse fordømmes som Vantro og Fornægtelse 
af Kristendommen.

Til den senere Omtale af Rudelbach og det teologiske 
Fakultet (p. 318—320) bemærker jeg, at det, at Rudelbach 
i 1847 ikke fik Tilladelse til at holde sine Forelæsninger 
som Privatdocent under det teologiske Fakultet, ikke behø­
ver at skyldes Clausens personlige Uvilje overfor sin gamle 
teologiske Modstander — som for Resten var hans Skole­
kammerat og Ungdomsven — men det ganske enkle For­
hold, at man ifølge en Forordning af 9. Januar 18241 kun 
havde Ret til at holde Forelæsninger under det Fakultet, 
i hvilket man var promoveret, og Rudelbach var ikke 
Dr. theol., men Dr. phil. ved Københavns Universitet for 
en Afhandling »De ethices principiis« (1822).

Da Rudelbach ikke var Orientalist af Fag saaledes som 
Her mansen, der tilmed var konstitueret som Lærer i det 
Gamle Testamente efter Hohlenbergs Død, kunde han ikke 
med Rette beklage sig over, at Hermansen blev foretrukket, 
da Professoratet blev besat i 1848.

Vi vender tilbage til Kirkekampen og kommer nu til 
Clausens Strid med Provst Engelbreth og Stiftsprovst Ras­
mus Møller (p. 158—161)2. Heller ikke disse to ansete Mænd 
formaaede at give et Eksempel paa en værdig ført teologisk 
Polemik. Engelbreth fremsætter i sit lille Modskrift ikke 
mindre end 6 Gange den taabelige Paastand, at Luther

XVII. 1906. S. 181—183 eller C. Weltzers i DBL.2 XX. 1941. S. 294—298.
l) Love og Forordninger, udg. af Damkier og Kretz. IV. 1886. S. 322. 
2) Jfr. Bjørn Kornerups Artikler i DBL.2 VI. 1935. S. 324—326. 

XVI. 1939. S. 452—454.



H. N. Clausen. 337

for Clausen skulde være en ugudelig Hedning1, og han til­
lader sig ufine Insinuationer2. Jeg kan heller ikke se, at 
Dr. Larsen (p. 159) har Ret i, at Engelbreth »beviser«, hvor 
uretfærdig Clausens Omtale af Luther var. Den Omstæn­
dighed, at Luther ogsaa i Nadverstriden »handlede efter 
ærlig Overbeviisning« (S. 38), udelukker aldeles ikke, at 
han kan have ført Striden paa en uædel Maade, »med ufor­
sonligt Had«, som Clausen siger.

Jeg finder det heller ikke rimeligt at tale om den »op­
hidsede« Tone i Clausens Sendebrev til Stiftsprovst Møller3. 
Naar man betænker, hvorledes han selv var blevet an­
grebet, er der mere Grund til at anerkende den fornemme, 
omend skarpe Tone i hans Sendebrev. Som en betegnende 
Prøve paa Clausens polemiske Stil anfører jeg Slutningens 
helt aktuelle Ord (S. 295—296): »Deres Høiærværdighed 
har sluttet Deres Afhandling med det Ønske: »at samme 
maatte blive betragtet som et velmeent Vink for de unge 
Theologer, at de ikke lade sig blende af den nyere Theo- 
logies glimrende Side, men vogte sig for den profane, for 
den beskedne og ærlige Bibelven anstødelige, Behandling 
af de hellige Skrifter«. Og saaledes slutter ogsaa jeg nær­
værende Skrivelse med det Haab: at, saafremt D. H. her­
med har havt den falske Glimmer for Øie, som een og 
anden Skole af de nyere Theologer har efterjaget ved for­
fængelig Nyhedssyge, letsindig Critik og aandløs-overfladig 
Raisonneren, da vil denne Advarsel befindes lidet nødvendig 
for de studerende Theologer ved et Universitet, hvor en 
saadan Profanation hos alle deres nærværende Lærere 
finder alvorlig og tilstrækkelig Modstand; at derimod Ad-

x) Dr. Morten Luthers Forsvar. 1825. p. III. S. 1. 2. 3. 4. 5.
2) S. 18 skriver han: »Da nu Aabenbaringen, igjennem en Række 

af Aarhundreder, har erhvervet sig en Slags Autoritet, og det kunde 
have sine statsborgerlige Vanskeligheder rent ud at forkaste den: saa 
bruger enhver oplyst (!) Theolog den, som han finder det mest passende«.

8) Nyt Theologisk Bibliothek. X. 1826. S. 257—296. Stiftsprovst 
Møllers Artikel om Rationalismen var fremkommet sammesteds IX. 
1826. S. 266—304.

22



338 Lorenz Bergmann

varselen — saafremt D. H. skulde sigte til den uforgjænge- 
lige Hædersgiands, der omstraaler den langt større Deel 
af det forgangne og det nuværende Aarhundredes Theo- 
loger, som ved Strenghed i videnskabelig Undersøgelse, 
ved Frihed i Granskning og Tale, ved dybere Behandling 
af den christelige Lære, have gjenfødt Videnskaben til et 
friere, kraftigere, frugtbarere Liv — vil være lidet virksom, 
saalænge Danmarks Universitet har Mænd som nu, der 
alle ere enige i at værne om Aandsfrihed, Fornuft og Viden­
skab, og Ynglinger, hos hvem Blodet rinder med Nordboe- 
Sundhed i Aarerne, hvor Øret er aabent for Fornuftens 
klare, naturlige Sprog, og Hjertet slaaer kraftigt og varmt 
for Sandhedens hellige Ret«.

I sit andet Sendebrev til Stiftsprovst Møller1 fremhæver 
Clausen det ubestemte og tvetydige ved Betegnelsen »Ra­
tionalisme«, som derfor helst bør undgaaes: Hvis man tager 
Ordet i »den historisk-konventionelle Betydning« som »det 
System, der antager Fornuften som eneste Kilde til Reli­
gionen og eneste Regel for Troen, med Udelukkelse af 
enhver høiere Aabenbaring, navnlig af den christelige: da 
synes Intet overflødigere, end at skrive Bøger og Afhand­
linger, for at bevise, at dette System ikke lader sig forene 
med Protestantismens Grundprincip«. »Men Intet er da og 
uretfærdigere, end at udstrække denne Benævnelse til den 
frie, videnskabelige Bestræbelse for at bringe Aabenbarings- 
Begrebet, Skrift-Fortolkning og Skriftens Lære i den nøieste

x) Nyt Theol. Bibliothek. XII. 1827. S. 321—379. Dr. Larsen hen­
viser med Urette (p. 16142) til Nyt Theol. Bibi. XIII. 1828. S. 304—333; 
men dette indeholder tværtimod et Svar til Clausen fra Stiftsprovst 
Møllers Søn, Mag. H. U. Møller.

I sit andet Sendebrev afviser Clausen den radikale Udlægning, som 
Stiftsprovst Møller har givet af hans tre omstridte, men i Virkeligheden 
uangribelige Udtalelser: (1.) at intet Ord i Skriften er udtrykkelig 
beseglet af Jesus; (2.) at Paulus ikke — saaledes som de øvrige Apostle 
— med sine egne Øjne har set og med sine egne Øren har hørt sin Herre 
og Mester; (3.) at Apostlenes Individualitet skinner igennem ved Be­
handlingen af de kristelige Dogmer.



H. N. Clausen 339

Forbindelse med Menneskets aandelige Liv; denne Bestræ­
belse er ægte christelig og ægte protestantisk, saasandt som 
Aabenbaringen er givet, og ved Reformationen givet os 
tilbage til at være Sjelens Lys og Livets Veileder« (S. 372— 
373). Derfor ender Clausen Sendebrevet med at sige: »Det 
turde vel vise sig som mere fortjenstligt, mere overeens- 
stemmende med Christendommens og Protestantismens 
Aand, at arbeide paa at mægle den Fred imellem Fornuft 
og Aabenbaring, som nu er saa sørgelig forjaget, end at 
stille tvende Systemer paa Spidsen i fiendtlig Modsætning 
til hinanden, hvoraf Resultatet ligeledes kun bliver en 
unaturlig Modsætning, enten tankeløs Tro eller vantro 
Tænkning« (S. 377—378)1.

I Omtalen af Mynsters Stilling til Striden (p. 161—163) 
savner jeg følgende karakteristiske Udtalelser i hans Breve 
til Provst Engelbreth: I Clausens Bog er »saa Meget sat 
paa Skruer, og een Side modsiger saa ofte den anden«2. 
»Saa lidet jeg er tilfredsstillet ved Prof. Clausens tykke 
Bog, saa er der dog sikkert Intet i den, der kunde ret- 
færdiggiøre saa uhyre Beskyldninger, som de, hvormed 
Grundtvig er traadt frem, og overalt var der vist ikke 
Anledning til at udraabe en Mand, der har talet til Lærde 
og Skrivtkloge, blandt Skrædere og Skomagere«3. »Det gielder 
ikke det Spørgsmaal, som ingen Ret og ingen Commission 
kan afgjøre, om Gr. eller Cl. Lære er christelig Sandhed, men 
kun om Gr. har havt lovlig Ret til at beskylde Cl. for 
at stille sig i Spidsen for Guds Ords Foragtere i Landet«4.

x) I sit andet Svar til Provst Engelbreth (Nyt Theol. Bibliothek. 
XIII. 1828. S. 343—364) indrømmer Clausen, at de paaklagede Udtryk 
om Luther: »sycophantisk Consequentsmageri« og »uforsonligt Had« 
siger mere, end de burde sige, idet han kun har ment »sophistisk Sub­
tilitet« og »uforandret vedvarende Bitterhed og Heftighed« (S. 348— 
349). I øvrigt gentager han sin Protest mod »Forkjettrelser, der ikke 
skjelne mellem Christentro og Skoledogmatik« (S. 362).

2) 14/12. 1825. Kh. S. 4. R. IV. S. 791.
8) 24/10 1825. Ib. S. 483, jfr. S. 485.
*) 22/11. S. 490.

22*



340 Lorenz Bergmann

»Grundtvigs Grød af Vilkaarligheder erkiender jeg ikke 
for christelig Theologie«1.

Desværre mente Mynster at burde benytte en Prædiken2 
til at give et polemisk Indlæg i Dagens Strid. Vilde det 
ikke have været naturligere, om denne højt ansete Gejst- 
Uge, der jo ved flere Lejligheder gav betydningsfulde Ind­
læg i den offentlige litterære Strid, i en Piece eller en Tids­
skriftsartikel havde søgt at dømme de stridende Parter 
imellem ? Man kan godt forstaa, baade at Clausen mente, 
at Mynster burde have talt den frie teologiske Forsknings 
Sag3 overfor Grundtvigs uprotestantiske Traditionalisme

x) 9/5 1832. S. 730.
2) Mynsters Prædiken om »Den christelige Viisdom« burde ikke have 

været anført efter Schwanenfliigel (J. P. Mynster. I. 1900. S. 163— 
164). Dr. Larsen synes ikke at kende, at Mynster udgav den i Trykken 
1825, og at den er optrykt i hans »Kirkelige Leiligheds-Taler«. I. 1854. 
S. 202—212.

3) Optegn. S. 129. — Dr. Larsen mener (p. 162), at Mynster vender 
sig imod Clausen, naar han siger: »Der er mange, som synes at mene, 
■at Forstanden af sig selv kan opføre Sandhedens Bygning ... Men hvad 
nyttede os Forstanden, hvis intet var os aabenbaret, som vi kunde 
stræbe at forstaa? ... Der er en Hjertets Fylde, for hvilken al Kløgt 
og Kunst ikke kan give Erstatning; der er Kilder i det inderste, som 
op vælder [ikke: opvækker, som Dr. L. anfører] til et evigt Liv; dersom 
disse Kilder udtørrer, kan Forstanden intet udspinde, der kan yde 
Sjælen, hvad den fattes«. Jeg tror ikke, at disse Ord er rettede mod 
Clausen, men mod den principielle Rationalisme. Da Mynster jo var 
klar over, at »det er meget langt fra, at Prof. Cl. er en blot Rationalist«, 
og at han »bekiender sig til Schleiermachers dogmatiske System« (Kh. 
S. 4. R. IV. S. 486), behøvede han ikke at belære ham om »Hjertets 
Fylde«, »Følelsens Rigdom« og de »Kilder i det inderste, som op vælder 
til et evigt Liv«, og Mynsters Opfattelse af Forholdet mellem Forstanden 
og Aabenbaringen var i det væsentlige den samme som Clausens. Dette 
bliver endnu tydeligere ved følgende Udtalelse i et samtidigt Brev af 
Mynster til Engelbreth (22/11 1825. Kh. S. 4. R. IV. S. 487): »Gud 
har i sit Ord ikke villet give os et dogmatisk System, afsluttet eengang 
for alle, saa at nu al Fornuft og Forstand ingen Anvendelse fandt mere 
i Henseende til den høiere Sandhed; men den evige Fornuft taler i den 
hellige Skrivt til Menneskets Fornuft — ogsaa et Afbillede af Gud­
dommen, men nu ikke blot et svagt, men et forvirret og forstyrret



H. N. Clausen 341

og usømmelige Polemik, og at Grundtvig følte sig ilde 
tilpas ved — tilmed i en Prædiken — at blive betegnet 
som en af Kristi Korses Fjender1. Grundtvig var ikke stor 
nok til at undlade at svare igen med samme Mønt.

8 Dage efter holdt Grundtvig en Prædiken om »Den 
christelige Kamp«2. Denne Prædiken, som Dr. Larsen mær­
keligt nok slet ikke nævner, indeholder meget skarpe Ud­
fald mod Mynster og Clausen3.
Billede — og vækker og leder den og skienker den et Lys, som den 
aldrig kunde skienke sig selv, men som den heller ikke kunde mod­
tage, dersom den ikke i sit Inderste var af samme Væsen som den evige 
Fornuft, der har og der er Sandheden«. Det er let at se, hvor nær denne 
Opfattelse staar Clausens (se ovenfor S. 321), og hvor fjernt den er fra 
Grundtvigs. — Jeg er derfor heller ikke enig med Dr. Larsen, naar han 
skriver (p. 162 n.), at om end Mynster og Clausen var »enige i Hæv­
delsen af Skriftprincippet, saa var Forskellen den, at for Mynster førte 
Fornuften til Skriften, men for Clausen var den Skriftens Udlægnings­
middel«. Ogsaa for Mynster var Fornuften Skriftens Udlægningsmiddel, 
og ogsaa for Clausen førte Fornuften til Skriften, idet Skriftprincippet 
begrundes ved rationelle Overvejelser.

x) Hvad der særlig leder Tanken hen paa Grundtvig, er, at Mynster 
— umiddelbart før de p. 162 anførte Ord om Kristi Korses Fjender — 
siger: »Dersom vi ikke bruge, hvad Gud giver [o: vor Forstand] ... 
da vil du i Dag med Heftighed antage, hvad du i Morgen vil forkaste, 
da vil du i Dag paastaae, hvad du i Morgen vil fortryde ... og saa­
ledes vil du give, ikke blot dig selv, men det Hellige, du vil forsvare, 
til Spot for Daarer og Ildesindede« (S. 206).

2) Den blev straks trykt og er optrykt i Grundtvigs Udvalgte Skrifter 
ved Begtrup. IV. S. 430—441.

8) Prædikenen begynder saaledes: »Brødre! vi have Kamp!« Med 
tydeligt Henblik paa Mynster hedder det: »Lad da kun Verdens Præster 
og Propheter raabe: Brødre! vi vil have Fred, Verdens Fred, hvad 
det saa end skal koste! lad dem kun høste Verdens Pris for Mildhed 
og Sagtmodighed, for Viisdom og Kiærlighed! lad dem kun hellige og 
velsigne Verdens Had og Forbittrelse mod os, fordi vi, som Frelseren, 
vidne om den, at dens Gierninger ere onde! Lad kun saa være, da det, 
efter Herrens Ord, kan ikke være anderledes, end at de, som ere af 
Verden, maae tale af Verden, og høres af den, som elsker kun sit Eget, 
og at vi maae hades af den Verden, der haver hadet vor Herre og Mester« 
(S. 432—433). Paulus’ Ord (Ef. 6, 10—17), at vi har Kamp, ikke med 
Kød og Blod, men med Fyrstendømmer og Magter, med Ondskabens



342 Lorenz Bergmann

P. 163—166 omtales Juristerne Christian Paulsens og 
A. S. Ørsteds kirkeretslige Indlæg i Striden1. Her kunde 
der have været Grund til at anføre Ørsteds vægtige Ud­
talelser om, at Præsteedens Formulering ikke binder Præ­
sterne til Ordlyden af de symbolske Bøger2.

Aander, som er under Himmelen, anføres for at retfærdiggøre Grundt­
vigs Angreb paa Clausen, som der aabenbart sigtes til, naar der tales 
om »Guds og vor Herres Jesu Christi usynlige Fiender, med hvilke vi 
skal prøve Styrke« (S. 434); thi »Herrens Fiender skal vi hade« (S. 435).

For at modarbejde Virkningen af Mynsters Prædiken udgav Grundt­
vigs Vaabendrager, Rudelbach, den hollandske Konvertit I. da Costa*s 
»Aandeligt Feldtraab i Kirkens Trængsels Dage« i dansk Oversættelse. 
Talen er rettet mod den »foregivne Rolighed og Maadehold«, som paa 
Dommens Dag vil blive erklæret for »en Gud vanærende Lunkenhed« 
(S. 3).

x) Ørsteds Afhandling fremkom i Juridisk Tidsskrift. XII. 1826. S. 213 
—288 og er aftrykt i Frantz Dahl: Frederik VI og Anders Sandøe 
Ørsted i 1826. 1929. S. 1—66.

2) »Den Eed, hvorved Kirkens Lærere bindes til dens Bekjendelses­
bøger, er affattet i saa vel valgte Udtryk, at den, rigtigen forklaret, 
ikke bindet* dem til Mere, end hvad der nødvendigviis hører til den 
evangelisk-lutherske Kirkes Characteer« (S. 23). »Eeden gaar ingenlunde 
ud paa, at han vil lære Alt hvad der staaer i de symboliske Bøger; han 
tilsiger kun at udbrede den himmelske Lære, som er indbefattet i de 
prophetiske og apostoliske Skrifter samt den danske Kirkes symboliske 
Bøger« (S. 27. Jfr. S. 63—64). »Eeden i Kirkeritualet er affattet saa­
ledes, at den ikke lægger Præsten under de symboliske Bøgers Lænker« 
(S. 46). »Det vilde være høist uretfærdigt, om man vilde beskylde Den 
for Samvittighedsløshed, der aflagde Eeden, uagtet han, idet han i Kir­
kens Bekjendelsesbøger gjenfandt de væsentligste Troessandheder, dog 
ikke i samme kunde erkjende et i alle Dele fuldendt Udtryk for den gud­
dommelige Sandhed, ja endog i enkelte Punkter, der aabenbar ikke høre 
til Saliggjøreisens Orden, endog fandt Lærdomme, som han ikke kunde 
billige. Man kan hos Ingen bedre, end hos Kirkens store Reformator 
selv, finde Beviser for, at denne Tvang under Symbolernes Bogstav 
ganske vilde være mod Protestantismens Aand. Den dybe Ærbødighed 
for den hellige Skrift, hvoraf han var gjennemtrængt, gjorde ikke, at 
han ansaae sig saaledes bunden ved den antagne Canon, at jo frie Under­
søgelser over de Bøgers Authenticitet, hvoraf den bestaaer, kunde til- 
stædes ham, og, som ham, saa og andre med den fornødne Indsigt 
udrustede Christne« (S. 28). »Ogsaa er i den hellige Skrift Meget, som,



H. N. Clausen 343

Alt for kort er Omtalen p. 165 af Grundtvigs og Lind- 
bergs Skrifter, som Ørsteds Afhandling fremkaldte. Særlig 
kunde der være Grund til at anføre Hovedpunkterne af 
Grundtvigs »Vigtige Spørgsmaal til Danmarks Lovkyn­
dige«1.
efter dets Indhold, ei kan ansees som en Bestanddeel af den himmelske 
Lære, Religionslæreren har forpligtet sig til at udbrede« (S. 30). »Det 
vilde vistnok i alle Maader være mod Kirkens sande Vel, at holde strengt 
over de symboliske Bøgers Bogstav. Vantroe, Hyklerie og aandeligt 
Mørke, der er Christendommens lyse Aand aldeles modsat, vilde derved 
udbredes, og Kirken vilde tabe mangen dygtig og christelig sindet 
Lærer, som med Kjærlighed og Indsigt vilde have arbeidet for Christen­
dommens Sag, men hvis Samvittighed ikke tillod ham, at bøie sig 
under Bogstavtroens Aag« (S. 53). »Der gives og vanskeligen nu nogen 
Religionslærer, som ubetinget vilde underskrive enhver Forestillings- 
maade i de symboliske Bøger. Saaledes vilde neppe Nogen nu ved- 
kjende sig Læren om Børns Usalighed, der døe uden Daab. End ikke 
Læren om Helvedstraffenes Evighed vil let Nogen nu ansee som en 
Betingelse for kirkelig Rettroenhed. Finder han end denne Lære grundet 
i Skriften, saa vil han dog vist erkjende, at den ikke hører til »de til 
Salighed fornødne Hovedlærdomme«, som Præsten er pligtig til at 
foredrage« (S. 50. Jfr. S. 122. 144). — I Referatet p. 164 er indløbet 
et Par Trykfejl: L. 13 f. n. læs: Sædvaner. L. 7 f. n. læs: Loven. — 
— L. 4 f. n. læs: Tiderne.

x) De vigtigste af disse Spørgsmaal er: (1.) »Kan en Embedsmand, 
under nogen Omstændigheder, for sin Embedsførelse stævnes og straffes 
som Injuriant?« Det er jo Præstens Embedspligt at angribe og bestride, 
hvad der efter Loven er falsk Lærdom. (4.) »Om ikke den Augsburgske 
Confessions Tilhængere efter Konge-Loven, under alle Omstændigheder 
ere berettigede til at nyde fuld Religionsfrihed?« o: »Frihed til selv 
at sørge for vor Opbyggelse og vore Børns christelige Undervisning«. 
Derfor »var det bedst at give uindskrænket Religionsfrihed« (S. 30—31). 
(7.) »Om ikke en Religions-Frihed omtrent som den Engelske, kun lidt 
videre udstrakt og lidt bedre ordnet, lod sig forene med Konge-Loven, 
og vilde ... borgerlig bilægge en Trætte, der, om den end ikke er Staten 
farlig, dog er den skadelig?« (S. 38). Han ønsker derfor, at man skal 
løse »et kirkeligt Stavns-Baand, der i Grunden er ligesaa trykkende 
for sande Christne, som for alle ærlige Uchristne« (S. 43). »Kongen 
kunde, hvad Dag han vilde, undtage alle dem, der ønskede det, fra 
den Forpligtelse, der binder til Sogne-Kirker og Sogne-Præster, saavel- 
som fra den, at bekjende sig til den christelige Tro efter Luthers Cate- 
chismus« (S. 48).



344 Lorenz Bergmann

Om anden Del af Ørsteds Afhandling1 skriver Dr. Larsen 
(p. 165), at »vedkommende Afsnit er saa fuldt af Forkla­
ringer og Reservationer, at det tydeligt bærer Præg af at 
være skrevet under Indtryk af Enevoldsmagtens Aktion

Han mener, at »Efter-Slægten skal give mig det Vidnesbyrd, at jeg 
gjorde alt Mit til at undgaae Retter-Gang om Religionen, som altid 
er en mislig Sag, og maa, under en saadan religiøs Gjæring, som den 
nærværende, tit mishage Regjeringen« (S. 27). Han synes her at glemme, 
at han i »Kirkens Gienmæle« har hævdet, at Staten ikke kan taale 
Professor Clausen. Clausens Bog er for ham stadig »et fnysende Strids- 
Skrift saavel mod den historisk christelige Kirke i det Hele, som mod 
den danske Stats-Kirke og dens symbolske Bøger« (S. 28). Clausen er 
»Rationalisternes Strids-Høvedsmand« (S. 37); han er »ligesaa utaalelig 
i den christelige Menighed, som han aabenbar er det i Stats-Kirken«. 
»Her fandt jeg Grændsen baade for den christelige og statskirkelige 
Tolerance« (S. 28). Derfor beklager han, at Ørsted »har ikke taget i 
Betænkning saa tidlig og lydelig at yt tre sin afgjorte Partiskhed for 
min Modpart« (S. 5) — en urigtig Paastand, som senere ofte er blevet 
gentaget, f. Eks. af Brandt i »Dansk Kirketidende«. 1877. Nr. 46. S. 753.

Endelig kan det nævnes, at Grundtvig nu i 1826 skriver: »Det har 
i al min Præste-Tid været mit inderlige Ønske at forebygge en kirkelig 
Skilsmisse« (S. 50) — medens han i »Kirkens Gienmæle« netop afsagde 
en »kirkelig Skilsmissedom« (Fortalen S. VIII—IX), og i Afhandlingen 
»Om Religions-Frihed« III skriver, at »jeg maatte føle mig kaldet til 
at gjøre Alt, hvad, jeg kunde, for at bevirke en Skilsmisse mellem de 
nu ogsaa borgerlig modsatte Partier i den Danske Stats-Kirke«. (Udv. 
Skrifter ved Begtrup. V. S. 112).

I Lindbergs Skrift »Hvad er Christendom i Danmark?« (1826) hævdes, 
at Kristendommens væsentlige Indhold er den apostolske Trosbeken­
delse, som er den nødvendige Forudsætning for at forstaa det Nye 
Testamente (S. 1—5). Kristendom i Danmark er den Religion, som 
stemmer med den hellige Skrift og de i Danske Lov 2—1 nævnte sym­
bolske Bøger (S. 17—19). Professor Poulsens Opfattelse, at Biskopper­
nes Hyrdebrev fra 1817 skulde give en autentisk Fortolkning af Kirke­
lovene, afvises som stridende mod Kongeloven og Danske Lov, og 
den Omstændighed, at Hyrdebrevet er udstedt efter kongelig Befaling, 
viser ikke, at dets Indhold udtrykker Kongens Vilje. (S. 53—65).

Overfor Ørsted hævder Lindberg, at der ikke er nogen Sætning i 
Symbolerne, som ikke hører til »den himmelske Lære«, og som Præsten 
ikke ved den danske Præsteed er bundet til (S. 98—112). »Ingen kan 
forkaste een Sætning, uden at han i Grunden støder an i dem alle« (S. 112).

T) Aftrykt i Frantz Dahis Udgave S. 67—115.



H. N. Clausen 345

mod ham«. Jeg kan ikke se, at der er nogen væsentlig 
Modsigelse mellem første og anden Del. Hovedpunktet i 
anden Del, Udviklingen af, at der (modsat Clausens Op­
fattelse) ikke er nogen Grund til »omgribende Forandringer« 
i Kirkeforfatningen (især S. 92), er i nøje Overensstemmelse 
med første Del, og Ørsteds Forklaring af Treenighedslæren, 
der skelner mellem »den rene og simple Bibellære« (»at Gud 
har aabenbaret sig som Fader, Søn og Aand og af de 
Christne bør tilbedes i denne tredobbelte Egenskab«) og 
»den finere dogmatiske Bearbeidelse af denne Lære ... 
ved det Nicæiske, men især det saakaldte Athanasiske Sym- 
bolum« (S. 104—107) — har sit tilsvarende i Afhandlingens 
første Del (S. 36). Man møder heller ikke nogen Tilbage­
tagen af, hvad der tidligere er gjort gældende til Fordel 
for en mildere Fortolkning af Præsteeden1.

P. 168 burde det have været nævnet, at det ud fra vor 
Tids Opfattelse urimelige Forbud mod Afsyngelsen af nogle 
af Grundtvigs »Danske Høitids-Psalmer« ved Tusindaars- 
festen 1826 ikke skyldtes personlig Chikane mod Grundt­
vig, men den enevældige Regerings Iver for kirkelig Uni­
formitet og det deraf følgende Paabud om, at alle Salmerne 
ved Festen skulde hentes fra den autoriserede Salmebog. 
Dr. Larsen antyder, at der foruden Grundtvigs Uvilje over 
Injurieprocessen og Salmeforbudet ogsaa var andre »psyko­
logiske Motiver« til hans Embedsnedlæggelse. Hvorfor ikke 
nævne disse: Hans dybe Skuffelse over Kongens Misbil­
ligelse af Angrebet paa Clausen, hans Utilfredshed med 
selve Præstestillingen i Statskirken samt — formodentlig 
ogsaa — hans manio-depressive Konstitution2.

Det kan heller ikke betragtes som en aftvungen retractatio, at 
Ørsted med Henblik paa Grundtvigs »Vigtige Spørgsmaal til Danmarks 
Lovkyndige« skriver: »Hr. Grundtvig gjør mig iøvrigt Uret, naar han 
tiltror mig Partiskhed mod ham og for hans Modstandere ... Dersom 
jeg havde ladet noget personligt Hensyn blande sig i min Undersøgelse, 
saa skulde det snarere været for end mod Grundtvig; sed magis amica 
veritas« (S. 99—100).

2) Jfr. Glædemarks indgaaende Afhandling i Kh. S. 6. R. III. 1939—



346 Lorenz Bergmann

P. 170 savner jeg følgende Passus i Lands- og Over­
rettens Dom af 30. Oktober 18261: »Forsaavidt Indstævnte 
iøvrigt har paaberaabt sig, at han, efter den af ham som 
geistlig Embedsmand aflagte Eed, var pligtig at bestride 
den Lærdom om religieuse Gjenstande, som han ansaae 
for vrang, bliver at mærke, at her ikke er Spørgsmaal om 
Indstævntes Ret til at fremstaae som Modstander af den 
Lære, som Citanten i sit Skrift havde fremsat, hvortil En­
hver, endog uden ved Embedseed at være paalagt saa- 
dant, maatte være berettiget; men at Spørgsmaalet alene 
gaar ud paa, om han, ved at bestride Citantens Lærdomme, 
har hetjent sig af utilbørlige og fornærmelige Udladelser 
mod denne, hvortil hans oven anførte formeentlige Em­
bedsforpligtelse ikke kunde give ham Bemyndigelse, og 
som han saameget mindre kunde være berettiget til, da 
Forordningen af 27. September 1799 § 5 ... maa antages 
at tillade frie Discussioner i trykte Skrifter om religieuse 
Gjenstande, naar disse blot ikke gaae ud paa at nedbryde 
Læren om Guds Tilværelse og den menneskelige Sjels 
Udødelighed, og Forfatteren iøvrigt ikke tillader sig at 
laste eller forhaane den christelige Lære, hvilket Citanten 
aldeles ikke kan siges i det af ham udgivne Skrift at have 
gjort, da han tvertimod høit anpriser berørte Lære« (S. 47 
—48).

41. S. 201—304. Der kunde ogsaa have været Grund til at anføre Biskop 
Münters Erklæring om Grundtvigs Klage over, at han for sin Embeds­
førelse var blevet indstævnet som Injuriant: »Jeg tilstaar, at jeg ikke 
indseer, at det Angreb, Hr. Grundtvig har gjort paa Professor Clausen, 
paa nogen Maade kan henregnes til hans Embedsførelse. Hans Embede 
er at være Præst paa Christianshavn« (anført efter Rønning III, 1, S. 129).

p. 16663 læs: Udaf Gabrielis* Breve til og fra Hjemmet. — p. 166 
L. 24—25: »at samle Kræfterne om det sjælelige Livs Genfødelse og 
Renselse« — denne Formulering af Stöberns Hensigt med Udgivelsen 
af Gabrielis’ Breve stammer fra Rønning III, 1, S. 126. — p. 177 Anm. 
L. 3: daherrschen — læs; dahetrauschen.

x) Aftrykt hos Lindberg: Den kgl. Lands-Overrets ... Kjendelse 
og Dom. 1826.2 S. 46—53.



H. N. Clausen 347

Efter at Dommen var faldet, trak Grundtvig sig tilbage 
fra den offentlige Polemik1 mod Clausen; men denne blev 
med hans Billigelse2 fortsat af Lindberg og Gunni Busck. 
Den sidste af disse to nævner Dr. Larsen, mærkeligt nok, 
slet ikke. Gunni Busck3, der var Sognepræst i Stiftsbjergby 
og Grundtvigs personlige Ven og økonomiske Støtte, ud­
gav i Aarene 1827—29 ikke mindre end 4 Smaaskrifter4 
med skarpe Angreb paa Clausens Teologi, særlig hans 
Forsoningslære. Da Clausen ikke svarede paa noget af 
disse, ret ubetydelige Smaaskrifter, indsendte Busck 25.

x) Derimod vedblev han i Privatbreve med sine fanatiske Udfald 
mod Clausen. Saaledes tillægger han ham »den vitterlige Modbyde­
lighed for Troen, hvori jeg lever« (Til J. F. Schouw % 1829. Breve 
fra og til Grundtvig. II. 1926. S. 167). »Aldrig før har en Præste- 
lærer, som nu Clausen, offentlig erklæret Tros-Enighed for bestialsk, 
den historiske Kristendom for os uvedkommende, og Præste-Eden 
for intetsigende« (Til Ingemann 19/4 1831. Grundtvig og Ingemann S. 124).

2) I det lige anførte Brev til Ingemann (S. 126) skriver han: »For 
den Forfølgelse, der er sket mod Clausen, staar jeg unægtelig i Spid­
sen og undslaar mig ikke for at bære, hvad der kastes paa Sagen«.

8) Se hans interessante Brevveksling med Grundtvig. H. Bech: 
Gunni Busck.2 1878.

4) (1.) »De Christnes Troe, som den var, som den er og til Dagenes 
Ende vil blive« (1827). Ligesom Grundtvig sætter han Trosbekendelsen 
ved Daaben over Skriften. (2.) »Christelig Opfordring til og Kirkeligt 
Gjenmæle imod Dr. H. N. Clausen«. (1827). — (3.) »Doctor og Professor 
Theologiæ H. N. Clausens Forhold til Jesu Christi Kirke i Danmark« 
(1828). Det hedder her (S. 32): »Professorens Haand er løftet mod 
den dyrebareste Sandhed i Frelserens hellige Evangelium [Forsonings­
læren]; derfor skal hver redelig Christen, der har sin Sjels Salighed 
kjer, vogte sig for enhver Sjelesørger, der deler denne Troe og Over- 
beviisning med Professor Clausen«. — (4.) »Danmark hvad Danmarks 
er, Herren hvad Herrens« (1829). Det hedder her, at Professor Clausen 
»er aldeles uværdig til at være Præstelærer«. »De theologiske Studerende, 
som følge hans saakaldte Christendom, maa nødvendigviis derved blive 
Meenedere imod vor Kirke og skamløse Samvittighedstyranner over 
Menighederne« (S. 20—21). Derfor ønsker han — ligesom Grundtvig — 
at det skal være tilladt at træde ud af Statskirken. — 1829 udgav han 
ogsaa »Tvende Juleprædikener«, hvor Grundtvigs Opfattelse af »Daabs- 
pagten« indtager en fremtrædende Plads (S. 12—14. 32. 43). Naar disse



348 Lorenz Bergmann

Juni 1830 en Klage til Kancelliet, hvori han »sigter 
Præstelæreren Henrik Nicolai Clausen som en Bestrider 
og Forhaaner af den augsburgske Confession«. 13. Juli 
1830 svarede Kancelliet, at ligesom det »ikke hidtil ... 
har fundet sig foranlediget til fra det Offentliges Side 
at foretage sig Noget i denne Henseende, saaledes anseer 
man sig heller ikke nu ved Sognepræst Buscks Skrift dertil 
opfordret«1.

I Anledning af Buscks Klage skrev Ingemann til Grundt­
vig (23/12 1830): »Jeg tror, det er skadeligt at give Reh- 
gjonsstriden en slig borgerlig Retning« — ligesom han 
allerede 23/6 1825 havde advaret Grundtvig mod »al Ind­
blanding af den verdslige og borgerlige Magt i Aandssager 
og al verdslig Tvang for at fremme aandelig Frihed ... 
Det maa i mine Tanker nødvendig føre til Inkvisitjon, til 
borgerlig Forfølgelse i Trossager, til Samvittighedstvang, 
til Hykleri hos dem, der frygte for at forkjætres, og til 
en oprørende Forbitrelse mod Religjonens og Sandhedens 
Forfægtere hos Folket«2. Grundtvig svarede 25/12 1830, at 
»saaledes som Omstændighederne er: da vi ingen Religjons- 
frihed har, og Præstelærerens Strid med Kristendommen 
altsaa paalægger Tusender af vore Medkristne et lige saa 
utaaleligt som ubilligt Samvittighedsaag — under disse 
Omstændigheder er det ikke blot tilladeligt at anklage

Prædikener tillige giver Udtryk for Uvilje mod det kopernikanske 
Verdenssystem (S. 29—30), er ogsaa dette i Overensstemmelse — ikke 
blot med Jesper Ridefoged i »Erasmus Montanus«, men ogsaa — med 
Grundtvig, der i sin i Jubel-Aaret 1817 udgivne og til »Morten Luthers 
velsignede Amindelse« helligede »Udsigt over Verdens-Krøniken for­
nemmelig i det Lutherske Tidsrum« havde erklæret, at »den coperni- 
canske Gjætning ... modsiger Bibelens Ord, sund Sands og hver Mands 
Øie« (S. 196).

x) Klagen og Svaret er meddelt i Lindbergs »Maanedsskrift for Chri­
stendom og Historie«. I. 1831. S. 172—182.

2) Grundtvig og Ingemann. S. 104. 52—53.



H. N. Clausen 349

Præstelæreren i Kancelliet, men det er, hvad alle kristne 
Præster i Landet burde gjøre«1.

Clausens mest vedholdende og fanatiske Modstander var 
Adjunkten ved Metropolitanskolen, Jacob Christian Lind- 
berg. Lige fra Kirkekampens Begyndelse stillede han sig 
afgjort paa Grundtvigs Side ved sine »Bemærkninger i 
Anledning af Kirkens Gjenmæle«. 18252. 1826 fulgte det 
mod Ørsted rettede Skrift, »Hvad er Christendom i Dan­
mark?«3 samt »Den kgl. Lands-Overrets ... Kjendelse og 
Dom«, der betegnes som »en Dom, der er Christendommen 
imod, men efter Tidens Aand« (S. 9—10)4. I de næste Aar 
fulgte en Række andre Smaaskrifter og Tidsskriftsartikler 
med de voldsomste Udfald mod Clausens Person og Teo­
logi6.

x) Ib. S. 107—108.
2) I Fortalen hedder det med tydeligt Sigte paa Clausen, at »Christen- 

dommens hemmelige og aabenbare Fiender udgjøre et talrigt og, verds­
lig talt, mægtigt Partie«, ligesom der henvises til, at »Historien giver 
Exempler paa, at ... de falske Lærere forfølge de sande«. Forfatteren 
af »Kirkens Gjenmæle« betegnes som »en Kjæmpe, som midt i Van­
troens og Selvklogskabens uchristelige Tid talede Kirkens Sag med 
en Varme, Kraft og Klarhed, som den ikke har mange Exempler at 
opvise paa« (S. 9). »Dersom Pastor Grundtvig har Ret i at erklære 
Prof. Clausen for en falsk Lærer, da søge vi vel forgjæves i den hele 
Historie Exempel paa den Humanitet, den Kjerlighed og den Overbærelse, 
han i sin Paastand har viist, idet han blot af en falsk Lærer i en Stat, 
hvor den verdslige Arm lettelig kan opfordres mod falske Lærere, har 
forlangt, at han skal gjøre Kirken høitideligt Afbigt. Dersom Prof. 
Clausen virkelig er en falsk Lærer, og ikke vil indlade sig paa saa humant 
et Forslag, da maa han visselig tilskrive sig selv de Følger, som denne 
Sag mueligen kan føre med sig« (S. 11. Jfr. S. 17—18, hvor han truer 
»de falske Lærere« med Følgen af, at deres Lære sammenholdes med 
Kirkens symbolske Bøger, Kongeloven og den danske Lov).

3) Se ovenfor S. 344 Anm.
4) Den Irettesættelse fra Kancelliet, som dette Skrift indbragte Lind- 

berg, er aftrykt i »Historisk Maanedsskrift for folkelig og kirkelig Op­
lysning«. V. 1885. S. 332—333.

6) 1828 udgav han »Om Christendommens Forsvar i Danmark«. Ud 
fra den bekvemme Forudsætning, at den apostolske Trosbekendelse er 
•Indbegrebet af alle de Hovedsætninger, som ingen kan fornægte og



350 Lorenz Bergmann

Man forstaar derfor, at Mynster kunde skrive i et Brev

dog hedde Christen« (S. 15—16. 55—56), betegner han Clausens Bog 
som »et aabent Feidebrev mod Christendommen« (S. 30) og udtaler, 
»at Kampen gælder Christendommens aabenbare Fjender og falske 
Venner, som Intet have af Christendommen uden Navnet, og som kun 
bruge Christen-Navn, for at de under dette Skjul kunne naae deres 
Hensigt, at udbrede deres falske Lærdom og skammelige Løgn« (S. 10). 
Selv om Lindberg skriver med større Klarhed end Grundtvig i »Kirkens 
Gienmæle«, formaar heller ikke han at komme ud over den Modsigelse, 
der er mellem paa den ene Side at nægte, at man har villet forsvare 
Kristendommen med verdslige Vaaben (S. 26), ved at »opfordre Lovens 
Arm til Straf over dem, som sige os imod« (S. 37) — og paa den anden 
Side at hævde, at Kirken ikke kan taale i Embedet en Præst eller Præste- 
lærer, der fornægter og bestrider den Troe, han skulde forkynde, og lærer 
mod sit Embede og sin Ed (S. 55).

Ortodoksiens sædvanlige Forveksling af Tro og Lære er Forudsæt­
ningen baade i dette Skrift og i det til Jens Møller rettede: »Er Dr. 
Prof. Theol. H. N. Clausen en ærlig Lærer i den christne Kirke?« (1829). 
Det hedder her: »Enten er Prof. Clausens Lære falsk og fjendsk mod 
Christendommen, eller det er aabenbar Løgn, hvad Dr. Mynster og 
Pastor Grundtvig have forkyndet som Christendom, ja ikke alene hvad 
de, men hvad Luther prædikede, og hvad alle christne Præster have 
prædiket og prædike som Christendom« (S. 6—7. 16. 26—27). »Skal 
Præsternes Lærere foregaae deres Disciple, de vordende Præster, med 
Løgn og Meeneed, at de igjen kunne blive Løgnere og Meeneedere som 
Præster, og staae engang som ledende og lysende Exempler paa Helvedes- 
Veien for Menighederne?« (S. 20).

Kancelliet gav Ordre til, at der skulde anlægges Sag mod Lindberg 
for fornærmelige Udladeiser mod den offentlige Styrelse, fordi han 
havde skrevet (S. 24): »Hvad Ansvar ligger der ikke paa dem, som ere 
Vidner til Forførelsen og tie dertil?«; men Lindberg svarede, at det 
aldrig havde været hans Mening hermed at rette en Bebrejdelse mod 
Regeringen. Skriftet som Helhed viser da ogsaa tydeligt nok, at de 
anførte Ord har Adresse til Professor Jens Møller. Lindberg blev derfor 
frikendt for Anklagen baade af Hof- og Stadsretten og af Højesteret 
(Fr. Nygård: Jakob Chr. Lindberg. 1897. S. 22—23).

Lindbergs voldsomme og perfide Polemik kulminerer i en Afhand­
ling i »Maanedsskrift for Christendom og Historie«. I. 1831. S. 77—100. 
373—416 (i Anledning af Clausens Skrift om »Den theologiske Partie- 
aand«. 1830). Han betegner her Clausen som »en Mand, der foer med 
falsk Lærdom og aabenbar Løgn, der var en Forræder mod sit Embede, 
en Forfører for de vordende Præster, en Fjende af Statskirken og en



H. N. Clausen 351

til Engelbreth1: »Jeg har nylig læst et Manuskript af en, 
mig ubekiendt, streng orthodox Forfatter, som begyndte 
med, at en af de haardeste Prøver, Gud har paalagt os 
Christne her i Landet, er den, at saadanne Mænd som 
Lindberg stille sig i Spidsen for Christendommens For­
svarere, da det synes, som om Gud vilde prøve, om vi, 
selv derved, ikke vilde forarges. Virkelig har, efter hvad 
vi Mennesker kunne skue, neppe Nogen af Christendom­
mens Fiender vakt saa megen Forargelse som denne L., 
der da nu ogsaa er sunken i almindelig Foragt. Endog 
Grundtvigs nærmeste Venner have trukket sig tilbage fra 
ham, efterat han ikke har skammet sig ved at associere 
sig med denne Mand«.

Derimod forsvarede Grundtvig Lindbergs Fremgangs- 
maade: »Som Sagerne staa, er hans Handlinger gode, og 
enhver naturlig Fejl skal vi være overbærende med, fordi 
hver har sin, og den fødte Krigsmand nødvendig Haard- 
hed mod Fjenderne«2, og offentlig udtalte han om Lindberg: 
»Saavel efter deres eenstemmige Vidnesbyrd, der har kiendt 
ham nøiere end jeg, som efter min Erfaring i ti Aar, er 
han en inderlig godmodig Mand, der med Forsæt ei giør 
en Kat Fortræd«3. Hvis denne Dom indeholder blot nogen

Meeneder« (S. 83). Han gentager frejdigt sin Beskyldning mod Clausen 
for at have »udgivet Christendommen hos os for at være en Lære, der 
førte sine Bekjendere til et ufrugtbart Bigotterie« (S. 79, jfr. S. 87—89), 
uagtet Clausen (i »Den theologiske Partieaand«. S. 63—67) lige har 
fremhævet, at allerede hans Citat af Heidelberger-Katekismen viser, 
at han ikke har den augsburgske Bekendelse eller »vor Kirkes Lære« 
for Øje, men den ensidige Form, hvori Forsoningslæren er blevet frem­
sat i adskillige reformerte Bekendelser.

Gunni Buscks fromme Ønske i et Brev til Lindberg a9/j 1830, 
»at vi maa bevare ved Guds Naade cn inderlig Kærlighed og en 
utrættelig Sagtmodighed mod alle vore Modstandere«, en »inderlig 
mild og kærlig Overbærelse imod dem« (Fr. Nygård. S. 27—28) er 
altsaa ikke gaaet i Opfyldelse.

x) 9/5 1832. Kh. S. 4. R. IV. S. 731. Jfr. S. 749.
2) Grundtvig og Ingemann. S. 108—109.
8) Brev til Sibbern. »Udv. Skrifter«. VIII. S. 127.



352 Lorenz Bergmann

Sandhed, har Lindbergs bidske og perfide Polemik ikke 
sin Aarsag i personlige moralske Defekter, men maa be­
tragtes som et oplysende og afskrækkende Eksempel paa 
den indenfor Ortodoksien saa hyppigt forekommende, ind­
skrænkede og brutale Fanatisme. Den kyndige grundtvig­
ske Kirkehistoriker, Fredrik Nielsen, karakteriserer da 
ogsaa Lindberg som »fuldt rustet baade med kristen Tro 
og orthodox Fanatisme«1.

Som en klargørende Afslutning paa den langvarige Kirke­
kamp kan man betragte Mynsters Afhandling »Om Injurier 
i trykte Skrifter«?. Han fremhæver her det vanskelige i at 
finde Midler, som kan hemme Trykkefrihedens Misbrug 
uden at hindre Brugen af den lovlige og ønskelige Frihed. 
»Ingen kan være længere, end Forfatteren af disse Linier, 
fra at ville undskylde de frække Angreb paa personlig 
Ære, som vi nu ideligen maa læse i trykte Skrivter, Ingen 
kan have fornummet, hvad der angaaer vort kirkelige 
Væsen, med dybere Afsky og Smerte; dog tager jeg ikke 
i Betænkning langt at foretrække de nærværende Bevægel­
ser i vor Kirke, uagtet alle Udskeielser, for den Døds­
stilhed, der nogle Aar tidligere fandt Sted ... Vil man 
Liv, da maa man ogsaa ville Bevægelse, og hvor der er 
Bevægelse, der vil denne, eftersom Menneskene ere, mangen 
Gang vorde ondartet, og dens enkelte Udtryk vederstygge-

x) DBL.1 X. S. 305. Hos L. Koch (S. 71) hedder det efter en Aner 
kendelse af Lindbergs Skarpsindighed og personlige Offervillighed: »Men 
når han fik pennen i hånden over for sine modstandere, var han som 
besat af en ond ånd, der drev ham til at bruge de sletteste våben, grov­
heder og spydigheder, ligefremme fordrejelser og så falske argumenter, 
at der skal en særdeles god tro til for at antage, at han ikke selv har 
havt øje for deres skrøbelighed«. Derimod taler Fr. Nygård (i Indled­
ningen til sit Skrift om Lindberg) om »den Hædersplads, han utvivl­
somt har, saavel i den danske Kirke som i det danske Folks Midte«, 
og Carl Weltzer gør ham endog til en Korsridder og Martyr: »Han var 
et glad Sandhedsvidne, der bar Livets Tilskikkelser som en Korsridder 
sin Rustning« (DBL.2 XIV. S. 369).

2) Dansk Ugeskrift. I. 1832. S. 65—82, aftrykt i Mynsters »Blandede 
Skrivter«. I. 1852. S. 474—494.



H. N. Clausen 353

lige at betragte«. »Efter den bestaaende Lovgivning er en­
hver Embedsmand pligtig til, naar han beskyldes for Uret­
skaffenhed i hans Embedsførelse, at fralægge sig dette ved 
Dom. Dersom Hr. Professoren ikke selv havde efterkommet 
denne Anordning, vilde det upaatvivleligen være blevet 
ham paalagt«1. Hermed er der givet en Imødegaaelse af 
den Anklage, der saa ofte har været rettet imod Clausen, 
at han har taget Sagen paa en ukirkelig og spidsborgerlig 
Maade ved at anlægge en Injurieproces2.

»Side om Side med Striden om Clausens Teologi gik fra 
1828 en om muligt endnu skarpere Kamp om Ritualet« 
(p. 179), hvor Lindberg angreb Clausens Svoger, Pastor 
Stenersen Gad3, hans Discipel, Pastor Visby* og hans Fader,

x) Ib. S. 486—488.
2) Saaledes f. Eks. Grundtvigs »Om den Clausenske Injurie-Sag« (1831. 

Udv. Skr. V. S. 356—364. Derimod forekommer det mig, at Grundtvig 
for een Gangs Skyld har Ret, naar han klager over, at Clausen, der 
selv er saa øm over sin videnskabelige Frihed, ikke har Sans for »de 
gammeldags Kristnes« Frihed til at gaa ud af Statskirken for at dyrke 
Gud paa god gammel, kristelig og luthersk Viis.

3) Om Peder Christian Stenersen Gad se Bjørn Kornerup i DBL.2 
VIL 1935. S. 557—559. 1831 var han blevet residerende Kapellan ved 
Trinitatis Kirke i København. Samme Aar meddelte Lindberg i sit 
»Maanedsskrift for Christendom og Historie« (II. S. 249—255), at der 
var indgivet en Klage til Biskop P. E. Mililer over, at Pastor Gad paa 
egen Haand havde ændret Ritualet, idet han ved Uddelingen af Nad­
veren sagde: »Den korsfæstede og atter opstandne Christus Jesus, til 
hvis Ihukommelse I helligholde denne Handling [i Stedet for: som nu 
har bespiset og skjænket Eder med sit hellige Legeme og Blod, hvor­
med han har fyldestgjort for alle Eders Synder], styrke og opholde Eder 
derved i en sand Tro til det evige Liv«. Lindberg ender sin skarpe Ar­
tikel med at sige: »Vi har ligesaalidt i Sinde at taale Prof. Clausen som 
nogen Jøde, Tyrk eller Hedning som Kirke-Reformator i vort Kirke- 
Samfund, som med Rette bærer Christen Navn. Først ud af Kirken, 
saa kan han reformere hvad han finder udenfor, men i Kirken har han 
med sit Anhang Intet at bestille« (S. 255).

Ib. S. 374—384 meddeler Lindberg med synlig Tilfredshed, at Bi­
skoppen har paalagt Præsten »ikke at fortfare med en Forandring i 
Ritualet, der har givet Anledning til Forargelse« (S. 374). — Gad udgav 
to Forsvarsskrifter: »Den danske Præsts mislige Forhold til Ritualet«

23



354 Lorenz Bergmann

Stiftsprovst H. G. Clausen for deres Afvigelser fra Ritualet. 
Der kunde her have været Grund til at nævne, hvad Lind­
bergs Klager mod Præsterne Gad og Visby egentlig gik 
ud paa.

Til Slutningsopgørelsen om Resultaterne af Kirkekampen 
(p. 182—187) skal jeg kun tilføje et Par spredte Bemærk-

(1831) og »Om liturgisk Frihed« (1832), hvor han hævdede, at Præsten 
ikke er bundet til Ordlyden af de kirkelige Formularer, og at »ikke en 
eneste Geistlig følger Ritualet i alle Dele«. 1845 blev han Biskop over 
Lolland-Falsters Stift; 1848 blev han forflyttet til Odense. 1851 døde 
han.

4) Samme Aar angreb Lindberg i sit »Maanedsskrift« (II. 1831. S. 262 
•—275) en Paaskeprædiken af Pastor C. H. Visby (trykt i Visbys Tids­
skrift »For praktisk Christendom«. II. 1831. Nr. 14). Visby rejser her 
det Spørgsmaal: Om der gives en evig Fordømmelse? og besvarer det 
baade med Ja og Nej — Ja, fordi den onde Samvittigheds Erindring 
aldrig kan udslettes — Nej, fordi en evig Fordømmelse »strider ligesaa- 
meget mod Fornuftens Begreber som mod den oplyste Christens Fore­
stillinger om det retfærdigste og kjærligste Væsen«. »En saadan Gud 
kunde Mennesket ikke elske, til ham kunde det ikke have Tillid«.

Dette Svar angreb Lindberg i de voldsomste Udtryk: Visbys Ja er 
Hedenskab og ikke Kristendom; thi denne giver en fuldkommen Syn­
dernes Forladelse ved Troen paa Kristi Forsoningsdød — men »det 
kan gjerne være, at han i Pastoral-Seminariet, under Stiftsprovst Clau­
sens Veiledning har lært at holde det pure Hedenskab for den sande 
Christendom, thi Stiftsprovsten udgiver i trykte Prædikener Hoved­
indholdet af Hedenskabet for at være Hovedindholdet af Christen­
dommen« (S. 266). — Visbys Nej til Læren om den evige Fordømmelse 
er i aabenbar Strid med den augsburgske Bekendelse, som han har 
aflagt Ed paa. Lindberg ender derfor med at »vidne for Gud og Menig­
heden, jeg elsker ikke den falske Lærdom, men jeg hader den, jeg elsker 
ikke Løgnen, men jeg hader den« (S. 273). Efter Kancelliets Ordre blev 
Sagen indbragt for Hof- og Stadsretten. Denne forlangte et teologisk 
Responsum, og da Professor Jens Møller ikke vilde indblandes i Sagen 
og Fakultetet derfor ikke kunde afgive en enstemmig Erklæring, hen­
vendte Visby sig til Universitetet i Kiel, som afgav et for ham gunstigt 
Votum. Derefter blev han frikendt ved Højesteret 1834, og Lindbergs 
Udtalelser mortificeredes.

Jfr. om Visby Bjørn Kornerup i DBL.2 XXVI. 1944 S. 155—157. 
L. Helveg II.2 S. 553—566. L. Koch. S. 101—108. Clausen: Optegn. 
S. 166—169.



H. N. Clausen 355

ninger. Ogsaa her bygger Præses forsigtigt paa andres 
Domme — og det i endnu højere Grad, end selve Frem­
stillingen angiver. Saaledes har han fra Fredrik Nielsen1 
overtaget den Dom (p. 186), at hos Clausen var det i 
Ungdommen den frygtløse Kritik, der havde Overtaget, i 
Alderdommen den inderlige Kristustro. Hele Stykket p. 
182 L. 11—29 hviler paa Anders Nørgaard I. S. 97—98. 
P. 182 L. 3 f. n. — L. 1 f. n. hedder det i stiltiende Til­
slutning til Oskar Andersen S. 117, at »Grundtvigs Angreb 
i Stedet for med ét Slag at fælde Rationalismen i Virke­
ligheden snarere bevirkede en Forlængelse af dens Til­
værelse«. Mon dette er rigtigt? Den Kendsgerning, som 
Dr. Larsen paaberaaber sig, at Mynsters Visitatsdagbøger 
viser, at Rationalismen endnu i 1830erne havde holdt sig hos 
en stor Del af Præsterne, kan da ikke bevise, at den havde 
faaet sin Tilværelse forlænget netop ved Grundtvigs Angreb.

Rigtigt hedder det p. 183 med Anførelse af2 L. Koch, 
at den Retning, der sejrede, hverken var Clausens eller 
Grundtvigs, men Mynsters3 — endvidere, at Kirkekampen

l) Fr. Nielsen: Karakteristiker og Kritiker. 1884. S. 4.
2) Hvorledes Dr. Larsen ofte næsten ordret benytter ældre Forskere 

uden udtrykkelig at nævne disse, maa følgende to Eksempler vise, 
p. 168 L. 3—4 skriver han: »Samtidig med hele denne heftige Strid gik 
den af Clausen anlagte Injurieproces sin Gang«. Hos L. Koch S. 76— 
77 hedder det: »Under hele denne hæftige strid baade i literaturen og 
på prædikestolene gik den af Clausen anlagte sag sin gang«^ — p. 178 
L. 16—20 skriver Dr. L. om Clausens »Den theologiske Partieaand«: 
»Han vilde her lige saa lidt som andre Steder erkende sine Afvigelser 
fra Confessio Augustana, og Lindberg var en altfor smidig Polemiker 
til ikke straks at gribe dette svage Punkt, og paa ny, kun endnu skar­
pere, at udslynge de tidligere Beskyldninger«. Hos L. Koch S. 90 hedder 
det: »Clausen har heller ikke her erkendt, at der var noget, hvori han 
afveg fra den augsburgske konfessions lære, og Lindberg var en alt 
for øvet polemiker til ikke straks at gribe dette svage punkt og på ny, 
kun endnu skarpere, at fremsætte de gamle beskyldninger«.

3) Det kunde her have været anført, hvad Stiftsprovst Paludan- 
Mtlller skriver til Mynster 26/11 1825: »D. H. har vist Ret i at kalde 
de nærværende Stridigheder i vor Kirke sørgelige .. . Imidlertid har 
denne Larm i Kirken, som Grundtvig har afstedkommet, dog havt den

23*



356 Lorenz Bergmann

»inden for det fremvoksende Intelligensparti« »svækkede 
Interessen for Kirke og Kristendom«. Her maa man jo 
ogsaa erindre, at Tiden i det hele var »mere æstetisk end 
teologisk og filosofisk interesseret« (p. 154). Der kunde have 
været Grund til at henvise til et Brev fra November 1831, 
hvor Mynster skriver til Engelbreth om forskellige kirke­
lige Stridigheder i Hovedstaden og tilføjer: »Men da der 
snart ventes en ny Vaudeville af Heiberg, saa kan det 
ventes, at Interessen snart igien vil vendes fra Kirken til 
Theatret, som det skeede, da »Kong Salomon og Jørgen 
Hattemager« fortrængte »Kirkens Gienmæle«1«.

Hvor frugtbar var ikke ogsaa denne Periode i æstetisk 
Henseende! 1824 udgav Ingemann »Valdemar den Store 
og hans Mænd«, 1826 »Valdemar Sejer«, 1828 »Erik Men­
veds Barndom«. 1824 kom Grundtvigs »Nyaars-Morgen«. 
Samme Aar oplæste Poul Møller i Studenterforeningen 
»En dansk Students Eventyr«, og Blicher begyndte sine 
Skildringer af jysk Natur og Folkeliv. 1825 udgav Heiberg 
»Kong Salomon og Jørgen Hattemager«, den første af 
Vaudevillerne. 1826 kom Sibberns »Gabrielis’ Breve« I, 
1827 Oehlenschldgers »Væringerne i Miklagaard«. Samme 
Aar begyndte Heiberg sine kritiske Undersøgelser over 
Oehlenschlågers Digtning. 1828 udgav Christian Winther 
sine »Digte«. Samme Aar begyndte Fru Gyllembourg i »Den 
flyvende Post« sine »Hverdagshistorier« fra Livet i Frederik

Nytte: at Religion og Christendom mere er bleven Dagens Orden, og 
mere Gienstand for Eftertanke og Samtale end forhen; og et endnu 
vigtigere Gode tør vel haabes, under en højere Styrelse, at ville fremgaa 
deraf, nemlig en fornuftig Christendoms fuldkomnere Udvikling og 
aabnere Fremtræden ... i skiøn Harmonie med Skriften, ved at for­
følge det Spor til de høiere Regioner, som er betegnet ved D. H.s Af­
handling om Begrebet Troe . . . Det er at forvente, at Grundtvigianer­
nes Ultracisme vil dæmpe et rationalistisk Renommisterie, og at imel­
lem begge Yderligheder Sandheden vil udvikle sig i en Christendom, 
i hvilken Aabenbaring og Fornuft sees i fuldkommen Forening«. (Nogle 
Élade af J. P. Mynster’s Liv og Tid. 1875. S. 213—214).

!) Kh. S. 4. R. IV. S. 727.



H. N. Clausen. 357

VI’s borgerlige København, og 1830 udkom Henrik Hertz9 
»Gjenganger-Breve«.

Naar denne rige æstetiske Litteratur med dens Aand 
og Skønhed sammenlignes med, hvad H. N. Clausen1 kalder 
»den polemisk-theologiske Almue-Litteratur, som har ud­
gydt sig over vort Fædreland«, er Resultatet af Sammen­
ligningen uundgaaelig.

V
Det vigtigste Problem i den øvrige Del af Bogen er — 

set fra et kirkehistorisk Synspunkt — om Dr. Larsen har 
Ret i sin Paastand p. 185, at der allerede i Midten af 
1830erne kan iagttages en Forandring i Clausens teologiske 
Standpunkt. En saadan mener han at kunne paavise i de 
1836 udgivne »Festprædikener«. P. 226 fremhæves, at Kri­
stus her omtales som Guds Søn, og det gælder om Tro 
paa ham. »Dette sidste er nyt i Forhold til »Catholicismen 
og Protestantismen«, hvor der intetsteds var Tale om Tro 
paa Kristus som Frelsesvilkaar«. Vi har imidlertid (S. 319— 
320) anført adskillige Vidnesbyrd om Kristustro, allerede i 
»Catholicismen og Protestantismen«. For øvrigt er det jo 
ikke mærkeligt, at Troen paa Kristus og hans Opstandelse 
træder stærkere frem i en Samling Festprædikener — bl. a. 
til Første Juledag, Skærtorsdag, Langfredag og Paaskedag 
— end i en Sammenligning mellem Katolicismen og Prote­
stantismen. Dr. Larsen har heller ikke Ret i, uden anden 
Begrundelse end en Henvisning til Biskop Plums Ung­
domsskrift S. 34, at paastaa at »Tro« i Festprædikenerne 
»stadig overvejende er at forstaa som en Samstemmen med 
Kristi Lære« (p. 226). Tværtimod hedder det (S. 12): »Troen 
er ikke en Erkjendelse, en Forestilling; Troen er Livet 
selv, er Kraften, der udfolder sig i Sjelen, naar det Gud­
dommelige træder i inderlig Forening med Menneskets 
Væsen«. Den Paastand, at Kristustroen i »Festprædike­
nerne« ikke er »inderlig«, strider baade mod spredte Ud­
talelser som S. 41 n. 59. 102 og mod hele den anden Præ-

x) Den theologiske Partieaand. 1830. S. 1.



358 Lorenz Bergmann

diken om Kristus som Verdens Lys og den femte om Kristi 
Opstandelse som hans Kirkes Glædesfest. Der er heller 
ingen Grund til at klage over Clausens »ringe Synds­
erkendelse« og paastaa, at der ikke tales om Syndernes 
Forladelse (p. 227). Tværtimod hedder det, »at selv det 
Bedste i et Menneskes Liv bærer Syndens Mærke« (S. 173). 
I Prædikenen paa Almindelig Bods- og Bededag tales om 
»Syndens Magt, som fjerner Mennesket fra Gud« (S. 140), 
og det hedder: »Saaledes lyder da til Alle Christendommens 
Opfordring til Bod, og det er eet Sind, hvormed det sømmer 
os Alle at møde for Herrens Aasyn, det Sind, der frem- 
trænger sig i det ene dybe Suk: »Gud være mig Synder 
naadig!« (S. 148. Jfr. S. 165).

Hvad der mangler i Clausens »Festprædikener«, er ikke 
— som Dr. Larsen mener (p. 227) — »mange af Evangeliets 
dybeste Tanker«, men mange af den ortodokse Dogma­
tiks skarpeste Formuleringer. Her som flere andre Steder 
forveksler han Evangelietro og Dogmetro. P. 230 taler han 
om »en gold Kritik af saa fundamentale bibelske Lære­
punkter som dem om Arvesynden og satisfactio vicaria«. 
Jeg vilde hellere tale om en i det væsentlige velbegrundet 
Kritik af den ortodokse Dogmatiks Opfattelse af disse 
Lærepunkter1.

Ogsaa i Clausens »Populaire Foredrag over Reformationen« 
(1836) mener Dr. Larsen at kunne »iagttage en Forskyd­
ning i Balanceforholdet i Retning af det positive« (p. 230. 
254)2. Særlig fremhæves, at Clausen i 1825 »stadig havde 
fremhævet Calvin paa Luthers Bekostning«, men nu i 1836

x) En særlig uheldig Formulering møder vi p. 226 L. 22—23 om 
»selve Prædikenens Proces: at føre fra en Forstaaelse af Jesu Tale og 
Ord til Evangelistens Forkyndelse af ham som Guds Søn«. Her maa 
man spørge: Har ikke Jesus forkyndt sig selv som Guds Søn, og skal 
Evangelistens Forkyndelse sættes over Jesu Ord?

2) Allerede N. M. Plums Ungdomsarbejde om H. N. Clausen. S. 33 
mener at kunne spore »en Strømkæntring« i Clausens Foredrag over 
Reformationen. Ligesaa Oskar Andersen i »Teologisk Tidsskrift«. 1926. 
S. 197.



H. N. Clausen 359

»for Alvor har faaet Øjnene opladt for Luthers virkelige 
Storhed« (p. 249). Denne Modsætning mellem 1825 og 1836 
er konstrueret. Allerede i 1825 fremhævede Clausen »det 
sikre, skarptræffende practiske Blik, som er Siælen i Lu­
thers Skrifter« (S. 533), og han siger: »at Luthers [litur­
giske] Formularer have et afgjort Fortrin for Zwinglis og 
Calvins, vil ingen Upartisk nægte« (S. 732). Endnu flere 
Steder omtales Luther med særlig Anerkendelse (S. 304. 
739. 754).

Paa den anden Side fremhæver han endnu i 1836 Calvins 
»sand aandelige Storhed i hans Forhold til Luther under 
Sacramentstriden« (S. 88). Og om Luther hedder det, at 
han ved »en saadan Forening af aandelige Gaver, som sæd- 
vanligviis udelukke hverandre indbyrdes ... staar alene 
ogsaa blandt sine Samtidige, medens det derimod maa ind­
rømmes, at hos de øvrige Reformatorer enkelte Fuldkom­
menheder træde renere og klarere frem, uden de Pletter 
eller de mørke Skygger, som støde i Luthers Billede« (S. 82). 
Som saadanne Pletter nævnes paa forskellige Steder i Fore­
dragene »hans Mangel paa Billighed, Skaansomhed og 
Sømmelighed« i Striden med Sværmeraanderne, Sakramen­
tererne og hans andre Modstandere (S. 43. 53. 77—79. 88). 
Det kan saaledes ikke godtgøres, at Clausen vurderede 
Luther og Calvin anderledes i 1836 end i 1825.

En Strømkæntring i teologisk Henseende kunde der 
snarere være Tale om at finde i »Det Nye Testaments Her­
meneutik« (1840), fordi Clausen her ved Siden af den filo­
logiske og den historiske Fortolkning vil opstille en særlig 
»teologisk Fortolkning«, som skal gaa ud fra Forudsætningen 
om Skriftens Guddommelighed og modsigelsesfri Enhed. 
»Den christelige Fortolker kan ikke andet end betragte 
baade de enkelte Dele af samme Forfatters Skrifter og de 
enkelte Bøger af forskjellige Forfattere, forsaavidt som de 
angaae den evangeliske Histories og Læres Væsen, som 
uadskillelig Eenhed; og Modsigelse enten mod sig selv eller 
mod hverandre indbyrdes i noget Punkt, som væsentligt



360 Lorenz Bergmann

angaaer den samme christelige Sandhed, vil han ikke kunne 
indrømme, fordi enhver saadan vilde, paa den ene eller 
anden Side, være Afvigelse fra denne Sandhed« (S. 71). 
Fortolkningen skal »støttes til Troen paa Skriftens Gud­
dommelighed« (S. 74). Fortolkningens Forudsætning er 
Skriftens »aandelige Livskraft og organiske Eenhed« (S. 500. 
511). Fortolkningen udgaar fra den kristelige Aaben- 
baringstro (S. 523).

Kravet om en saadan »teologisk Fortolkning« forekom­
mer mig at være et oplagt Overgreb fra Dogmatikkens 
Side1. Hvis Skriftfortolkningen skal være videnskabelig, 
maa den restløst følge de samme Love, som gælder for 
Fortolkningen af enhver anden Bog. Noget ganske andet 
er, at naar den sproglig-historisk-psykologiske Fortolkning 
af en Bibeltekst har løst sin egentlige Opgave, og man 
staar overfor det nye Spørgsmaal om vedkommende Teksts 
historiske Paalidelighed eller religiøse Værdi, da vil de for­
skellige personlige Forudsætninger gøre sig gældende, idet 
en kristen Forsker vil kunne anse noget for historisk muligt 
og religiøst værdifuldt, som en ikke-kristen Forsker vil 
bedømme anderledes. Dette angaar imidlertid ikke selve 
Fortolkningen, men dels Slutningen fra Kilde til Virke­
lighed, dels den personlige religiøse Vurdering. Denne For­
skel har imidlertid hverken H. N. Clausen eller hans Bio­
graf været klar over.

For øvrigt er der endnu i Clausens Hermeneutik ud­
præget kritiske, for ikke at sige rationaliserende Elementer, 
saaledes Antagelsen af Akkommodation, f. Eks. med Hensyn 
til Forestillingerne om Jesu Offerdød, Djævelens person-

x) Ogsaa Professor Fr. Torm afviser i sin »Nytestamentlig Herme­
neutik«.2 1938 en »dogmatisk Fortolkning«, o: »enhver Fortolkning, som 
udøves ud fra en paa Forhaand fattet bestemt Grundanskuelse« (S. 237 
—238), og hævder, at »den rette Metode er den forudsætningsløse For­
tolkning«. Dette betyder — negativt — »at stræbe efter at undgaa ved 
Fortolkningen af en Tekst at medbringe eller at anvende Analogier, 
som er fremmedartede i Forhold til den Tekst, som skal fortolkes« 
(S. 36), og — positivt — »Villighed til at tillade Teksten at indvirke 
paa sig« (S. 241).



H. N. Clausen 361

lige Tilværelse og Legemernes Opstandelse (S. 504—510), 
og af ikke-historiske Bestanddele i det Nye Testamentes Be­
retninger. Som Eksempler herpaa nævner han Bebudelses- og 
Fødselshistorien, Fortællingerne om Jesu Daab, om Engle- 
aabenbarelser og Dæmonuddrivelser, om Forbandelsen af 
Figentræet o. a. (S. 522—527). Som Helhed betragtet kan 
derfor heller ikke Hermeneutikken siges at vise en Strøm­
kæntring med Hensyn til Clausens teologiske Standpunkt1.

Højdepunktet i H. N. Clausens teologiske Forfatterskab 
indtil 1848 er »Udvikling af de christelige Hovedlærdomme«, 
som han udgav i 1844 efter to Gange at have holdt 
Forelæsninger herom »for en talrig Kreds af Tilhørere af 
begge Kjøn«. Det Referat, som Dr. Larsen giver af dette 
Skrift (p. 337—353), trænger paa flere vigtige Punkter til 
at suppleres. Clausen skriver i Fortalen, at »den theologiske 
Videnskab maa i sin Indflydelse paa det religiøse og kirke- 
Uge Liv see sit høieste og sidste Formaal ... og det er 
derfor en naturhg Trang, der bringer den theologiske Viden­
skabs Lærer til, for sin egen Person at søge en Forbindelse 
knyttet med Menigheden, at føre Videnskabens Resultater 
ind i det større, modnere Liv« (S. IV). Disse Ord viser — 
hgesom hans Ønske om at prædike (p. 225) — den samme 
stærkt fremtrædende praktisk-kirkelige Interesse, som vi 
ogsaa møder hos Schleiermacher.

Endvidere fremhæver Fortalen, at den særhge Anledning 
til disse Foredrag er Hensynet til »den speculativ-theo- 
logiske Skole i Tyskland«. »Naar Speculationen fører os, 
ved Behandlingen af de rehgiøse Ideer, ud i Abstractionens

x) Af Enkeltheder i dette Afsnit (p. 320—337) kan nævnes følgende. 
De p. 3227 anførte Steder giver ikke Hjemmel for den Inspirationslære, 
som Dr. Larsen tillægger Clausen, men hele Sætningen er ordret over­
taget fra Plums H. N. Clausen S. 42. Fra samme Kilde (S. 52) har 
Dr. L. overtaget den Paastand (p. 335), at Kirkebegrebet i Virkelig­
heden er det bærende for Skriftprincippet hos Clausen. — p. 324 
L. 14 f. n. vejledes — læs: vejleder. — p. 332 L. 7 Kultur — læs: Kul­
tus. — p. 321 L. 8 og 7 f. n. læs: S. 1—86. S. 87—388. — p. 32921 læs: 
S. 464. — p. 331 L. 23 og 26: § 3. 1. 4 — læs: § 33. 31. 34.



362 Lorenz Bergmann

lufttyndeste Regioner«, ser Clausen det derimod som sin 
Opgave »at føre disse Resultater, til hvilke man synes at 
være dreven frem ved Dialektikens strengeste Nødvendig­
hed, prøvende tilbage til den religiøse Bevidsthed ... Den 
sindrigste Tanke-Combination, den mest overraskende Slut­
nings-Række bliver paa Theologiens Enemærker uden Be­
tydning, dersom det religiøse Gemyt ikke vedkjender sig 
den« (S. V—VI). Denne Fremhævelse af »den religiøse Be­
vidsthed« (der »udg j ør Grundvæsenet i den menneskelige 
Natur«. S. 335, jfr. S. 387) eller »det religiøse Gemyt« er 
ganske i Schleiermachers Aand, og det samme gælder Slut­
ningsordene i Fortalen om »det Uundgaaelige og det Gavn- 
Uge i rehgiøse ForskjelUgheder saavelsom om den aande- 
Uge Eenhed, der kan hgge til Grund selv for store For- 
skjelligheder. Til denne grundchristehge Eenhed har jeg 
stræbt at føre enhver Undersøgelse tilbage«1.

I Schleiermachers Aand er ogsaa de Ord, hvormed selve 
Skriftet begynder: »Naar Christendom, christehg Rehgion, 
christehg Kirke nævnes i en christelig Forsamhng, da er her­
ved nævnet noget Andet, noget Større og Høiere end en Lære, 
en Bekjendelse, et Samfund, der er tilstede udenfor os, og 
som ydre Gjenstand stiller sig hen for os til Betragtning. 
Vi vises ved disse Navne tilbage i vort eget Inderste; thi 
finde vi ikke her Christentro og Christenhaab som Grund­
lag for vor aandelige Tilværelse, som Støttepunkt og Kilde 
for enhver aandehg Livsyttring?«2.

I Schleiermachers Aand er ogsaa Betragtningen af det

x) S. VIII. Saaledes gælder det om Skriften (S. 116), »at den ene 
Sandhed saaledes er kommen til os i en Forskj ellighed af Former, hvor 
Forskjelligheden selv paanøder os den Formaning, at vi ikke »ynkeligt 
hængende os i Ordene, skulle mene, at Sandheden er bunden til Bog­
stav-Tødler« (Augustin). Jfr. S. 429—430: »Vi skulle betænke, at Een­
hed i Tro ikke er Eenshed i Forestilling og Mening, Eenhed i Livsret­
ning ikke Eenshed i Handlemaade, Eenhed i Gudsdyrkelse ikke Eens­
hed i enkelte Skikke, at overhovedet Eensformighed ikke er Eenhed«.

2) S. 1. Jfr. S. 85. 93 om Kristendommen som Udtryk for Menne­
skets religiøse Bevidsthed.



H. N. Clausen 363

Gamle Testamente1 og Synet paa Underne. Ligesom i Clau­
sens »Critik af Underbegrebet« fra 1821 afvises det, »at 
det Underfulde skal ligge udenfor Naturkræfternes Raade- 
rum, altsaa skal tænkes bevirket ved en umiddelbar Ind­
griben af Guds Haand, der for en Tidlang sætter Naturen, 
det hele Indbegreb af Kræfter, der virke efter engang be- 
staaende Love, i Stilstand«2. En egentlig Definition af 
Underet giver Clausen ikke. Nærmest en Definition kommer 
Udtrykket S. 72: »Det, som i physisk Henseende er ufor­
klarligt, viser sig i aandelig Henseende som Aabenbarelse 
af Helligheds og Kjærligheds Lov«.

Dr. Larsen burde ogsaa have omtalt Clausens stærke 
Fremhævelse af, at Kristendommen ikke alene er blevet for­
beredt ved Jødedommen, men ogsaa ved de hedenske Reli­
gioner3. Men heraf »følger ingenlunde — hvad der kun

x) Det Nye Testamente er »de Christnes Bibel i nærmere og egentlig 
Betydning«. Det Gamle Testamentes Ord maa bedømmes derefter 
(S. 114). Derfor er det urigtigt, at Bibelselskaberne kun vil udgive 
det Gamle Testamente som Helhed, og ikke i Udtog (S. 36—37).

2) S. 64. Jfr. S. 23—24: »Det er vilkaarligt at danne sig et saadant 
Begreb om et Overnaturligt og Overfornuftigt, at det skulde være 
eenstydigt med det Unaturlige og Fornuftstridige«.

3) »Hvorledes kan det bestaae med den christelige Anskuelse, at 
Gud skulde have unddraget sit Væsens Aabenbarelse for Jordens Folk 
udenfor hine Grændser [Jødedommens], og dermed givet dem uund- 
gaaeligt til Priis for Vildfarelsens og Syndens Magt?« »Mange Bestand­
dele baade af den persiske Religionslære og af den græske Philosophie 
gik over i den jødiske Religion og Gultus, og det er for en Del netop 
saadanne, af hedenske og jødiske Bestanddele sammensatte, Forestil­
linger, der staae den christelige Sandhed nærmest. Navnlig er det fra 
de hedenske Religioner, at et levende Udødelighedshaab, Troen paa 
en Fortsættelse hinsides af et bevidst, personligt Liv, paa en hinsidig 
Gjengjeldelses-Tilstand er gaaet over til det jødiske Folk. Saaledes 
staaer den senere Jødedom netop som det historiske Mellemled, der har 
forbundet Hedenskab med Ghristendom« (S. 40—42). Vistnok maa den 
jødiske Religion betragtes som en Aabenbaring fra Gud; men det samme 
gælder de andre Religioner. »Mænd som Zoroaster, Gonfutsee, Sokrates 
maa erkjendes som det Guddommeliges Aabenbarere og Forkyndere 
paa Jorden« (S. 74—75).



364 Lorenz Bergmann

vilde være en ny Overdrivelse — at Hedenskabet skulde 
staa i samme religiøse Forhold til Christendommen som 
Jødedommen«. »Saaledes samler da den hele Betragtning 
af Christendommen som historisk Religion sig i Begrebet 
om en aandelig Forberedelse af Menneskeslægten, i hvilken 
de ældre Religioner have hver sin Andeel til Tid og Sted, 
men saaledes, at den jødiske Religion udskiller sig af det 
store Antal som det historisk nærmeste og det vigtigste 
Middel, hvorved Evangeliets Sandhed er bleven indledet, 
dets Indførelse i Verden befordret, dets Virksomhed ogsaa 
i de følgende Tider understøttet«1. — Det er let at se For­
bindelsen — baade Ligheden og Forskellen — mellem Clau­
sens Opfattelse og Schleiermachers2.

Om Skriften hedder det, at den har en menneskelig, 
ufuldkommen Side foruden den guddommelige (S. 125— 
127); men »heri bestaaer Skriftens Fuldkommenhed, som 
vi ikke kunne opgive, fordi Troen paa den er uadskillelig 
fra Troen paa den christelige Aabenbaring: at den saa­
ledes er i Stand til at fortsætte Jesu lærende og levende 
Virksomhed, at reen, fuldstændig og frugtbar Sandhed 
om Jesu Lære og Liv, om Evangeliets Væsen, Indhold og 
Kraft ved den er tilgængelig for Alle og sikkret for alle 
Tider« (S. 132).

Angelologi og Dæmonologi behandles paa samme Maade 
som i Clausens tidligere Skrifter, det vil sige ligesom hos 
Schleiermacher, og Fremstillingen ender (S. 235) med et 
Citat af »Der christliche Glaube«. I. S. 238: »Eftersom Det, 
hvorfra vi skulle forløses, bliver det Selvsamme, hvad enten 
der gives en Djævel eller ei, og Maaden, hvorpaa vi skulle

x) S. 42—43. 47—48. S. 275 hedder det om den historiske Aaben­
baring: »Vi sammenfatte herunder ogsaa de ufuldkomne Former indtil 
Sandhedens Fuldendelse i Christendommen«. S. 352: »den religiøse og 
sædelige Forberedelse for Christendommen, der var givet i de øster­
landske Religioner, i den jødiske Lov og Lære, i den græske Philosophie«.

2) »Der christliche Glaube«. § 12: »Das Christenthum steht zwar in 
einem besonderen geschichtlichen Zusammenhänge mit dem Juden­
thum; was aber sein geschichtliches Dasein und seine Abzwekkung 
betrifft, so verhält es sich zu Judenthum und Heidenthum gleich«.



H. N. Clausen 365

forløses, ligeledes bliver den samme: saa er Spørgsmaalet 
om Djævelens Tilværelse aldeles ikke noget christelig theo­
logisk Spørgsmaal«.

I samme Aand betegnes Fortællingen i første Mosebog 
om Menneskets Skabelse i Guds Billede som en Myte, o: 
»en Opfattelse i sandselig, historisk Form af Det, der ligger 
ud over al Tid og al Historie«, nemlig Ideen om Menneskets 
Slægtskab med Gud (S. 244. 238).

Schleiermachers Paavirkning mærkes ogsaa, naar Syn­
dens Væsen bestemmes som »Sandselighedens Overvægt« 
(S. 279. 343), »den overveiende Hang til at følge Sandselig- 
heden imod Fornuften« (S. 296). Ligeledea i Kristologien, 
naar det hedder, at »Christus selv er Middelpunktet af 
den guddommelige Aabenbarings- og Forløsnings-Anstalt« 
(S. 299. 317), at Jesu syndfri Fuldkommenhed er »Middel­
punktet i den christelige Tro« (S. 314), medens Fortællin­
gerne om hans underfulde Fødsel ikke betragtes som histo­
riske i egentlig Forstand (S. 309—312). Ligesom Schleier­
macher behandler Clausen Jesu Forløsergerning forud for 
hans Forsonergerning, og Forsoningslæren er den samme 
som hos Schleiermacher: »Ikke er Gud først bleven for­
sonet ved Christus, men Gud har i Christus aabenbaret 
sig, er i Christus fremtraadt som den Forsonede, den Barm­
hjertige og den Naadefulde; og ikke i Gud, men i Menne­
skene og for Menneskene er Forsoningen ved Christus 
bleven til Virkelighed« (S. 374. 372). »Forsoningen opfattes 
som udgaaet fra Gud, som fuldbyrdet ved Christus, i 
Menneskene« (S. 379).

Problemet om Forholdet mellem Naade og Frihed søger 
han — med udtrykkelig Henvisning til Schleiermacher1 — 
at løse ved at kombinere Prædestinationen med Apokata- 
stasis: »Tænke vi os Evangeliet fortsættende sin Virksom­
hed gjennem de forskjellige Afsnit af Tilværelsen, ligesom 
igjennem de forskjellige Afsnit af det jordiske Liv: da

x) »Ueber die Lehre von der Erwählung« i Theol. Zeitschrift, hrsgb. 
von Schleiermacher, de Wette und Lücke. 1819. (Werke. I, 2. 1836. S. 
393—484). Der christliche Glaube. II. § 117—120.



366 Lorenz Bergmann

svinder den frygtelige Modsætning af Udvalgte og For­
skudte, Benaadede og Fordømte ind til en Forskjellighed 
— tilvisse virkelig, stor og betydningsfuld, men dog altid 
en Modsætning, der kan opløses — af Dem, der i et tid­
ligere, og Dem, der i et senere Tidspunkt blive grebne af 
Sandhedens Magt. Enhver Deling i den guddommelige 
Villie er saaledes udelukket: som almægtig Naade omfatter 
den Alle, og virker hvad den vil i det hele Omfang. Den 
modstræbende Villie fra Menneskets Side bliver kun at 
tænke som forbigaaende, lidt efter lidt forsvindende« (S. 421. 
Jfr. S. 423).

Afsnittet om »Den kirkelige Cultus« (S. 454—477), der 
slet ikke nævnes i Dr. Larsens Referat, er et nyt Vidnes­
byrd om Clausens varme Interesse og fine Forstaaelse for 
denne Side af Kristendommen. Med Styrke fremhæves, at 
Kristendommen er »Ordets Religion« (S. 463. 98); men det 
tilføjes, at »den protestantiske Cultus kan ikke frikjendes 
for en Overvurdering af Ordet, en Miskjendelse af dets 
Trang til at understøttes ved det Skjønnes og Høitideliges 
Magt, som umiddelbart tiltaler Sjelen, og som, hvor det 
gjøres fornødent, kan bøde paa Ordets Mangler« (S. 481)1.

x) Interessant er Clausens Stilling til den katolske Helgenpaakaldelse 
(S. 464—467). Naturligvis forkaster han denne; men han fremhæver, 
at det, at den fuldstændig er bortfaldet i den protestantiske Kirke, 
har været »til ikke ringe Afbræk for det kirkelige Samfundsliv. Medens 
Bevidstheden om en kirkelig Oldtid, Ihukommelse af Kirkens Lærere, 
Udbredere og Martyrer vedligeholdes frisk og levende i den katholske 
Kirke, medens Billede og Historie af Kirkens Heroer, og igjennem den 
Billedet af Kirkens historiske Liv i alle Tidsaldere, træder Folket alle­
vegne imøde, deres Virksomhed og Bedrifter ere det vel bekjendte: er 
det derimod i den protestantiske Kirke, som om den hele Række af 
Aarhundreder imellem Apostlene og Reformatorerne var udslettet eller 
agtedes den uvedkommende. Men til hvor fattig en Tilværelse har vor 
Kirke ikke derved draget sig tilbagel hvilken Rigdom af skjønne og 
frugtbare Livsbilleder har den ikke hermed bortkastet! paa hvilket 
Middel har den ikke givet Afkald til at vække og nære en kirkelig Almeen- 
aand!«

Et andet Vidnesbyrd om Clausens Retfærdighedsfølelse er, at han



H. N. Clausen 367

De af Kristus indstiftede Sakramenter, Daab og Nadver, 
maa betragtes som »et synligt Ord«; de »virker det Samme 
som Ordet, ikkun ved andet Middel og ad anden Vei« 
(S. 487). »I Sacramentet træder Christus selv frem som 
handlende Subject« (S. 488). At Clausens egen, ret vage 
Lære om Daab og Nadver ikke er ortodoks, fremhæver 
Dr. Larsen med Rette (p. 348). Det samme gælder Eskato- 
logien1, hvor han ligesom Schleiermacher hævder Apokata- 
stasis — ud fra Troen paa Gud som almægtig Kærlighed 
(S. 530).

Endelig er det ogsaa i Tilslutning til Schleiermacher, at 
Treenigheden behandles som allersidste Afsnit af »De chri­
stelige Hovedlærdomme«. Som det væsentlige i denne Lære 
betragtes Treheden i Guds Aabenbaring som Skaber, Frel­
ser og Helliggører (S. 553) — »en Løsning, der ligesom 
Schleiermachers maa betegnes som Sabellianisme« (p. 349).

Paa adskillige Punkter kommer Clausen i dette Skrift 
den kirkelige Tradition nærmere end i »Catholicismen og 
Protestantismen«. Men det vil fremgaa af det foranstaaende 
Referat, at Arven baade fra den kritiske Bibelforskning 
og fra Schleiermachers Teologi er saa fremtrædende, at 
det er med Urette, at Dr. Larsen ogsaa her mener at kunne 
konstatere en »Strømkæntring« (p. 349—351), »et Svælg, 
der nu skiller Clausen fra det Standpunkt, han havde ind­
taget i 1825« (p. 347)2.

under Omtalen af Sangen ved Gudstjenesten udtrykkelig nævner, at 
»i Grundtvigs Sangværk findes et stort Antal af den gamle græske og 
latinske Kirkes Psalmevers frit bearbeidet« (S. 470 Anm.).

x) Ogsaa paa dette Punkt overdriver Dr. Larsen Forskellen mellem 
Clausens Opfattelse i 1825 og 1844. Paa den ene Side er det ikke rig­
tigt, at han i 1825 ikke har andet at sige om den tilkommende Verden 
end, at den maa forblive et »terra incognita« (se ovenfor S. 308). Paa 
den anden Side betoner han endnu i 1844, at Evangeliet ikke har »Svar 
tilrede paa alle de Spørgsmaal, som Mennesket kunde ønske besvarede 
angaaende denne Fuldendelses Beskaffenhed« (S. 515).

2) Jeg kan heller ikke se det berettigede i den Paastand (p. 339), at 
den Karakteristik, som Clausen nu i 1844 giver af Rationalismen (Ud-



368 Lorenz Bergmann

Derimod er det naturligvis rigtigt, at Clausens Teologi 
er »en selvstændig dansk Parallel til den tyske Mæglings- 
teologi, der efter Rationalismens Nederlag i 1830erne og 
40erne tog Føringen inden for den tyske Protestantisme« 
(p. 351). Netop derfor havde det været ønskeligt, at Forf. 
ikke var gaaet udenom den interessante, men ogsaa van­
skelige Opgave: en nærmere Sammenligning mellem det 
teologiske Standpunkt i Clausens »UdvikUng af de christe­
lige Hovedlærdomme« og Twestens, C. I. Nitzsch’ og Hases 
Dogmatikker, af hvilke de to første repræsenterer den 
mere konservative Fløj af Schleiermachers Disciple, medens 
den tredie indtager et mere kritisk, liberalt Standpunkt.

Selv om Clausens Skrift ikke sjældent skuffer ved mang­
lende dogmatisk Præcision, indeholder det dog saa mange 
træffende Bemærkninger og giver i en smuk og overskuelig 
Form en saa fyldig historisk Orientering, at det maa have 
været af stor Værdi for oplyste, ikke-teologiske Tilhørere 
og Læsere. Allerede Aaret efter (1845) var der da ogsaa 
Brug for en ny Udgave1. —
vikling af de christelige Hovedlærdomme. S. 88. 371), er en anden og 
»langt mere kirkehistorisk sand end den, han i 1829 afgav under Kirke­
kampens Tryk«. Se ovenfor S. 314—320.

En Undersøgelse af, hvorvidt der efter 1848 kan paavises en saadan 
»Strømkæntring« i Clausens Teologi, ligger udenfor Disputatsens — og 
dermed udenfor denne Afhandlings — Ramme. Jeg vil derfor nøjes 
med ogsaa paa dette Punkt at advare mod en ukritisk Overtagelse af 
den traditionelle Strømkæntrings-Teori.

x) Af Interesse er her følgende Ændringer. Udtrykket »Christus- 
Ideen« (XS. 315) er nu rettet til »Christi Personlighed« (2S. 331). Af­
snittet om »Guds Væsen og Egenskaber« har faact en Tilføjelse (S. 182— 
183), der synes at tage et Forbehold overfor Schleiermachers Opfattelse: 
»Hvor det religiøse Liv bliver eensidigt ført hen til en eller anden enkelt 
Deel af den aandelige Virken — til Tænkningen over de guddommelige 
Tings Væsen, eller til Følelsens indesluttede Fromheds-Liv eller til 
Villiens udadvendte Stræben ... der kunne vi ikke andet end finde 
et Sidespor indslaaet, som, jo længere det forfølges, vil føre desto læn­
gere bort fra den sande christelige Retning«. — En anden Tilføjelse 
(S. 520—521) benægter den kirkelige Øvrigheds Ret til at tvinge bap­
tistiske Forældre til at lade deres Børn døbe. !1



H. N. Clausen 369

Pladsen tillader ikke en nærmere Omtale af Clausens 
andre Skrifter og Afhandlinger fra det samme Tidsrum 
(1826—48). Alene i »Maanedsskrift for Litteratur« udgav 
han i Aarene 1829—38 ikke mindre end 28 Afhandlinger. 
De vigtigste af disse har Dr. Larsen omtalt i forskellige 
Sammenhænge. Men en enkelt, meget karakteristisk, kunde 
der yderligere have været Grund til at gaa ind paa, nemlig 
Clausens Anmeldelse af P. A. Fengers Udgave af Kingos 
Psalmer og aandelige Sange. 18271.

Da Fenger i sin Fortale erklærer, at hans Formaal ikke 
er æstetisk eller historisk, men opbyggeligt (»at levere 
danske Christne et Bidrag til den huuslige Andagts Befor­
dring«), rejser Clausen det Spørgsmaal: »Om de Kingoske 
Psalmer og aandelige Sange, for i vore Tider at tjene til 
sand christelig Opbyggelsesbog, burde udgives i aldeles 
uforandret Skikkelse og aldeles fuldstændig Samling«. Han 
aftrykker forskellige Steder, hvor Kingo i stærke, til Dels 
platte Udtryk gengiver den ortodokse Opfattelse af Guds 
Vrede, Djævelen, Kristi stedfortrædende Straflidelse og 
Menneskets fuldstændige Fordærvelse ved Synden (S. 21— 
24), og udtaler, at saadanne »vrange Forestillinger og uhel­
dige Yttringer« burde have tilskyndet Udgiveren til »ved 
enkelte Smaaforandringer og endnu mere ved Udeladelser 
og Udvalg at lette og befordre den opbyggelige Læsning« 
(S. 28) — tilmed i »en Tid, hvor saamange forenede Kræfter 
arbeide paa at gjøre Fornuftens Evne og Brug mistænkt 
og at trænge det tændte Lys tilbage, medens de fordoms- 
fuldeste religieuse Forestillinger finde Forsvarere og ind­
prentes Folket i Tale og Skrift« (S. 29, jfr. S. 37: »Sværme­
riet og Overtroen tæller i vore Dage atter ivrige Tals­
mænd«). »Enhver fornuftig Christen maa protestere imod, 
at den blinde Auctoritets-Tro uden Rod og Grund i Menne­
skets Indre udgives for den sande, den christelig eenfoldige 
Tro, med hvilken den ikke har mere Lighed end Dumhed

x) Maanedsskrift for Litteratur. I. 1829. S. 19—39.
24



370 Lorenz Bergmann

med Ærlighed« (S. 27). Den Evangelisk-Christelige Psalme­
bog har vel unægtelige Mangler, særlig »Mangel paa poe­
tisk, opløftende Aand, hjertegribende, begeistrende Kraft« 
(S. 33); men den har det Fortrin for den Kingoske, at den 
overholder Grændsen mellem Tro og Lære, Religion og 
Theologi«1.

Betegnende for Clausens Uvilje mod enhver teologisk 
Ensidighed er en Anmeldelse af 11 Stridsskrifter fra den 
»sydvestsjællandske Fejde« 1833, hvis vigtigste Stridsmænd 
var fra ortodoks Side Pastor P. A. Fenger i Slotsbjergby 
og fra rationalistisk Side Pastor Hans Bastholm i Slagelse2. 
Fra den ene Side fremhævede man Troen og Jesus som 
Frelseren, fra den anden Dyden og Jesus som Læreren. 
Clausens Standpunkt3 er, at hver af de stridende Parter 
fremfører en Sandhed, men ikke Sandheden, som først 
fremkommer, naar begge Sider af Sagen forenes. Mest 
vender han sig dog mod den ortodokse Ensidighed.

Under Omtalen af Studenternes Bedømmelse af Pro­
fessor Clausen savner jeg følgende Udtalelse af D. G. Mon-

x) »Skal nemlig Psalmebogen efter sin Bestemmelse være det al­
mindelige Udtryk for Andagten, som besjæler den forsamlede Menighed 
og bringer den til at udsynge sin Tak og Priis og Bøn, da er det ogsaa 
den første og væsentlige Fordring, at den skal være Udtryk af en Tro, 
som kan antages at være Menighedens fælleds Eiendom, og dette opnaaes 
kun, naar den, frigjort fra Skolesystemets Skruebaand, bevæger sig 
inden Evangeliets hellige Grændser, af dens rene, simple Lære henter 
sin Kraft til at opklare, styrke, røre, begeistre, og saaledes ved sit 
Exempel antyder, at den kirkelige Virksomhed staaer over Modsæt­
ningerne, der udenfor Kirken dele den theologiske Verden«. »Ogsaa der­
ved har den værdige Biskop Balle, hvem den danske Kirke skylder en 
Psalmebog, som alle synge uden Anstød og de Fleste til Opbyggelse, 
sat sin ægte evangeliske Characteer et Mindesmærke, idet han vidste 
at skjelne sit eget theologiske System fra den almindelige christelige 
Tro, og fandt sig, som Medlem af Kirken, opbygget ved Psalmer, der 
ikke kunde fyldestgjøre ham som Dogmatiker*. (S. 34—35).

2) Helveg IL2 S. 561—570. L. Koch S. 114—116. Fr. Barfod: P. A. 
Fenger. 1858. S. 33—40.

8) Maanedsskrift for Litteratur. IX. 1833. S. 427—454.



H. N. Clausen 371

rad kort efter Clausens Død: »Han havde en sjelden reen 
og ædel Character, maaske med en lille Tilsætning af Selv­
tilfredshed; under et temmelig koldt og afmaalt ydre Væsen 
glødede Hjertet af Kjærlighed til Fædrenelandet, detdanske 
Sprog, Sønderjylland. Der var stor Klarhed i hans Tanker, 
men de marscherede lige ud af Landeveien som vel dres­
serede Soldater. Til Nød kunde han finde sig i, at Andres 
Tanker gjorde Krumspring, naar de holdt sig til Jorden. 
I det jævnt Forstandige laa hans store Styrke. Det høie 
og dybe maatte iføre sig det jævnt forstandiges Dragt for 
at tiltale ham. Fred være med den ædle Sjæl!«1.

En anden af Studenterne fra denne Periode, C. J. Brandt, 
har i sin Nekrolog over sin gamle Lærer2 vist, indtil hvilken 
Grænse en forstandig og kyndig Discipel af Grundtvig 
kunde anerkende Clausens Betydning: »Han var ingen­
lunde som hans Fader, Stiftsprovsten ved Frue Kirke i 
Kjøbenhavn, afgjort Rationalist af den gamle Skole, men 
meget mere paavirket af Schleiermacher, allerede da han 
optraadte som ung Forfatter af det omfattende og lærde 
Værk om »Katholicismens og Protestantismens Kirkefor­
fatning, Lære og Ritus«; men hans Lærebygning hvilede 
dog paa den kristelig uholdbare Grundsætning: at det ikke 
er den historisk overleverede Kristentro, der tør gjælde 
som saadan, men hvad den menneskelige Kløgt, med for­
nøden Lærdom, kan faa ud af de hellige Skrifter. Det var 
mod denne Skrifttheologi, Grundtvig skarpt optraadte i 
»Kirkens Gjenmæle«. 1825«.

»Hvad der udmærkede ham, var Klarhed og Fasthed 
i Tanke og i Karakter, og er disse Gaver end ikke tilstrække­
lige til at danne en fremragende kristelig Teolog, saa gjorde 
de sig gjældende paa andre Livets Omraader, hvor den 
varme Fædrelandsven vandt fortjent Anseelse, og der er 
ingen Tvivl om, at hans Navn vil i lange Tider mindes og 
tælles med blandt de højt begavede Mænd, der i den første

x) Politiske Breve. 9—13. 1877 S. 14.
2) Dansk Kirketidende. 1877. Nr. 14. Sp. 225.

24*



372 Lorenz Bergmann

Halvdel af det nittende Aarhundrede var Førere for vor 
borgerlige Udvikling«.

P. 328 hedder det, at Vulgærrationalismen »ved 1830ernes 
Begyndelse i Tyskland havde faaet sit endelige Dødsstød, 
navnlig fra Kirkehistorikeren Karl v. Hase«1. Da Rationa­
lismen jo er et af Dr. Larsen atter og atter anvendt Grund­
begreb, forekommer det mig, at han burde have nævnet 
den tredobbelte Indvending, som Hase gør gældende mod 
Rationalismen : »Den miskender Kristendommens historiske 
Betydning, forfladiger det religiøse Livs Inderlighed og 
savner Videnskabens filosofiske Alvor« (S. 58). Dertil sva­
rer, at tre Forhold har ført den nye Tid bort fra denne 
Rationalisme: (1.) Der er vaagnet en historisk Forstaaelse 
for Fortiden, som gør, at man ikke mere finder Kirkens 
gamle Dogmer saa meningsløse og overtroiske som Ratio­
nalisterne, men anerkender de religiøse Ideer, som ligger 
til Grund for dem (S. 62—63). — (2.) Der er vaagnet en 
religiøs Inderlighed, som atter lader det af Rationalisterne 
miskendte Følelsesliv komme til sin Ret (S. 65—66). — 
(3.) Videnskaben indvender, at Rationalismen mangler 
videnskabelig Kraft og Skarphed. Den har ikke godtgjort 
Rigtigheden af sin øverste Grundsætning, at Fornuften er 
den højeste Dommer paa det religiøse Omraade. Ved »For­
nuften« forstaar den »den sunde Menneskeforstand« ; men 
hvad denne antager, skifter til forskellige Tider. Den staar 
ikke over Videnskaben, men er afhængig af denne (S. 66— 
71. 330—346).

I Litteraturhenvisningerne savner man ved Omtalen af 
Augustins bekendte, misforstaaelige Udtalelse: »Ego vero 
evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commo­
veret auctoritas« (p. 207—208) Professor Nørregaards Af­
handling i »Svensk Teologisk Kvartalskrift«. X. 1934. S. 322 
—326. — Om den unge Goldschmidts Sammenstød med

x) Hases »Theologische Streitschriften«. I—III. 1834—37 er aftrykt 
i hans »Gesammelte Werke«. VIII, 1. 1892. S. 35—414, som ovenfor 
anføres.



H. N. Clausen 373

Professor Clausen (p. 31117) se Hans Kyrre: M. Gold- 
schmidt. I. 1919. S. 42—44. — Om Clausens yngre Kol­
leger, Fogtmann, Engelstoft, C. E. Scharling og Herman- 
sen havde det været rimeligt at henvise til 2. Udgave af 
»Dansk Biografisk Leksikon«, ligesom ved A. F. Beck, 
Brøchner og Magnus Eiriksson (p. 266). Det burde ogsaa 
have været nævnet, at Grundtvigs »Om Daabspagten« 
(p. 219) er aftrykt i hans »Udvalgte Skrifter« ved Begtrup. 
V. S. 366—375, og hans »Frisprog« (p. 355) i VIII. S. 209— 
298. Mynsters Tale over Hohlenberg (p. 192) er optaget i 
hans »Kirkelige Leiligheds-Taler«. II. 1854. S. 380—383, 
Clausens varmt følte Afskedsord i hans »Taler«. 1848. 
S. 147—149 og i »Fædrelandske Forhold og Anliggender« 
S. 763—766. Artiklerne i »Kjøbenhavnsposten« 1834 om 
liturgiske Forbedringer (p. 223) er aftrykt i »Kirkelige For­
hold og Anliggender«. S. 320—344 — om Jubelaaret 1836 
i »Dansk Ugeskrift« (p. 247—248) ib. S. 3—29 — Anmel­
delsen af Grundtvigs »Frisprog« (p. 358) ib. S. 357—373 
— p. 35819 ib. S. 389—413. P. 257—258 kunde det have 
været nævnet, at allerede 1836 bragte Clausens »Tidsskrift 
for udenlandsk theologisk Litteratur« en Oversættelse af 
de vigtigste Afsnit af Strauss’ »Das Leben Jesu« samt af 
Neanders og Ullmanns Bedømmelser af dette Skrift1.

VI
Godt en Fjerdedel af det foreliggende Værk (p. 231—244. 

273—306. 364—429) handler om Clausens politiske og na­
tionale Virksomhed: hans Kamp for politisk Frihed og

x) Ogsaa i dette Afsnit er der mange »Trykfejl«, p. 1974 læs: Søren 
Kierkegaards Papirer. I. 1909. G. 19. A 29. — p. 203 L. 6 Lærestilling 
— læs: Lærerstilling. — p. 20327 S. 81 — læs: S. 85. — p. 205 Anm. 
sidste Linie læs: 10. R. II. S. 176. 178. — p. 23514 læs: Breve fra J. P. 
Mynster. S. 155. — p. 249 Anm. L. 2: 10. R. II, 182 — læs: 10. R. II, 
176. — p. 265 L. 1 heller — læs: heller ikke. — p. 319 L. 3 læs: 1829 
og Glauchau. — p. 3371 S. 111 — læs: S. III. — p. 343 L. 9 vinder 
— læs: vidner.



374 Lorenz Bergmann

Pressefrihed, for det danske Sprogs og den danske Natio­
nalitets Ret i Sønderjylland, hans Deltagelse i den skan­
dinaviske Bevægelse og hans Virksomhed for Kunsten i 
København (Udsmykningen af Universitetets Forhal og 
af Frue Kirke samt Oprettelsen af Thorvaldsens Museum).

De primære Kilder er Clausens i »Stændertidende« af­
trykte Taler i Stænderforsamlingen i Roskilde, hans Ar­
tikler og Afhandlinger i »Maanedsskrift for Litteratur«, 
»Dansk Ugeskrift«, »Dansk Folkeblad« og »Fædrelandet« 
— hvoraf et fyldigt Udvalg er udgivet efter hans Død 
under Titlen »Fædrelandske Forhold og Anliggender«. 1881. 
788 S. — endvidere hans Udtalelser i Selvbiografien og i 
Mindeskrifterne om Chr. Paulsen og J. F. Schouw.

Desuden har Dr. Larsen flittigt benyttet den nyere 
trykte Litteratur, særlig Hans Jensens »De danske Stæn­
derforsamlingers Historie«, P. Lauridsens »Da Sønderjyl­
land vaagnede« og K. Fabricius* Fremstilling i »Sønder­
jyllands Historie«. IV.

Saa vidt jeg kan se, har Forf. ikke i disse Afsnit givet 
noget væsentligt nyt; men han har om Clausen som Midt­
punkt samlet et stort og spredt Stof til en forstandig, klar 
og overskuelig Fremstilling. Her, hvor han ikke er hemmet 
af sin ortodokse Teologi, kan han ogsaa udtale sig med 
Sympati og Beundring for Clausens Personlighed. »Natio- 
nalitetsspørgsmaalet skulde blive hans store politiske Kær­
lighed, som han blev tro lige til sin Død. Kunde han paa 
mange Maader i sin offentlige Fremtræden virke kølig og 
reserveret, saa var han nu blevet grebet af en Sag, der 
mange Gange skulde løse den bundne Varme i hans tro­
faste Hjerte« (p. 289). »Hverken Kongegunst eller Folke­
stemning kunde holde ham tilbage fra at følge og udtale, 
hvad der var hans Overbevisning og hans Samvittigheds 
Bud, og med Hovedet koldt, men Hjertet varmt arbejdede 
han utrætteligt for at realisere, hvad der saaledes for ham 
var blevet det rette og sande« (p. 423). »Hvor den person­
lige Frihed var truet, dér kunde man altid være sikker



H. N. Clausen 375

paa at træffe Clausen som dens Forsvarer« (p. 405). Karak­
teristisk er saaledes en Artikel fra 1835, hvor han rejser 
det Spørgsmaal: »Hvad hører der til at være en liberal 
Mand?« og svarer, at Navnet liberal »ikke betyder nogen 
udvortes Virksomhed, men en indvortes Sindsstemning«, 
hvis Grundvold er Kærlighed til Sandhed og Frihed, baade 
politisk, kirkelig, borgerlig og videnskabelig Frihed. »Det 
er aldeles i sin Orden, naar den, der i Religionens Anlig­
gender skyer selvstændig Tænken og Gransken og vil have 
sig selv og andre bunden til Kirkelærens Bogstav, ogsaa 
indskrænker sin politiske Trosbekendelse til den ene Ar­
tikel: at tage al selvvirksom Tanke fangen under Lydig­
hedens Aag. Men paa samme Maade maa da ogsaa Den, 
der finder Aandens Underkuelse i eet Forhold unaturligt 
og fordærveligt, arbejde den imod i alle Forhold«1.

Dr. Larsen fremhæver da ogsaa med Rette den nære 
Forbindelse mellem Clausens Teologi og hans Politik: »Clau­
sen betragtede sin politisk liberale Virksomhed som en 
konsekvent Videreførelse af sin Kamp for kirkelig og teo­
logisk Frihed. Kristendom og Politik var for ham ikke 
hinanden modsatte Størrelser, men den første skulde, saa- 
dan som han forstod den, gennemsyre den anden med sine 
Tanker« (p. 253. Jfr. p. 240). »Ligesom han i Teologien er 
Mellemstandpunktets Mand, saaledes er han ogsaa i Poli­
tikken en Modstander af alle Yderligheder, de være sig i 
absolutistisk eller radikal Retning« (p. 283).

Dr. Larsen skriver p. 243, at »hele hans offentlige Virk­
somhed blev mere statsborgerlig end egentlig politisk. Han 
var liberal, men aldeles ikke Demokrat i den Forstand, 
at han kunde tænke sig Indførelsen af nogen almindelig 
Valgret. Ligesom han paa det kirkelige Omraade var 
Aandsaristokraten, saaledes var han det ogsaa paa det 
borgerlige. Virkelige Mennesker var efter hans Opfattelse 
kun de dannede og oplyste Medborgere. Lehmanns Ord,

x) »Dansk Folkeblad«. 1835. Nr. 9—10. Anført p. 280—281.



376 Lorenz Bergmann

at »den danske Nations Kerne bestaar af en oplyst og agt­
værdig Middelstand«, og at Embedsmændenes Klasse her 
i Kraft af sin Uddannelse er i Besiddelse af et »aandeligt 
Supremati«, er som talt ud af hans Hjerte«. — Dette er 
vist i det væsentlige rigtigt; kun maa det tilføjes, at Forf. 
ikke giver nogen Hjemmel for den udfordrende Sætning, 
at »virkelige Mennesker var efter hans Opfattelse kun de 
dannede og oplyste Medborgere«, og han korrigerer den 
selv ved sin senere Omtale (p. 280—281) af den Iver, hvor­
med Clausen i Stænderforsamlingen 1842 tog sig af Hus- 
mændenes Sag1. »Clausens positivt sociale Holdning i Hus­
mandssagen tjener ham i allerhøjeste Grad til Ære. Her 
er Tale om en kristelig social Forstaaelse, der ikke gav 
den noget efter, som Martensen senere viste overfor Ar­
bejderbevægelsens berettigede Krav«2.

Clausens Tidsskriftsartikler indeholder mange interes­
sante Udtalelser, hvoraf der f. Eks. kunde have været Grund 
til at medtage følgende: »Journalisten, som daglig skal 
bespise et læsehungrigt Publikum uden altid at kunne selv 
med den bedste Vilje komme Sandheden — eller dog den 
hele fuldstændige Sandhed — paa Spor, har fremfor nogen 
Forfatter Fordring paa Overbærelse; kun til hans Sand- 
hedskjærlighed, hans Bestræbelse for at give Sandheden 
i alle Forhold dens Ret, bør Fordringerne være strenge«. 
At »Selskabet for Trykkefrihedens rette Brug« omfatter 
baade konservative og radikale Elementer, betragter han 
som en Fordel. »Der er ikke mange Lærdomme, der er­
hverves tidligere i Livet end den, at den opblussende Be­
gejstring, den selvtillidsfulde Iver trænger til at have Er­
farenhed, Maadehold og Besindighed ved sin Side; men det 
maa heller ikke overses, at Maadeholdets Dyder have deres 
største Værd ved at virke dannende og ledende ind paa

x) Det indbragte ham ogsaa en varm Paaskønnelse i I. A. Hansens 
»Almuevennen«. 1842. Nr. 46.

2) p. 384. Dr. Larsen skriver »Kaar«; men det maa være en Skrive­
eller Trykfejl for »Krav«.



H. N. Clausen 377

det fyrigt overstrømmende Liv. Og mindst burde man 
glemme at skjønne paa Ytringer af et saadant Liv — selv 
om det nu og da driver vilde Skud — i en Nation, hvor 
Entusiasmen hører til de sjældnere Naadegaver, og de 
roligere Egenskaber spille en Hovedrolle i National-Karak- 
teren, som ofte bringer den nær Flegmaets Grænser«1. »Det 
er jo dog den evige Verdenslov, at Menneskets Kraft skal 
uddannes gjennem Modsætninger og i Strid«2.

At Clausen havde mere virkelig Forstaaelse for politiske 
Realiteter, end f. Eks. A. D. Jørgensen3 tillægger ham, 
fremgaar af en Udtalelse som denne i Stænderforsamlingen 
1842: »Her er det i Sandhed ikke nok uophørligt at gjen- 
tage Ønsker, Begjæringer og Opfordringer; men hvad det 
gjælder om, er med Øjet heftet til Maalet at gribe og rette­
lig benytte de Udviklingsmomenter og Overgangspunkter, 
som Tiden tilbyder i sit Løb«4.

Under Afsnittet om Clausen og Kunsten i København 
havde det været rimeligt at omtale hans personlige Op­
fattelse af Kunstens Forhold til Kristendommen. Med sin 
fine Skønhedssans havde han et klart Blik for, »hvor nøie 
og inderligt Forbundet er imellem Religion og Kunst«6, og 
særlig mellem Kristendommen og Kunsten6. I sin stærkt 
grebne »Hilsen til Thorvaldsen« ved Festen 7. Oktober 
1838 talte han om »Kunstens Hellighed« og udtalte, »at 
Sandheden først dér, hvor den træder frem i Skjønheds

x) »Dansk Folkeblad« 1837. Nr. 36—37. Fædrelandske Forhold og 
Anliggender. S. 233—234. 246.

2) Dansk Ugeskrift. 1842. Nr. 13. Fædrelandske Forhold. S. 322.
3) »Danmarks Riges Historie«. VI, S. 359—360: Det nationalliberale 

Partis »toneangivende Mænd som Prof. Clausen, gentog kun atter og 
atter deres Krav og deres golde Kritik af Regeringens Forholdsregler, 
uden at ville se Opgavens Vanskeligheder« — en Dom, som Dr. Larsen 
med Rette afviser p. 413.

4) Fædrelandske Forhold. S. 381.
5) Udvikling af de christelige Hovedlærdomme. S. 471.
6) Catholicisme og Protestantisme. S. 789—800. Se ogsaa ovenfor 

S. 308—10. 366.



378 Lorenz Bergmann

Form, faar sin fulde Magt over det menneskelige Sind og 
det menneskelige Liv«1, og i en Artikel ved Aabningen af 
Thorvaldsens Museum 17. September 1848 skriver han, 
»at ligesom Sandhed, Retfærdighed, Gudfrygtighed, saa­
ledes er ogsaa Skjønheden en hellig, en velgjørende, op­
løftende, forsonende Magt, at der i et Folks aandelige Ud­
vikling mangler en aldeles væsentlig Side, saalænge som 
det mangler paa det Sind, der dvæler med Kjærlighed og 
Glæde ved Kunstens Værker, mangler paa Drift og Trang 
til at forhøje Livet ved at paatrykke det Skjønhedens 
Præg«2.

I Litteraturen til dette Afsnit savner jeg Dr. Skat Arild- 
sens Afhandling om »H. N. Clausens Syn paa Forholdet 
mellem Kunst og Kristendom«3. Det burde ogsaa have 
været nævnet, at den Dom, at Clausen »som faa Lægmænd 
var blevet egnet til at være Raadgiver, naar der skulde 
løses kunstneriske Opgaver« (p. 293), er stiltiende over­
taget fra Fredrik Nielsen1.

Angaaende Kongens berømte Svar paa Bønskriftet om 
Trykkefriheden i 1835: »Vi alene vide!« (p. 276), kunde 
der være Grund til at nævne Hans Jensens Formodning, 
at Svaret skulde skyldes Stemann og være formuleret af 
ham6. Dog er det vist med god Grund, at Harald Jørgen­
sen betvivler dette: »Den Følelse af krænket Regentstolt- 
hed, der lyser ud af Reskriptet, harmonerer udmærket 
med den Selvfølelse, der var saa karakteristisk for Frederik 
VI«. Det er derfor »overvejende sandsynligt, at den tradi­
tionelle Opfattelse af Reskriptet af 26. Februar 1835 som 
»den faderlige Enevældes sidste Ord« er nok saa rigtig som

x) Fædrelandske Forhold. S. 758—759.
2) Ib. S. 708.
3) I »Historiske Meddelelser om Staden København«. 3. R. III. 

1938. S. 14—38.
4) DBL.1 III. S. 613.
6) »Historisk Tidsskrift«. 10. R. IV. 1937. S. 261—277.



H. N. Clausen 379

Teorien om »det vrede Udbrud af en bureaukratisk Mi­
nister«1.

Afsnittet om Skandinavismen ender p. 421 med en meget 
angribelig Udtalelse. Det hedder, at Maalet for Clausen 
var »ikke blot en kulturel Nordisme, men ogsaa en politisk 
Nordisme, der kunde træde an til Nordens Forsvar mod 
Øst og mod Syd«. Derpaa fortsætter Dr. Larsen: »Under 
Treaarskrigen viste denne Tanke sig at være rigtig, fordi 
den blev omsat i Daad. Den viste sig ogsaa at være rigtig 
i 1864, om end Beviset blev negativt. Da de svensk-norske 
Tropper blev hjemme, tabte Norden det Terræn, den i 
1848 saa tappert havde forsvaret«. Heroverfor maa man 
virkelig spørge: Var det de svensk-norske Troppers Del­
tagelse i Treaarskrigen, som bevirkede dens lykkelige Ud­
gang, og var det disse Troppers Udeblivelse, som bevir­
kede det ulykkelige Udfald i 1864?

En besynderlig Sprogblomst møder man til allersidst 
(p. 428): »Paa Københavns Gader kunde man vel under 
Christian den Ottendes Regering møde Mænd som Grundt­
vig, Mynster, Søren Kierkegaard, Oehlenschlåger, H. C. 
Andersen, Ørstedeme og Thorvaldsen, for blot at nævne 
et lille Udpluk af »Guldalderens« store Navne; men man 
kunde rigtignok ogsaa møde ganske andre ubehagelige 
Ting« [!]. Sjuskefejl og Trykfejl er heller ikke i dette Af­
snit ualmindelige2. Gentagne Gange forsømmer Forf. at

x) Harald Jørgensen: Trykkefrihedsspørgsmaalet i Danmark 1799— 
1848. 1944. S. 180—182. Dette Skrift er først udkommet, efter at Pastor 
Jørgen Larsen havde indsendt sin Disputats. Det samme gælder N. M. 
Plums Københavns Præstekonvent 1843—1943. 1943, som der ellers i 
andre Sammenhænge vilde have været Grund til at anføre.

2) p. 236 L. 8 f. n. 273 Skoler — læs: 2673 Skoler. — p. 23826 S. 277 
— læs: S. 227. — p. 24031 Optegn. 19 — læs: Optegn. 261. — p. 274 
L. 1 f. n. Frihed og Censur — læs: Frihed for Censur. — p. 275 L. 3 
fejrende Veltalenhed — læs: sejrende Veltalenhed (saaledes Fr. Barfod 
i »Skandinavisk Folkekalender«. 1844. S. 228, hvorfra Udtrykket stil­
tiende er overtaget). — p. 275 L. 16—17 gøre sig fortjent — læs: gøre 
sig slet fortjent. — p. 299 L. 3 f. n.: ægte Indretning — læs: ægte



380 Lorenz Bergmann

gøre opmærksom paa, at de af ham omtalte Artikler af 
Clausen er optrykt i hans »Fædrelandske Forhold«1, og 
man savner ogsaa i dette Afsnit ofte Henvisninger til 
2. Udgave af »Dansk Biografisk Leksikon«.

Den foregaaende Redegørelse, som let kunde forøges 
med flere Eksempler, vil have vist, at der kan rettes 
mange begrundede Indvendinger mod den foreliggende 
Disputats. Bogens Mangler i Henseende til Selvstæn­
dighed, Nøjagtighed og Fuldstændighed har bevirket, at jeg 
kun med store Betænkeligheder har kunnet tilraade dens 
Antagelse. Men i Tvivlstilfælde bør man jo gaa til den 
milde Side. I denne Sammenhæng mener jeg at burde 
nævne, at den anden Opponent — ogsaa i sine trykte 
Udtalelser efter den mundtlige Handling — har givet Ud­
tryk for en væsentlig gunstigere Bedømmelse2. For øvrigt 
er det min Opfattelse — som allerede udtalt i Indledningen 
til denne Afhandling — at selv om det er en meget angribe­
lig Disputats, er det fortjenstfuldt at have givet os første 
Del af en udførlig, forstandig og velskrevet Biografi af

national Indretning. — Der er intet Skrift, som hedder »Breve fra og 
til Mynster« (p. 23514. 285B1), men et hedder »Breve fra J. P. Mynster«. 
1860 og et andet »Af efterladte Breve til J. P. Mynster«. 1862.

x) Saaledes er Artiklen »Om Fremgangsmaaden ved den indbyrdes 
Undervisnings Indførelse«. 1831 (p. 237) aftrykt i »Fædrelandske For­
hold«. S. 54—87. »Om Selskabet for Trykkefrihedens rette Brug«. 1837 
(p. 27821), aftrykt ib. S. 224—247. »Et Par Ord om den Kunst at takke«. 
1835 (p. 28237) ib. S. 287—293. Clausens opsigtvækkende Tale i Stænder­
forsamlingen 9. Dec. 1844 om de danske Slesvigeres Ret (p. 398—399) 
er optrykt i Clausens »Taler«. S. 165—184.

2) I sin Anmeldelse af Disputatsen i »Dansk Teologisk Tidsskrift«. 
1945 har Docent, Dr. Søren Holm betegnet den som »et flittigt, grundigt 
og solidt Arbejde« (S. 162). »Benyttelsen af den trykte Litteratur er 
meget omfattende og dybtgaaende« (S. 145). Den historiske Baggrund 
»skildres med kyndig Fortrolighed og megen Lærdom« (S. 144). — Jeg 
forstaar ganske vist ikke en saadan Bedømmelse; men den er for mig 
dog et Vidnesbyrd om, at det vist er rigtigt, at Fakultetet har antaget 
Disputatsen. In dubiis pro reol



H. N. Clausen 381

H. N. Clausen. Jeg venter, at den læseværdige Bog vil faa 
mange Læsere, ogsaa uden for det lærde Lav, og jeg haaber, 
at Dr. Jørgen Larsen maa faa Tid og Kræfter til at fort­
sætte med en anden Del, mod hvilken der vil kunne gøres 
færre Indvendinger.

Fremkomsten af Disputatsen og af de to Opponenters 
Afhandlinger vil forhaabentlig bidrage, ikke blot til et 
mere omfattende Kendskab, men ogsaa til en højere Værd­
sættelse af H. N. Clausen.

Man plejer at sige, at Clausens Teologi ikke har haft 
den Betydning som Martensens. Dette er vel ogsaa rig­
tigt, naar der tænkes paa den øjeblikkelige Virkning. Men 
anderledes synes det mig at forholde sig, naar man regner 
med det lange Løb. Saa er Martensens spekulative Teologi 
en Episode, der er indtruffet under visse historiske For­
hold og næppe paa den Maade vil komme igen. Clausens 
kritiske Teologi er derimod en Type, som atter og atter 
kommer igen, ja, som er et uundværligt Element i en­
hver virkelig videnskabelig Teologi. Den Schleiermacher- 
Clausenske »Forening af den inderlige Kristustro med den 
frygtløse Kritik overfor det kirkelig Nedarvede og Fast- 
slaaede«, som Fredrik Nielsen i sin Karakteristik af Clau­
sen betegnede som en uholdbar Dualisme, hvis to Ele­
menter maatte gaa og var gaaet fra hinanden som kirkelig 
Kristendom og Nyrationalisme1 — denne Forening vil altid 
for nogle staa som den protestantiske Teologis højeste 
Ideal.

2) Fr. Nielsen: Karakteristiker og Kritiker. S. 3—4. 12.


