Christian Kalkar.

I Anledning af Pastor Niels Bundgaards Biografi.

Af Lorenz Bergmann.

ogneprast Niels Bundgaard i Ejsing, Viborg Stift, som
fra 1931 har veeret Medlem af Bestyrelsen for Det danske
Missionsselskab (D. M. S.), har gjort sig fortjent ved et flit-
tigt missionhistorisk Forfatterskab. Af en stort anlagt
Fremstilling af »D. M. S.s Historie« er der udkommet 2.
Bind (I om Missionsmenigheden i Danmark. 1935. 396 S.
— IT om Tamulmissionen. 1942. 422 S.). Forhaabentlig vil
dette dygtige Arbejde blive afsluttet med et 3die Bind om
D. M. S. Mission i Kina, som jo nu er naaet til et forelgbigt
Hvilepunkt. Desuden har han bl. a. udgivet en kortfattet
Fremstilling af D. M. S. Historie (1932. 126 S.) og en Bog
om »D. M. S. i Dag« (1949. 174 S.).

Hans sidste Skrift handler om »Dr. Christian Kalkars Be-
tydning for dansk Kirkeliv og Mussionsvirksomhed« (1951.
365 S. Gads Forlag. Teologiske Studier. Nr. 12).

Som Pastor Bundgaard skriver i sit Forord, kommer Kal-
kar selvfolgelig ikke paa Linie med Grundtvig og Kierke-
gaard, Mynster, Martensen og Vilh. Beck [jeg tilfgjer i
denne Rakke: D. G. Monrad], men maa navnes Side om
Side med Ma®nd som Biskopperne Laub, Brammer, Dau-
gaard, Engelstoft, Fog og Skat Rerdam, samt Praesterne
P. A. Fenger og Ferdinand Fenger, H. C. og Peter Rordam,
Birkedal og Fr. Hammerich, [Bladel], Frimodt og Jens
Vahl. »Med sin rige Begavelse, sin omfattende Viden og
store Energi fyldte Kalkar en betydelig Plads i den danske
Kirkes Liv, da han gennem et langt Liv kom til at deltage

1) Alle Henvisninger i det felgende blot mod p. og Sidetal gelder dette
Verk.



600 Lorenz Bergmann

i en Rekke Forhandlinger om danske Kirkeforhold, skrive
en Rekke storre og mindre Boger og vere praktisk virk-
som i dansk Kirkeliv, her skal forst og fremmest naevnes
Kirkens udadgaaende Virksomhed blandt Hedningerne«.
Derfor er det fortjenstfuldt, at Pastor Bundgaard har villet
give en udferlig, videnskabelig Fremstilling af Kalkars Liv
og Virksomhed paa Baggrund af den Tid, i hvilken han
levede.

Den foreliggende Biografi er et flittigt Arbejde. Forf. er
fuldt fortrolig med Kalkars mange Skrifter, Afhandlinger
og Bladartikler og med de Udtalelser, som fremkaldte disse
eller fremkaldtes ved dem. Adskilligt veerdifuldt Stof har
han fremdraget fra utrykte Kilder: D. M. S. Bestyrelsespro-
tokoller, Kalkars Journaler med hans Preaedikenoptegnel-
ser, samt hans Brevveksling med Sgnnen, Otto Kalkar, med
Professor Jens Moller og Biskop Mynster. Naar man herer
om ren sterre Brevveksling med Jens Moller« (p. 23) og om,
at »der blev vekslet mange Breve mellem Kalkar og Myn-
ster« (p. 21. 125), rejser det Spergsmaal sig uvilkaarligt hos
den, der ikke har haft Lejlighed til at arbejde med dette
utrykte Materiale, om det nu ogsaa er blevet udnyttet fuldt
ud — et Spergsmaal, som for det trykte Materiales Vedkom-
mende paa flere Punkter maa besvares benzgtende.

Forst nogle Bemarkninger om Enkeltheder. Bogen er
gennemgaaende klart skrevet; men Fremstillingen mang-
ler paa adskillige Steder en sidste Afpudsning. Sproget er
ofte tungt, med mange unedvendige Gentagelser af det
samme Ord, f. Eks. p. 199 L. 16—19, hvor Ordet »Modet«
gentages 4 Gange!. p. 222 nevnes Giitzlaffs Navn 10 Gange;
i ethvert Tilfelde de 6 Gange kunde man ngjes med det
personlige Pronomen: han. I Gengivelsen af de mange Ci-
tater er der af og til smaa Ungjagtigheder. Et enkelt Sted
er der udfaldet en Linie, hvorved Sztningen har faaet den
modsatte Mening. »Aaret 1848 — skriver Kalkar? — dan-

1) Jir. p.8. L.3—4;p. 254. L. 5f.n. — L. 2 f.n.
2) TT. (Theologisk Tidsskr.). 1877. S. 417—418.



Christian Kalkar 601

ner Grenseskjellet mellem [den gamle og den nye Tid ; Aaret
1864 Grenseskjellet mellem] en frisk og frodig Opvaekkelse
af Folkelivet hos os og en Tilstand, der baade udad og indad
til kun kan vekke sgrgelige Tanker«. Ordene i [ ] er ud-
faldet hos Bundgaard (p. 134), der derefter med Urette til-
leegger Kalkar den Mening, at Tilbagegangen ikke begyndte
1864, men 1848. —p. 260 L. 3—11 erikke, som Fremstillingen
giver Indtryk af, et originalt Ord af Kalkar, men et Citat
af Warnecks »Missionsstunden«, som Kalkar anferer 1 sin
Anmeldelse af Bogen!. Ved Bogtitlerne i Anmerkningerne
savner man i Almindelighed Aarstal. Ved Omtalen af tyske
Teologer som Gesenius, Ewald, Dorner o. a. burde der have
vaeret henvist til Artiklerne i »Realenc.«, og ikke blot til
»Kirke-Leksikon for Norden.

Omtalen af den kirkelige og teologiske Baggrund er ofte
for ukritisk over for overleverede Synsmaader. Saaledes
naar det hedder, at Mynster blev Kirkens forste Mand som
Sjellands Biskop, medens Grundtvig »naaede at blive Prast
ved en lille Stiftelse for gamle Koner« (p. 89). Og saa er
Sandheden dog den, at Grundtvig selv har betegnet Em-
bedet ved Vartov som »den eneste Krog i Statskirken, hvor
jeg som kristelig oplyst Prast kunde udholde Stillingen,
saa leenge det skulde vere, fordi jeg der ikke lettelig kunde
finde mig tvungen til noget, der stred mod min Samvittig-
hed«. Stiftelsens gamle Mend og Koner udgjorde jo hele
Sognet, og i svrigt kunde han betjene, hvem der gnskede
det, med de kirkelige Handlinger2.

Som det har veeret almindeligt i kirkeligt-konservative
Kredse, er Pastor Bundgaard meget rundhaandet med at an-
vende Betegnelsen »Rationalister« om Teologer i forste Halv-
del af det 19. Aarhundrede, f. Eks. Biskopperne Fr. Miinter,
P. E. Miiller og Nicolai Faber, samt Stiftprovsterne Stephan

1) TT. 1879. S. 184.

2) »Kirke-Speil«. 1871 (Udv. Skrifter ved Begtrup. X. 1909. S. 359).
Jfr. »Aabent Vennebrev til en Engelsk Preaste. 1839 (Udv. Skr. VIIL
S. 201).

39



602 Lorenz Bergmann

Tetens og Jens Paludan Miiller (p. 88. 44—45). Han er heller
ikke (p. 89—90) klar over, at »Kirkens Gjenmsle» mere er
rettet mod Skriftprincippet end mod Clausens (formentlige)
Rationalisme!, ligesom han heller ikke har Ret i, at Clau-
sen forst i 1836 skulde have faaet Uje for Luthers store Per-
sonlighed (p. 188)2.

Min Hovedindvending mod Skriftet er, at tre saa vigtige
Punkter som (1.) Kalkars teologiske Standpunkt og Bibelsyn,
(2.) hans missionshistoriske Forfatterskabs Fortrin og Mang-
ler, (3.) hans Missionssyn — ikke forekommer mig at have
faaet en fyldestgerende Behandling.

I den folgende Oversigt over Kalkars Liv og Virksomhed
vil jeg derfor gaa seerligt ind paa disse tre Punkter og der-
imod ngjes med en kort Omtale af alt det, som Pastor Bund-
gaard har behandlet paa en vaesentlig fyldestgerende Maade
— serlig Ydersiden af Kalkars Liv og Virksomhed.

I. Kalkars Ungdom. 1802—1827
(p. 7—27).

Kalkar var fodt 27. November 1802 i Stockholm, hvor
hans Fader var Rabbiner. Han blev senere forflyttet til
Westphalen, hvor han dede 1812. Sgnnen kom da i Huset
hos Prokurator i Hof- og Stadsretten i Kgbenhavn, Moses
Delbanco, der var gift med hans ®ldre Segster, Beate. 1819
blev han Student fra Borgerdydskolen i Kebenhavn. Han
begyndte at studere Jura, men 1823 lod han sig debe af
J. P. Mynster og studerede derefter Teologi. Den af hans
teologiske Lerere, som fik storst Betydning for ham, var
Professor Jens Moller, hvem han senere betegnede som »en
herlig Universitetsleerer, der har virket kraftig til chri-
stelig Religiositets Oplivelse«®. 1826 blev han Kandidat
og 1827 Adjunkt ved Kathedralskolen i Odense.

1) L. Bergmann i Kh. S. 6. R. V. S. 314—322. 326—328.

2) Sst. S. 358—359.
3) »Christelig Kirke-Tidende«. 1832. S. 12.



Christian Kalkar 603

Naturligvis har Pastor Bundgaard i dette Afsnit ikke
kunnet undgaa at komme ind paa Spergsmaalet om Jo-
dernes Stilling paa den Tid. Vi herer da ogsaa om den tyske
»Oplysnings« og den franske Revolutions Betydning for Jg-
dernes Friggrelse, om Frederik VI’s Anordning af 29. Marts
1814, hvorved Joderne i Danmark fik Neeringsfrihed, me-
dens de forst ved Grundloven 1849 fik fuld Ligeberettigelse
med andre Borgere — endvidere om de danske Reformjg-
ders serlige Holdning overfor Kirken. »Naar baade den
kristne og den jodiske Menighed var praeget af Rationalis-
mens Interesse for Oplysning og Moral, blev Forskellen ikke
saa stor, saa Overgangen fra Jodedom til Kristendom let-
tedes meget« (p. 16—17)*. Alligevel skete Kalkars Overgang
ikke uden »mange indvortes Kampe«®2.

Alle disse Forhold omtales rigtigt, men efter mit Skeon
alt for kortfattet. Fremstillingen kunde vere blevet mere
levende ved en Anferelse af forskellige karakteristiske
Trek, som jeg derfor gerne havde set medtaget. Saaledes
Skildringen af Kalkars Fader i den af Josef Fischer® gen-
givne Nekrolog fra et jodisk Tidsskrift i Westphalen. Det
hedder her om »den uforglemmelige Kalkar«: yHan var et
af de mdleste Mennesker i Ordets fulde Betydning... Hans
®gte Religigsitet, forenet med en fornuftig liberal Tenke-
maade, hans Kundskaber, iser hans vidtfavnende Indsigt
i Hebraisk og den jediske Teologi, hans ihserdige Bestrae-
belser for at uddanne sig i andre videnskabelige Fag og
udvide Omraadet for sin Viden, hans alvorlige Iver for at
bidrage, hvad han formaaede, til sine Trosfellers Foraed-
ling, iser Ungdommens, hans frimodige Vis at tale paa,
saa snart det gjaldt Sandhedens, Religionens og Menneske-

1) Dette fremhaxvede Biskop Fog ogsaa i sin Tale ved Kalkars Begra-
velse (Til Minde om C. A. H. Kalkar. Udg. af H. F. Rordam. 1886.
S. 11—12).

2) Saaledes i Selvbiografien i Universitetets Festskrift ved Jubelfesten
1836 (Acta Solennia. S. 51). Jfr. p. 11. 19—20. 22.

3) Simon Isac Kalkar og hans Slagt. 1917. S. 33—34.

39%



604 Lorenz Bergmann

hedens Sag — alle disse Egenskaber har i hgj Grad erhver-
vet ham Agtelse... Med en eksempellgs Taalmodighed,
med en from og tryg Hengivenhed i den algode himmelske
Faders Vilje bar han sine store Lidelser, af hvilke han blev
hjemsegt i en Sygdom, der varede 13 Uger. Stolende fast
paa Religionens lyksaliggorende Lzre og paa et hinsidigt,
mere fuldkomment og bedre Liv, saa han med en Ro, som
kun opnaas af de gudfrygtige, den sig nermende Degd i
Mgde, og ved fuld Bevidsthed skiltes han blidt og mildt
fra denne Jord for hinsides i den evige Tilverelses og
Hviles Egne at hoste de skenne Frugter af sin herlige Ud-
sed hernede.« — Han har aabenbart vaeret en sympatetisk
Repraesentant for Oplysningstidens Reformjededom.

Det samme gelder Moses Delbanco, i hvis Hus Kalkar
blev opdraget. I sin Mindetale over denne Svoger! siger
Kalkar bl.a., at Delbanco havde et tungt Sind, hvilket
formentlig maa sattes i Forbindelse med »den Retning,
som hans religigse Overbevisning havde faaet i de Dage, da
det positive i Religionen afblegedes mere og mere, og
Moralloven mentes at kunne trzede i Troens Sted; han
kunde ikke ret af Hjertet kaste al sin Sorg paa Gud, fordi
den sonlige Fortrgstning, i hvilken Sjzlen forst finder
Hyvile, manglede ham ... Dog fortjener det at fremheves, at
fra det Ojeblik af, da hans sidste Sygdom mindede ham om
Afskeden fra Verden, svandt hin Uro og Bekymring ganske
fra ham og gav Plads for en mild og venlig Resignation,
for en stille Fortrgstning til Guds Omsorg, hvilken vi vilde
kalde den gode Bevidstheds Len... Fremfor alt fremlyste
hans Religigsitet af den Sikkerhed, med hvilken han i
Troen haabede paa Udgdelighed, paa det evige Liv og den
kommende Salighed; ogsaa derved bandt han sin Sjel fast
til Gud; han kunde ligesom opvarmes ved Tanken om det
evige Liv.«

1) Mindeblade om Cancelliraad og Landsoverretsprokurator M. Del-

banco. 1848 — aftrykt i H. P. Selmer: Nekrologiske Samlinger. I.
1848—49. S. 458—468.



Christian Kalkar 605

Disse »Mindeblade« nzvner ogsaa, at Delbanco gerne
horte Miinter! og Martensen, og at han lod sine Bern debe,
om end han selv blev i det mosaiske Samfund. Grunden
hertil har han forklaret i et smukt Brev til sine Born 2?/,
1847: Han har hverken kunnet godkende de mosaiske
Ceremonilove eller den kristne Religions Dogmer. Derfor
har han foretrukket at blive i det mosaiske Trossamfund,
som han fra Fodselen tilhorte, og sggt at vise, at man,
ogsaa uden at vaere traadt ud af det, kan vaere en god
Borger og en duelig og retsindig Embedsmand. Men da han
i Hjemmet daglig overtraadte Moselovens Forskrifter, har
han anset det for rigtigt at lade sine Born dgbe i den barn-
lige Alder, for at de lettere skulde kunne tilegne sig den
kristne Tro. Han slutter med Ordene: »Men det ved jeg, at
I alle med mig levende tror paa en algod, alvidende og
alretfeerdig Gud, til hvis Naade jeg, idet jeg tager Afsked
med eder, anbefaler eder. Hans Bud fglge I stedse, og
Han, den himmelske Fader, bevare eder stedse for alt
ondt! Amen !«

Derfor hgrer vi heller ikke det mindste om, at den unge
Kalkars Daab forstyrrede hans gode Forhold til Delbancos
Hjem, hvor hans Sgster, Beate Delbanco, lige til sin
Ded (1859) vedblev at tilhere Jodedommen. I sin Tale
over hende® fremhavede Kalkar hendes Hjertes rige Keer-
lighed, og »Kerlighed skal skjule alle vore Synders Mang-
foldighed« (Ordspr. 10,12).

Forende Kirkemsend som N. E. Balle, Fr. Miinter, P. E.
Miller og J. P. Mynster stillede sig ogsaa venligt overfor
Joderne (p. 17) — i velgorende Modsatning til det pebel-

1) Nekrol. Saml. S. 467. Bundgaard skriver (p. 10. 18) urigtigt Myn-
ster for Miinter. Derimod forteller »Mindebladene« (anf. St.), at Delbanco
kort for sin Ded forxrede sine kare i Nytaarsgave Mynsters Pradikener
fra 1847.

2) Mindeblade, ogsaa aftrykt i Julius Salomon: Bidrag til Dansk-
Jodisk Historie 1820—1845. 1918. S. 33—36.

3) Beate Delbanco. Den 12te August 1859. Ved Graven af Chr. H.
Kalkar.



606 Lorenz Bergmann

agtige Jodehad, som endnu herskede i vide Kredse, swrlig
i de laveste Samfundsklasser, og som gav sig Udslag i den
saakaldte »Jodefejde«, baade »den litterere Jodefejde« i
1813 og »den korporlige« i 1819. Den forste blev udkempet
med Avisartikler og Piecer!, den anden med Knipler og
Sten.

Blandt Jedernes Angribere i 1813 var Thomas Thaarup,
hvis Oversettelse af F'r. Buchholtz’ Skrift »Moses und Jesus«
gav Anledning til Striden, endvidere Otto Horrebow og
Christian Bastholm. Blandt deres Forsvarere var Baggesen
og Steen Blicher samt Joderne C. N. David og M. L. Na-
thanson. Med stor Klarhed peger Blicher paa det afgerende
Synspunkt: »Jo bedre de ere behandlede, jo bedre ere de.
Hvor Fanatisme, Fordomme, gammel Slendrian har mis-
handlet dem, der ere de — hvad Uretferdigheden har giort
dem til — fattige, egennyttige, falske, feige, med andre
Ord: De have Slavesind, fordi de ere behandlede som
Slaver; men jeg paastaaer, at de ikke ere saaledes i Dan-
mark, og dette Exempel viser, hvormeget der blot i tyve
Aar kan udrettes med dem. Kunne de i tyve Aar gaa saa
meerkeligt fremad, da er det aabenbart, at det ikke er deres,
men Regieringernes Skyld, om de i atten hundrede Aar
have staaet stille. Overalt gielder det samme om dem,
som om hele Nationer: Jo bedre Regiering, jo bedre Folk;
jeg tor legge til: Jo bedre Folk, jo bedre Joder2.«

p- 18 Anm. 42 finder man en Henvisning til Mynsters
Kirkelige Leilighedstaler. I. 1854. S. 225—234; men der er
intet i Teksten, som denne Anmserkning knytter sig til.
Det drejer sig om Mynsters Preediken i Frue Kirke, Sen-
dagen efter »den korporlige Jodefejde«i 1819. Pastor Bund-
gaard synes i sine Optegnelser at have haft en Henvisning
til denne Praediken, som ikke navnes i den trykte Bog.

1) En god Oversigt giver Villads Christensen i »Museume« 1890.
S. 129—168. En Del af de vigtigste Aktstykker er aftrykt i Skriftet
»Joderne som danske Borgere« 1897.

2) Joderne som danske Borgere. S. 37.



Christian Kalkar 607

Da denne Preediken nzppe er kendt af mange nulevende,
og da den baade i Form og Indhold er betegnende for
Mynsters Forkyndelse, og da Jodespgrgsmaalet desvarre
stadig er aktuelt i mange Lande, vil det vaere rimeligt at
gengive det veaesentlige af den.

Om de frastedende Udslag af de laveste Samfundsklas-
sers gamle Had til Joderne siger Mynster: yHvo kan glemme
de Optrin, han har seet, de Skrig, der lgde i hans Ore...
det sgrgelige, oprerende, modbydelige Syn, naar han gik
i vor Stad, som ingen fiendtlig Vold havde angrebet, og
dog allevegne saae Odeleggelsens Spor, som om Fiender
havde haerget 2« »Taenker Eder hen i Deres Sted, hvilke
Forfolgelsen forst gjelde... Vare de daikke Menneskersom I %
Var der i Deres Huse Ingen, som kunde skielve ? Vare der i
Deres Huse ingen frugtsommelige Quinder, ingen Spzde,
hvilke De betragte med samme ©Omhed som I Eders?
Vare der i Deres Huse ingen Syge, ingen Dgende, hvis Ro
saa voldsomt, saa grusomt blev forstyrret? Og dette —
I Stadens retsindige, heederlige Borgere! Dette skulde I
ikke ville forhindre ¢ Skulle da disse flygte bort fra Huus
og Hiem, spgge Tilflugt i fierne Lande — dersom der ellers
endnu er et Tilflugtssted, hvor Forfelgelsen ei skal naae
dem, som ikke mod deres Overbeviisning ville fornaegte
deres Faedres Tro, ville bekiende en anden, som ikke er i
deres Hierter... Hvad mig betraffer, da mener jeg ikke,
som nu de Fleste, at det er ligegyldigt, hvad et Menneske
troer... men jeg har kiendt Mangen — og I have kiendt det
med mig — Mangen blandt dem, der ikke havde samme
Tro med os, som ved Retsindighed, ved sand Barmhiertig-
hed fortiente Agtelse hos Alle, der skignne, hvad der er
agtveerdigt; Mangen, med hvem jeg hellere end med
Tusinde af dem, der kalde sig Christne, men i hvis Bryst
ingen christelig Folelse er, vilde have min Deel hos den Gud,
som ikke anseer Personer, men for hvem hver den, som
frygter ham og gier Retferdighed, er behagelig, af hvad
Folk han end er (Ap. Gern. 10,34—35).« Til sidst vender



608 Lorenz Bergmann

han sig i Bon til denne Gud, der er Menneskenes Fader og
Fredens Ophav, og uden hvem vi intet formaae: »Lad ogsaa
iblandt os Sandhed, Ret og Kierlighed seire, at vi maae
leve tilsammen i din Frygt og sege hverandres Bedste !«

Naar man betanker, at Biskop Martensen to Menneske-
aldre senere betegnede det som et Misgreb, at man havde
givet Joderne de samme politiske Retttigheder som Lan-
dets egne Bgrn, medens de kun burde behandles som
Gaster?, maa man glede sig over, at det var Mynsters og
ikke Martensens Opfattelse, der traengte igennem i den
danske Kirke og under den tyske Bes®ttelse bestemte dens
Holdning overfor Tyskernes Aktion mod Jederne?.

p. 14 nzvnes, at Frederik IV 1728 udstedte et Paabud
om, at Joderne skulde mede i Vajsenhuskirken i Kgben-
havn for at here en kristelig Praediken. Fremstillingen
kunde give det Indtryk, at saadanne Tvangspredikener var
noget ganske enestaaende. Men det modsatte er Tilfzeldet.
Allerede i Middelalderen horer vi gentagne Gange om paa-
budte Omvendelsespreedikener; serlig anvendtes Domini-
kanerne som Pradikanter!. Lignende Paabud udstedte
flere Paver efter Reformationen®, og saadanne Jodepraedi-
kener blev snart almindelige ogsaa i protestantiske Lande.
Her blev Tanken forst fremsat af Bucer i en Betenkning

1) Kirkelige Leiligheds-Taler. I. S. 226—227. 232—234. Praedikenen
er ogsaa aftrykt i »Jederne som danske Borgere«. S. 144—156. — Lignende
Spektakler som i 1819 fandt Sted i 1830, da Grundstenen blev lagt til
Synagogen i Krystalgade (Julius Salomon: Bidrag til dansk-jodisk Hi-
storie 1820—1845. S. 17—18).

2) Den sociale Ethik. 1878. S. 133. D. G. Monrads energiske Protest i
»Liberalismens Gjenmele til Biskop Martensens sociale LEthik. 1878«
blev atter fremdraget under Beszttelsen (Kh.S. 6. R. V. S. 113—114).

3) H. Sandbzk og N. J. Rald: Den danske Kirke under Besettel-
sen. 1945. S. 21—22. 52—53. 100—112.

4) Dominikaneren Pablo i Aragonien efter 1263 (F. Heman: Geschichte
des jiidischen Volkes. 21927. S. 144—148). Lignende Paabud i England
1280 og i Castilien i Begyndelsen af det 15. Aarh. (Sst. S. 200. 164).

5) F. LEks. Pius V (1566—72) og Gregor XIII (1572—85). Sst. S. 222—
223.



Christian Kalkar 609

til Philipp af Hessen 1539'. Det ligger ner at antage, at
den tidligere Dominikanermunk, Martin Bucer, har over-
taget denne Idé fra sin katolske Fortid. I det 17. Aarhun-
drede var der flere evangeliske Fyrster i Tyskland, som
paabgd deres jodiske Undersaatter at oververe kristelige
Praedikener. Det fortzlles, at de ofte stoppede Vat eller
Bomuld i QJrerne; i ethvert Tilfeelde lukkede de Hjerterne
for en saadan paatvunget Forkyndelse?. Ogsaa Speners
Lerer, Professor Dannhauer i Strassburg, anbefalede saa-
danne Tvangspreedikener?, og det samme gjorde Spener
en Tid lang*!, men senere ®ndrede han sin Opfattelse’, af
Frygt for, at Resultatet kun vilde blive, at Joderne vilde
blive fyldt med endnu sterre Bitterhed mod Kristendommen.

I Danmark havde Jesper Brochmand udtalt sig for, at
det skulde paalegges Joderne at here kristelige Praedike-
ner®, saa Frederik IV’s Paabud var heller ikke her hjemme
noget helt nyt?. For gvrigt faldt Sagen bort af sig selv ved
Vajsenhusets Brand samme Aar®.

II. Gymnasielerer i Odense. 1827—1847.
(p. 28—53. 88—105. 137—145).

1827 blev Kalkar Adjunkt og 1834 Overlarer ved Kate-
dralskolen i Odense. Han underviste i Latin, Graesk og
Hebraisk, samt i Religion i de to gverste Klasser. Han var
en samvittighedsfuld og dygtig Leerer. Blandt hans Elever

1) J.F.dele Roi: Die evang. Christenheit und die Juden. I. 1884. S. 45.

2) Sst. S. 103—104.

3) I Skriftet »Katechismusmilch«. 1669 (de le Roi I. S. 88).

4) Theol. Bedencken. IV. S. 87—99.

5) l.etzte Theol. Bed. I. S. 286—295. Consilia Theologica. III. S. 795—
799. Jfr. IL. S. 82. 1I1. S. 838.

6) H. Weitemeyer i »Tidsskrift for jedisk Historie og Literatur« I.
1919. S. 340.

7y Erik Pontoppidan, som omtaler Paabudet, skriver, at det er »lige-
som i Rom« Menoza, udg. af Birkedal. III. 1860. S. 228.

8) Kh. S. 1. S.122—124; 4. R. IIL. S. 43—49. Weitemeyer S. 337—
364.



610 Lorenz Bergmann

var Ludvig Helveg og N.G. Bleedel, som begge har udtalt
deres Taknemlighed over hans Undervisning (p. 32—33).

1832—35 udgav han sammen med Presterne L. C. D.
Westengaard i Odense og P. D. Ibsen i Svendborg Uge-
skriftet »Christelig Kirke-Tidende«. Til Omtalen heraf
(p- 91—92) kunde der veere Grund til at fgje, hvad Kalkar
skriver i sin Nekrolog over Westengaard!, at Formaalet
var »at aabne et Organ, i hvilket der kunde forhandles om
kirkelige Sager paa en fredeligere og mildere Maade, end
man var vant til i hine Aar.« I samme Retning viser Bla-
dets Motto: »In necessariis unitas, in dubiis libertas, in
omnibus caritas. I nadvendige Ting Enighed, i tvivlsomme
Frihed, i alle Ting Kerlighed«?.

Baade ved Artikler i dette Ugeblad og ved serlige Smaa-
skrifter deltog Kalkar i den padagogiske Debat?® og i den
Forhandling, som dengang blev fort om Symbolerne, den
kirkelige Frihed og Ritualet (p. 90—105). 1836 udgav han
»Om Troesbekjendelsens Form i den danske Kirke«, hvor han
godtgjorde, »at man lige fra Reformationens Tid har brugt
megen Frihed med Hensyn til Troesbekjendelsens Forme
(S. 9—10), og derfor angreb Lindberg for Konsekvens-
mageri, Spidsfindighed og Bogstavdyrkelse. I »Nogle smaa
Afhandlinger om kirkelige Anliggender« (1839) vender han
sig mod Grundtvigs »ulykkelige Frihedsideer i Kirken«
(S. 27), serlig hans Forslag om Sognebaandets Losning,
og i sine »Betragtninger ¢ Anledning af den foreslaaede Ritual-
forandring« (1840) slutter han sig i alt vaesentligt til Myn-
sters Forslag til en ny Alterbog og et nyt Kirkeritual, som
Grundtvig i sit »Frisprog« havde angrebet med saa stor
Voldsomhed. Dog gnsker Kalkar til Forskel fra Mynster i
Nadverritualet at bevare Udtrykket »sande«, »som i henved

1) Evang. Ugeskrift. 1854. S. 42.

2) p. 92 er Anm. 13 og 14 blevet ombyttet.

3) Kalkar: Nogle Bemerkninger om det leerde Skolevesen i Danmark.
1831; Om Religions Undervisning i leerde Skoler. Christelig Kirke-Tidende.
1834. Nr. 44—16, ogsaa i Sertryk.



Christian Kalkar 611

tre Aarhundreder har vundet Hevd i den lutherske Kirke«
(S. 33) — en Udtalelse, som i ethvert Tilfaelde er misfor-
staaelig. »Man ved dog — siger Mynster — at der intet
Spor deraf er fundet for i en Agende af 1591... og at det
ikke findes i de danske Alterbgger for 1688.« Og om selve
Sagen tilfgjer han: »Ingen skal visseligen ved den hellige
Nadver i det hgjtidelige Jieblik, da Sacramentet raekkes,
opfordres til at tenke paa Stridighederne med de refor-
merte Kirker, men blot tanke paa sine Synder og paa den
Forsoning, der er stiftet, og paa sin Forening med Herren
og takke Gud for hans usigelige Naade«.

1833 blev Kalkar Dr. phil. ved Universitetet i Kiel for
en Afhandling »De cantico Deborae«, og ved Reformations-
jubileet 1836 disputerede han ved Kebenhavns Universitet
for den teologiske Doktorgrad med en kritisk-eksegetisk
Afhandling om Klagesangene i det Gamle Testamente
(»Lamentationes«). 1838 og 39 offentliggjorde han i Odense
Kathedralskoles Aarsskrift to Afhandlinger, »Udsigt over
den idololatriske Cultus, som omtales i Bibelenc.

1836—38 udgav han »Exegetisk Haandbog til det Gamle
Testamente«. 1—II, med Fortolkning til Mosebgsgerne og
Josua Bog, »beregnet (som det hedder i Fortalen) paa
troende Christne, paa dem, som anse de hellige Skrifter for
hellige og tillegge dem et andet og hgoiere Verd, end at de
skulle tjene til Gjenstand for philologiske og critiske Un-
derspgelser«.

Dette Skrift blev anmeldt af den radikale Hegelianer,
Dr. phil. 4. F. Beck?, som utilfredsstillende baade i kritisk,
religionshistorisk og religionsfilosofisk Henseende. Serlig
angribes Kalkars Fastholdelse ved Pentateukens mosaiske
Affattelse? — en Antagelse, som han ogsaa gik ud fra i sin

1) Mynsters »Oplysninger angaaende Udkastet til en Alterbog og et
Kirke-Ritual for Danmarke«. 1840. »Blandede Skrivter«. I.1852. S. 406. 408.

2) Ikke Bech, som han kaldes p. 139. 141.

3) TT. 1845. S. 116—148. Jfr. ogsaa Becks Anmeldelse i »Faxdrelan-
det«. 1840. S. 575—576.



612 Lorenz Bergmann

»Bibelhistorie. Til Brug for de leerde Skoler og hgiere Real-
skoler« 18431,

Hans vigtigste Skrift fra Odensetiden er det store, popu-
leere Bibelvaerk, »Forelesninger over den bibelske Historie«.
I—I1. 1837—39 og »Forelesninger over den apostolske Kirkes
Historie«. 1840 (Anfort i det folgende som I—III). Da
Pastor Bundgaards Omtale af dette Skrift (p. 50—51) ikke
forekommer mig fyldestgorende, skal jeg gaa lidt nermere
ind paa det og soge at karakterisere det ved nogle udvalgte
Citater.

»Da Hensigten med dette Skrift er at opbygge ved at
styrke Troen og Erkjendelsen, er Alt, hvad der kunde
virke afdragende ind paa dette Foredragets Ojemed, udeluk-
ket fra samme«?. Den bibelske Historie genfortelles med en
udpraeget apologetisk-opbyggelig Tendens, som ikke sjel-
dent ofrer den historiske Sandhed paa Opbyggelighedens
og Retorikkens Alter — som f. Eks. naar det hedder: »Der
er ei en eneste Bog, som vi maae gnske udslettet af den
hellige Skrift, ei en eneste Fortelling, som den christelige
Kirke ikke tor vedkjende sig i Sammenhaeng med det Hele,
ei een Rest i den hellige Historie, vi skamme os ved at
naevne som hgrende til guddommelige Skrifter, ei een Tale,
som tidligere regnedes til den hellige Tale, som vi nu redme
over at have erkjendt derfor.« (II. S. 729). Gelder dette
virkelig ogsaa Forbandelses- og Haevnenskerne i Salmerne
(69, 23—29; 137, 8—9) eller Esthers Bog, som Kalkar selv
betegner som »et Skrift, hvis Indhold i mange Henseender
virker nedslaaende paa Menneskevennen; vi kunne ikke
naegte, at vi med Luther og mange af Kirkens fromme
Leerere havde gnsket, at en Bog, i hvilken Guds Navn ikke
en eneste Gang forekommer, der ikke staaer i nogensomhelst

1) Indledningen. S. VIII—IX.

2) II. Fortalen. III. Fortalen. Jfr. I. S. 143: »Skrekkelig var den Af-
gudsdyrkelse, hvormed Cananiterne besmittede Landet; jeg vover ikke
at have Sleret over de Afskyeligheder, hvormed denne Afgudsdyrkelse
fremfor alle andre var forbunden«.



Christian Kalkar 613

Forbindelse med Christi Evangelium, aldrig paaberaabes
af noget Skrift i det nye Testamente, og allerede saarede
den forste christne Kirkes religieuse Bevidsthed, ikke havde
vaeret regnet med til Reekken af de Skrifter, over hvis For-
fattere en guddommelig Aand har hvilet« (II. S. 368—369).
— Retorisk Overdrivelse er det ogsaa, naar det om David
hedder, at man endog i hans Feiltrin og Udskeielser ikke
kan opdage Skygge af Underfundighed og List (II. S. 207 —
mon ikke i Forholdet til Urias. 2 Sam. 11 ?) — og om Paulus,
at »den kraftige Modstand, han satte mod de falske Laererex,
»stedse er forenet med den sterste Blidhed, den mildeste
Eftergivenhed« (I1I. S. 125 — mon ogsaa i 2. Kor. og Gal. ?).

Serlig urimelig er Bemaerkningen om 1. Mos. 1—3: »Er
det ingen Historie, vi have for os her, saa er ogsaa Fortel-
lingen om deres Synd uvis, maaskee en Fabel, saa vide vi
intet om deres Bgrn, saa have vi ingen paalidelig Efterret-
ning om den forste Menneskeslegt, saa er den Stamme,
som udledes fra den forste Sleegt kun en Fabel, saa har der
ingen Israeliter veret, intet Guds Folk, men saa har der
ingen Christus vzret; thi han nedleder sin Slegt i umiddel-
bar Rakke lige fra Adam, saa falder Alt fra hinanden«
(I. S. 51). — 1. Mos. 1—11 betegnes ganske vist som »Old-
sagn fra Menneskehedens tidligste Barndom« (I. S. 16.42.
59), men benyttes dog som fuldt ud historiske.

Efter disse Prover forbavses man ikke over, at Kalkars
Opfattelse af de bibelske Skrifters Tilblivelse er den traditio-
nelle, forkritiske. Moses har skrevet de 5 Mosebgger og
Ps. 90 (I. S.17—18. 54). I ovrigt er Psalmerne af David
(I. S. 182. 188. 193—196), Profetierne om Babels Fald af
Jesaja (II. S. 343—345. 353), og Klagesangene af Jeremias
(I. S. 294). Daniels Bog henfgres til Udlendigheden i Baby-
lon og benyttes som virkelig Historie og virkelige Profetier
(II. S. 339—343. 346—349. 381). Jobs Bog betegnes som et
Skrift »fra den fjerneste Oldtid« (I. S. 79) og behandles der-
for for Moses’ Historie.

Fra Skildringen af Aposteltidens Historie kan navnes,



614 Lorenz Bergmann

at Begivenheden paa Pinsedag opfattes som et egentligt
Sprogunder (III.S. 22—23). Brevet til Diognet henfores
til Aposteltiden (III. S.244—245). Derimod hedder det
om 2. Peter, at man »saa vel i sldre som iser i nyeste Tid
hgiligen har tvivlet, om det virkeligen har Apostelen Petrus
til Forfatter« (III. S. 230).

Med stor Styrke fremhaves, at den »apostolske« Tros-
bekendelse ikke er forfattet af Apostlene. »Forst under
Kampen med vildfarende og kjatterske Leerdomme indsaae
man Ngdvendigheden af en klar og bestemt Udtalelse af
den christne Tro« (III. S. 207—208). Det ejendommelige
for Aposteltiden var ikke Ensartethed, men Frihed og
Mangfoldighed (I1I.S. 209. 262). »Apostlene have ikke op-
stillet enegyldige Normer, ufravigelige Formularer, fast-
satte Skikke og Ceremonier, i Henseende til hvilke den ene
Slaegt intet andet havde at gjore, end uforandret at over-
levere dem til den anden« (III. S. 258—260). »Den kan ikke
ofte nok heres, den Basuntone, der lyder gjennem al Histo-
rie, at Frihed er den Luft, i hvilken Menneskeaanden maa
bevage sige (II1. S. 9).

Med tydelig Front ¢mod Grundtvigianismens Bogstavdyr-
kelse skriver Kalkar: »Iseer i vore Dage, da man vil binde
Aanden til visse Bogstaver, bestemte Formularer, som de
eneste christelige, og med Dristighed paastaaer, at disse ere
de rette apostoliske, er det oplivende for Enhver at skue
hen paa Kirkens forste Ungdomsalder, da den forste Troes
Foraarsvarme gjennemglodede Gemytterne, for at see,
hvor fjern hiin Tid, til hvilken vi see hen som den idealske,
var fra en ufravigelig bestemt Lereform, fra alle ind-
skrenkede Baand, med hvilken hgihjertet, frisindet An-
skuelse den optog alle, som bekjendte Christus som deres
Frelser, uden at forlange denne Troes fuldstaendige, i be-
stemte Ord udpregede Udvikling« (III. S. 37).

Saaledes viser allerede Kalkars forste storre Skrift, at
han med sin personlige Ortodoksi og afgjorte Traditiona-
lisme forenede en paa flere Punkter overraskende Rumme-



Christian Kalkar 615

lighed, som minder om, at han var Discipel af Jens Moller
og H. N. Clausen, og varsler om, at han senere skulde blive
en Ven af den evangeliske Alliance og en Forkemper for
gkumeniske Bestraebelser.

Sproget i disse Bibellzesninger er gammeldags hgjtideligt,
ikke sjeeldent med en Retorik, der forekommer os kunstig,
som naar det hedder, at »fra den nye Pagts yndige Paradiis
udbreder sig en balsamisk Vellugt over den gamle Pagts
Tabernakel« (II. S. 480). Stilen er ordrig, med mange
ungdvendige, parallelle Udtryk for den samme Tanke!. —
Medens Pastor Bundgaard betegner disse Foredrag som
rstadig leesevaerdige« (p. 50), tror jeg derfor ikke, at Nutids-
leesere, som ikke for deres Studiers Skyld feler sig forplig-
tede til en saadan Askese, vil have Taalmodighed nok til
at plgje sig igennem disse godt Tusinde Sider gammeldags
Bibelleesninger.

Foruden det Gamle Testamente studerede Kalkar ogsaa
Kirkehistorie. Ved Reformationsjubileet 1836 udgav han
for »Fyens Stifts littersere Selskab« under Titlen »Stemmer
fra den danske Kirkes Reformations Tid« et Udtog af forskel-
lige Kildeskrifter fra denne Brydningstid. Desuden var han
Medudgiver af »d ktstykker . . . til Oplysning iscer af Danmarks
tndre Forhold © celdre Tid« (1841). 1842—43 foretog han
med kongelig Understottelse en Studierejse til udenlandske
Arkiver. Resultatet heraf blev en Afhandling om Christiern
II’s Dronning Isabella (Elisabeth)? og en Samling »A4kt-
stykker, henhorende til Danmarks Historie ¢ Reformations-
teden«, som dog ferst udkom 1845, efter at han var blevet
Sognepraest i Gladsaxe. En Del andre Aktstykker gik tabt
ved Preastegaardens Brand 1849, inden han havde naaet
at faa dem udgivet.

1) Som et afskreekkende Eksempel paa en trettende Ordflom kan hen-
vises til 1I. S. 322, det lange Punktum, der begynder: »Men i al hiin For-
vildelse.. .«

2) Archiv fir Staats- und Kirchengeschichte der Herzogtiimer. 1843.
S. 443—519.



616 Lorenz Bergmann

II1. Sognepreest i Gladsaxe. 1843—1868
(p. 54—87. 105—136. 145—154. 164—217).

1843 fik Kalkar — efter Otto Grundtvigs Ded — det
vellonnede Embede som Sogneprast i Gladsaxe. Her vir-
kede han i 25 Aar, indtil han i 1868 sggte sin Afsked og
flyttede til Kebenhavn. Blandt hans mange Skrifter er der
ingen Preedikensamling, hvorfor det ikke er muligt at give
en indgaaende Skildring af hans Forkyndelse. I Trykken
foreligger kun et Par enkelte Praedikener: (1.) 8. S. e. Trin.
1853 i Anledning af Koleraepidemien; (2.) 2. Paaskedag
1864 om Krigen; (3.) 5. S. e. Trin. i Johs. Koks »Evangelisk
Huspostil«. 1874. S. 388—393; (4.) Ved Semandsmissionens
tiaarige Mindedag 1877. »Havnen«. 1878. S.1—8; (5.)
Juledag 1879. »Sedemanden«. 1879. S. 817—824. Dertil
kommer de Momenter til en Praediken, som han Uge efter
Uge indferte i sin Journal. Bundgaard fremheever med
Rette, at Kalkars Forkyndelse har veret udpreget bibelsk
og hert til »deh Mynsterske Linie«; men baade de enkelte
trykte Pradikener og Referaterne fra Journalen (p. 58—
64) viser intet ejendommeligt eller betydeligt, hverken
med Hensyn til Indhold eller Form, saa man forstaar
Mynsters Dom efter Visitatsen i 1853: »Smukt og hjerteligt,
men ingen Tanke-Udvikling«!.

Foruden Preedikenerne om Sendagen holdt han Lejlig-
hedstaler, Fastepradikener, Bibellesninger og Foredrag.
En Del af disse sidste er trykt i hans populare »Livsbilleder
af Guds Riges Historie«. I—IV. 1856—74. Som Sognepraest
var han Formand for Skolekommissionen og Medlem af
Sogneforstanderskabet. Dette gav Anledning til hans
Smaaskrifter, »Nogle Bemarkninger om Almueskolevase-
net paa Landet« (1846) og »Om Landcommunalvaesenet«
(1850).

1) Mynsters Visitatsbeger, udg. af Kornerup. I. 1937. S. 113—114
(ogsaa anfert p. 64).



Christian Kalkar 617

I Gladsaxe fortsatte Kalkar sit Arbejde med Bibelen,
idet han sammen med Professor Hermansen og Prasterne
Fr. Helveg og C. Levinsen udgav en revideret Bibelover-
settelse, der paa Grund af sine Illustrationer fik Navnet
Pragtbibelen (I—I1, afsluttet 1847), Til dette Vaerk havde
han selv oversat mange af Bibelens Skrifter og forsynet
dem med Anmerkninger i traditionel, apologetisk Aand.
Men dette Arbejde mgdte en Del Kritik. Saaledes hedder det
i en kyndig Anmeldelse: »Da den Tid er forbi, da man
kan regne paa at udelukke al critisk Reflexion hos Leseren,
handler man kun lige imod sit Jiemed, naar man spaender
Troens Bue saa stramt, at den maa bristed.

Medens Pragtbibelen var et rent privat Foretagende,
blev det i 1866 overdraget Kalkar og Lic. C. Rothe — under
Overtilsyn af Biskop Martensen og Professor Hermansen —
at foretage en lempelig Revision af‘den autoriserede Over-
seettelse af det Gamle Testamente, den Resen-Svaningske fra
1647. Den reviderede Oversattelse, som ogsaa indeholdt
Apokryferne, blev autoriseret 18712 og var i Brug indtil
1931.

Kalkar gnskede en lovfestet Ordning af Folkekirkens For-
fatning, saaledes som Grundloven havde stillet i Udsigt.
Da den af Kirkekommissionen 1854 afgivne Betankning
gjorde Spergsmaalet om en Kirkeforfatning aktuelt, deltog
Kalkar i Diskussionen ved 1856 anonymt at udgive nogle
»Kirke-Blade«, hvori han skrev to lengere Artikler, »Om
Nedvendigheden af en Kirkeforfatning i Danmark« (S. 1—
30), og »Bor den evangelisk-lutherske Kirke ophgre at veere
den danske Folkekirke %« (S. 33—48. 81—95). Desuden of-
fentliggjorde han de tolv kendte Mends »Forslag til Dan-
nelsen af et Kirkeraad«, med tilfsjede Bemserkninger
(S. 145—160). Men alle Bestrabelser for en Kirkeforfatning
strandede jo paa Modstanden, dels fra Biskopperne,

1) TT. 1845. S. 149—177. S. 175.
2) Kalkar i TT. 1872. S. 299—313: Om Revision af Gl. Test. — 1871.
S. 727—731: Forsvar for Apokryfernes Plads i Bibelovers®ttelsen.

40



618 Lorenz Bergmann

dels fra Grundtvigianerne. 1866 skriver Kalkar: »Det horer
til Prof. Clausens udgdelige Fortjenester, at han holdt ud
i Kampen [for Indferelsen af en Synodalforfatning], saa
leenge der var Haab om at treenge igjennem, og ferst forlod
Valpladsen, da han stod saa godt som eneq!.

Forslaget om Valgmenigheder havde en afgjort Mod-
stander i Kalkar. Ved Omtalen heraf (p. 118) havde det
vaeret rimeligt at nevne hans Brev til Biskop Laub !¢/,
1866, til hvem han skriver, at han er »sterkt afficeret af
det Forslag til at oplgse Folkekirken, som nu vist vil vinde
Indgang i Lovgivningen; vi gaae saaledes ned ad en Skraa-
plan, idet vi Skridt for Skridt nerme os Independentismen
... man vil give Selvraadigheden alt det Rum, man for-
maaer«®.

Med Iver deltog han i de skandinaviske Kirkemoder, af
hvilke det forste blev holdt i Kebenhavn 1857. Baade paa
det andet og tredie af disse Moder, i Lund 1859 og Chri-
stiania 1861, og paa et skandinavisk Missionsmede i Malmg
1863 rejste han Spergsmaalet om et fzlles nordisk Missions-
arbejde ; men Sagen kunde ikke gennemfgares, da Forholdene
i de tre nordiske Lande var saa forskellige (p. 205—217).

Den vidhjertede Rummelighed, som Kalkar forenede
med sin personlige Ortodoksi, gjorde ham til en varm Ven
af »Den evangeliske Alliance«. Han deltog i flere af Alliancens
Generalkonferencer og ledede den, som blev afholdt i
Kobenhavn 1884. I den indgaaende Fremstilling i dette
Afsnit (p. 184—205) savnes en Omtale af de Punkter,
som Alliancen ved sin Tilblivelse i 1846 formulerede som
sin Grundvold, deriblandt den hellige Skrifts guddomme-
lige Inspiration, Autoritet og Tilstreekkelighed, Treenig-
heden, Kristi Menneskevordelse og Forsoningsvark, Ret-
faerdiggorelsen af Troen, Sjelens Udedelighed og Legemets

1) Dansk Maanedsskrift. 1866. I. S. 169.
2) F. L. Mynster og G. Schepelern: Biskop Otto Laubs Levnet. II, 2.
1887. S. 142.

[}



Christian Kalkar 619
E ]

Opstandelse, Dommen til evig Salighed og evig Straf, samt
Indstiftelsen af Daab og Nadver. Den apostolske Tros-
bekendelse nevnes ikke. — Men ved Indbydelsen til Gene-
ralkonferencen i Kebenhavn 1884 gjorde man Tilslutning
til de tre Troens Artikler til Betingelse for Adgang til
Meadet (p. 195), og da der 1885 blev stiftet en dansk Gren
af Alliancen, vedtog man: »Den danske Afdeling af den
evangeliske Alliance kraver alene af sine Medlemmer, at
de skal veere evangeliske Kristne, som vedkender sig Troen
efter den apostoliske Trosbekendelse, samt Herrens to
Sakramenter og den hellige Skrift« (p. 204). Denne For-
mulering strider mod Alliancens oprindelige Grundlag og
er et interessant Vidnesbyrd om Grundtvigianismens kirke-
lige Indflydelse i Danmark, ogsaa udenfor de egentlig
grundtvigske Kredse!.

Kalkar var ogsaa en varm Ven af »Somandsmissionen,
idet han fra Foreningens Stiftelse i 1867 til 1880 var For-
mand for »Foreningen til Evangeliets Forkyndelse for
skandinaviske Sgmend i fremmede Havne« Dette lidt
lange Navn er mere precist end det populere »Segmands-
missionen¢, da det jo drejer sig om en Virksomhed blandt
Mand, der neesten alle er debt og Medlemmer af Folke-
kirken, medens Ordet »Mission« for Klarheds Skyld ber
begranses til den Virksomhed, der gves ved sezrlige Sende-
bud for at kristne Ikke-Kristne. Derfor har »Semands-
missionen« for nylig faaet Navneforandring til »Dansk
Semandskirke i fremmede Havne¢, og derfor har Bundgaard
med Rette omtalt denne Gren af Kalkars Virksomhed
under Afsnittet »Arbejde for Danske i Udlandet« (p. 164—
171), og ikke under Arbejdet for Ydre Mission. Denne sidst-
naevnte Gren af Kalkars Virksomhed har en saa fremtree-
dende Plads, at den — ligesom i Bundgaards Biografi —
maa behandles i et serligt Afsnit.

1) Jfr. C. Henrik Scharling: Halvgrundtvigianismen eller Bogstavdyr-
kelsen. 1893.

40*



620 Lorenz Bergmann

IV. Kalkars Arbejde for Ydre Mission
(p. 218—301).

1850—61 var han Leder af den lille kinesiske Missions-
forening (p. 220—233), som blev oprettet i Kgbenhavn for
at stotte den dengang meget omtalte tyske Missioner,
Karl Gutzlaffs' Virksomhed i Kina. 1851—57 udgav Kalkar
»Meddelelser angaaende Evangeliets Udbredelse i Chinac.
Her (Sp. 39) felder han fglgende Dom om Giitzlaffs om-
stridte Virksomhed: »Ingen Klaffertunge har endnu vovet
at angribe Giitzlaffs apostoliske Iver og redelige Hensigter.
Det kan vel vere, at han har hengivet sig til alt for sang-
vinske Forhaabninger og derfor i sin Godtroenhed under-
tiden er bleven bedragen; men hans Grundsatning, at om-
vende China ved omvendte Chinesere er ophgiet over en-
hver Dadel«. Hvor rigtigt dette end er, er der dog Grund til
at mindes Warnecks treffende Bemeerkning?: »Vel maa
Kina omvendes ved Kinesere, men selvfglgelig ved saa-
danne, som forst selv er blevet omvendte.«

Medens Kalkars Virksomhed for den kinesiske Missions-
forening ikke fik varige, synlige Resultater, forholder det
sig anderledes med hans Arbejde for Det danske Missions-
selskab (p. 233—290). 1860 blev han Medlem af Bestyrelsen
og 1861 Formand. Ved sine mange Taler paa Mgder rundt
om i Landet bidrog han meget til at vakke og nzre Keer-
ligheden til Missionen. Det var ogsaa ferst under hans
Ledelse, at D.M.S. fik en Missionsskole (1862) og en selv-
steendig Missionsmark i Sydindien (1863, ved Overtagelsen
af den tidligere Leipziger-Missionzr Karl Ochs og hans
Missionsstation Bethanien). Alt dette tillige med Stridig-
hederne 1863 og 1870 om Missionsskolen og Kalkars

1) Herman Schlyter: Karl Giitzlaff als Missionar in China. Lund 1946.
L. Bergmann i Nordisk Missions-Tidsskrift. 1946. S. 193—210.

2) Abriss einer Geschichte der protestantischen Missionen. 101913,
S. 472.



Christian Kalkar 621

Ledelse af Missionsselskabet behandles indgaaende og sag-
kyndigt. Dog synes Forf. at have overset de Bidrag til
Belysning af denne Strid, som findes i Bispinde Regrdams
Erindringer. Det ene er den Skrivelse til Missionsselskabets
Bestyrelse, hvori Dr. (senere Biskop) Thomas Skat Rordam
udtaler sit Onske om at fratreede som Forstander for Mis-
sionsskolen (1863). Han siger her: »Jeg har ikke lagt an paa
at forvandle Leretimerne til Opbyggelsestimer.« »Det er
min ganske urokkelige Overbevisning, at Opbyggelses-
Momentet ikke begr vere Skolens naermeste Formaal, men
at en Missionsskole, som enhver anden Skole, forst og
fremmest skal virke til Oplysning.« »Det er Principsporgs-
maalet, om Missionsskolen skal holdes i evangelisk, luthersk,
eller i pietistisk Aand«.

Den snazvre pietistiske Indstilling, hvormed Eleverne i
Almindelighed mgdte, faar man et Indtyk af, naar man
hgrer, at da man engang paa Skolen kom til at tale om
Ingemann og hans Morgen- og Aftensange, sagde en af
Eleverne: »Ja, naar man leser Ingemanns aandelige Sange,
kunde man jo gerne tro, at han var en Kristen!« »Tvivler
De derom %« spurgte Rerdam. »Ja, det kan han ikke vere,
for han har jo skrevet Romaner. Det er da Bevis nok for,
at han ikke kan vere en Kristen«.

p. 281 forbavses man ved at leese, at Pastor N. G. Bledel,
som var Medlem af Missionsselskabets Bestyrelse, paa
Kasinomegdet i Oktober 1870 »tilbageviser Beskyldningen
for, at der havde varet Rivninger mellem Missionseleverne
og Bestyrelsen.« En saadan Paastand vilde vaere en Usand-
hed. Den skyldes da heller ikke Pastor Bleedel, men en
uheldig Forkortelse i Pastor Bundgaards Gengivelse af
Blaedels Ord3. Hvad han benszgter, er, at der har veret
Rivninger »paa Grund af et forskjelligt Forhold til Menig-

1) Marie Rerdam: Tilbageblik paa et langt Liv. 1911. S. 141. 142. 144.

2) Sst. S. 132.

3) N. G. Bledel: Missionsbestyrelsens Ledelse af den danske Missions-
virksomhed. 1870. S. 17—18.



622 Lorenz Bergmann

heden og dens Bekjendelse«. I Virkeligheden skyldtes Riv-
ningerne ganske andre Grunde, nemlig Elevernes Misfor-
ngjelse med de Fordringer, der blev stillet til dem angaaende
Omfanget af de Fag, de skulde lzre.

Om Striden som Helhed demmer Bundgaard med Rette:
»Man kan beklage, at en Mand med Kalkars Kundskabs-
fylde og personlige Redelighed og Hjertevarme skulde blive
Genstand for Angreb, som saglig set ramte over Maalet,
og som blev baaret frem af Mend, som hverken for eller
siden har taget fremtreedende Del i Missionsselskabets
Anliggender« (p. 285). Gremmelse over disse Angreb var
en vesentlig Aarsag til, at han 1873 gik af som Formand.
Hans Eftermand blev Pastor 4. V. Holm i Gladsaxe.

Kalkar var ogsaa meget interesseret i Missionen ¢ Gron-
land (p. 290—294), som han gentagne Gange udtalte sig
om, baade i Foredrag og Afhandlinger'. Serlig var han
ivrig for Ordinationen af gronlandske Preester, og han
havde en veasentlig Andel i, at Overkateket T'obias Morch
fra Upernavik efter en forudgaaende teologisk Undervis-
ning i Kgbenhavn blev ordineret af Biskop Martensen
(1874).

Ogsaa Santalmissionen fulgte Kalkar med stor Interesse
(p- 295—301)2, selv om han, da Berresen og Skrefsrud i
1865 havde brudt med den gossnerske Mission og gnskede
at treede i D.M.S. Tjeneste, mente at maatte svare, at
Selskabet ikke havde Krefter til at paatage sig yderligere
Forpligtelser ud over den nye Mission i Sydindien. Senere
virkede han for, at Berresen skulde ordineres, hvad der
skete i 1877, efter at det var lykkedes at overvinde Biskop
Martensens store Betenkeligheder.

1) Beretning om det almindelige Missionsmode i Aarhus 1861. S. 27—
56. Dansk Missions-Blad. 1869. S. 1---16; 1872. S. 125 --188. 185—188.
LLvang. Missions-Magazin. 1863. S. 497--517. Allgemeine Missions-Zeit-
schrift. 1875. S. 175—182. 272—282.

2) Dansk Missions-Blad. 1874. S. 108--116; 1876. S. 188-—190. TT.
1877. S. 241---263.



Christian Kalkar 623

V. Litterzer Virksomhed for Missionen
(p. 301—334).

Ikke blot mundtligt, men ogsaa skriftligt virkede Kalkar
i Missionens Tjeneste. 1868—76 redigerede han »Dansk
Missions-Blad«, hvori han skrev mange Artikler. Korte
Biografier af betydelige Mission@rer offentliggjorde han
baade i sine »Livsbilleder af Guds Riges Historie« (I—IV.
1856—74) og i Tidsskrifterne!. Under Striden om Missions-
selskabets Ledelse udgav han »Den danske Mission i Ost-
indien. En Samling Breve« (1870), og ved D.M.S. Jubi-
leeum 1871: »Det danske Missionsselskabs Historie i de
forste fyrgetyve Aar.

Sterst Betydning har han dog faaet som den forste, der
paa Dansk har givet en sammenhangende Fremstilling af
Missionens Historie. 1857 udgav han »Den evangeliske
Missions Historie« (293 S.)% og 1862 »Den katholske Missions
Historie« (316 S.). 1879 blev disse to Skrifter ssmmenarbej-
det og udvidet til »Den christelige Mission blandt Hednin-
gerne« (I—I1. 428 4 335 S.). 1868 udkom » Missionen blandt
Joderne« (174 S.), der i meget udvidet Form udkom i 1881
under Titlen »lsrael og Kirken« (397 S.). Denne Raekke
Skrifter afsluttedes 1884 med »Kirkens Virksomhed blandt
Muhammedanerne indtil Constantinopels Erobring af Tyr-
kerne« (120 S.).

Pastor Bundgaards Behandling af dette missionshisto-
riske Forfatterskab anser jeg ikke for tilfredsstillende.
Naar Fr. Nielsen i sin Tid skrev: »Som Missionshistoriker

1) Dansk Missions-Blad. 1870. S. 131—138; Robert Moffat; 1875.
S. 49—64: Biskop Bompas; 1876. S. 33—52: Zaremba; S. 65—76: Henry
Budd. Illustreret Tidende. 1872. S. 251---252 om John Coleridge Patteson
(som Bundgaard p. 315 forveksler med John Paton), og S. 287—289 om
Samuel Crowther. T'I. 1878. S. 412—430: Alexander Duff; 1879. S. 557—
568: Samuel Gobat.

2) Som Supplement udgav han 1867 »Oversigt over de seneste Aars
Missionsbestriebelser i evangelisk Retning« (58 S.), Sartryk af Dansk
Missions-Blad. 1867. No. 7—10.



624 Lorenz Bergmann

har Kalkar samlet et stort Stof; men ikke sjeldent har
man Grund til at gnske en bedre Sigtelse, mere Kritik og
en dybere gaaende Undersogelse«, er en saadan kortfattet
Dom fuldkomment paa sin Plads i en Leksikonsartikel!;
men i en stort anlagt, videnskabeligt underbygget Biografi
som Bundgaards er det ikke tilstreekkeligt at gentage den
og supplere den med i og for sig rigtige, men almindelig
holdte Bemarkninger uden detailleret Bevis, som f. Eks.
p- 313: »Der kan ogsaa findes flere Ungjagtigheder, lige-
som Dispositionen til Tider er i Uorden.«

Da Kalkars missionshistoriske Forfatterskab ikke tid-
ligere har vaeret Genstand for nogen indgaaende? kritisk
Provelse, skal jeg i det folgende forspge paa at give en
saadan — for saa vidt den begrensede Plads, der her staar
til Raadighed, maatte tillade det®. I de folgende Henvis-
ninger betegnes Kalkars Vaerker om den evangeliske og den
katolske Mission som A. og B., medens C. I og II betegner
den storre, sammenarbejdede Fremstilling fra 1879.

Angaaende det vigtige Spergsmaal om Dispositionen
skriver Kalkar: »Ved at folge en chronologisk Orden, der
endda ikke vil kunne overholdes straengt, vilde man veere
nedt til at springe fra en Verdensdel til en anden og idelig
optage de Punkter, som allerede engang ere omtalte. Den
eneste rette Maade synes derfor at vere den at gaae
geographisk frem og tage hver Verdensdel for sig«t. Heri er
jeg helt og fuldt enig. Det i pedagogisk Henseende uhen-
sigtsmeessige i en gennemfort kronologisk-historisk Ind-
deling viser sig f. Eks. tydeligt i Ussings Missionshistorie,

1) Bricka’s Dansk biografisk Leksikon. IX. 1895. S. 82. I12. Udg. har
Dr. Kornerup skrevet en udmarket Art. om Kalkar (XII. 1937. S. 306—
310).

2) Allgemeine Missions-Zeitschrift. 1880. S. 44—47 giver Warneck en
kort, kritisk Anmeldelse af Kalkars »Geschichte der christlichen Mission
unter den Heiden«. I. 1879. Jfr. Grundemann Sst. 1886. S. 296.

3) De spredte missionsteoretiske Betragtninger i Kalkars Skrifter vil
blive behandlet i Sammenhang i Slutningen af dette Afsnit (S. 638—639).

4) A. Fortalen S. VL. Jfr. C. L. S. 352.



Christian Kalkar 625

hvor Indien behandles paa ikke mindre end 12 forskellige
Steder!. Selv en i geografisk Henseende afgraenset Missions-
mark som Madagaskar finder man dér behandlet paa 3 for-
skellige Steder?. — Men den geografiske Inddeling efter
Verdensdele og Lande maa i dobbelt Henseende suppleres
med en historisk Fremstilling, forst en fyldig Redeggarelse
for Missionslivet i Hjemmet og Missionsselskabernes Til-
blivelse, derneest en Fremstilling i store Traek af Missionens
historiske Udvikling paa det enkelte, geografisk afgrensede
Omraade som f. Eks. Indien eller Madagaskar, og paa disse
to vigtige Punkter gor Kalkars Missionshistorie ikke Fyl-
dest (serlig ikke A.). Den er for meget en blot Ophobning
af Kendsgerninger, for lidt en kritisk bearbejdet, sammen-
hengende Fremstilling af den historiske Udvikling.
Warnecks »Abriss einer Geschichte der protestantischen
Missionen« forekommer mig stadig at vere den i metodisk
Henseende bedste Fremstilling af dette uhyre komplice-
rede Stof.

Desvearre skemmes Kalkars Fremstilling af en Meengde
Unaojagtigheder. Dette galder allerede Aarstal og Navne?®.
Som Eksempler paa historisk urigtige Paastande kan naev-
nes folgende: »Ved Slutningen af det forste Aarhundrede

1) Evangelicts Sejrsgang ud over Jorden. 31924. S. 33—34. 45—46.
62—71. 80—92. 140—151. 249—266. 332—337. 394—427. 532—544.
568—570. 572—574. 605—614 — foruden flere korte Notitser.

2) Sst. S. 278—286. 442—448. 520—526.

3) I de folgende Eksempler sattes det rigtige Aarstal og Navn i []
efter det urigtige. A. S. 11 henferer det Londonske Missionsselskabs Op-
rettelse til 1794 [1795] og det kirkelige (CMS.) til 1801 [1804], S. 14
Trankebarmissionen til 1708 [1705], S. 40 Opdagelsen af Sevejen til In-
dien til 1494 [1498], S. 50 de syriske Thomaskristnes Antagelse af den
romersk-katolske Religion til 1509 [1599], S. 224 Dobers og Nitschmanns
Sendelse til St. Thomas til 1736 [1732]. S. 3 anbringes Gregorius i Arme-
nien i Slutningen af det 4. Aarh. og Patrick i det 6.—7. Aarh. — Ungj-
agtigheder i Navne: S. 11. 58 f. Marsham [Marshman]. S. 63 Puriterne
[Puseyiterne]. S. 67 Colombia [Colombo]. S. 66 Thomas Cooke og S. 127.
231 Cook [Coke]. S. 97 Henry Martin [Martyn]. S. 183—186 Zaisberger
[Zeisberger]. S. 198 Mathias [Matthius] Stach.



626 Lorenz Bergmann

var Evangeliets Rost meer eller mindre naaet til alle de
bekjendte Lande« (A.S. 2). C. F.Schwartz »studerede
under Franke og modtog maegtige Indtryk af hans Person-
lighed« (S. 44 = C.I1.8S. 348); men den store A. H. Francke
var allerede ded 1727, Aaret efter Schwartz’ Fadsel, saa
det drejer sig om hans meget mindre Sgn, G. A. Francke.
»De alexandrinske Graekere hyldede den nestorianske
Leere« (S. 170). »Senere gik Armenierne over til den monofy-
sitiske Lere, blev adskilte fra den orthodoxe Kirke og dom-
feldte paa Synoden i Chalcedon (491)« (S. 102). Her sam-
menblandes to Synoder: (1.) den i Kalkedon (451), som for-
demte Monofysitismen, men ikke Armenierne — og (2.)
en armenisk Synode 491, som fordemte Synoden i Kalke-
don.

Trods disse og andre Mangler maa Kalkars »Den evange-
liske Missions Historie« dog anerkendes som et forste Forsog
paa at lgse en stor og vanskelig Opgave.

Sterre Fortjeneste har efter mit Sken »Den katholske
Missions Historie« (1862), for saa vidt som dette Emne og den
Litteratur, der maa benyttes, paa Forhaand maa antages
at ligge en protestantisk Forfatter fjernere. Kalkar gaar
ikke nzrmere ind paa Forskellen mellem katolske og
evangeliske Missionsprincipper, men nevner dog i Fortalen,
at Hovedforskellen er Kirkens altbeherskende Stilling:
»Hvad der ikke maa glemmes, det er, at det er Kirken,
som missionerer; den kan efter sit Begreb ikke tilstede
nogen fri Virksomhed. Ingen bor gaa, som ikke udsendes,
men alt har en fast organisk Orden... Styrelsen tilkommer
egentlig Biskoppen eller, hvor en saadan ikke er, Paven
som den ganske Christenheds Biskop« (B.S. VII = C. I.
S. 3—4). I samme Fortale hedder det ogsaa (S. V = C. L.
S.1): »I den Betydning, i hvilken vi nu sedvanlig tage
Ordet Mission, nemlig som Udbredelse af Christendommen
ved Foreninger, der have dette Hverv til deres szregne
Formaal, begynder Missionen i den katholske Kirke egent-
lig forst med det tolvte Aarhundrede«. Kalkar teenker her



Christian Kalkar 627

paa Franciskanerne og Dominikanerne; men deres Mis-
sionsvirksomhed begynder forst i det 13. Aarhundrede
og er ikke principielt forskellig fra Benediktinernes Mission
i den @ldre Middelalder. Dertil kommer, at det er ganske
vilkaarligt at bestemme Missionen som »Kristendommens
Udbredelse ved Foreninger« (se nedenfor S. 639).

Fortalen slutter: »Et stort Drama opruller sig for vort
Blik; magtige aandelige og legemlige Krefter sattes i
Bevegelse; det gjzlder at vinde den ganske Verden for den
romerske Kirke. Store Forsyndelser har denne Kirke vist-
nok gjort sig skyldig i; dede Former paatryktes stundom
Hedningefolk istedetfor at give dem Livets Ord; hierarchi-
ske Bestrabelser ledsagede hist og her Sendebudene, som
ikke blot vilde gjore Erobringer i Aandens Rige, men ogsaa
udvide Pavens Herredemme over Verden; et nyt Heden-
skab under christelig Form har ofte aflost det gamle. Alt
dette indremme vi villigt. Men desuagtet ber vi ikke tabe
af Sigte, hvilke magelose Opoffrelser, hvilke heltemodige
Kjamper og hvilken Raekke af de zdleste Martyrer og store
Mend den katholske Kirkes Mission har at opvise, ei heller
fornegte den velgiorende Indflydelse, med hvilken Mis-
sionen har havet sin beskyttende Haand over Folkeslag,
der hensmeltede under vilde Guld- og Blodterstende
Erobreres Svaerd. Dersom det i nogen Historie er af Vigtig-
hed : nihil dicere falst, nihil dissimulare vert, da gjelder det
paa dette Gebeet, paa hvilket man fra den ene Side frem-
stiller Alt i et lyst Skjer og fra den anden Side ikkun vil
see morke Pletter« (B.S. IX—X = C. L. S. 6).

Lignende retsindige Domme mgder man ofte. Saaledes
hedder det om Jesuitternes Mission ¢ Kina: »Protestanterne
demme meget ugunstig om de katholske Omvendelser; de
paastaae, at man kun lerer Folket at bede Rosenkrands,
Ave Marier, gjore Korsets Tegn og ombytte den hedenske
Overtro med den katholske. At der er meget sandt deri,
ville vi ikke naegte ; imidlertid viser den Troeskraft, hvormed
de chinesiske Katholiker have udholdt de storste Piinsler



628 Lorenz Bergmann

uden at falde fra, at det dog er noget mere end blot udvortes
Ceremonier, der er indprentet dem«.! Og om Sydamerika?:
»Hvor ilde berygtede end Jesuiterne ere i Europa, saa skal
det dog ikke glemmes, at hvad der er af nogen blivende
Omvendelsesfrugt i Sydamerika, det skyldes deres for-
standige og udholdende Virksomhed; deres Fordrivelse har
her som allevegne i Sydamerika havt den samme Virkning;
den gvrige Befolknings slette og umenneskelige Opforsel,
de idelige Overfald og Roverier af de Vilde og Partikampe
af den blodigste Slags have efterhaanden nedtraadt den
unge Plantning; kun en meget udvortes Christendom er
tilbage.« Om den katolske Mission paa Sydhavsoerne hedder
det: »Naar den har slaaet den mangeaarige evangeliske
dybe Saar og derfor forbitret Gemytterne, saa skal det
dog ikke glemmes, at den ogsaa her har havt Udsendinge
med sand apostolisk Selvfornagtelse og Kjerlighed«.
Saadanne Domme om et saa gmtaaligt Emne gor Kalkar
Zre baade som Historiker og som evangelisk Kristen og er
et nyt Vidnesbyrd om hans gkumeniske Tenkemaade.
Skriftet viser et flittigt Studium af katolsk Missions-
litteratur, hvorved han f. Eks. bliver i Stand til at kunne
give en fyldig Fremstilling af Jesuitternes Mission i Kina i
det 17. og 18. Aarhundrede? Mn ogsaa dette Skrift inde-
holder adskillige Ungjagtigheder: Armenierne har vearet
Monofysitter fra Begyndelsen af 4. Aarh. (S. 120). Vanda-
lernes Herredemme i Nordafrika sattes (S. 181) til 429—
439 [439—533]. Richard Levehjerte bringes (S. 139) i For-
bindelse med det fjerde [tredie] Korstog. Frans Xavier

HB. S. 52—53. Jir. S. 22. 45—46 (= C. 11. S. 37. 52). Jfr. om Jesuit-
ternes Mission i Indien: B. S. 61. 75—76 (= C. I. S. 325. 343—344), og
blandt Nordamerikas Indianere: B. S.234—235. 237—242 (= C. L.
S. 109—110. 120—127).

2) B. S.265 (= C. I. S. 202—203). Jfr. om Brasilien: B. S.274—276
(= C. I. S. 215—218).

3) B. S. 311 = C. II. S. 299. Anm.

4) S. 18—47, forkortet C. II. S. 32—53.



Christian Kalkar 629

siges at have lert det vanskelige japanske Sprog (S. 15.
147 = C. II. S. 94). S. 29: Gregor XV oprettede Propa-
gandakongregationen 1662 [1622]. De to Jesuitter, Alphons
de Sandoval og Peter Claver, der er kendt for deres selv-
opofrende Arbejde blandt Negerslaverne i Cartagena i
Colombia, vilde det have vearet naturligere at omtale under
Sydamerika end under Vestindien!, og helt urimeligt er det
at omtale Korea imellem Afsnittene om Tonkin og Siam?,
uden nogen Forbindelse med Kina.

Det verdifuldeste af Kalkars Skrifter er hans tobinds Verk
fra 1879, »Den christelige Misston blandt Hedningerne«. De to
eldre Verker om den evangeliske og den katolske Mission er
her sammenarbejdet, og Fremstillingen er fort leengere ned i
Tiden. Saaledes herer vi nu om Missionens Begyndelse i Ja-
pan og om nye Missioner i Nederlandsk Indien, Ostafrika og
andre Steder. Adskillige Ungjagtigheder i de sldre Varker
er blevet rettet; men nye er kommet til. Nogle enkelte
Eksempler skal naevnes. Grenlenderen Kajarnaks Om-
vendelse indtraf ikke forst efter Andreas Grasmanns An-
komst som Visitator 1740 (I. S. 141), men allerede 1738.
Gertrud Rask dede ikke 1731 (I. S. 138), men 1735. Bispe-
demmet i Goa oprettedes ikke 1632 (I. S. 319), men 1534.
Den nidksere Kina-Missioner, W. C. Burns var ikke ud-
sendt af det nordamerikanske Missionsselskab (II. S. 64),
men af den presbyterianske Kirke i England. Livingstones
Rejse tvaers igennem Afrika foregik ikke fra @st til Vest
(IL. S. 138—139. Jfr. A. S. 138), men fra Vest til Ost.

Til Udvidelserne i dette Vark hgrer, at det indledes med
en Fremstilling af Missionsbevagelsen indenfor den prote-
stantiske Kristenhed (I. S. 8—67). Ogsaa her mgder man
adskillige Urigtigheder. Saaledes n®vnes Erasmus (S. 9)
som Vidnesbyrd om Missionsforstaaelse indenfor den evan-
geliske Kirke. Men Erasmus var Katolik, om end Reform-
katolik, og hans veltalende Missionsopraab i Skriftet

1) §,291—292 = C. L. S. 271—273.
2) S. 87—90, jfr. C. L. S. 415—418.



630 Lorenz Bergmann

»Ecclestastes« (1535), der betegnes som »den forste klare Ud-
talelse i Reformationens Morgengry om Missionen« (S. 58—
63), er ikke inspireret af Luther, men preeget af den katolske
Aand i Opdagelsernes Tidsalder. Den szrlige Tilskyndelse
har han faaet gennem den portugisiske Kronikeskriver
Damianus a Goes’ Meddelelser om »Pilapierne« — et Navn,
der ikke, som Kalkar mener, sigter til Byen Pillau, men
betegner Lappernel.

Om Luther hed det tidligere — afgjort urigtigt — at det
ikke manglede paa Opmuntringer fra ham til at baere Bud-
skabet om Frelsen til dem, som sad i Dedens Morke
(A. 8. 5). Nu hedder det: »Nogen egentlig Opmuntring til
at udsende Missionzrer findes ikke hos ham«; men helt
fyldestgorende er Fremstillingen (C.I.S.9—10) stadig
ikke?. Der findes oplagte Fejl i denne Indledning, som
naar den presbyterianske Kirke i Skotland (S. 29) betegnes
som »en Afdeling af Nationalkirken (7The Established
Church)«. vDet Land, som var tidligst vaagent i Missions-
sagen¢, var ikke England (S.10), men Holland. S. 22
hedder det, at John Wesley »gik 1755 som Missionger til
Georgia for at pradike for Indianerne«. Det var 1735, og
Wesley blev ikke udsendt som Hedningemissionsr, men
som Koloniprest. Teksten til Carey’s bersmte Missions-
preediken 1792 var ikke Ef. 2,3 (S. 26), men Jes. 54,2—3.

Det er naturligt, at Kalkar, der selv var en debt Jede,
nazrede en serlig Interesse for Missionen blandt sine tid-
ligere Trosfeller. Efter Verkerne om den evangeliske og
den katolske Mission fulgte i 1868 »Missionen blandt
Joderne«, som 1881 udkom i en meget udvidet Udgave
under Titlen »Israel og Kirken«®. Denne Titel er mere be-
tegnende, for saa vidt som begge Udgaver ikke blot skildrer

1) Se min Afhandling i »Festskrift til Professor J. Oskar Andersenc.
1936. S. 57-—66.

2) Se min »Den lutherske Reformation og Missionen«. 1936. S. 44—
104.

3) I det folgende anferes disse to Verker som A. og B.



Christian Kalkar 631

Missionen blandt Jederne, men Jedernes Forhold til den
kristne Kirke ned gennem Tiderne. Ofte kommer han til-
bage til de »gruelige Forfglgelser, hvormed Kirken og Staten
i Aarhundreder vanerede sig¢, og under hvilke mange
Joder drabte sig selv og deres Born!. Han fortier heller ikke
Luthers senere, ukristelige Udtalelser, der er i haables
Modsigelse med hans tidligere?, og siger, at »det er forfer-
deligt, at en saa stor Mand kunde sige saadan« (A. S. 74.
B. S. 140—141). Luthers Udtalelser »maa forbause ethvert
troende og oprigtigt Menneske.« »Hengstenberg har fuld-
kommen Ret, naar han siger: Den Stilling, som Luther i
senere Aar indtog lige overfor Joderne, er ret skikket til
at bringe Forskjellen mellem ham og Apostlene til Bevidst-
hed og at vise, hvor betankeligt det er at hengive sig til en
saadan Mester ubetinget og uden at preve hans Ord efter
Skriften, hvilket den lutherske Kirke heller aldrig har
gjort.« — Desveerre er denne sidste Setning ikke ubetinget
rigtig.

Kalkars Retferdighedsfolelse viser sig ogsaa i, at han
fremheaever, at Tvangsdaab og Forfelgelse af Joderne er
blevet misbilliget af flere Paver: Gregor den Store (»De
fjernere staaende maa fores til den sande Tro ved Sagt-
modighed, Velvilje, Formaning og Belering«. A.S. 36.
B.S. 8. 65), Honorius II, Innocentius III og Clemens VII
(A.S.13.33. B.S.30.60) — ligesom af Bernhard af
Clairvaux og den portugisiske Biskop af Algarve, Fernando
Coutinho (A. S. 37—38. 32. B. S. 68—69. 58).

Merkeligt nok omtaler Bundgaard ikke, at Kalkar i For-
talen til A. nevner to Yderpunkter med Hensyn til Mis-
sionen blandt Jederne: det ene er den Opfattelse, som f.
Eks. Ludwig Harms i Hermannsburg hevdede, at Joderne,
der har forkastet Jesus, selv er blevet forkastede af Gud og
vil vedblive at veare forblindede, »ndtil Hedningernes

1) A. S.8.17.25. 30—31. B. S. VII. 19. 35. 50. 56.
2) Se min »Den luth. Reformation og Missionen« S. 82—100.



632 Lorenz Bergmann

predike for dem; de enkelte, der vil komme, har Lejlighed
til det, da de lever midt i Kristenheden. Den anden Op-
fattelse, der f. Eks. reprasenteres af Auberlen og mange
engelske Forfattere, anser Joderne for bestemt til engang
at spille den store Rolle i Guds Riges Udvikling. Missionen
iblandt dem hgrer til de vigtigste Opgaver i vor Tid, i
hvilken de eskatologiske Motiver har saa stor Betydning.
Derfor haaber man paa en ny jedekristelig Menighed i det
genopbyggede Jerusalem, hvorfra der skal udgaa Liv til
den gde Kristenhed. — Kalkar kan ikke slutte sig til
nogen af disse Yderligheder. »Det turde vistnok ligesaavel
veere en Misviisning, naar man vil ops®ette at missionere
blandt Jederne, indtil Hedningernes Fylde er indgangen,
som naar man vil vente med Hedningemissionen, indtil
omvendte Joder blive de rette Missionarer. Den apostoli-
ske Fremgangsmaade giver ogsaa i denne Sag den bedste
Anvisning« (A. 167). »Endskjondt den hellige Skrift tyde-
ligt peger hen paa, at Israel igjen vil blive taget til Naade,
og man vel kan erkjende, at der i »de sidste Tider« vil
kunne findes en rigere Tilstrommen af Joder i Christi
Kirke... saa forekommer mig en Samling af Joder i deres
Fedres Land, en jode-christelig Menighed, bestaaende i
serlig Afsluttethed fra den almindelige Kirke og iser Op-
rettelsen af den forbilledlige Tempel- og Offertjeneste...
at stride imod Christi Kirkes aandelige Bestemmelse: at
optage Alle i sig; »her er ikke Jade eller Graeker« (A. S. 166
= B. S. 249).

Foruden at hele A. er optaget i B. i en udvidet Form,
er der et Par lengere Tilfgjelser, den ene om »Den nyere
jodiske Literatur og dens aggressive Forhold til Kirkend'.
Denne Litteratur har villet give en videnskabelig Frem-
stilling af Jededommen, dens Historie, Litteratur og Reli-
gion. Kalkar anerkender, at »i historisk, archaologisk og
lingvistisk Henseende er der gjort umaadelige Fremskridt.«

1) B. S. 208—247. Jfr. Kalkar i TT. 1874. S. 12—33. 302—307.



Christian Kalkar 633

Derimod mener han, at Bestrebelserne for at skabe en
jodisk Teologi paa Basis af en Forening af den overleverede
Rabbinisme og den moderne Bevidsthed er frugteslose
(B. S. 208—209. 214). Det ortodokse Parti, som vil fast-
holde Middelalderens rabbinske og talmudiske Leerdomme
og Ritus, forsvinder stedse mere. Og den reformerede
jodiske Religion — med sin efter kristeligt Monster dannede
Kultus, med Prediken og Salmer paa Landets Sprog —
har ingen genfadende Kraft i sig. Den er kun »Antagelsen
af visse Fornuftsandheder, som man hist og her streber at
bekleede med bibelske Talemaader... noget eiendommeligt
jodisk, noget Supernaturalistisk eller Positivt vil man for-
gjeves spge i den hele Cultus, og uden dette Element kan
intet kirkeligt Samfund holde sig« (S. 221—222).

Hermed synes det ikke at stemme helt godt, hvad Kalkar
steerkt fremhaver, at »Joderne ville vistnok vedblive at
existere som Religionssamfund, men kunne ikke betegnes
som Folk eller Nation.« »At alle Statsborgere, som ere
fodte i Landet og nedstamme fra Forfadre, der i lngere
eller kortere Tid have boet i det, maa ansees for Landets
Born, er saa aldeles uimodsigeligt, at man maa undre sig
over, at den modsatte Paastand kan fremkomme fra
ansete Forfattere.« »Vi have Danske, som nedstamme fra
Spaniere eller Negere. Ingen vover at kalde dem Fremmede.
Hvormange Joder ere ikke i hgi Grad fedrelandsksindede
og fole sig med deres hele Existens og Tankeset sammen-
voxne med det Land, i hvilket de ere fodte og opdragne !«
(S. 224—225). Mon Kalkar ikke her har Martensens Be-
handling af Jedespergsmaalet for Jje?!. Adskillige Eks-
empler anferes for at vise, hvor aggressiv Jededommen i
nyeste Tid er overfor Kristendommen, der blot betragtes
som »et Middel til at bringe den sande Gudsidee, laant fra
Jodedommen, ud i Hedningeverdenen, og naar denne Idee
har seiret, da maa Christendommen som Datteren opgive

1) Se ovenfor S. 608.
41



634 Lorenz Bergmann

det aandelige Verdensherredemme og give det tilbage til
Moderen, Jogdedommen, og selv forsvinde«. Saaledes skulde
Jodedommen blive Fremtidens Verdensreligion!.

Et senere Tilleg (S. 250—256) udtaler den Formodning,
»at der om en kort eller leengere Tid vil bryde frem en almin-
delig Forfolgelse imod Joderne, der kan blive langt verre
end nogensinde tilforn¢, en Forfglgelse, der neppe som i
Middelalderen vil skyldes religiss Fanatisme, men snarere
Misundelse over den sociale Indflydelse, man med Rette
eller Urette tillegger Joderne. En saadan Forfolgelse rer
fra deres Side, der gve den, en stor Brgde og svar Forsyn-
delse, men kan dog vare et padagogisk Middel i Hans
Haand, der ofte bruger Syndere til at straffe Syndere.«
Den vil muligvis kunne fremkalde den Syndsbevidsthed,
der er Forudsatningen for Israels Omvendelse ¢ de sidste
Tider, hvorom Skriften taler, Rom. 11,25. Ap. G. 3,19—20.
Sak. 12,10.

Efter den historiske Redeggrelse for Israels Forhold til
Kirken og Missionen blandt Joderne bringer et sidste Til-
leeg (S. 373—389) nogle teoretiske Bemarkninger om denne
Mission. Den kan ikke ventes i neerverende Epoke at
skulle omvende Joderne som Folk eller et stort Antal af
dem paa een Gang, men kun »at legge til Menigheden de
enkelte Sjale, som ville lade sig frelse ud af Rabbinismens
og Overtroens Aag eller af Neologiens og Vantroens golde
Ork« (S. 378). Der ber ikke dannes serskilte jodekriste-
lige Menigheder (jfr. ovenfor S. 632). Troende Mand af
Hedningerod vil formentlig lettest kunne vinde Indgang
som Israelsmissionzrer, da man i jediske Kredse vil anse
dem for mere uegennyttige end lgnnede Proselytter
(S. 379). For at afvise den geengse Beskyldning, at man
kober Proselytter, burde man som Regel helst undgaa at
understotte fattige Joder, som erklerer, at de vil vere
Kristne (S. 386—388).

1) B. S. IX—X. 230—231. TT. 1874. S. 8. 12. 20.



Christian Kalkar 635

Det vigtigste, men ogsaa vanskeligste ved Israelmis-
sionen er »at veekke Syndsbevidstheden og Trangen til en
Forlgser« (S. 380). Missionaren ber ikke optrede i Syna-
gogerne. Det kunde Paulus under sin Tids Forhold; men
det vilde nu blive opfattet som en utilberlig Indtrengen.
En langt bedre Vej er private Samtaler, hvor Missionaren
naturligvis maa vare fortrolig med det Gamle Testamente
og Rabbinernes Udlegninger (S. 382—383). Til allersidst
fremhaever han, at mange flere Joder vilde omvende sig,
hvis vore Menigheder havde et kristeligt Praeg, saa at
Kristi Ord i Mt. 5,16 kunde blive en levende Virkelighed.
Dette stemmer med hans mange Aar tidligere udtalte Op-
fattelse, at »Deltagelse i alle det christne Statssamfunds
eller Folkelivs Goder vil vere den rette Missioner for
Joderne og udrette langt mere end alle direkte Udsendinge«?.
Men for de Joder, som ikke lever indenfor et kristent Sam-
fund, er der Brug for en sarlig Israelsmission, og Historien
viser, at en saadan — trods alle Vanskeligheder — ikke
har arbejdet uden Resultater.

»Israel og Kirken« fik en meget anerkendende Omtale i
det store og lerde Vark af J. F. 4. de le Roi: Die evangeli-
sche Christenheit und die Juden. 1. 1884. S. 5—6. Det be-
tegnes som langt den betydeligste hidtil foreliggende Frem-
stilling, baade paa Grund af Kalkars omfattende Kendskab
til Kilderne og ved den Aand, der praeger Varket. »Hos
Kalkar forenes Retferdighed og Kerlighed, Sanddruhed
og hgj kristelig Alvor paa en saadan Maade, at hans Frem-
stilling af Historien aldrig bliver tendentigst farvetc.

Man kan godt underskrive baade denne Dom og Bund-
gaards Bemerkning (p. 334), at »Ophobningen af Stof er
stor, og Overblikket over Begivenhedernes Gang og de
virkende Krafter ikke tydelig.« Dertil kommer, at ogsaa
disse Skrifter skeemmes af adskillige Ungjagtigheder, hvad
hverken de le Roi eller Bundgaard naevner.

1) Kirke-Blade. 1856. S. 41.

41*



636 Lorenz Bergmann

F. Eks. hedder det (A. S. 81), at G. F. Lichtenstein dede
1642, og at Spener holdt Ligtalen over ham. Men i 1642
var Spener kun 7 Aar gammel. I Stedet for 1642 bar laeses
1682 (saaledes B. S. 153). At Francke tog sig af det Callen-
bergske Institut (A.S. 96 = B. S. 269), strider mod den
Kendsgerning, at Francke dede 1727, og Instituttet blev
forst oprettet 1728. B. S. 100 sxtter Uriel Acosta’s Levetid
til 15630—1620 [1590—1640], S. 107 Paul II’s Dad 1568
[1549], S. 108: Benardino de Feltre 1 1444 [Bernardino de
Feltre 1 1494], S. 119: »Barnabas pereat« [Barrabas].

Efter at have behandlet baade Hedninge- og Israels-
Missionen gav Kalkar paa sine gamle Dage ogsaa en Frem-
stilling af Muhammedaner-Missionen : »Kirkens Virksomhed
blandt Muhammedanerne indtil Constantinopels Erobring af
Tyrkerne« (1884).

* Den i Titlen angivne Tidsgreense (1453) bliver ikke over-
holdt, men Forhold fra en senere Tid omtales lejlighedsvis.
Skriftet er slet disponeret. Efter Johannes Damascenus’
og Theodorus Abucara’s polemiske Skrifter (S. 10—12)
omtales Muhammedanismen i Spanien (S.12—22) og
Franciskanernes og Dominikanernes Mission (S. 23—45).
Derefter fortsettes Afsnittet om Spanien med en Omtale
af Granadas Erobring og Moriskernes Tvangsdaab (S. 45—
61). Forst derefter genoptages Traaden fra S. 10—12 om
den littersere Polemik mod Islam, og Verket slutter med en
Skildring af Raymundus Lullus, der kronologisk hgrer
hjemme i en tidligere Sammenhang, idet han 1315, nesten
80 Aar gammel, blev stenet i Algier, under sine iheerdige
Bestrabelser for at vinde Muhammedanerne, ikke ved
legemlige Vaaben, men ved »Kerlighed, Bon, Taarer og
Hengivelse af sit eget Liv«l. Kalkar slutter med at betegne

1) Denne fremragende Mand, der paa een Gang var Skolastiker og
Mystiker, Digter og Mission®r, er paa Dansk skildret af Vilh. Serensen
(Nordisk Missions-Tidsskr. 1901. S. 145—160) og Holger Rafn (Helten
fra Majorka. 1915). Hovedvarket er Allison Pcers: Ramon Lull. London
1929.



Christian Kalkar 637

ham som »en Typus for hele Missionen blandt Muhamme-
danerne, og tillige det tragiske Vidnesbyrd om, at Vejen til
Muselmaendenes Hjerte er saare trang. Og dog ter ingen
tvivle om, at Islams Halvmaane vil forsvinde for Korset«
(S. 117).

Skriftet indeholder meget interessant Stof, som er frem-
draget fra vanskeligt tilgengelige Kilder. Nogle Smaafe;l
mangler heller ikke her. Den Pave, der afholdt Unions-
koncilierne i Ferrara og Firenze 1438—39, var ikke Eu-
genius II (S. 68), men Eugenius IV. Ved Isidor af Sevilla
anfores Aarstallet 733 (S. 14) i Stedet for 633. Af langt
storre Betydning er, at Koranens Bud (Sur. 47,4): »Naar I
mgder de vantro, saa hug Halsen af dem, indtil I har an-
rettet et stort Blodbad paa dem, og gor de gvrige til Fan-
ger« — forklares saaledes, at »de vantro« skulde omfatte
valle Ikke-Muselmeend« (S. 7). I Virkeligheden gelder Ordet
kun Hedningerne, ikke »Skriftfolkene« (Joder og Kristne),
som Koranen ikke vil have tvunget ved Vaabenmagt til at
antage Islam, men kun til at betale en serlig Afgift (Sur.
9,29), som Udtryk for deres Anerkendelse af Profetens
Overhgjhed!. Noget andet er, at man i Praksis ofte er gaaet
videre og har stillet Kristne overfor Valget mellem Islam
eller Daden.

Ogsaa i dette Skrift beflitter Kalkar sig aabenbart paa en
retfeerdig Dom over Katolikkerne og deres Mission. Han
taler om »denne store Sky af Vidner, tro indtil Dgden,
som »et Tegn paa Kristendommens uforgengelige Livs-
kraft, endog hos dem, der har en Tro, som var blandet med
uklare og uforstaaede Elementer« (Forord. S. V); men han
legger heller ikke Skjul paa, at der blandt Martyrerne var
Fanatikere, som havde udsesket Muhammedanerne ved at
haane og udskzlde deres Religion (S. 18—22. 32. 105), og
at man fra Kirkens Side ogsaa har anvendt Voldshand-
linger, som overfor Moriskerne i Spanien, om hvem den

1) Saaledes f. Eks. F. Buhl: Muhammeds religiese Forkyndelse efter
Quranen. 1924. S. 187.



638 Lorenz Bergmann

bergmte Kardinal Ximenes (1 1517) udtalte, »at man i Guds
Sag ikke kunde anvende nogen Skaansomhed. Kunde man
ikke med det gode bringe Maurerne paa Frelsens Vej, maatte
man bruge Magt« (S. 51).

I Forordet (S. VI—VII) skriver Kalkar, at »med Und-
tagelse af nogle enkelte mere fremragende Mand ser man
tydeligt, at det var de fleste Paver mere magtpaaliggende
at faa de islamitiske Slegter under deres Hgjhed end at
fore Sjelene fra Morket til Lyset, mere vigtigt at plante
Korsets Banner i Landene end Korset i Hjerterne.« Denne
Dom forekommer mig at vere ubillig. Kalkar omtaler selv
(S. 41. 82—83. 89—91), at Gregor VII, Innocens III, Gre-
gor IX, Innocens IV, Johannes XXII og Pius II [og endnu
flere kunde have veret nevnet] har udtalt Haabet om og
selv virket for Muhammedanernes Omvendelse — og der
er ingen Grund til at betvivle, at denne virkelig har ligget
dem paa Sinde.

Seerlig interessant er en Udtalelse 1076 i et Brev fra
Gregor VII til Kongen af Mauritanien: Vi skylder at vise
Eder i Swrdeleshed Karlighed fremfor andre Folkeslag,
fordi vi, om end paa en forskellig Maade, tror og bekender
een Gud, Verdens Skaber og Styrer. Derfor beder Paven
»med Hjerte og Mund om, at Gud selv maa fore dig efter
et langt Liv til den allerhelligste Patriark Abrahams salige
Sked« (S. 80).

En sammenfattende Skildring af den systematiske Mis-
stonslere har Kalkar ikke givet, men kun i forskellige
Sammenhznge strejfet de vigtigste teoretiske Problemer!.

Som man kunde vente efter hans biblicistiske Teologi, er
det egentlige Missionsmotiv Lydigheden mod Kristi Mis-
sionsbefaling?. Angaaende Grundspergsmaalet om Missio-
nens Veesen er han ikke naaet til en klar og preecis Opfat-

1) Jfr. Bundgaards ikke helt tilfredsstillende Fremstilling af »I{alkars
Missionssyn« (p. 319—328).
2) TT. 1872. S. 329, anfort p. 320.



Christian Kalkar 639

telse. I hans ®ldste Fremstilling af »Den evangeliske Mis-
sions Historie« hedder det: »Mission er bleven det staaende
Udtryk for Evangeliets Udbredelse i Verden, og det med
Rette; thi Missionen, Sendelsen er ikkun en Gjentagelse af
den evige Kjerligheds Budskab til Verden... Vi tage Mis-
sionen i dens oprindelige Betydning som en Sendelse til
Ikke-Christne«. Kalkar synes ikke at vaere klar over, at i
disse faa Ord tages Ordet »Mission« i 3 forskellige Betydnin-
ger: (1.) »Evangeliets Udbredelse i Verden«; (2.) »Sendelsex,
der er et snzvrere Begreb, da Evangeliets Udbredelse jo
ogsaa kan ske paa andre Maader end ved en »Sendelse«;
(3.) det endnu snaevrere: »Sendelse til Ikke-Christne« —
hvad der forekommer mig at veere den eneste rette Defini-
tion. — Andetsteds bestemmer han — som allerede omtalt
S. 626 — »Mission« som Kristendommens Udbredelse ved
Foreninger. Denne uheldige Definition er vistnok en Mis-
tydning af en rigtig Erkendelse: Missionen skal vel veare
kirkelig; men dette er ikke det samme som statskirkelig,
ledet af de officielle kirkelige Myndigheder, hvorpaa den
gronlandske Mission er et afskrekkende Eksempel?.
»Det kirkelige ligger i Troens Inderlighed, i Bekjendelsens
Fasthed, i den christelige Samfundsaand, men ikke i de
officielle Organer for kirkelig Virksomhed«. — Missionen
kan vere lige legitim, lige kirkelig, hvad enten den ledes
af frie Selskaber eller af vedkommende Kirkesamfunds
officielle Organer, saaledes som det f. eks. er Tilfeldet i
Brodremissionen og i de presbyterianske Kirkers og Svenska
Kyrkans Mission. Derfor har Kalkar Uret i at bestemme
»Mission« som Kristendommens Udbredelse ved Foreninger.

Missionerernes Opgave er at pradike Kristus og ham
korsfaestet som Guds Kraft og Guds Visdom*. Den Ensidig-

) A.S. 1.

?) Dansk Missions-Blad. 1863. S.7. Allg. Miss.-Zeitschrift. 1875.
S. 273.

3) A.S. 17, ogsaa anfert p. 327.

4) Dansk Miss.-Blad. 1862. S. 60—61, ogsaa anfort p. 322.



640 Lorenz Bergmann

hed, hvormed dette Synspunkt har varet gjort gzldende i
Brodremissionens Historie, merkes ogsaa hos Kalkar,
naar han ikke ngjes med at gengive Indianerhgvdingen
T'schoops bekendte Ord om, at man skal praedike for Hed-
ningerne om Kristus og hans Ded, hvis man vil udrette
noget til Velsignelse — men tilfgjer: »Den omvendte Hed-
nings Ord indeholder den fornedne Anvisning for al Mis-
sionsgjerning«*. Nej, ikke for al Missionsgerning; thi Mis-
sionen omfatter andet end Ordets Forkyndelse, og selv her
gelder det, hvad Warneck gor opmaerksom paa, at fordi
Kristus og hans Ded skal vere Midtpunktet i Missions-
forkyndelsen, folger deraf ikke, at det ogsaa skal vere Ud-
gangspunktet, »ja, for langt de fleste hedenske Tilherere
kan det slet ikke veere Udgangspunktet, fordi nasten alle
Forudsatninger for dets Forstaaelse mangler«?.

Missionens endelige Maal strejfes, naar det hedder, at
paa Jamaica har Missionen »naaet sit Maal. Den har skabt
en Negerkirke«®. Igvrigt fremhaver han Gang paa Gang —
i Pietismens og Zinzendorfs Aand — at man i vore Dage
ikke maa tenke paa Folkeomvendelser, men kun paa at
vinde enkelte Sjaele?.

Ligesom paa det teologiske Omraade er Kalkar ogsaa for
Missionens Vedkommende en Modstander af »en streng
Confessionalisme, som paatvinger de omvendte Hedninger
Cultus og Forfatning, som kunne have Betydning i Moder-
kirken, men ere uforstaaelige iblandt Mennesker, hvis Ud-
vikling ikke er udgaaet af de samme historiske Vilkaar«,
ligesom hans gkumeniske T@nkemaade ger ham til en
Modstander af Konkurrencen mellem rivaliserende Missions-

1) A.S. 181—182, udeladt i C. I. S. 90.

2) Evang. Missionslehre. III, 2. 1900. S. 114.

3) A.S.232 = C. L. S. 302.

4) Dansk Miss.-Blad. 1861. S.1; 1863. S. 102; 1870. S.3—5. TT.
1872. S. 328. 348. C. I. S. 65. 88. Israel og Kirken. S. 378 (se ovenfor
S. 634).

5) A.S.19.



Christian Kalkar 641

selskaber, »nidet saa snart eet Missionsselskab har begyndt
sin Virksomhed paa et Sted, strax flere forskjellige Partier
treede ind i det samme Gebeet og hindre hinandend!.
Dertil svarer, at han i Omtalen af Missionens tilbagevirkende
Kraft serlig fremhaver dens Evne til at bringe de forskel-
lige Kirker og Retninger i nermere Forbindelse med hin-
anden?.

Angaaende Missionererne og deres Uddannelse udtalte
han under Striden i 1870, at han »kan ikke andet end ansee
det for et Beviis paa vor aandelige Armod, at der til Mis-
sionsgjerningen melder sig kun saa ringe, uoplyste, saa
svagt begavede, saa fattige Mennesker af Almuestanden,
og at man maa anvende flere Aar paa at bibringe dem de
Kundskaber, som ethvert nogenlunde dannet Menneske
maa besidde«. Han er derfor bange for, at Missionsgernin-
gen skal blive et Levebred, da de, der melder sig, er saa
fattige, at de maa underholdes af Missionen, og da de er
saa ivrige for at gifte sig. Hans Onske er, at troende og
erfarne Praster og teologiske Kandidater, og ikke blot
Laegfolk, maa melde sig til Missionsgerningen®. — Man
forstaar, at saadanne Udtalelser maatte falde Missions-
eleverne for Brystet; men Kalkars Forstaaelse for Betyd-
ningen af en grundig Missioneruddannelse fortjener Paa-
skonnelse.

Ogsaa Betydningen af indfsdte Forkyndere fremhaeves:
»Forend Christendommen ogsaa i denne Henseende vorder
national, vil den for mange vaere som en udenlandsk
Plante, der ikke trives fuldeligen i den fremmede Jord-
bund«. Om Missionens Forhold til det hedenske Folkeliv
indtager han et forstandigt Mellemstandpunkt: »Baade en
streng Rigorisme og en slap Eftergivenhed kan gjore
ubodelig Skade.« De indfgdte Menigheder og Lerere maa

1) Sst.

2) A. S. 10. 19.

3) Dansk Miss.-Blad. 1870. Tilleg S. 37, anfort p. 271—272.
4 A. S. 20.



642 Lorenz Bergmann

ikke ved deres Antagelse af Kristendommen blive euro-
pexiserede og fremmedgjorte for deres Landsmand!.

Med Hensyn til Anvendelsen af Daaben som Missions-
middel afviser han ikke blot den katolske Massedaab og
Daab af Born, hvor der ingen Menighed er, men ogsaa den
baptistiske Udsxttelse af Daaben, indtil der har vist sig
et fuldt udviklet Trosliv?. I samme besindige Aand taler
han om Bribelens Udbredelse: Bibelen er ikke skrevet for
Hedninger, men for de troende, og en forsvarlig Bibelover-
settelse vil man forst kunne faa ved Hjelp af veloplyste
indfedte Kristnes.

Disse spredte Udtalelser om missionsteoretiske Spergs-
maal vidner saaledes i det store og hele om hans sunde
Sans og hans Kendskab til de virkelige Forhold.

YI. Kalkars sidste Aar.

Efter at Kalkar 1868 havde taget Afsked som Sognepreast
i Gladsaxe og var flyttet til Kebenhavn, fortsatte han sin
Virksomhed som Formand for D.M.S. (til 1873) og som Ud-
giver af »Dansk Missions-Blad« (til 1876). 1871 afsluttede
han Arbejdet med den reviderede Overszttelse af det
Gamle Testamente. Da der samme Aar blev ansat Censorer
ved teologisk Embedseksamen, blev han en af disse og
virkede i denne Stilling lige til sin Dod 1886. 1879 og 1881
udkom hans missionshistoriske Hovedvaerker (S. 623).
1871—1880 redigerede han »Theologisk Tidsskrift«, hvori
han skrev en Mengde Afhandlinger og Anmeldelser. Dette
Materiale har Pastor Bundgaard efter mit Sken ikke ud-
nyttet tilstraekkeligt til en sammenhsngende Skildring af
Kalkars endelige teologiske Stade.

I den indledende Programartikel* udtaler han, at overfor

1) TT. 1872. S. 343—344.

2) Sst. S. 330—332. 338—340.
3) Sst. S.333—338.

4) TT. 1871. S. 1—14.



Christian Kalkar 643

Nutidens mange Problemer, serlig fra Naturvidenskaber-
nes og den historiske Kritiks Side, treenges der til en ny
Teologi, baade paa det dogmatiske og det etiske Omraade,
idet det 17. Aarhundredes Inspirationsteori ikke mere kan
opretholdes. Ligesom ved andre Lejligheder fremhaver
han det teologiske Studiums Betydning for de vordende
Prester. »Hvor megen Ensidighed vil ikke forebygges,
hvor megen Smaglashed forsvinde, dersom den christelige
Nidkjerhed var forbundet med theologisk Granskning og
med fortsat Bekjendtskab med Videnskabens forskjellige
Grene '«

Derfor beklager han Grundtvigianernes og Indre Missions
Udfald mod Lzrdom og teologisk Videnskab?, og han er
bange for, at hvis Menighederne faar Indflydelse paa Pre-
sternes Kaldelse, vil de naeppe tage Hensyn til deres viden-
skabelige Arbejde, og dette vil sveekke Iveren for det
teologiske Studium. En Ulykke vilde det vere, hvis Rigs-
dagen skulde give efter for Onskerne om, at Prasternes
Uddannelse skulde fjernes fra Universitetet og henlegges
til et Presteseminarium?.

Karakteristisk paa Kalkars teologiske Standpunkt er, at
han kemper paa en dobbelt Front: baade mod en stiv-
net Ortodoksi og mod en udflydende Ny-Rationalisme?.
Den liberale Teologi i Tyskland (som f. Eks. Lipsius) og i
Frankrig betegner han uden videre som »vantro«®. Hans
Bibelsyn var — som Bundgaard ogsaa fremhaever (p. 154—
156) — steerkt konservativt, selv om han altid principielt
havdede Forskningens Frihed®. Med Aarene fik han mere
Forstaaelse for Berettigelsen af den bibelske Kritik. 1879

1) Sst. S. 10.

2) 1873. S. 7—10.

3) TT. 1873. S. 129—148.

4) 1871. S. 5; 1872. S. 234. 241; 1873. S. 13. 146—148.

5) 1871. S. 576; 1878. S. 73—74; 1880. S. 116.

6) Saaledes allerede 1839 i »Forelasninger over den bibelske Historie«.
I1. S. 428.



644 Lorenz Bergmann

skriver han: »Der gives en videnskabelig Samvittighed, som
ikke kan og ikke bor lade sig tage til Fange af Traditionen...
Hvor meget Uvasen der end er drevet i den Henseende,
saa har den bibelske Kritik sin Berettigelse, og vi skylde
den mangen en klarere Forstaaelse«. Disse Ord anferes
p.- 156, men ikke Fortsattelsen: »Med en mechanisk Inspi-
rationstheori og med en traditionel fastslaaet Oversattelse
skader man meget mere, end man troer, navnlig naar man
ved spidsfindig Kunst vil sege selvopfundne Dybheder«.
Disse Ord er rettet mod R. Volfs Skrift om Profeten
Sacharias!. Derfor afviser han, at Pastor Hans Knudsen
betegnede de moderne Kritikere som »bindegale, modne,
ja overmodne til Daarekisten«®. »Man teenke — indvender
Kalkar — blot paa saa sandhedskjerlige Mend som de
hensovede de Wette, Liicke og Bleek o.s.v. for ikke at
navne nogen Nulevende !3«

En klar og tilfredsstillende Helhedsopfattelse kan han
dog ikke siges at vaere naaet til, som det fremgaar af fol-
gende Udtalelser i en Anmeldelse af Albert Réville: Det
Gamle Testamentes Profeter (overs. 1872): »De hellige
Mend eller rettere deres Skrifter miste Intet af deres over-
ordentlige Betydning eller deres Hellighed, fordi der fore-
findes 1 dem uoplaeselige chronologiske Vanskeligheder,
eller fordi man helder til at antage en Deuterojesajas...
Dersom det derimod nogensinde kunde lykkes den mo-
derne Videnskab at bevise ved uomstedelige Grunde, »at
ingen af deres Spaadomme er gaaet i Opfyldelse« (Réville
S. 32), eller at »deres politiske Fremsyn ikke altid bevarede
dem mod skjebnesvangre Feiltagelser« (S.22), eller at
»en Forfatter, som den til Daniels Bog, matte krybe i Skjul
under en Nabis Navn og paa den historiske Sandheds
Bekostning antedatere sine egne Erfaringer« (S. 41) —
saa ville disse over al Historie fremragende Mend rig-

1) TT. 1879. S. 51—52.
2) Vor Herre Jesu Christi tre Besog i Bethanien. 1874.
3) TT. 1875. S. 118—119.



Christian Kalkar 645

tignok vere nedsunkne til hgjst foragtelige Tendensskri-
benter«!. )

Som Leder af Tidsskriftet vilde Kalkar ikke, at det skulde
blive »Organ for en enkelt og eensidig Retning i Kirken«2,
da han »ikke er blind for det Gode, der er eller kan vare i
modsatte Anskuelser og Retninger«. »Mine Livsforhold
have bragt mig i Forbindelse med mange Christne af anden
Bekjendelse end den lutherske, og jeg har hos Flere af dem
fundet en saa levende og frugtbar Tro, en saadan Reenhed
i Levnet og en saa varm Kjerlighed til Christi Sag og Med-
menneskers Frelse, som ikke altid fandtes hos rettroende
Lutheranere eller i pietistiske Kredse«?.

I denne rummelige, selvsteendigt provende Aand be-
demte han de forskellige Retninger indenfor den danske
Kirke. Mynster var for ham altid »vor Kirkes ypperste
Geistlige«, der har »bidraget uendelig meget til den chri-
stelige Troes Befeastelse«®, og han er klar over, at Mynster
som Pradikant har gennemgaaet en Udvikling, fra at for-
kynde Kristendommen mest som en Lov, til en sterkere
Fremhevelse af Kristus og Evangeliet’ — men Bundgaard
fremhaver med Rette, at »Kalkar var anderledes frisindet
og bredkirkelig end Mynster« (p. 124—125).

Mere kritisk forholdt han sig overfor Martensen — trods
sin Anerkendelse af hans Pradikener og hans Ethik8. I
sin Anmeldelse af »Den sociale Ethik« kan han »ikke til-
bageholde sin Formening om, at Forf. er for ugunstig stemt
imod alle den nyere Tids Bestrabelser«. »Mon alle de
Misligheder, man tilskriver de Liberale, vilde vaere komne

1) 1872. S. 501.

2) 1871. S. 14.

3) 1880. S. 3.

4) Sst. S. 4.

5) Christelig Kirke-Tidende. 1835. S. 24.

8) Udsigt over den christne Kirkes Historie. 1841. S. 78—79.

7) TT. 1871. S. 475.

8) TT. 1871. S. 434—438. 475—476; 1875. S. 41—42; 1876. S. 319—
320; 1878. S. 492—500.



646 Lorenz Bergmann

for Dagen, dersom man ikke fra den modsatte Side havde
alt for meget holdt igjen i Utide og slet ikke i sin Tid villet
give efter for berettigede Fordringer ?'«. Derfor skriver han
i en Anmeldelse af H.N. Clausens »Optegnelser«: »Man
folger med stor Interesse Forfatteren i hans mange Be-
streebelser for at fore et friere Liv frem i Folk og Kirken;
man seer med en nedslaaende Fglelse, hvordan paa disse
Omraader hvert Fodbred, der skulde vindes, maatte ar-
beide sig igjennem Rakker af Fordomme og Modstande;
men man seer ogsaa, hvor meget Godt og Aidelt der er
blevet tilvundet i Frihedskampen; derfor vil man med en
steerkt foregget Mismod beklage, at det fremspirede Gode
nu staar i en saa stor Fare for at kveles og fortabes ved
Uforstand og Misbrug«®. — Derimod skriver han om Clau-
sens Omtale af Striden med Grundtvig 1825 ff.: »Lige-
som man nappe kan samstemme med Clausen i, at Uretten
alene var paa hans Modstanders Side, saaledes kunde man
nok gnske, at denne over et halvt Aarhundrede gamle Kamp
nu maatte hore til de forbigangne Ting, iseer da de to Kirke-
partier, der begge ere troende, nu have nzrmet sig hin-
anden«®. Disse Ord er betegnende, baade for Kalkars
ireniske Sind og for hans ringe Sans for systematisk Klar-
hed, som om Forskellen mellem Skriftprincippet og Tros-
bekendelsesprincippet kunde udslettes eller bagatelliseres.

Ogsaa Grundtvig hyldede han som den, der alle Vegne
havde veret den levendegorende, fornyende og frigerende
Aands Barer — saaledes som han sagde i den Tale, han
holdt som Prasternes Ordfgrer ved Grundtvigs Jubileeum
1861% Men hans Udtalelser ved andre Lejligheder viste,

1) 1878. S. #94. 498.

2) 1877. S. 417—418.

3) 1878. S. 66. Jfr. S. 438.

4) Fr. Barfod: Mindeblade om Grundtvigs Jubileeum. 1861. S. 18—19.
Jfr. Forhandlingerne paa det tredie skandinaviske Kirkemeode i Christi-
ania 1861. S. 117—118: »Ingen har talt Religionsfrihedens Sag med
saadan Kraft og Varme som Grundtvige.



Christian Kalkar 647

at han kun delvis kunde billige Grundtvigs Ideer om kirke-
lig Frihed!, og at han ansaa hans Paastand om Trosbeken-
delsens Oprindelse for uhistorisk?, selv om.han kunde aner-
kende det apostolske Symbol som »Salighedsvilkaar og
Grundbetingelsen for en Union«®. Han betragtede det som
et Fremskridt, at Sakramenterne, serlig Daaben, blev
steerkere fremhaevet i Forkyndelsen, men som et Misbrug,
at man »ikke sjeldent herer Pradikener, i hvilke, uden at
Evangeliet eller Epistlen giver mindste Anledning dertil,
Daaben og Daabspagten indflettes, ret som om denne var
et Schibolet eller Kendetegn paa en Predikens Agthed«* —
og ien i gvrigt meget anerkendende Anmeldelse af Hostrups
Predikener ansaa han det for ngdvendigt at minde om, at
»Jesus Christus er ikke det Samme som Daaben, Herren
ikke det samme som det Middel, han bruger eller har
anordnet«.

Betegnende for Kalkars maadeholdne Dom, der skyer
enhver Yderlighed, er hans Anmeldelse af Grundtvigs
»Kirke-Speils, hvorom han siger: »Paa geniale Blik, eien-
dommelige Skildringer, ret betegnende Udtalelser er Bogen
ligesaa rig som paa dristige Paastande, uhjemlede Domme,
afferdigende Yttringer om bergmte, af Kirken hgit for-
tjente Mand ; man forbauses ofte over, hvor meget Sandt og
Falskt, Traeffende og Fordreiende der mgdes paa samme Side,
og leegger Bogen bort med en Folelse af Utilfredshed ellerret-
tere Uhyggelighed, at saa meget Godt og Lyst, man maa
beundre i Forfatterens Betragtninger, kan vere sammen-
blandet med saa meget Skjevt og Ugrundet«®. En anden
betegnende Udtalelse lyder saaledes: »Mellem Aarene

1) Se ovenfor S. 610. 618.

2) Se ovenfor S. 614 og TT. 1879. S. 189—190.

3) 1878. S. 701—702.

4) 1879. S. 638.

5) 1871. S. 484—485.

) 1872. S. 235. Iin lignende dobbeltsidig Dom om Grundtvig i »Nogle
smaa Afhandlinger om kirk. Anliggender¢, 1839. S. 26—27.



648 Lorenz Bergmann

tyverne og trediverne skete der en Bevagelse ved Grundtvig
og hans Venner; der fremkom en livligere Pradiken, en
fyldigere Psalmesang og en nzrmere Sammenslutning
mellem de Troende baade inden for den Kreds, der sluttede
sig til ham, og uden for denne Kreds. Denne Roes skal
aldrig fratages den grundtvigianske Retning. Men skjondt
Missionssagen ogsaa ved den Leilighed toges med, og de
fleste Mader og Talere i de forste Aaringer derfor herte til
den grundtvigianske Kreds, saa foiedes dertil snart fra
denne Side tillige en Tvivl, om det var den rette Tid at
missionere, om vi her i Danmark vare kaldede dertil; man
ventede paa, at de serlig »kirkelige« og »danske« Anskuelser,
som gjaldt for de eneste rette, skulde fremkalde de sande,
begavede, vakte Missionzerer. Da Mesteren manglede Blik
for denne kirkelige Opgave, kunde hans Disciple heller ikke
ret tilegne sig nogen Kjerlighed til Missionen«!.

Overfor den xldre Indre Missions Praediken om, at kun
den lille Flok vil blive frelst, bemarker Kalkar, at en
saadan Forkyndelse maa i ethvert Tilfeelde ikke ske med
Kulde eller Strenghed, men med Bedrgvelse over den Dom,
der venter de Fortabte. For gvrigt minder han om, at det
Nye Testamente ogsaa indeholder Ord om, at mange skal
blive frelst: Mt. 8,11. Joh. 12,24. 32. Joh. Aab. 72.

Dette stemmer ogsaa med den Optimisme, som Livet
igennem praegede Kalkar. Allerede 1839 betegnede han den
Tid, hvori han levede, som en Opgangstid®. Da han 1866
skrev om »Kirkelige Brost i vort Land«?, undlod han ikke
at navne, at der var sket »et maegtigt Fremskridt i den
fyldigere, aandrigere og livligere Forkyndelse¢, »i den mere
levende Psalmesang... og i de mange Forsamlinger udenfor
den regelmessige Gudstjeneste«®. Og ved Afslutningen af

1) TT. 1877. S. 243—-244.

2) 1879. S. 633—637.

3) Nogle smaa Afhandlinger om kirk. Anliggender. S. 18.
4) Dansk Maanedsskrift. 1866. I. S. 152—172.

5) Sst. S. 153.



Christian Kalkar 649

sit teologiske Forfatterskab udtalte han: »Jeg har aldrig
kunnet istemme den almindelige Fordemmelsesdom, som
er gjengse, over den nervarende Tids Christne og tvivler
meget om, at Kirkehistorien kan forenes med den Betragt-
ning, at vor Tids Christne ere de varste«'. Overfor Provst
Kofoed-Hansens morke Syn paa Samtiden? indvender han:
»Der har aldrig varet nogen Tid i Christi Kirke, i hvilken
flere Hjerter og flere Hander have forenet sig om Alt, hvad
der kan tjene til at troste, styrke, hjelpe og oplyse Folket«3.

I de afsluttende Bemeerkninger om Kalkars Personlighed
(p- 344—347) fremhaever Bundgaard ikke blot hans uhyre
Flid, men betegner ham med Rette som et forunderligt
levende Menneske... med et stort Hjerte, der favnede
vidt«... en Mand med en vid Horizont, der forenede Kon-
servatisme og Frisind, »en Kristendom med et centralt
Sigte, mild i Bedemmelsen af andre.« —

2. Februar 1886 dede denne »Israelit, i hvem der ikke var
Svig« — en Mand, der ikke var et originalt og banebrydende
Geni, men »en nobel og wxdel Personlighed, hvis Indsats i
dansk Kirkeliv og Missionsvirksomhed fortjener at mindes«.
Med denne Bedgmmelse (p. 353) slutter Pastor Bundgaard
sin smukke Biografi, der vel paa adskillige — og det ikke
uvigtige — Punkter kan korrigeres og suppleres, men som
Helhed fortjener baade Paaskennelse og vid Udbredelse.

1) TT. 1880. S. 5.
2) »Nogle Ord om Preastens Stilling og Uddannelse«. 1874.
3) TT. 1874. S. 366—371.



