
Anders Sunesøns Hexaemeron
Af Sigvard Skov.

Valdemarstiden betegner i Danmarks middelalder en 
storartet blomstring både materielt og kulturelt. Et 

af tidens største navne er erkebiskop Anders Sunesøn, der 
har ydet en mangesidig indsats spændende fra den prakti­
ske politik, som den øvedes i kancelliet og på bispestolen, 
på tinge og i felten og til den stille videnskabelige syssel i 
studerekammeret. Som videnskabsmand var han jurist og 
theolog, en kombination der i middelalderen ikke var helt 
så sjælden som nu, det var tværtimod reglen, at de mænd, 
der nåede kirkens højeste embeder med den dermed føl­
gende verdslige magtfylde, i lige så høj grad var hjemme 
i retsvidenskaben som i den hellige skrift. I den praktiske 
side af deres virksomhed var lovkyndighed en nødvendig­
hed; men man glemte ikke derfor, at theologien endnu 
dengang ubestridt var videnskabernes dronning. Det er 
erkebisp Anders Sunesøns indsats som theolog, der er em­
net for denne afhandling1.

Rigets samling under valdemarernes stærke kongemagt, 
fred i landet, nybrud i landbruget, blomstrende handel, er 
nogle af de faktorer, der skabte den nødvendige materielle 
basis for en nyvågnet videnskabelighed. Den undervis­
ningsmæssige forudsætning er dels de hjemlige skoler, dels 
studierejserne til de europæiske universiteter, først og 
fremmest Paris.

Andre sider af Anders Sunesøns virke har jeg skildret i følgende 
afhandlinger: Anders Sunesøns parafrase af Skånske Lov. Scandia XIII, 
171—95; Anders Sunesøn og Guterloven, Festskrift til Erik Arup 1946, 
107—17; Anders Sunesøn og pavestolen, Scandia XIX, 169—95.

39



282 Sigvard Skov

På den tredie lateransynode var det blevet bestemt, at 
der ved hver kathedralkirke skulde være et præbende for 
en lærer, en bestemmelse som blev gentaget på det fjerde 
laterankoncil under pave Innocens III i 1215. Der synes 
også her i landet at have været en skole i hver stiftstad 
under bispens og kapitlets styrelse. Det var skoler, der 
dels virkede som elementarskoler og dels tjente til videre 
uddannelse for de vordende præster. Skolerne i Ribe og 
Århus hører formentlig til de ældste; men sikre årstal for 
deres tilblivelse kendes ikke. Ribe nævnes første gang 1145, 
mens skolerne i Viborg og Lund nævnes henholdsvis ca. 
1130 og 10851. Roskilde kathedralskole nævnes midt i 
1100-årene, og her har formentlig Anders Sunesøn gået i 
skole. Undervisningen var ikke udelukkende teoretisk, men 
suppleredes med praktisk tjeneste. Således var det ialtfald 
tilfældet i Århus, hvor de unge præster to år efter deres 
ordination måtte gøre tjeneste ved domkirken2. En til­
svarende ordning har man vel kendt i andre stifter. Til 
brug for den videregående uddannelse, af hvilken der gives 
et anskueligt billede i biskop Gunnars levned3, havde 
kapitlerne betydelige biblioteker. Vigtigst var naturligvis 
det i Lund, hvorfra man har et biblioteksreglement beva­
ret. Kantoren fungerede som bibliotekar og skulde derfor 
kende bøgerne, holde regnskab over de udlånte og sørge 
for, at de blev leveret tilbage igen4. Flere af kapitlets 
medlemmer havde skænket bøger dertil. Magister Bern­
hard, der døde i 1103, gav mange gode bøger5, diakonen 
Ulf Bjørn ligeledes6, provst Asser havde skænket de fleste 
af det gamle og det nye testamentes bøger forsynede med

x) Om skolernes ældste historie, Bjørn Kornerup: Ribe Kathedral- 
skoles Historie I, 18 ff. (Khvn. 1947).

2) Liber Arhusiensis; Script. Rer. Dan. VI, 412.
3) Vita Gunneri, Script. Minores II, ed. Gertz.
4) Necrologium Lundense ed. L. Weibull, 33 (Lund 1923).
5) ib. 85.
6) Libri memoriales capituli Lundensis ed. C. Weeke, 247 (Khvn. 

1884—89); Necrologium 96.



Anders Sunesøns Hexaemeron 283

kommentarer og dertil mange »fysiske« bøger1, hvormed 
utvivlsomt menes læge videnskabelige. Ved erkebiskop An­
ders Sunesøns død modtog biblioteket dog sin hidtil vigtig­
ste donation2. Erkebispens gave omfattede de bibelske 
skrifter med en række dertil hørende kommentarer, de 
førende scolastiske theologers skrifter, deriblandt Petrus 
Lombardus og Petrus Comestor samt Stephan af Tournais 
breve og endelig en række juridiske værker især vedrø­
rende kanonisk ret.

Om de øvrige kapitlers bogsamlinger ved vi mindre. I 
Ribe havde biskop Omer, der døde 1204 skænket alle sine 
bøger, der var værdsat til den ikke ubetydelige sum af 
60 mark sølv3. Ved et særligt gavebrev skænkede biskop 
Peder Vognsen sine bøger til Århus domkirke og truede 
med banlysning alle, der vilde stjæle bøgerne derfra4.

Men hvor udmærkede bogsamlingerne end kunde være, 
måtte de, der skulde tilegne sig tidens højeste lærdom, 
drage udenlands og da helst til Paris, »Parisius sine pari« 
hed det dengang. Kun der kunde scolaren ved at høre fore­
læsninger og deltage i disputereøvelser erhverve sig tidens 
ypperste viden. Det må dog bemærkes, at det kun var et lille 
tal af tidens kathedralskoleelever og siden mænd i kirkens 
tjeneste, der nåede så vidt. Et ophold ved pariseruniversi­
tetet var forbeholdt de få, der foruden de for studium 
indstillede evner tillige havde den nødvendige rigdom og 
sociale position. Det var først og fremmest stormandssøn­
ner, som siden kunde vente at beklæde de højeste embeder 
indenfor den hjemlige kirke. Det gælder Absalon og biskop 
Valdemar, og det gælder også brødrene Peder og Anders 
Sunesøn. Den af de danske pariserfarere, der nåede videst, 
var utvivlsomt Anders Sunesøn. Han erhvervede sig magi-

1) Necrologium 75.
2) Libri memoriales 145.
3) Chron. episc. Ripenses ed. Ellen Jørgensen; Kirkehistoriske Sam­

linger 6. r. I, 31. (Khvn. 1933—35).
4) Liber Arhusiensis; S. R. D. VI, 405.

19*



284 Sigvard Skov

stergraden og holdt derefter selv forelæsninger i Paris, »tu 
splendissimum externæ scholæ regimen apprehendisti«, 
som Saxo udtrykker det1. Også Sorøtraditionen har beva­
ret mindet om erkebispens akademiske lærervirksomhed, 
og betegner ham som »sacræ theologiæ professor«2.

1. Den franske scolastik.

I Frankrig var det oprindelig klostrene, der på under­
visningens område havde været førende. Senere kom ka- 
thedralskolerne som uddannelsescentrer for stiftets gejst­
lighed. De lededes af en af kapitlets kanniker med titel af 
scolasticus eller magister scolarum. De to slags skoler fik 
hver sit særpræg. Mens de oprindelig begge havde været 
ret elementære i deres undervisning, udvikledes de siden i 
hver sin retning. Klosterskolerne kom til at lægge mere 
ensidig vægt på det theologiske og blev tilholdssteder for 
den middelalderlige mystik, mens kathedralskolerne i højere 
grad holdt sig til artes og derved fik et mere omfattende 
humanistisk præg, det gælder ikke mindst denne retnings 
betydeligste skole, nemlig den i Chartres. De to forskellige 
studieretninger, som klosterskoler og kathedralskoler var 
udtryk for, havde i 1100-årene sine betydelige repræsen­
tanter i Abelard og Bernhard af Clairvaux. Striden mellem 
disse to fandt ingen afgørelse, men fortsattes ind i 1200- 
årene som en strid mellem universiteterne og de nye munke­
ordner. I sine følger blev denne strid skæbnesvanger for 
humanismen, som faktisk blev trængt ud af scolastiken3.

Domskolerne fik en videre udbygning ved, at der gaves 
licentia docendi til lærere, som udenfor domskolen under­
viste i de forberedende discipliner: logik, grammatik og 
rhetorik, mens den egentlige kathedralskoleundervisning

A) Saxonis Gesta Danorum ed. J. Olrik & H. Ræder I, 7 (Khvn. 1931).
2) Monumenta Sorana varia; Script. Rer. Dan. IV, 541.
3) P. Mandonnet: La crise scolaire au début XHI-siccle; Revue d’hi- 

stoire ecclésiastique XV, 1 (1914).



Anders Sunesøns Hexaemeron 285

mere helligede sig theologien. Det var domkapitlets kans­
ler, der udstedte disse licenser, og det kunde da være fri­
stende at lave en indtægtskilde deraf. Man hører om det i 
11381. Det var ikke tilladt, men trods indskærpelser, så­
ledes på laterankonciliet i 11792 brugtes det stadig. Trods 
alt betød det noget af en frigørelse for undervisningsvæs­
net, en nødvendig forudsætning for det middelalderlige 
franske universitets tilblivelse.

Da den nye scolastik fængede i den videnskabelige ver­
den, var det, at strømmen for alvor tog fart mod Paris. 
Scolastikens metode tilegnedes gennem forelæsninger og 
disputereøvelser, og i Paris samlede Abelard og hans efter­
følgere store elevskarer omkring sig. For at binde de frem­
medes strøm, gav kongerne visse rettigheder til scolarerne. 
Nogen organisation kendtes endnu ikke, hver enkelt sco- 
lar var afhængig af den enkelte lærer. For at varetage deres 
fælles interesser sluttede skoleholderne, magistrene, sig 
sammen i et laug eller gilde »universitas magistrorum«. Af 
denne sammenslutning opstod universitetet og heraf fik 
det sit navn. En af grundene til sammenslutningen i dette 
samfund var modsætningsforholdet til kansleren ved Notre 
Dame. Magistrene krævede medbestemmelsesret ved ud­
deling af licenser, og da kansleren ikke vilde acceptere 
dette krav, greb universitetslærernes samfund til enhver 
fagforenings tvangsmiddel, strejken. Det gjorde man f. eks. 
i 1210, da størstedelen af magistrene udvandrede fra la 
Cité til venstre seinebred, der lå udenfor kanslerens myn­
dighedsområde. Herved blev de to klostre, der lå på skrå­
ningerne her, St. Victor og St. Geneviéve, nye centrer for 
universitetslivet. Siden denne begivenhed har venstre 
seinebred stadig været »quartier latin«. Trods splittelsen 
vedblev magistrenes samfund, universitas, at være fælles.

x) Henrik Schuck: Kyrkan och vetenskapen under medeltiden, 89. 
(Sthlm. 1926).

2) Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio ed. J. D. Mansi 
XXII, 228, c. CXVIII. (Paris & Leipzig 1903).



286 Sigvard Skov

I begyndelsen af 1200-tallet skete spaltningen i fakulteter. 
Der blev fire: theologi, jura, medicin og humaniora. Medi­
cinen, der i Paris dyrkedes mere spekulativt end empirisk, 
kom aldrig til at spille nogen større rolle, og da pave 
Honorius i 1219 begrænsede det juridiske studium til den 
kanoniske ret, var også dettes muligheder beskårne. Det 
blev følgelig theologien og filosofien, der fik de bedste 
muligheder. Denne udvikling skete ganske vist først efter, 
at Anders Sunesøn havde forladt Paris, men da den fak­
tisk var i god samklang med pariseruniversitetets tilbli­
velse og vækst, vil det være rimeligt at nævne den til belys­
ning af det særpræg, som blev dette universitets.

Universitetet fik store pavelige privilegier. Således kunde 
et medlem ikke banlyses uden pavelig sanktion. Til de 
pavelige begunstigelser kom de kongelige. Blandt disse var 
en fornuftig bestemmelse om, at prisen på værelser, der 
lejedes ud til studenter, skulde fastsættes af to magistre 
og to borgere for at undgå opskruning. Visse studenter­
problemer er åbenbart af uforanderlig karakter. Universi­
tetet i Paris blev efterhånden en magtfaktor med selvstæn­
dig myndighed, som forhandlede på Uge fod med konge, 
biskop og parlament1.

Den forhåndsviden, studenterne mødte med, har natur­
ligvis været af vekslende karat; men den havde trods 
de mange nationer alligevel et fællespræg. Sproget, 
latinen, var fælleseje, og den formale skolelærdom, 
artes triviales, var også den samme, om scolarerne kom 
fra syd eller nord. Måske er man lidt for tilbøjelig til 
at vurdere denne lærdomsform ud fra dens sene og lidet 
tidsvarende udformning, som den karikeres i Holbergs 
»Erasmus Montanus«. laltfald har denne undervisning 
som en nyttig forudsætning for boglig opdragelse også

x) Gustav Schnürer: Kirche und Kultur im Mittelalter II, 377. (Pa­
derborn 1926).



Anders Sunesøns Hexaemeron 287

sine moderne forsvarere1. Da nu så meget af det lær­
domsstof, som ikke mindst filosofien arbejdede med, var 
hentet fra antiken, ligger det nær at spørge, om der ikke i 
den ovenfor skitserede fremstilling af skolevæsnets og uni­
versitetets middelalderlige tilblivelse er glemt en indfly­
delse eller tradition fra de klassiske højskoler. Disse var 
imidlertid organiseret på ganske anden måde, og forbin­
delsen må derfor antages at være såre spinkel. Måske vil 
man bedre kunne påvise en påvirkning fra de byzantinske 
gymnasier og universiteter f. eks på universitetet i Bo- 
logna2, som imidlertid havde en fra pariseruniversitetet 
noget afvigende form. I alt væsentligt er universiteterne 
et produkt af den middelalderlige kultur og bærer endnu 
på afgørende punkter præg af deres tilblivelse.

Når Alanus ab Insulis skal personificere »theologien« så 
udstyrer han denne person med kongeligt diadem, et meget 
anskueligt billede på, hvordan samtiden vurderede denne 
videnskab3. Der var ingen tvivl om, at den stod øverst i 
rang. Roscelin og Abelard havde forkyndt den nye scola- 
stik som den frie tænknings kamp mod den ældre middel­
alders udprægede dogmatisme og autoritetstro4. Metoden, 
man anvendte, havde man overtaget fra den deduktive 
logik med slutninger og syllogismer efter aristotelisk møn­
ster. Man lagde følgelig vægt på en fast terminologi og på 
skarpe definitioner af begreberne. Spørgsmålene, man be­
skæftigede sig med, var spørgsmål om verdensanskuelse, 
det var dogmerne om Gud og treenighed, om Kristi to na-

1) Mortimer J. Adler: How to read a book. Jvfr. Frans G. Bengtson: 
För nöjes skull, 155 ff. (Sthlm. 1947).

2) Jan Agrell: Till de medeltida universitetens förhistoria; Studier i 
människokundskap tillägnade John Landquist 1946, 1—38.

3) En oversigt over den righoldige litteratur om 1100-årene, dens ud­
gaver m. m. findes i J. de Ghellinck: L’essor de la literature latine au 
XI le siécle I, introduction, 1—32. (Bruxelles 1946).

4) Henrik Schiick: Kyrkan och vetenskapen under medeltiden, 88. 
(Sthlm. 1926).



288 Sigvard Skov

turer, den guddommelige og den menneskelige, om menne­
skets mål, synd og nåde, den menneskelige sjæl på denne 
og hin side af graven, altså spørgsmål som unddrager sig en 
empirisk behandling, som blot lader sig opfatte enten 
udenfor videnskabens område som tro eller gennem den 
spekulative metafysik. Men metoden med dens dialektiske 
afvejen pro et contra, denne tankeleg med begreber, førte 
ofte til, at resultatet betød mindre end selve tankeopera­
tionen, hvad der til slut skulde opløse scolastiken indefra, 
gøre den til form uden indhold.

Scolastikens indsats i theologien er den, at den formidler 
forbindelsen mellem den patristiske tradition og den dia­
lektiske filosofi. Det var filosofien, der skulde tjene theo­
logien, hvorfor filosofien ligefrem betegnedes som »ancilla 
theologiæ«. Formålet var at skabe overensstemmelse mel­
lem kirkelæren og den filosofiske tænkning. løvrigt var 
scolastiken i sin første fremkomst slet ikke ensidig theo- 
logisk indstillet. Den var litterært meget omfattende, stærk 
humanistisk præget og i al sin afveksling frisk og broget1.

Abelards betydeligste elev var Petrus Lombardus2, som 
indirekte blev Anders Sunesøns læremester. Han er, som 
navnet siger, født i Lombardiet, men fik sin uddannelse i 
Frankrig, og her faldt også hele hans livsgerning, han døde 
som biskop i Paris 1160. Som elev af Abelard fastholdt 
han en del af dennes læresætninger, som ellers var for­
kastede eller rent ud fordømt som vranglære, og Petrus 
Lombardus regnedes derfor af de mere ortodokse kredse 
for noget i retning af en kætter. Foruden sit hovedværk 
»Libri quattuor sententiarum« (1150—52)3 har han skrevet 
kommentarer til Pauli breve, som dog er af mindre inter-

x) M. Grabmann: Die Geschichte der scholastische Metode II, 5. 
(Freiburg 1911).

2) Petri Lombardi Opera Omnia I—II; Patrologiæ cursus completus, 
series secunda ed. J. P. Migne, tom. CXGI—CXCII, (Paris 1855). Nyere 
udgave Quaracchi 1916.

3) Opera II, col. 522—964.



Anders Sunesøns Hexaemeron 289

esse i denne forbindelse, men som ellers blev en højt værd­
sat indføring i den paulinske brevlitteratur. Hovedvær­
kets fire bøger har til overskrifter: I. Treenighedens my­
sterium, II. Skabelsen og tilblivelsen af de legemlige og 
åndelige ting, III. Ordets incarnation. Den fjerde bog har 
ingen overskrift, men handler om de syv sakramenter og 
de fire sidste ting. I en ganske kort prolog har forfatteren 
præciseret sit værks formål og karakter. Han har med 
megen møje, for at fremstille sandhedens lys og lette sand­
hedssøgeren hans vej gennem bøgernes og meningernes 
mængde, sammenskrevet disse fire bøger om den for evig­
hed grundede sandhed, og det er hans hensigt at lade sin 
egen stemme klinge så lidt som muligt for des mere at 
kunne anføre kirkefædrene med deres egne ord. Som grund­
lag for værket benyttede Petrus Lombardus et rigt mate­
riale af kirkefædre med et stort antal divergerende me­
ninger. Disse modstridende opfattelser behandlede han 
så med den abelardske dialektik, hvorved de dogmatiske 
spørgsmål gennemdrøftedes og belystes fra alle sider. Sin 
egen opfattelse udtalte han med stor forsigtighed, og un­
dertiden foretrak han at lade et særlig omtvisteligt spørgs­
mål stå åbent. Derfor har hans værk, der hurtigt nåede en 
overordentlig yndest, i de følgende tider kunnet anvendes 
af flere modstridende theologiske retninger. Petrus Lom­
bardus har med megen lærdom ordnet det overleverede 
stof og fremstillet det i en overskuelig og let tilgængelig 
form. Bernhard Geyer, der har undersøgt kildeforholdet1, 
har vist, at Augustin er hovedautoriteten med ca. 1000 
citater. Desuden er alle de førende theologer fra oldkirken 
op til Abelard benyttede. Af hans nærmeste forgængere 
har han især benyttet Hugo de Saint-Victor: De sacramen- 
tis christianae fidei, magister Hugos Summa Sententiarum. 
Disse to værker har tidligere været tilskrevet samme forfat-

x) B. Geyer: Die patristische und scholastische Philosophie; Fr. Ue- 
berwegs Grundriss der Geschichte der Philosophie II, 274. (Berlin 1928).



290 Sigvard Skov

ter, men muligvis skyldes det sidste en ellers ukendt Hugo 
Parisiensis1. Også Gratians decret er benyttet, hvorimod 
Boéthius blot er repræsenteret med et enkelt citat, hvad 
der er så meget mere påfaldende, som netop scolastiken i 
høj grad voksede sig stærk ved studiet af Boethius’ kristne 
visdom i stoisk iklædning, en aristotelisk arv, som ikke 
mindst blev af betydning for Thomas Aquinas. En ny­
orientering betegnede citater fra Johannes Damascenus: 
De fide orthodoxam, som Burgundio af Pisa i 1151 havde 
gjort tilgængelig i latinsk oversættelse. Det var derved 
blevet muligt at knytte en forbindelse til den hidtil i Vest­
europa ret upåagtede syriske litteratur, der netop for filo­
sofiens vedkommende havde haft en ejendommelig ud­
vikling på klassisk grund og under arabisk indflydelse2. 
Om filosofiens plads i sin lærebygning siger Petrus Lom­
bardus i Sent. III, 22: Illae enim et huiusmodi argutiæ in 
creatoris locum habent, sed fidei sacramentum a philo­
sophicis argumentis est liberum3, og med hensyn til for­
holdet mellem tro og viden opfatter han i 111,24 videnska­
bens begrænsning således: Unde colliguntur non posse 
sciri et intelligi credenda quædam, nisi prius credantur et 
quædam non credi nisi prius intelligantur; et ipsa per fi­
dem amplius intelligi4. Værkets ordning og systematise­
ring ansås i middelalderen for fortræffelig, hvorfor de fire 
bøger blev meget yndede som håndbøger i dogmatik. Om 
værkets originalitet er der i nyere tid fældet meget strenge 
domme som denne: lige så uselvstændig i tænkning som 
imiterende i theologien5. En betragtning med hovedvæg-

x) M. Grabmann: Die Geschichte der katholischen Theologie, 37. 
(Freiburg 1933).

2) H. Schück: Kyrkan och vetenskapen under medeltiden, 124. 
(Sthlm. 1926).

3) Opera II, col. 802—03.
4) Opera II, col. 808.
6) Maurice de Wulf: Histoire de la philosophic médicvale I, 193—94. 

(Louvain 1924).



Anders Sunesøns Hexaemeron 291

ten på det historiske vil nok være mere varsom i vurderin­
gen. Man kan ikke underkende værkets betydning som for­
midler af en hel del mere eller mindre fjernt gemte forfat­
teres tanker, som et overskueligt resumé af hele den for­
udgående forskning. Petrus Lombardus værk har utvivl­
somt fyldt et behov i middelalderens lærde verden, og det 
ses, at selv den betydelig mere selvstændige Thomas 
Aquinas formåede ikke at gøre de fire bøger overflødige, 
også efter hans tid vedblev man at studere og kommen­
tere dem.

En af de første i den lange række af kommentatorer er 
Petrus Comestor (død ca. 1178). Han hører ellers til de 
utilitære theologer, som lagde mere vægt på praktisk vir­
ken, prædiken f. eks. end på scolastisk lærdom. Hans ho­
vedværk er Historia Scolastica, et populærtheologisk ho­
vedværk i den bibelske historie1, som også Anders Sune- 
søn har kendt og benyttet. Både Petrus Lombardus og 
Petrus Comestor er repræsenteret ved et stort antal mid­
delalderlige håndskrifter i de nordiske biblioteker2.

Den betydeligste af kommentatorerne er Petrus Picta- 
viensis. Han var elev af Petrus Lombardus og virkede som 
lærer i Paris ca. 1170—90, så Anders Sunesøn kan udmær­
ket have hørt ham under sit pariserophold. Kommentaren 
»Sententiarum libri quinque«3 følger den dialektiske rea­
lisme i forgængerens ånd og behandler i de fem bøger: 
Guds- og treenighedslæren, skabelse og syndefald, nåden 
og dyderne, incarnationen, sacramenter og escatologi.

Som før nævnt repræsenterede Chartres-skolen den mere 
humanistisk betonede retning4 i fransk videnskabelighed.

M. Grabmann: Geschichte der katholischen Theologie, 46. (Frei­
burg 1933).

2) Toni Schmid: Latinsk litteratur i det medeltida Sverige; Lychnos 
1940, 64.

3) Petri Pictaviensis Sententiarum librum quinque; Patrologiae cursus 
completus, series secunda ed. J. P. Migne, tomus GGXI. (Paris 1855).

4) A. Glerval: Les écoles de Chartres au moyen åge. (Chartres 1895).



292 Sigvard Skov

Ved siden af kirkefædrene satte man det antike åndsliv og 
dets forfattere, især Platon og Aristoteles1, som også væ­
rende et studium værd. Blandt mænd af den retning, der 
især har haft betydning for Anders Sunesøn, må fremhæves 
cistercienseren Allain de Lille, Alanus ab Insulis2. Han 
blev født i Lille omkring 1128, men iøvrigt er vi ikke sær­
lig godt underrettet om hans levned. Han virkede som 
akademisk lærer i Paris i anden halvdel af 1100-årene og 
tilbragte sine sidste dage i Citeaux, hvor han døde i 1202. 
Hans forfatterskab omfatter både poesi og prosa, og hans 
filosofiske studier nyttiggjorde han sig ikke blot i de viden­
skabelige værker, men også i digtningen. Gennem Char- 
tresskolen var hans filosofiske indstilling påvirket fra Pla­
ton og ligeså hans metafysiks faste formulering efter geo­
metrisk mønster3. Hans metode er især i »Regulæ« mate- 
inatisk-deduktiv, og iøvrigt påvirket af Boéthius. I de 
dialektiske overvejelser foretrækker han fornuftens argu­
menter fremfor autoritetens4. Hans digtnings emner er 
menneskets stilling til Gud og universet, samt menneske­
sjælens skæbne fremstillet i storladne visioner og med 
mange allegorier. I bevidst modsætning til den antike satire­
digter Claudianus skrev han et digterisk værk »Anticlau- 
dianus«5 i 9 bøger, der rummer en i kulturhistorisk hen­
seende bemærkelsesværdig sammenfatning af datidens vi­
den. Stilen er elegant og billedrig. Det er et af middelalde­
rens store digterværker og kan nævnes som forudsætning 
for såvel Roman de la Rose som Dantes Divina Comedia. 
Allerede i begyndelsen af 1200-årene gav betydelige forfat-

1) Aristoteles Latinus ed. G. Lacombe m. fl. (Rom 1939) med katalog 
over de middelalderlige latinske Aristoteleshåndskrifter.

2) Alani de Insulis Opera omnia; Patrologiæ cursus completus, series 
secunda ed. J. P. Migne, tomus GCX. (Paris 1855).

3) W. Norvin: Platonismen i 12. Aarhundrede; Teologisk Tidsskrift 
4. række II, 121.

4) Maurice de Wulf: Histoire de la philosophie médiévale I, 176.
5) Opera col. 481—576. Oversættelse til engelsk W. H. Gornog: The 

Anticlaudian of Alain de Lille. (Philadelphia 1935).



Anders Sunesøns Hexaemeron 293

tere sig af med kommentarer til dette digt, og en beun­
drende eftertid hædrede forfatteren med titlen »doctor 
universalis«1. Senere er kritiken sat ind og har påpeget in­
konsekvenser i psykologien samt uformidlede modsæt­
ninger af mystik og rationalisme i livssynet. Indvendingerne 
er vel ikke uberettigede; men tilbage bliver dog billedet 
både af en betydelig digter og af en urolig søgende ånd, 
tidstypisk for det videnskabeligt meget bevægede tolvte 
århundrede og dertil i sin form hvad J. Huizinga har kaldt 
»prægotisk«2.

2. Hexaémerons indhold og tankeverden.

Det var denne theologi, som Anders Sunesøn stiftede 
bekendtskab med under sit studieophold i Paris, og hans 
egen tænkning fik sit afgørende præg ved de indtryk, han 
modtog i sin ungdom. Det var for så vidt på et heldigt 
tidspunkt, Anders Sunesøn kom til Paris. 1100-tallet3 ikke 
mindst dets sidste halvdel var et i videnskabelig henseende 
begunstiget tidsrum, præget af en ubegrænset kundskabs­
tørst og en lys tro på problemernes løsning eller ialtfald 
systematisering. Med vital energi gav theologien sig i kast 
med de højeste spørgsmål, samtidig med at juraen både i 
teori og praksis arbejdede såvel for en humanisering som 
en tydeliggørelse af lovgivningen, og medicinen for sit ved­
kommende kunde opvise nye lægemidler af bedre ef­
fekt og derved erobre terræn fra overtro og såkaldt munke - 
medicin. På det sidste område er i Danmark Henrik

Max Manitius: Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelal­
ters III, 766; Handbuch der Altertumswissenschaft 9. abt., 2, III, 1931.

2) J. Huizinga: Über die Verknüpfung des poetischen mit dem theolo­
gischen bei Alanus de Insulis, 13; Mededeelingen der Kon. Akademie van 
Wetenschappen, afd. Letterkunde 74, B, 1932.

3) 1100-årene fremhæves stærkt i Ch. Haskins: The renaissance of 
the twelfth Century og Roger Lloyd: The golden middle age, 1939; mens 
W. A. Netze tager forbehold navnlig mod betegnelsen renaissance; Specu- 
lum XXIII, 464—71 (1948).



294 Sigvard Skov

Harpestreng1 det store navn. Indenfor jura og theologi 
blev det Anders Sunesøn, der ydede den betydeligste ind­
sats. Theologien docerede han først i Paris og siden her­
hjemme. Bemærkelsesværdigt er det, at han efter Øsel- 
korstoget i 1206 holdt gæsteforelæsninger over Davids sal­
mer for præsteskabet i Riga.2 Den bestemmelse, som Inno- 
cens III i 1215 fik vedtaget på laterankonciliet, at der ved 
hver metropolitankirke skulde findes en theologisk lærer, 
der kunde undervise i den hellige skrift, har sikkert haft 
hans fulde billigelse og hjertelige tilslutning.

Sin theologiske lærdom har Anders Sunesøn i litteraturen 
givet form i to værker, et om de syv sakramenter, der er 
gået tabt, og »Hexaémeron«, som i sin fuldstændige form 
er bevaret til vor tid, omend blot i eet eneste middelalderligt 
håndskrift. Som titlen »De seks dage« antyder, handler 
værket om skabelsen; men det giver i sine 8040 strofer 
tillige en fremstilling af den scolastiske dogmatik. Værket 
er delt i 12 bøger, som dog ikke i synderlig grad tjener til 
en systematisk opdeling af stoffet.

I en ganske kort indledning stilles livets og dødens evige 
modsætninger overfor hinanden, og derefter understreges 
livets korthed med den udlægning, at dette korte livs 
rette anvendelse må være en forberedelse for evigheden. I 
de tre første bøger skildres skabelsen, som derefter i fjerde 
bog tolkes allegorisk, hvorefter der fortsættes med synde­
faldet og udjagelsen. Dogmatiken, som allerede har gjort 
sig stærkt gældende med en udvikling af treenighedslæren 
i anden bog, får derefter overvægten over det bibelhisto­
riske stof. 5—9. bog handler om loven, dyderne, synden 
og nåden. I tiende bog påbegyndes kristologien, der fort­
sætter helt ind i tolvte bog, hvorefter værket slutter med 
de dødes opstandelse og Kristus som verdensdommer på 
den yderste dag.

jvfr. min afh. om Henrik Harpestreng i Danske Studier 1945, 
125—39.

2) Henrici Chronicon Lyvoniæ X, 13; Mon. Germ. Script. XXIII.



Anders Sunesøns Hexaemeron 295

Efter dette meget summariske rids af værkets indhold, 
skal tankeverdenen deri nærmere belyses. I indledningen 
tager Anders Sunesøn afstand fra den klassiske litteratur, 
hvad der for så vidt er ganske logisk i den givne tanke­
række, eftersom de antike digtere, »der som sirener kil­
drer ørerne med indsmigrende toner«, næppe kan siges at 
være direkte eller velegnede vejledere til det evige liv. Den 
kristne kirkes ledende mænd havde middelalderen igennem 
indtaget vekslende standpunkter til klassikerne. Augustin 
havde i De doctrina christiana hævdet de kristnes ret til 
at beskæftige sig med den hedenske litteratur og filosofi. 
Clunyacenserne så derimod den verdslige digtning som en 
hindring for at samle sindet om det ene fornødne, nemlig 
bøn og andagtsøvelser. En lignende stilling indtog Bern­
hard af Clairvaux. Det er muligt, at det er tanker fra denne 
franske kirkemand, der har fået Anders Sunesøn til som så 
mange andre middelaldertheologer at bryde staven over de 
hedenske klassikere. Adskillige gjorde det blot af pligt; 
men om denne hos Anders Sunesøn har været understøt­
tet af en virkelig overbevisning, er det svært at afgøre. 
Ordene er, ikke mindst når han taler om faren for ung­
dommen, som endnu »ikke evner at skelne frelsens kærner 
fra dødens avner«, stærke nok; men det er på den anden 
side klart, at erkebispen selv sad inde med en ikke ringe 
klassisk dannelse, og han indrømmer åbent, at han værd­
sætter den kunstneriske form. Hans gæld til 1100-tallets 
franske humanisme er umiskendelig, og der er i hans la­
tinske hexametre klassiske mindelser akkurat som i Saxos 
slyngede prosa. Latinen var da som i århundreder derefter 
grundlaget for al lærdom. Anders Sunesøn indskærper 
selv nødvendigheden af at kunne udtrykke sig på korrekt 
og elegant latin, og latin lærtes og læres nu engang bedst 
ved at læse de klassiske forfattere. Ind mellem det impo­
nerende opbud af kirkelige autoriteter, som kommer til 
orde i Anders Sunesøns værk, er også både Vergils, Horats 
og Ovids stemmer hørbare. Det er åbenbart den sidste, han



296 Sigvard Skov

har haft i tankerne, når han taler om »de letfærdigheder, 
på hvis fremstilling, der er ofret så megen kunst og flid« 
(v. 54 f.). Men takket være allegorien kunde selv den let­
færdige Ovid gøres acceptabel, og fortolket ret kunde man 
nok gøre oldtidsforfatterne til skildrere af kristne dyder og 
laster. Homer er et af de få forfatternavne, som Anders 
Sunesøn nævner. Kendskabet til græsk var endnu ikke 
meget udbredt selv i de lærdeste kredse i Vesteuropa, og 
det vides ikke, om Anders Sunesøn som formentlig Inno- 
cens III har hørt til tidens få græskkyndige. Gertz mener 
ikke, det kan være tilfældet; men i så fald har han vel 
kunnet stifte bekendtskab med Homer gennem kanniken 
Simon Aurea Capras parafrase »Ilias latina«.

Med udgangspunkt i Genesisberetningen skildrer Anders 
Sunesøn skabelsen. Først blev himlen og englene skabt. 
Englene er væsner med fri vilje, og den øverste af dem var 
Lucifer; men da han vilde være Gud lig, nedstyrtedes han 
tillige med en trediedel af englene, således skal Genesis 1,4: 
divisit lucem a tenebris, forstås (v. 342). Blandt de yp­
perste af de gode engle er Mikael, der er Guds stridsmand 
og vogter af himmelens porte. For nu at få tallet fuldt 
efter de faldne engle skabte Gud menneskene (v. 275— 
79). Adam’s legeme blev skabt af jord »terra Damascena«, 
men hans ånd af intet. Eva skabtes af Adams side, 
ikke af hoved og ikke af fod, for at kvinden hverken 
skulle være mandens herre eller hans træl, men hans med­
hjælper »socia« (v. 1752—55), en ganske smuk fortolkning, 
som Anders Sunesøn har fra Hugo de Saint-Victor1. De 
kommentarer og overvejelser, som skabelsesberetningen gi­
ver anledning til, placerer Anders Sunesøn nærmest i følge 
med Chartrestheologerne. Den mest radikale af disse Thierry 
de Chartres2 hævder, at Gud har skabt materien, hvoref-

x) Fr. Hammerich: En Skolastiker og en Bibeltheolog, 146. (Kbh. 
1865).

2) Thierry de Chartres: Opusculum de opere sex dierum ed. Hauréau 
1888; Notices et Extraits de la Bibliothéque Nationale.



Anders Sunesøns Hexaemeron 297

ter denne efter de fysiske love og uden Guds yderligere 
indgriben selv har frembragt universet. En så rationali­
stisk tankegang var ikke acceptabel for den middelalder­
lige tænkning, tværtimod var den almindelige opfattelse i 
Chartres, at det var Guds formende tanke, der virkede på 
stoffet og derved frembragte universet, tanker, der har 
både Platon og Abelard som forudsætninger. Guillaume 
de Couches så nærmest i tilslutning til Abelard treenig­
hedens tre karakteristika: magt, visdom og godhed som 
den tredelte årsag til skabelsen, nemlig som henholdsvis 
causa efficiens, causa formalis og causa finalis. Anders 
Sunesøn opererer i v. 242—42 med ganske de samme be­
greber. Af sin magtfylde skabte Gud materien, stoffet på 
een gang, ved hans visdom fik det form, og endelig er 
Guds godhed causa finalis.

For Anders Sunesøn har Gud sin forudsætning alene i 
sig selv, og han går ikke ind på beviserne for Guds existens 
og om Guds erkendelighed. Af Guds egenskaber fremhæves 
uforanderligheden, en uforanderlighed der er som solens, 
der dog kan ændre alt. I modsætning til andre scolasti- 
kere som f. eks. Alanus, der ofte identificerer Gud med 
»det rette« eller med retfærdigheden, hævder Anders Sune­
søn en skarpere distinktion. Man kan sige, at Gud er ret­
færdig, men ikke at han er retfærdighed, da han så ville 
være to ting. I læren om treenigheden følger Anders Sune­
søn i alt væsentligt Petrus Lombardus første bog med den 
tilhørende kommentar hos Petrus Pictaviensis. Abelard 
havde forklaret treenigheden ved at knytte en særlig ka­
rakteristik til fader, søn og helligånd, nemlig magt, visdom 
og godhed, en lære som dog var blevet bekæmpet af Bern­
hard af Clairvaux, som fandt, at disse egenskaber lige så 
vel kunde siges at være fælles for alle tre personer. Af 
chartresskolen sattes Abelards treenighedslære i forbin­
delse med de platonske tanker, og Guillaume fandt da i

x) J. M. Parent: La doctrine de la création dans l’école de Chartres. 
(Paris 1938).

20



298 Sigvard Skov

kontakt med de tre skabelsesårsager, at treenigheden 
kunde karakteriseres som demiurgen, ideerne og godheden. 
Andre theologer som Hugo de Saint-Victor og Petrus Co- 
mestor fandt det højligt påkrævet at protestere mod at 
indblande den fra Platon lånte demiurg i den kristne tros­
lære. Til slige yderligheder forfaldt Anders Sunesøn ikke. 
Han fastslår, at de tre personer er væsentlig eet, der er 
ingen forskel i guddomsvæsen, men blot en personlig for­
skel. Efter Abelard tilskrives magten fortrinsvis faderen, 
men også visdommen, og i overensstemmelse med Petrus 
Lombardus tillægges der faderen tre væremåder, nemlig 
paternitas, generatio activa og spiratio activa. Det kan 
være vanskeligt at gengive disse termina på dansk med 
nogen mening. At oversætte paternitas ligeud med »fader­
lighed« synes at være en lidet sigende attribut til Gud 
Fader, men skal sikkert ses i forbindelse med den i ska­
belsen, den ligeledes tredelte skabelse, virkende causa 
efficiens. Sønnen, tillagt spiratio activa og generatio 
passiva, udtryk for Guds gennem sønnen virkende for­
mende tanke, og endelig tilskrives ånden spiratio passiva, 
på en anden måde sagt et udtryk for faderens kærlighed 
til sønnen eller målet for al stræben svarende til den i 
skabelsen virkende causa finalis. Det er Anders Sunesøn 
om at gøre, at han ikke ved disse fem karakteristika gør 
Guddommen femfoldig i stedet for trefoldig, de er blot 
distinctiva, hvorimod personbegreberne er distincta. Ud­
trykkene er typiske for .logiken og systematiken i Hexaé- 
meron. løvrigt lægges der stærkere vægt på enheden end 
på tredelingen, et synspunkt som deles bl. a. af Alanus ab 
Insulis, der netop i den anledning svigter sin nærmeste 
dogmatiske vejleder, Gilbert de la Porrée, for ligesom 
Anders Sunesøn at følge i Petrus Lombardus fodspor.

Den samme tilslutning fik Petrus Lombardus derimod 
ikke i kristologien. Han havde her lært1, at da Kristus lod

x) Petrus Lombardus har udformet sin kristologi i Sententiæ III, 1 ff.



Anders Sunesøns Hexaemeron 299

sig føde, fik han legeme af moderen, således at han ikke var 
et menneske, for han var nemlig uden synd, men blot lig­
nede et menneske. Den guddommelige natur havde påtaget 
sig menneskelig skikkelse, uden at der derved var sket en 
forening. Antog man en skinskikkelse, kunde man iøvrigt 
logisk motivere, at Kristus var kommet til verden, uden 
at moderen var ophørt at være jomfru. Det vanskelige 
punkt blev da, om Kristus i menneskeskikkelse blev »no­
get« eller »nogen« (aliquid — aliquis). Petrus Lombardus 
holdt på det første, mens Petrus Pictaviensis, der hævdede, 
at Kristi legeme var af jordisk afstamning, måtte holde 
på det andet1. Sin kristologiske nihilianisme havde Petrus 
Lombardus overtaget fra Abelard, men den havde ikke 
stået uimodsagt, f. eks. havde Jean de Cornuailles reage­
ret stærkt imod den2. Det samme gør Anders Sunesøn i 
v. 6726—64; men han hævder tillige overfor Petrus Picta- 
viensis, at Kristus er noget andet og mere end »alicujus 
naturæ«. For Anders Sunesøn måtte foreningen af sjæl og 
legeme nødvendigvis betyde, at Kristus er Gud og menne­
ske i begge skikkelser, »Deus et homo« v. 7051. Det er et 
af de ganske få steder, hvor Anders Sunesøn erklærer sig 
uenig med begge sine nærmeste forbilleder. Man skal dog 
nok være varsom med ud fra dette og enkelte andre mindre 
betydende divergerende partier at tillægge Anders Sune­
søn en stræben efter litterær originalitet3, et begreb, der i 
vor forstand var middelalderen ganske fremmed. For An­
ders Sunesøn har det her valgte litterært-oppositionelle 
standpunkt snarest været et spørgsmål om i sit værk at 
viderebefordre kirkens sande lære og dermed, om man vil, 
tillige et personligt trosspørgsmål. Anders Sunesøn har i 
sine studier truffet på adskillige yderliggående standpunk­
ter både i rationalistisk og mystisk retning, såvel som til-

x) Kristologien hos Petrus Pictaviensis i Sententiæ IV: De incarnatione 
c. 7—10.

2) R. F. Studeny: John of Cornwall, an opponent of nihilianism. (1939).
3) Hammerich: En Skolastiker og en Bibeltheolog, 128.

20*



300 Sigvard Skov

bøjeligheder til platonsk pantheisme; men han fristes ikke 
af yderstandpunkter. Han søger et centralt standpunkt, 
og i tvivlstilfælde går han nok hellere et skridt til højre 
end et til venstre. Han ynder at gennemspille problemerne 
rent dialektisk, at belyse dem fra så mange sider som 
muligt; men hans egne standpunkter er både klare og 
faste. Hexaémeron skulle være både et digterværk og en 
håndbog i troslære, en dobbelthed, der dog ikke var mid­
delalderen slet så fremmed, som den forekommer os. I den 
sidste egenskab skulle værket i sin klare logik først og 
fremmest tale til forstanden; men Anders Sunesøn forstod 
godt nok, at ikke alt kan måles med logikens strengt ju­
sterede alenstok. Der fandtes noget, som selv den dristig­
ste tankeflugt måtte standse overfor, noget som ikke var 
tilgængeligt for forstanden; men som det blot var givet 
mennesket at skue i troen. Når da, som i den bernhardin- 
ske mystik, troen alene kan hæve sig over forstanden og 
gribe det i den religiøse sandhed, som ligger udenfor for­
standens rækkevidde, da må det skyldes, at menneskesjæ­
len, hvori troen findes, må være i slægt med Gud. Derved 
kommer Anders Sunesøn i femte bog ind på Gudsbilledet i 
mennesket og derfra til skildringen af menneskets tre til­
stande. Naturgaverne hører til Gudsbilledet; men dette er 
endnu i menneskets første tilstand ganske uden form. Først 
efter at have modtaget nådegaverne tager Gudsbilledet 
form i mennesket i dettes såkaldte anden tilstand, som 
varer indtil syndefaldet. I den følgende tredie tilstand efter 
syndefaldet er mennesket berøvet nådegaverne fra anden 
tilstand, men har bevaret naturgaverne, herunder den frie 
vilje. Det er Anders Sunesøn om at gøre at få synden skarpt 
defineret. Mens alle andre evner må have deres årsag og 
udspring fra Gud, undtager Anders Sunesøn evnen til at 
synde. Han stiller sig iøvrigt herved i opposition til sine 
nærmeste forbilleder såvel Petrus Lombardus som Petrus 
Pictaviensis. Evnen til at synde er nemlig efter Anders 
Sunesøn ikke nogen sand evne. Synden kan rent negativt



Anders Sunesøns Hexaemeron 301

bestemmes at være en handling berøvet sit rette formål, 
nemlig Gud. Der kan sikkert drages en forbindelseslinie 
fra dette afsnits omhyggelige formulering af det rent ab­
strakte syndsbegreb til det i den daglige retspraksis fore­
kommende skyld i form af lovovertrædelse. Som jurist og 
lovgiver arbejdede Anders Sunesøn bl. a. for, at den gamle 
nordiske sædvanerets strengt formelle bestemmelser burde 
ændres på de punkter, hvor der kunde skelnes mellem mis­
gerning og ulykkestilfælde. I parafrasen over Skånske Lov 
gør han et udtalt særstandpunkt gældende ved at kræve 
en lempeligere behandling af de retstilfælde, der kan ka­
rakteriseres som »håndløs våde« i modsætning til de egent­
lige forbrydelser, specielt manddrabsforbrydelserne, som 
netop på Anders Sunesøns initiativ var gjort til genstand 
for en omfattende reformlovgivning1. Det er den kanoniske 
rets begreber homicidium voluntarium og homicidium ca- 
suale non volens, som han rent praktisk arbejdede for at 
få indført i den gældende ret. I en rent abstrakt form 
giver han i Hexaémeron den theologiske begrundelse her­
for, hvor han forklarer lovens oprindelse, den skrevne lov 
og den naturlige lov. Udgangspunktet er en gennemgang 
af lovens to tavler med de ti bud, den ti-strengede psalter, 
der skal tæmme syndernes vilddyr (v. 3507). Enkelte ven­
dinger i denne abstrakte sfære kan dog tage sigte på gan­
ske konkrete forhold. Det gælder forholdet mellem den 
canoniske ret og den nationale. Den verdslige lov må som 
en lydig terne (ancilla) følge sin frues fjed (v. 2979—87), 
og fruen er den kirkelige ret, en tanke som Anders Sune­
søn med tilsvarende ord og vendinger ligeledes har udviklet 
i parafrasen over Skånske Lov2. En naturlig følge af den 
kanoniske rets fortrin må da blive, at en gejstlig persons 
synder må bedømmes alvorligere end en lægmands, en 
konsekvens som også drages i Hexaemeron.

I 6. bog afhandles dyderne og nådelivet. Med udgangs-
x) jvfr. Scandia XIII, 184, 188, 190.
2) Parafrasens kap. 127; Danmarks gi. landskabslove I, 2, 644.



302 Sigvard Skov

punkt i korinthierbrevet (I, 13,13) skildres de tre theologi- 
ske dyder: tro, håb og kærlighed. Troen er grundvolden. 
Evnen til at tro er en naturgave, og i forhold til troens mål 
gives de øvrige åndens gaver. Det slås fast, at troen gælder 
det usynlige, ikke det visse, for det, som man ved med 
vished, har ingen tro behov. Tro tilegnes ikke ved lærdom. 
Troen adskiller sig netop fra erkendelsen ved, at årsags­
sammenhængen ikke kendes. Det centrale er troen på Her­
rens lidelse, kun ved denne erhverves al fortjeneste. Utvivl­
somt spores bag dette Bernhard af Clairvauxs følelsesmæs­
sige hengivelse i beskuelsen af den korsfæstede; men der 
er tillige i den filosofiske udformning af tanken, at kun gen­
nem troen kan sjælen hæve sig til Gud, en linie, der kan 
føres også bag om Bernhards mystik og nyplatonikerne til 
den platonske psykologi. Sin form får troen først i for­
bindelse med de to andre dyder, håbet og kærligheden, for 
uden kærlighed er troen tom, som bær uden saft, som 
blomst uden frugt og aks uden kærne (v. 3235). Det er 
først den formede tro, det vil sige den i kærlighed virkende 
tro, der er retfærdiggørende. Kærligheden, dette Herrens 
milde åg, er forbindelsesleddet mellem tro og gerninger. I 
tidens krigeriske stil anskueliggør Anders Sunesøn troen 
som brynjen mod verden, håbet er hjelmen mod verdens 
fristelser, og endelig er kærligheden skjoldet mod Satan. 
Lovens to tavler havde tre bud om kærlighed til Gud og 
syv om kærlighed til næsten. Med et vist eftertryk for­
klares næstebegrebets vide udstrækning: Din næste er et­
hvert menneske, ven som fjende. Den sidste bør man elske 
for Herrens skyld, men den første i Gud. Ikke blot den ene, 
men dem begge skal man elske for at erhverve det him­
melske livs glæder (v. 3560—61).

Tallenes mystik, harmoniske talforhold og hellige tal 
spillede en ikke ringe rolle i middelalderlig tankegang, 
både som de rent faktisk kunde udnyttes i byggekunsten i 
de matematiske konstruktionsformler ad quadratum, ad 
triangulum og i det gyldne snit, og endelig også i de syste-



Anders Sunesøns Hexaemeron 303

matiske videnskaber som den scolastiske dogmatik. Der 
findes træk i Det gamle Testamente af, at visse talstørrelser 
kunde gives symbolsk betydning, som det findes i de fleste 
oldtidskulturer; men det var dog først hos pythagoræerne, 
at man ofrede tallene en videregående dyrkelse. Nyplato­
nikerne genoptog den, og herfra bredte den sig frodigt i 
den theologiske videnskab. Petrus Lombardus fik sakra­
menternes syvtal fastlagt, og formentlig i tilslutning hertil 
skrev Anders Sunesøn sit nu tabte værk om de syv sakra­
menter. Men man fortsatte med de syv korsets ord, de syv 
bønner i fadervor, de syv bodssalmer, de syv hovedsynder, 
de syv kardinaldyder, helligåndens syv gaver og endelig 
de syv saligheder. Til de i det foregående nævnte tre theo­
logiske dyder føjes i syvende bog fire kardinaldyder, hvor­
ved syvtallet blev fuldt. Disse kardinaldyder, dette fir- 
spand, der fører til himlens glæder, er styrke, retfærdighed, 
klogskab og mådehold, en række som dog ikke er urokkelig 
fastlagt, idet forfattere som f. eks. Alanus, Johannes af 
Salisbury og Hugo St. Victor har andre rækker. I forbin­
delse med forklaringen af dydernes række belyses skærs­
ilden, fordømmelsen, den frie vilje og nåden, som går forud 
for alle dyder, og uden hvilken mennesket ikke kan opnå 
det evige liv. Med udgangspunkt i profeten Esajas 11,2 
forklares derefter helligåndens syv gaver1. I den danske 
Bibel nævnes blot seks, nemlig visdom, forstand, råd, 
styrke, kundskab og gudsfrygt; men slår man efter i Vul- 
gata, findes der godt nok syv, idet der foruden de seks 
også nævnes fromhed (pietas), hvad der også stemmer med 
Anders Sunesøns række.

Værkets ottende og niende bøger handler næsten ude­
lukkende om synden. Der begyndes med Adams og Evas 
syndefald, roden til al senere synd. Dydernes og lasternes 
rækker stilles overfor hinanden, og det kan da være op­
lysende at sammenligne med Alanus ab Insulis, som i Anti-

x) K. Boeckl: Die sieben Gaben des Heiligen Geistes in ihrer Bedeu- 
tung fiir die Mystik. (Freiburg 1931).



304 Sigvard Skov

claudianus ligefrem lader disse magter føre krig. Men det 
er ikke de theologiske og kardinale dyder, som Alanus 
lader marchere op, hans begreber, i dette tilfælde personi­
ficerede begreber, hører hjemme i den sydfranske ridder - 
og troubadurverden1. Hvis Anders Sunesøn har haft nogen 
dyberegående kendskab hertil, er det ikke kommet til ud­
tryk i hans theologiske anskuelser, som helt er bundet til 
den nordfranske lærde verden, som ingenlunde var iden­
tisk med tidens hele franske åndskultur.

I den scolastiske tænkning havde man ikke nok med at 
forklare og systematisere de kristne troslærdomme. Man 
skabte selv nye problemer, som kunde kræve overvejelser 
for og imod. Anders Sunesøn er ingen undtagelse herfra. I 
tiende bog, der væsentlig handler om Kristi komme, gen­
nemdrøftes det spørgsmål, hvorfor forløsningen kun kunde 
ske ved Kristus og ikke ved Gud fader eller ved Hellig­
ånden. Det er overvejelser, som nu blot har kuriøs inter­
esse. I skildringen af Kristi tilstedeværelse i nadveren for­
klarer Anders Sunesøn (v. 6483 f.), at når præsten står 
foran alteret med udbredte arme, repræsenterer han ikke 
blot den korsfæstede, men også Moses, der skaffede sejren 
over amalekiterne2, en tankegang som nærmere er udfor­
met af Innocens III3, men som i dansk historie usøgt leder 
tanken hen på traditionen om erkebispens egen indsats i 
slaget ved Lyndanisse og sejren over esterne i 1219.

Problemet om Kristus og treenigheden, som Anders Sune­
søn først havde behandlet under skabelsen, tager han op 
igen i 11. bog, og det er for så vidt først på dette sted, han 
gør op med den kristologiske nihilianisme, som det for 
sammenhængens skyld er refereret ovenfor. Som for den 
hellige Bernhard er Kristus for Anders Sunesøn både Gud

x) J. Huizinga: Über die Verknüpfung des poetischen mit dem theo­
logischen bei Alanus de Insulis, 1932, 67.

2) Exodus 17, 11—12.
3) Innocentius III: De sacro altaris mysterio; Patrol. lat. ed. Migne 

vol. CGXVII, col. 815, 894.



Anders Sunesøns Hexaemeron 305

og menneske. Det er ganske vist et mirakel, akkurat som 
jomfru Maria både er jomfru og moder, og akkurat som 
det er et mirakel, at Gud har givet mennesket evne til at 
tro disse to for den umiddelbare fornuft lidet acceptable 
dogmer; men det er jo netop troens opgave at fatte det, 
som forstand og viden ikke kan nå. Den videre udvikling 
af kristologien fortsætter ind i værkets tolvte og sidste 
bog, hvori Kristi forsoningsdød sættes som en betingelse 
for det evige liv. Også her fastholdes distinktionen skarpt 
mellem Kristus som Gud og som menneske. Ved synde­
faldet havde mennesket hånet Gud. Selv formåede det på 
ingen måde at fyldesgøre tabet, men med mennesket Kri­
stus, fik Gud igen, hvad der var ham berøvet1. Som følge 
heraf vil det blot være muligt at frelse det faldne menne­
ske, men ikke den faldne engel. Som Kristus opstod ved 
et mirakel, skal de døde igen opstå ved den yderste dom, 
og endelig sluttes værket med en storartet vision af Kristus 
som verdensdommer og Kristus i sin herlighed. Værket 
slutter som det begyndte med det evige liv og med livets 
og dødens evige modsætning.

Dette referat turde dække det vigtigste af værkets tanke­
indhold, men kun i al korthed, for Anders Sunesøns stil 
lider ikke af unødig bredde. I virkeligheden sammenfatter 
hans værk en meget stor del af 1100-årenes theologiske vi­
den, men en yderligere referering af andre dogmatiske 
problemer, der væsentlig bygger på hans ofte nævnte ho­
vedkilder, Petrus Lombardus og Petrus Pictaviensis, vil 
næppe føje nye træk til hans karakteristik. Fremstillings­
måden er da også stadig den samme. Der anføres så mange 
modstridende anskuelser som muligt for at have et for den 
dialektiske behandling velegnet stof. Selv har Anders Sune- 
søn elegant og træffende karakteriseret sin metode således:

Sic varie varia variat variatio dicta. (v. 1201).
Til forståelse af fortolkningerne giver begyndelsen af 

fjerde bog en nøgle:
2) Hammerich: En Skolastiker, 137.



306 Siguard Skou

Ponitur historiae fundamentum prius, ut post 
ipsius paries queat allegoria levari 
moralisque superponi pro tegmine sensus, 
aut intellectus hac spiritualis in aede 
apponat tectum tamquam sublimior (-unde 
allegoriae non sic connumeratur ut ante—), 
interiusque domum moralis sensus adornet: 
quatuor his sacra tota rotis scriptura rotatur, 
quas a se partes lector discernet acutus.

Altså en firdobbelt fortolkning. En sådan firdeling i 
fortolkningens systembygning går tilbage til Augustin, der 
dog brugte andre betegnelser. Den bibelske historie, netop 
taget som historie, er bygningens grundvold, den allegoriske 
udlægning rejser væggene, og endelig danner den moralske 
og åndelige tydning taget. Der er tydeligvis gotik i den 
måde at bygge på. Historiens sikre grundvold kræver næppe 
nogen kommentar, og en moralsk og åndelig udlægning af 
skriftens ord er middelalderen og scolastiken ikke ene om. 
Derimod kan der være grund til at fæstne sig lidt nøjere ved 
den allegoriske fortolkning, som blomstrer frodigt hos An­
ders Sunesøn som hos så mange af tidens forfattere. 
Det gælder også den ellers så forstandskølige Innocens III. 
som ikke viger tilbage for at blande moralske allegorier 
ind i sine ellers mere reelt betonede skildringer1, og det 
gælder den digterisk-frodige Alanus ab Insulis. Allegorien 
er ofte betragtet med mistillid2, en død ballast af uanskue­
ligt billedstof, et alt for letkøbt middel til at lægge det 
ind i en tekst, man vilde udlægge deraf eller som et krat 
af tankernes vildskud, der blot tilslørede og ikke klar-

2) J. de Ghellinck: L’essor de la littérature latine au XII siede I, 158. 
(Bruxelles 1946).

2) Baumgarten: Die Philosophie des Alanus; Beiträge zur Geschichte 
der Philosophie des Mittelalters II, 4, 82, 1896. H. Liebeschütz: Kosmo­
logische Motiv in der Bildungswelt der Frühscholastik; Vorträge d. 
Bibl. Warburg 1923—24, 135.



Anders Sunesøns Hexaemeron 307

gjorde forfatterens meninger. Disse indvendinger kan være 
velbegrundede; men for den middelalderlige tanke havde 
allegorien nu engang en særdeles tillokkelse. Begreber tog 
form af skikkelser og blev derved let anskuelige i allego­
rien1. Ret anvendt, netop med en tankes opgåen i et billede 
er allegorien et velformet symbol, der hverken har savnet 
ægthed eller liv, den har ikke blot rummet løse idéassocia­
tioner. Det var ofte gennem allegorien, at den religiøse 
billedverden åbnedes for kunsten2. Det gælder billedkun­
sten så vel som digtekunsten og skulde næppe behøve 
yderligere forklaring, når man erindrer, at Brorsons Den 
yndigste rose, et af højdepunkterne i æstetisk kvalitet i 
den danske salmeskat, netop er en allegori med rødder 
ikke alene i Højsangen, men også i middelalderligt billed­
sprog.

I den allegoriske udlægning af skabelsen skal solen be­
tyde Kristus, månen er kirken og stjernerne alle de kristne. 
Som månen låner sit lys fra solen, således oplyser Kristus 
kirken og forjager det syndige mørke, og som stjernernes 
glans stråler over verden, skal de troendes gode gerninger 
lyse (v. 1843 ff.). Denne allegori over sol og måne havde 
allerede Gregor VII anvendt til at oplyse forholdet mel­
lem gejstlig og verdslig magt, og Innocens III videreførte 
den i sin tale om de to værdigheder, den biskoppelige og 
den kongelige, på kirkens firmament. Billedsproget i Hexaé- 
meron får sit præg ved disse allegorier, nogle forekommer os 
dunkle, enkelte smagløse, men adskillige tjener absolut til 
at anskueliggøre det abstrakte stof, og hvor allegorien er 
bedst, er den ikke blot blomstrende, men også af en vis 
fyndig kraft. En tro, der ikke aktiviseres i gode gerninger, 
er som aks uden kærne og blomst uden frugt. Kærligheden 
er Herrens milde åg og vejen til himlen. Som hos Bernhard 
af Clairvaux udnyttes sprogets blomsterpragt i højeste

x) J. Huizinga: über die Verknüpfung des poetischen mit dem theo­
logischen bei Alanus, 83.

2) J. Huizinga: Ur medeitidens höst, 256. (Sthlm. 1927).



308 Sigvard Skov

grad, når det gælder lovprisningen af Guds moder. En 
enkelt prøve må være nok, såsom den med opbud af det 
ganske univers fastslår, at ingen lovprisning vil være til­
strækkelig. Stedse vil jomfru Marias ære overstråle enhver 
lov og pris, akkurat som »solen overgår faklen, havet drå­
ben, linien punktet, himlen jorden, og jorden overgår et 
sandskorn« (v. 2655—56). I den aristoteliske rhetorik an­
befales til stilens levendegørelse at anvende for det første 
en rigdom af billeder, dernæst antitesen, der kan give det 
sagte relief, og for det tredie en vis kraft i udtrykket. Man 
må indrømme, at Anders Sunesøn har formået at drage 
nytte af denne lærdom, ikke mindst hvad det første punkt, 
billedrigdominen, angår. Stilen får ved disse i rigt mål 
strømmende, næsten oversvømmende billeder og lignelser 
en svulmende barokpragt, som dog ikke forhindrer, at 
man lejlighedsvis aner både en vis norrøn fynd og endog 
bogstavrim1 bag de bredt henskridende latinske hexame- 
tre, og tanken drages usøgt til Saxos ligeledes meget brede 
gendigtninger af de ordknappe oldkvad. Det vil her være 
naturligt at spørge, om der er nogen forbindelse mellem 
tidens norrøne kristenkvad og Hexaemeron. Man kan 
nævne, at den nye kristusopfattelse, himlens milde herre, 
kommer til orde både i Hexaemeron og f. eks. i Liknar- 
braut; men selv om den åbenbart først kommer til orde 
hos Anders Sunesøn, blev den hurtigt kunstens fælleseje. 
Ikke alene er de formelle forskelle så store; men dertil 
kommer, at kvadene i modsætning til Hexaemeron er 
stærkt subjektivt prægede. En forbindelse lader sig vanske­
lig påvise. Anders Sunesøn er i Hexaemeron mere euro­
pæer end nordbo.

3. Hexaémerons kilder og form.

Der findes adskillige skrifter med titlen Hexaemeron. 
Basilius den Store har brugt det for sine ni prædikener

Fr. Hammerich: En Skolastiker, 123.



Anders Sunesøns Hexaemeron 309

over verdens tilblivelse og Ambrosius ligeså for sine mo- 
ralsk-allegoriske betragtninger over skabelsen. I efterlig­
ning heraf er titlen flere gange brugt om poetiske eller 
theologiske værker med skabelsen som emne, ikke blot i 
tiden ned til Anders Sunesøn, men også efter middelalde­
ren, på dansk grund erindres således Anders Christensen 
Arrebos Hexaémeron. Det synes dog ikke, som Anders 
Sunesøns Hexaémeron har andet end navnet fælles med 
de oldkirkelige og middelalderlige værker med samme titel.

I indledningens fordømmelse af den klassiske litteratur 
fremhæver Anders Sunesøn det ønskelige i at se den hellige 
skrift iklædt poesiens skønne klædebon, en tanke som har 
fristet digtere til alle tider. Blandt dem, der kunde tænkes 
at have influeret på Anders Sunesøn ,kan nævnes Petrus 
Riga (død 1209), pariserklerk som Anders Sunesøn og siden 
kannik i Rheims. Han har skrevet Biblia versificata, en 
bibelhistorie på vers kaldet Aurora1, illustreret med alle­
gorier og udformet i rytmiske hexametre. Også et par eng­
lændere kan komme på tale. Laurentius af Durham (død 
1154) har i Hypognosticon, der omfatter 9 bøger med 
3076 vers, gengivet både dele af Det gamle testamente 
med skabelsen og syndfloden og dele af Det nye. Også 
hans fremstilling er spækket med allegorier og præget af 
dertil hørende moralske refleksioner. Alexander Neckam 
(død 1217) var i en årrække universitetslærer i Paris. Blandt 
hans elever var den senere erkebisp Stephan Langton og 
måske også Anders Sunesøn. Han var en flittig og lærd 
forfatter på såvel vers som prosa og har i De naturis rerum 
skildret skabelsen.

Det synes som disse forfattere, måske navnlig englæn­
derne, har været de nærmeste forbilleder for Anders Sune­
søn ved udformningen af planen for hans værk. Titlen 
kunde tyde på, at han fra først blot havde tænkt sig at 
skildre skabelsen, ligesom formentlig det tabte værk om

T) Petrus de Riga: Opera; Patrologia lat. ed. Migne, tomus GLXXI, 
1381—1442.



310 Sigvard Skov

de syv sakramenter må formodes at have indeholdt netop 
det, der savnes i Hexaémeron for at gøre det theologiske 
system fuldstændigt. Som kilder for tankestoffet har de 
nævnte forfattere næppe betydet så synderlig meget, som 
allerede nævnt bygger Anders Sunesøn her først og frem­
mest på Petrus Lombardus og Petrus Pictaviensis; men 
hans værk er dog alligevel noget andet og mere end en para­
frase af de to parisertheologers værker. Petrus Lombardus 
nævnes ikke i Hexaémeron og citeres blot to gange direkte. 
Som hos Lombardus er Augustin hovedautoriteten, han 
er den oftest nævnte forfatter, men også andre kirkefædre 
som Ambrosius, Hieronymus, Hilarius og Gregor citeres, en 
enkelt gang tillige Johannes Damascenus, som tilmed, hvad 
der er sjældent, nævnes med navn (v. 6698). Hexaémerons 
udgiver, M. Cl. Gertz har med vanlig filologisk grundighed 
gennemført en eftervisning af kildesteder for sluttelig at 
stemple Hexaémeron som et ganske uoriginalt værk1 i 
skarp modsætning til Fr. Hammerich, der ud fra værkets 
mere selvstændige partier havde hævdet erkebispens værk 
som selvstændigt både i tanke, stil og udtryk2. Rent for­
melt har Gertz naturligvis ret, hans udførlige dokumenta­
tion er ikke til at komme uden om. Alligevel er spørgs­
målet ikke så enkelt endda. Det er ikke nok at tælle kilde­
stederne, ikke alle har samme vægt. Dertil kommer, at 
originalitet i vor forstand, førsteretten til bestemte tanker 
og disses udformning og respekt for forfatterindividualite­
ten vurderedes på en ganske anden måde i middelalderen 
end i vore dage. Det stof, man havde brug for, tog man, 
hvor det forefandtes, uden smålig hensyn til litterær ejen­
domsret. Endelig må en del af det patristiske og vel også 
af andet stof have været fælles eje, da Anders Sunesøn 
umuligt har kunnet have alle de forfatteres værker ved 
hånden, som er citeret, eller hvis tanker går igen i Hexaé­
meron. Heller ikke udmærker den nærmeste hovedkilde,

Gertz i Præfatio XVIII.
2) Hammerich: En skolastiker, 129.



Anders Sunesøns Hexaemeron 311

Petrus Lombardus, sig ved nogen påfaldende originalitet i 
alle dele af værket.

Et af Anders Sunesøns formål med at skrive Hexaeme- 
ron var at bringe den franske scolastik til Norden, at give en 
klar sammenfatning af den systembygning, man nu var 
nået til. De mest originale af tidens tænkere kom ofte mere 
eller mindre i konflikt med den rene lære, og en originalitet 
af den art vilde utvivlsomt være Anders Sunesøn en veder­
styggelighed. Det er nu imidlertid klart nok, at ikke alle 
tanker og udtryk hos Anders Sunesøn kan forklares ved 
henvisning til de nævnte dogmatiske hovedkilder. Der fin­
des rundt i værket præg af mystikens mere følelsesbeto­
nede tilegnelse af troens sandheder, tanker som har rod 
dels hos Bernhard af Clairvaux og dels hos victorinerne, og 
der findes dertil nyplatonske tanker, som formentlig er 
formidlet af Chartrestheologerne; men hvortil der ikke 
altid kan påvises direkte kilder1. Heller ikke Innocens III 
lod disse strømninger gå sig sporløst forbi, også hos denne 
forstandsprægede pave vil der kunne findes tanker på­
virkede f. eks. fra Hugo de Saint-Victor. De to franske 
dogmatikere har leveret Anders Sunesøn det nødvendige 
lærestof i en form, som passede sig for hans formål; men 
nogen egentlig forbilledlig betydning for hans værk har de 
næppe haft. Det var ikke Anders Sunesøns hensigt blot at 
sætte Petrus Lombardus på vers. Langt snarere vil man 
henvise til Alanus ab Insulis som forbillede, hvorimod 
denne forfatter næppe har betydet særlig meget som direkte 
kilde. Det at give filosofisk-theologiske spekulationer ud­
tryk i digterisk form2, i allegorier og billeder har Anders 
Sunesøn lært af ham, ligesom de store syner, der findes

x) W. Norvin: Lærdomsskolerne; Danske i Paris ed. Franz von Jes­
sen I, 97. (Khvn. 1936).

2) Forbindelsen mellem poesi og theologi hos Alanus foreligger klart 
belyst i J. Huizinga: Über die Verknüpfung des poetischen mit dem 
theologischen bei Alanus de Insulis; Mededelingen der Kon. Akademie 
van Wetenschappen, afd. Letterkunde 74, B, 1932.



312 Sigvard Skov

ind mellem de rent dogmatiske afsnit, har Alanus til nær­
meste forudsætning. Men hvor Alanus frit kan give sig sin 
rige digterfantasi i vold, må Anders Sunesøn i henhold til 
planen for sit værk beherske sine eventuelle fabulerings­
tilbøjeligheder og væsentlig holde sig til det dogmatisk 
systematiserende. Der fører en lige linie fra Alanus til 
Dante1. Alanus er en af inspirationskilderne for Di vina 
Commedia, som nok først og fremmest er et digterværk, 
men som tillige rummer både dogmatik og kosmologi. 
Hexaémeron ligger på samme linie, men i en strammere 
form. Som så megen scolastisk litteratur står også Hexaé­
meron i gæld til Boéthius, som på en måde danner en for­
bindelse mellem den antike tænkning og den middelalder­
lige. Ved sine oversættelser af aristoteliske skrifter har 
Boéthius formidlet tanker og udtryk fra Aristoteles, der 
især har sat sit præg på scolastikens trinitariske og kris to - 
logiske spekulationer. Også i Hexaémeron, hvor netop de 
to emner spiller en stor rolle, spores denne klassiske arv.

Der findes rundt i digtets billedsprog sammenligninger 
fra naturens verden, der tyder på et åbent sind også for 
denne skønheds verden, og der er udtryk for en intellek­
tuel glæde over det dialektiske spil med problemerne; men 
der er også i uformidlet modsætning hertil præg af en dyb 
foragt for alt af denne verden. Det kan være et ønske om 
Kristi efterfølgelse eller mere spekulativt udtrykt om dy­
dernes efterstræben i egne gerninger eller mere ubestemt 
en længsel efter et skønnere liv, som jo også lader sig søge 
ad verdensforsagelsens vej, men alt i alt med sigte på det 
hinsidige. Det stærkeste udtryk for disse dystre anskuelser, 
langt stærkere end hos Anders Sunesøn, findes i Innocens 
IH’s De contemptu mundi2, en ubarmhjertig afsløring af 
al smerte og smuds i menneskelivet, vist den mest gennem­
førte pessimistiske vurdering af den menneskelige tilvæ-

x) Eugéne Bossard: Alani de Insulis Anticlaudianus cum Divina 
Dantis Gomoedia collatus. (Angers 1885).

2) Innocentii Opera; Patrol. lat. ed. Migne vol. CCXVII, col. 701—746.



Anders Sunesøns Ilexaémeron 313

relse, der kendes. Dette skrift fandt også indpas i nordiske 
bogsamlinger1 og er udnyttet f. eks. i forskellige islandske 
helgensagaer. For Anders Sunesøn har disse tanker sik­
kert betydet mere end en litterær form. Han havde fejret 
store videnskabelige triumfer, og han havde som stats­
mand og kirkefyrste tilfulde smagt magtens sødme. Allige­
vel foretrak han at leve sine sidste år i ensomhed på Ivø. 
Sygdommen gjorde vel sit, den var jo netop udtryk for 
smerten og ufuldkommenheden ved dette jordeliv; men 
den kan næppe alene motivere, at resignationen fra embede 
og magtstilling betød en verdensforsagende isolation. Efter 
de nyeste forskninger skal erkebispen ikke, som tidligere 
antaget, have lidt af spedalskhed2. Måske er det den strenge 
isolation, der har givet anledning til denne tradition. En 
sådan verdensforsagelse var ingenlunde ukendt. Det nær­
meste hjemlige fortilfælde er erkebisp Eskil, der befriet fra 
palliets byrde henlevede sine sidste år i klostret i Citeaux.

Versformen i Hexaemeron er det klassiske hexameter, 
en værdig form for værkets alvorsfulde patos, og en form 
som Anders Sunesøn fuldt ud mestrer. Også Alanus skrev 
Anticlaudianus i hexametre. Anders Sunesøn taler vel sted­
vis beskedent om sine ringe digteriske evner; men han er 
ligefuldt klar over, hvor nødvendigt det er at kunne ud­
trykke sig i velformede latinske vendinger. Han har ikke 
selv savnet denne evne. Han værdsætter og behersker for­
men, og latinen former sig lydigt for hans tanke. Stilen er 
blomstrende som hos Saxo og får sit mest karakteristiske 
præg ved allegoriens billedsprog, som ovenfor nævnt. Det 
kan vel være vanskeligt at finde digterisk kvalitet i et 
læredigt af hovedsagelig dogmatisk indhold; men formen 
var yndet i middelalderen. Der kan nævnes lignende didak­
tiske digte fra næsten alle fagkredse. Et værk som Hexaé-

*) Vid. Sclsk. Skrifter II, Hist. fil. kl. 1912 nr 5, 58 ff. (Kristiania 
1913).

2) O. Rydbeck: Andreas Sunessons grav i Lunds domkyrka, 80—86, 
I 12. (Lund 1926).

21



314 Sigvard Skov

meron vilde i middelalderen aldrig blive værdsat alene efter 
sin æstetiske kvalitet, evnen til at give udtryk herfor ud­
vikles forholdsvis sent. For den middelalderlige tanke 
måtte formen så afgjort tjene indholdet, om nogen ligestil­
ling kunde der ikke være tale. I digterisk henseende står 
den pompøse ouverture højt, om den største af alle mod­
sætninger, den modsætning som også var Grundtvigs, 
modsætningen mellem liv og død og atter med en værdig 
afrunding dommedagsskildringen af det evige liv og den 
evige død.

4. Hexaémeron i samtidsbelysning.

Hexaémeron er i sprog, form og indhold et europæisk 
værk, dets nationale præg, om et sådan udtryk kan an­
vendes, er nok så meget fransk som dansk. Det er et typisk 
værk af pariserscolastiken. Man kan beklage det som Fr. 
Hammerich1, og man kan som Hans Olrik samle de spredte 
steder, der kan bringes i relation til nordiske forhold. Begge 
har fæstnet sig ved edens fasthed. Anders Sunesøn har hæv­
det (v. 3126 ff), at også en mere eller mindre frivillig aflagt 
ed må være bindende, og at end ikke paven kan løse nogen 
fra en sådan ed. Hans Olrik har ment, at erkebispens 
standpunkt kunde være et indlæg i biskop Valdemars sag2. 
I 1192 var bisp Valdemar af Slesvig efter et mislykket 
oprørsforsøg blevet fængslet. Først i 1206 slap han ud af 
fangenskabet på Anders Sunesøns og formentlig også dron­
ning Dagmars forbøn. Ved løsladelsen måtte han sværge 
på, at han aldrig vilde skade den danske konge, en ed som 
han hverken vilde eller kunde overholde. Efter Lyøkata- 
strofen og kong Valdemars tyske fangenskab blev den 
bundne eds problem igen aktuel, om man så må sige med 
modsat fortegn. Hammerich mener, at om kong Valde-

Fr. Hammerich: En Skolastiker, 122.
2) Hans Olriks anmeldelse af Gertz’ udgave; Nordisk tidsskrift for 

filologi 3. r. I, 144.



Anders Sunesøns Hexaemeron 315

mar har spurgt erkebispen til råds, har denne ud fra den 
opfattelse, han giver udtryk for i Hexaémeron, måttet fra­
råde en henvendelse til pavestolen om edens løsning1. Paven 
havde som bekendt ingen betænkeligheder, og Anders 
Sunesøns ord er heller ikke så afvisende, som de ser ud til, 
for kan paven ikke løse fra eden, så kan han absolvere den, 
der har løst sig selv. Anders Sunesøns standpunkt er sik­
kert ikke dikteret af et bestemt tilfælde, men en logisk 
konsekvens af, hvad han i sit juridiske forfatterskab flere 
gange med styrke har hævdet, at retlige afgørelser er ende­
lige og bindende2.

Det er velkendt fra Saxo3 og af anden viden bestyrket, 
at Anders Sunesøns overtagelse af kanslerembedet betød 
en nyordning af det kongelige kancelli. Det er af Erik 
Arup hævdet4, at den næste reorganisation, den som kom 
under bisp Niels i 1260’erne, har æren og ansvaret for de 
afskrifter af kancelliets ældre materiale, som forefindes i 
samlingshåndskriftet Kong Valdemars Jordebog. De nu 
tabte originaler må for størstepartens vedkommende gå 
tilbage til Anders Sunesøns tid og er mere eller mindre ført 
å jour siden da. Det besynderlige i den fælles interesse for 
kameralistiske aktstykker og theologiske afhandlinger vir­
ker ikke slet så besynderlig, om man tænker sig Anders 
Sunesøn som kancellichef som den direkte eller indirekte 
ophavsmand. De tre theologiske navne, man møder, er 
Bernhard af Clairvaux, Innocens III og Alanus ab Insulis, 
alle tre højt værdsat af Hexaémerons forfatter. Da bisp 
Niels drog omsorg for afskrivningen, har hans theologiske 
indstilling måske ligget på samme linie.

Det er således ikke meget, der kan siges om forholdet 
mellem Hexaemeron og den politiske historie. Vender man 
sig derefter til kunsthistorien, vil man først bemærke den

x) Haminerich: En Skolastiker, 117.
2) Jvfr. Scandia XIII, 185, 189.
3) Saxonis Gesta Danorum ed. Olrik & Ræder I, 4 (Hauniæ 1931).
4) Erik Arup: Danmarks Historie I, 306—307. (Khvn. 1925).

21*



316 Sigvard Skov

slående overensstemmelse mellem skildringen af den kors­
fæstede Kristus: »Hans på korset udstrakte velsignende 
hænder lære os gavmildhed, hans tornekrone kue vort onde 
sind, hans bristende øje lære os at lukke vore til for det 
forfængelige« og så den plastiske udformning af samme 
emne i de tidliggotiske franskinspirerede krucifikser, hvis 
fornemste repræsentant på dansk grund må siges at være 
det, der hænger i Herlufsholms kirke1, hvad enten det nu 
er skåret i Danmark eller i Nordfrankrig. Der er i det fore­
gående omtalt, hvordan Bernhard af Clairvaux krævede 
en følelsesmæssig hengivelse i beskuelsen af den korsfæ­
stede, hvad der i kunsten bevirkede en stærkere fremhæ­
ven både af Kristi smerte og Kristi kærlighed og af menne­
skets tilbedende ærbødighed her overfor, indtil man når 
frem til Frans af Assisi, der forlangte en ligefrem medleven 
i lidelseshistorien. Hermed turde både Anders Sunesøns 
skildring og Herlufsholmskrucifiksets tilsvarende udform­
ning være placeret. Kristus bærer ikke krone på Herluf s - 
holmskrucifikset, og kroner findes i reglen heller ikke på 
de iøvrigt ikke særlig talrige franske krucifikser fra denne 
tid. Efter gammel nordisk skik har andre ligeledes fransk­
inspirerede krucifikser f. eks. i Skåne og på Gotland bevaret 
den kongelige krone. Tornekronen, som Anders Sunesøn 
fremhæver, synes ikke at vinde indpas i skulpturen før hen 
i 1200-årenes slutning. Den findes f. eks. på det lille kors- 
fæstelsesbillede fra Gårdslov i Skåne.

Som Bernhard af Clairvaux havde ivret imod den by­
zantinske tradition i hans samtids senromanske kunst og 
krævet en mindre stiv, mere følelsespræget indstilling, så­
ledes måtte også i Norden den heroiske kristusopfattelse 
vige for en mere stilfærdig følelsesbetonet i lige grad præ­
get af kærlighed og lidelse. Udviklingen fra de gyldne altre 
til Herlufsholmkrucifikset viser det tydeligt. Om den hjem­
lige reaktion overfor disse udefra kommende strømninger

x) Fr. Beckett i Tidsskr. f. Kunstindustri 2. r. IV, 7 (1898), i Tidsskr. 
f. Industri XIII, 19. (1912) og i Danmarks Kunst II, 104. (Khvn. 1926).



Anders Sunesøns Hexaemeron 317

ved vi intet, kan blot konstatere, at de sejrede såvel i dog­
matik som i kunst.

Det ligger ligeledes nær at sammenligne Anders Sune­
søns skildring af Guds moder som himmeldronning (v. 
2644 ff) med de kronede madonnaskulpturer, som også de 
under fransk påvirkning skabtes i løbet af 1200-årene, de 
første udtryk for den Maria-kultus som i den senere middel­
alder kom til at spille så stor en rolle, en kultus som ikke 
blot var religiøs-filosofisk, men også æstetisk betonet. Sine 
første poetiske udtryk fik den i fuldlødig form i Anders 
Sunesøns to berømte sekvenser »Missus Gabriel—« og »Stella 
solem—«x.

Enkelte andre billeder i Hexaémeron kan sammenstilles 
med den middelalderlige kirkekunst, men er ikke som de 
ovenfor nævnte led i en religiøs-æstetisk nyorientering. 
Erkeenglen Mikael er som Herrens stridsmand skildret ad­
skillige gange i dansk kunst; men når han hos Anders 
Sunesøn ydermere karakteriseres som dragedræber og vog­
ter af himmelens porte, vil det være naturligt at sidestille 
denne skildring (v. 218—24) med de noget ældre Mikaels- 
fremstillingerne på Stjær kirkes portal og navnlig den i 
Øster Starup, hvor Mikael ved kirkens sydportal dræber 
det onde i dragens skikkelse og vogter indgangen til kir­
ken, himlens jordiske afbildning.

I Hexaémeron omtales Kristus med et mærkeligt billede 
som kilden til de fire evangeliets floder, der vander kirkens 
paradis (v. 1914). De fire floder blev oprindelig i den kirke­
lige kunst efter antik skik fremstillet som flodguder. Det 
er derfor rimeligt at antage, at de mandehoveder, der fin­
des på adskillige romanske granitfonte, skal symbolisere 
disse paradisfloder2. Man vil derefter også symbolsk kunde 
begrunde, hvorfor de senere gotiske malmdøbefonte som de

2) Det er bestridt, at Anders Sunesøn kan være forfatter til »Missus«. 
Grundene for og imod kan ikke drøftes her.

2) H. R. Fabricius: Dansk Kirkekunst, 66. (Khvn. 1941).



318 Sigvard Skov

f. eks. findes i domkirkerne i Haderslev og Århus netop 
bæres af de fire evangelister.

Mens opstandelsen, som Anders Sunesøn skildrer i tolvte 
bog, tilbage til Kædmon og de græske hymner for at vælge 
to yderpunkter, ofte har været genstand for digterisk be­
handling, varede det ulige længere før billedkunsten fik 
form på dette emne. Man har kun sjældent forsøgt i 12. 
århundrede og endnu blot sparsomt i det følgende, først 
med renaissancen blev det et hovedtema for den kirkelige 
kunst. I fransk kirkekunst, specielt i de nordfranske tym- 
pana kan findes adskillige dommedagsbilleder, som kan 
jævnføres med Anders Sunesøns skildring. Han må utvivl­
somt have set dem under sine ophold og rejser i Frankrig, 
hvor netop på hans tid adskillige betydelige kirker stod under 
stilladser, og hvor billedhuggerne omsatte Biblen i sten; 
men i dansk kunst søger man forgæves. Derimod er Kri- 
stus som verdensdommer og Kristi herliggørelse, som skil­
dres i slutningen af Hexaémeron et af de mest yndede mo­
tiver i middelalderens danske kirkekunst, og man vil finde 
adskillige udtryk for Majestas Domini såvel i skulptur i 
talrige tympana som i kalkmalerier i kirkernes korhvælv.

Der kan ikke siges at være nogen særlig stærk forbindelse 
mellem den theologisk-filosofiske litteratur, i dette tilfælde 
specielt Hexaémeron, på den ene side og billedkunsten på 
den anden. En og anden symbolsk gåde, som Bibel og 
helgenvita ikke kan forklare, kan dog løses ved kendskab 
til scolastikens billedsprog og begreber. De valgte exempler 
knytter fortrinsvis til skulpturen. Det er ikke nogen til­
fældighed. Når Anders Sunesøns billeder er bedst, som det 
af den korsfæstede Kristus, er det ikke så meget farven 
som formen, der mindes. Mens Alanus i sine poetiske vær­
ker, noget mindre udtalt i de theologiske, kan opnå en 
digterisk polykromi, der giver værket en farveglød som 
var den lånt fra samtidens glasmalerier, så er Anders Sune­
søns stil, når den endelig slipper abstraktionen, bedst egnet 
for det plastiske. Det må iøvrigt erindres, at Anders Sune-



Anders Sunesøns Hexaemeron 319

søns og hans samtids verden var i høj grad fattig på billeder. 
Kirken kunde byde på bryske granitskulpturer og fåtal­
lige kalkmalerier, mens billedskærerkunsten, der siden i så 
høj grad bidrog til at fylde gotikens kirkerum, endnu 
holdt sig beskedent tilbage. Studierne kunde byde på en­
kelte illuminerede håndskrifter, men de var sjældne og 
kostbare, og hjemmets billedmæssige udsmykning har 
væsentlig været af tekstil karakter. Det er først i tiden efter 
Anders Sunesøn, at billedkunsten, gotikens kirkekunst, 
foldede sig ud. Men denne blomstring knyttede ikke for­
trinsvis til den abstrakte theologiske litteratur. Den in­
spireredes i højere grad af de strømninger, der stod i for­
bindelse med den franciskanske bevægelse. Det blev ikke 
længere allegorien, men legenden, den ofte naive, men alt 
ialt mere menneskelige legende, der blev billeddannende.

Det er bemærkelsesværdigt, at de mange begreber, dyder 
og laster kun i ringe grad har fået form i middelalderens 
kunst, de skildres jo dog i næsten personificeret form, i 
tiltale som 0 Noys alma (v. 155) og næsten i klassisk klæde­
bon som Ars for Kristus (v. 4078) eller ligefrem Minerva 
(v. 59, 158), såre anskueligt såsom Kristus repræsenterer 
den sande visdom, men alligevel noget overraskende.Det 
falder derefter ganske naturligt, når der (v. 669, 2655) står 
Phoebus i stedet for solen. Der er herfra kun et lille skridt 
til, som Alanus gør det, at lade gudinden Venus optræde 
for lasten luxuria. Men begreberne hos Anders Sunesøn 
konkretiseres alligevel aldrig rigtig til agerende personer 
som hos Alanus. Måske tog senmiddelalderens mange hel­
genfremstillinger så megen opmærksomhed fangen, at det 
var først efter reformationens billedstorm, at scolastikens 
personificerede begreber, som ikke længere var i kurs i 
theologien, kunde få form og farve i kunstens verden. På 
altre og epitafier, prædikestole og fontehimle, gravmæler og 
andre monumenter blev der nu gjort plads for tro, håb og 
kærlighed såvel som for rækken af kardinale dyder. Ud­
smykket med passende attributer levede de i bedste vel-



320 Sigvard Skov

gående ned i 1700-årene. Til den overdådige udsmykning 
af Christian IV’s slotskirke på Frederiksborg kunde Bibe­
lens mange skikkelser ikke slå til, hvorfor man måtte sup­
plere dem med både dyder, muser og antike guddomme, 
som altså kom til at overleve både middelalderens scola- 
stik og den lutheranske reformation som emne for den 
kirkelige billedkunst.

I enkelte tilfælde har Anders Sunesøn i Hexaémeron 
taget stilling til tidens problemer udenfor det strengt filo­
sof isk-theologiske område. I v. 645—56 udtrykker han sin 
afstandstagen fra astrologien. Han advarer mod at fæste 
lid til, at horoskopstillere af stjernerne kan aflæse fremtiden. 
Mennesket er så lykkeligt at eje fornuftens gave og bør 
derfor ikke skyde skylden for sin skæbne på stjernerne. 
Astrologien har sin oprindelse hos de babylonske stjerne­
tydere, men dens udvikling til en systematisk kvasividen- 
skab, som forsøgte at harmonisere to så incommensurable 
størrelser som mystik og matematik, skete hos grækerne. 
Den kristne kirke måtte principielt fordømme astrologien, 
fordi dens skæbnetro ikke lod sig forene med troen på 
Guds almagt. Alligevel trivedes stjernetydningen frodigt 
middelalderen igennem, og end ikke naturvidenskabernes 
store opsving i renaissancetiden formåede at udskille ud­
arbejdelsen af horoskoper fra den videnskabeligt iagtta­
gende astronomi. Kirkens ord om Guds almagt havde 
heller ingen rigtig vægt, så længe man troede, at den med 
Troels Lunds udtryk kunde ytre sig deri, at Gud styrede 
med stjernernes tøjler. Heller ikke Anders Sunesøns henvis­
ning til den menneskelige fornuft og dermed forbundne frie 
vilje kunde effektivt bekæmpe middelalderens trang til 
astrologi. Det var først, da Anders Sunesøns ord om de 
livløse stjerner fik en naturvidenskabelig underbygning i 
lovene om himmellegemernes regelbundethed, at skæbne­
tydningen i stjernerne forvistes fra de exacte til de occulte 
videnskaber. Anders Sunesøns indstilling til stjernerne var 
ikke blot negativ, astronomi hørte jo til de syv frie kunster.



Anders Sunesøns Hexaemeron 321

Han ved vel at forklare, at sol og måne ikke blot er sat på 
himlen til pryd og for at lyse for menneskene; men også 
for at man af himmellegemernes gang kan gøre nyttige 
meteorologiske iagttagelser og beregne døgnets og årets 
tider. I tilknytning hertil forklares solens vandring gennem 
de tolv stjernebilleder (v. 626—44).

5. Hexaémeron gennem tiderne.

Anders Sunesøn antages at have skrevet Hexaémeron i 
tiden mellem 1196 og 1206, og allerede i erkebispens egen 
levetid findes det for første gang omtalt i litteraturen, nem­
lig i Saxos fortale med den korte og rammende karakteristik 
»det kostelige værk, hvori hellig sandhed er med synderlig 
kunst indvirket« (Grundtvigs oversættelse). Det har lige­
ledes været kendt af forfatteren til Sjællandske Krønike, 
der om Anders Sunesøn skriver: »Hvor betydelig en gejst­
lig han har været, kan den, som ønsker det, erfare ved at 
læse den bog, som han har skrevet på vers, som kaldes 
Exaémeron og som begynder således: Intet er lykkeligere 
end det evige liv osv«1, hvorefter de første 31 verslinier 
citeres.

Nu foreligger Hexaémeron blot i et eneste håndskrift, 
som dog ikke går tilbage til Anders Sunesøns egen tid; men 
der har været flere. Det er skriftfæstnet, at dekanen Ber- 
told i Hamborg, der døde i 1257, har ejet »Exaémeron 
metricum mag. Andreae archiepiscopi Lundensis«2. Det må 
efter forgæves at være eftersøgt antages at være gået tabt. 
På dansk grund nævnes et håndskrift i Sorø3, et i biskop 
Jacob af Roskildes eje i dennes testamente af 13. maj 13504,

x) Vetus Chronica Sialandie; Script. Minores ed. Gertz II, 62. (Khvn. 
1918).

2) Necrologium cathedralis ecclesiae Hamburgensis; S. R. D. V., 411.
3) Monumenta Sorana Varia; S. R. D. IV, 541.
4) Kr. Erslev: Testamenter fra Danmarks Middelalder, 101. (Khvn. 

1901).



322 Sigvard Skov

og endelig fandtes et i 1379 hos erkebisp Niels af Lund1. 
Om der her er tale om tre forskellige håndskrifter eller et 
er nævnt flere gange, lader sig næppe afgøre. Derimod 
røber det nu eksisterende håndskrift, at det har tilhørt 
Roskilde domkirke. Foran teksten bærer det en tilskrift 
»Liber ecclesiae Roskildensis« skrevet med en hånd fra be­
gyndelsen af 1400-årene. Her fandtes det endnu i det føl­
gende århundrede, efter hvad Morten Pedersen meddeler2. 
Siden dukker det op hos Christoffer Ulfeldt til Svenstrup3. 
Ulfeldt var Arild Huitfeldts søstersøn og havde arvet den 
store historikers skriftlige efterladenskaber, hvoriblandt 
mange håndskrifter fra Danmarks middelalder. Det er 
sandsy nligt, at Anders Sunesøns Hexaemeron har været 
mellem disse. Imidlertid mente regeringen, at Huitfelds 
dokumenter var offentlig ejendom, og i 1617 udgik et 
kongebrev til Christoffer Ulfeldt om at aflevere papirerne 
til Universitetsbiblioteket. Ordren blev kun delvis efter­
kommet, lykkeligvis kan man sige, eftersom biblioteket 
brændte i 1728. Blandt det, som Ulfeldt med rette eller 
urette undtog fra afleveringen, var netop Hexaemeron, 
som på denne måde reddedes fra flammerne. Ved forskel­
lige arveskifter kom dette og andre huitfeldtske dokumen­
ter til den kendte samler, grev Christian Rantzau (1684— 
1771). Da han i 1731 blev vicestatholder i Norge, skænkede 
han en vigtig samling middelalderlige membraner til det 
efter branden restituerede og meget håndskriftfattige Uni­
versitetsbibliotek. Blandt disse var så værdifulde ting som 
Næstvedkalendariet, Øm klosters krønike og Hexaemeron. 
Det fik signaturen E don. var. 155,4° og er et særdeles vel 
bevaret håndskrift fra slutningen af 1200-årene bestående

!) ib. 151.
2) Morten Pedersen: Biscop Absalons oc Her Esbern Snaris Herre- 

komst oc adelige Stamme, 13. (Khvn. 1589).
s) Stephanius i saxoudgaven: Saxonis Grammatici Historiæ Danicæ 

ib. XVI ed. Stephanius, 11. (Sorø 1645).



Anders Sunesøns Hexaemeron 323

af 134 blade af fint hvidt pergament og prydet med røde 
og blå initialer1.

I 1514 havde lundekanniken Christiern Pedersen fået 
pariserbogtrykkeren Jodocus Badius Ascensius til at trykke 
den første udgave af Saxos historieværk og derved lagt 
grunden til dette værks europæiske anseelse. Det lå da 
nær for dansk videnskabelighed i humanismens tidsalder 
at få valdemarstidens andet store latinske værk bragt frem 
i lyset ved en trykt udgave. Den theologiske professor og 
latinske poet Erasmus Lætus, der i denne sin dobbelte 
egenskab havde mulighed for at vurdere Hexaémeron, 
havde også planer derom. Han omtaler det i sin latinske 
versskildring af Danmarks Historie2; men det lykkedes ham 
ikke at få planen realiseret. Som før nævnt har Arild Huit- 
feldt efter al sandsynlighed ejet hexaémeronhåndskriftet; 
men han har tillige ladet hans stadige hjælper, rigens skri­
ver Abraham Jensen, foretage en afskrift3 med en udgave 
for øje. I 1590 havde Huitfeld udgivet Anders Sunesøns 
parafrase af Skånske Lov og havde nu til hensigt at lade 
Hexaémeron følge efter, hvad dog ikke skete. Forskellige 
videnskabsmænds interesser for værket lader sig følge. Årni 
Magnusson lod trykke et enkelt blad4. I 1742 havde den 
senere professor Peder Rosenstand-Goiske (1705—69) er­
hvervet den theologiske doctorgrad på en afhandling om tre­
enigheden. Denne theolog fra oplysningstiden fattede også 
interesse for Hexaémeron og har efterladt sig et lille hefte5 
med annotationer hertil skrevet på latin. Ud fra Rosen-

x) Håndskriftet er beskrevet af Lauritz Nielsen i Danmarks middel­
alderlige Haandskrifter, 114. (Khvn. 1937).

2) Erasmus Lætus: Rerum Danicarum libri undecim, 22. (Frankfurt 
1573); jvfr. H. F. Rørdam i Kirkehist. Samlinger 5. r. IV, 775—76.

3) Kalis samling 317, 4°.
4) R. Nyerup: Historisk-statistisk Skildring af Tilstande i Danmark 

og Norge II, 309. (Khvn. 1804).
5) Add. 64, Universitetsbibliotekets betegnelse, men findes nu i Kgl. 

Bibi.



324 Sigvard Skov

stand-Goiskes særlige interesse angår disse noter mest vær­
kets trinitariske afsnit. I enkelte tilfælde oplyser han An­
ders Sunesøns tekst med bibelcitater. Således har han i 
værkets slutning til v. 8015 om Kristus på dommens dag 
henvist til 1. Cor. 15,24 om Kristus, der efter at have til- 
intetgjort al magt, myndighed og kraft overgiver riget til 
Gud og Faderen, en henvisning som naturligvis også fin­
des i noterne i Gertz’s udgave.

I 1828 rejste P. C. Kierkegaard udenlands. Han søgte 
først til Berlins universitet og fordybede sig her i patristiske 
og scolastiske studier. Han drog videre over Bonn, Utrecht, 
Louvain til Paris og søgte stadig scolastiske værker i biblio­
tekerne. Han fandt vist ikke meget; men hans scolastiske 
studier, der iøvrigt udviklede ham til en vældig disputator, 
satte dog den frugt, at han i et tysk theologisk tidsskrift 
udgav 10. bog af Hexaémeron1, og for første gang kunde 
en større offentlighed gøre sig bekendt med en del af dette 
værk. Kierkegaard lod siden Anders Sunesøn hvile for 
andre interesser, og biblioteksmanden og filologen P. G. 
Thorsen, i en lang årrække Universitetsbibliotekets chef, 
tog da opgaven op. Han havde udgivet landskabslovene 
og havde ved sin udgave af Skånske Lov 1853 stiftet be­
kendtskab med erkebispens litterære personlighed. Han 
beskæftigede sig længe med hexaémeronudgaven, og det 
ses af hans papirer2, at den har voldt ham store kvaler. 
En eftersøgning efter hamborg-håndskriftet i 1855 gav 
intet resultat, og omkring 1860 forelå teksten trykt, en 
gengivelse af teksten i Universitetsbibliotekets håndskrift 
med enkelte konjekturer, men med udeladelse af de sco- 
lier, som Gertz rimeligt nok har taget med i sin udgave. 
Endnu til kort før sin død i 1883 arbejdede Thorsen på ind­
ledning og kommentar og på at få korrigeret de fejl, han 
godt nok vidste, arbejdet var behæftet med, dels fejllæs-

2) Zeitschrift fur hist. Theologie herausgegeben von Higen V, 201, 
1835.

2) Add. 614 c, 4°, Kgl. Bibliotek.



Anders Sunesøns Hexaemeron 325

ninger af håndskriftet, dels forståelsesfejl og dels »Fejl i 
Texten, som den haver«. Han søgte hjælp og bistand hos 
forskellige af sine lærde venner. Han håbede på, at biskop 
Kierkegaard ud fra sin ungdoms kærlighed til emnet vilde 
komme ham til hjælp. Det ses ikke at være tilfældet. Saxo- 
forskeren J. F. Kinch i Ribe fik i 1860 et færdigtryk til 
gennemlæsning. Mere overraskende er det, at også en baron 
Rosenkrantz i 1873 meldte sig til tjeneste, tilmed flere gange. 
Desværre fremgår det ikke af papirerne, hvem af de da­
levende baroner Rosenkrantz, der er tale om. I 1878 søgte 
Thorsen til dogmatikeren, professor P. Madsen for at få 
klaret forståelsen af enkelte dunkle steder, og så sent som 
i 1882 fik han S. Birket-Smith, siden 1880 hans efterføl­
ger i embedet som overbibliotekar, til at konferere dele af 
udgaven med håndskriftet. I papirerne findes begyndelsen 
til en fortale til udgaven:

»Efter at Saxo i Begyndelsen af sin Danmarks Historie 
har berettet, at Absalon, »Danorum Maximus Pontifex«, 
var den, der havde opmuntret og næsten nødt ham til dette 
Arbejde, vedbliver han saaledes »Cuius (Absalonis) fatis 
coepti mei metam præcurrentibus, te potissimum Andrea, 
penes quem saluberrimus suffragiorum consensus honoris 
huius successionem sacrorumque summam esse voluit, ma- 
teriæ ducem auctoremque deposco obtrectationis liuorem, 
qui maxime conspicuis rebus insultat, tanti cognitoris præ- 
sidio frustraturus . . .« Det er Absalons Eftermand som 
Rigets Ærkebiskop, den ikke mindre navnkundige Anders 
Sunesøn (Andreas Sunonis), hvis Navn ved disse lige saa 
kraftige som tiltalende Ord er uforgj engelig knyttet til 
Saxo. Og da disse Tilegnelsesord ej blot i det hele ere saa 
indholdsrige og ofte maa paaberaabes, men ogsaa tillige 
upaatvivlelig nævne Anders Sunesøn som Forfatter af det 
Værk, som herved fremdrages, vil det vistnok være rigtigt 
ved dem, der strax sætte paa det rette Standpunkt, at 
danne Grundlaget for den Udsigt over Forfatterens For­
hold og Virksomhed, som formentlig ej bør savnes her,



326 Sigvard Skov

idet dette hans ærværdige Skrift, efter saa lang Tids For­
løb, for første Gang meddeles Verden«

Efter Thorsens død i 1883 fik hans venner udgaven til- 
intetgjort på enkelte undtagelser nær. Alligevel gjorde 
Thorsens udgave sin nytte. Uden den havde Fr. Hammerich 
næppe skrevet sin smukke bog om Anders Sunesøn, der 
udkom 1865, og som stadig er den eneste mere omfattende 
fremstilling af denne betydelige erkebisps levned og hi­
storiske virksomhed. Endelig lykkedes i 1892 det for filo­
logen M. Cl. Gertz, som var mislykkedes for så mange, at 
bringe Anders Sunesøns værk i trykken i en udgave, der 
forsynet med indledning, noter, kommentar og ordliste til­
fredsstiller de strengeste krav til et editionsarbejde af den 
art. Hans Olrik anmeldte udgaven udførligt og anerken­
dende1.

Tilbage står blot at nævne, at de første 950 vers af Hexa- 
émeron er oversat til dansk. Oversættelsen til dansk 
prosa er foretaget af en filologisk student Henrik Spreckel­
sen i anden halvdel af forrige århundrede endnu før 
Gertz’s udgave forelå. Den er foretaget efter et håndskrift, 
som nu synes at være forsvundet. I 1929 blev Spreckelsens 
påbegyndte oversættelse udgivet af F. K. Erlang2 i et 
smukt dekorativt udstyr ved maleren P. Holm.

6. Manden og værket.

Eskil, Absalon og Anders Sunesøn er de tre store navne 
i den stolte række af erkebisper i Lund. De ligner ikke 
meget hinanden ud over det, at de alle tre var af usædvan­
ligt format. Absalons storhed fremstår med al ønskelig 
tydelighed af Saxos omfattende og beundrende skildring, 
mens Eskil først i vore dage efter Lauritz Weibulls og Erik

Nordisk tidsskrift for filologi 3. r. I, 138—144. (1892—93).
2) En Gengivelse paa Dansk af de 950 første Vers af Anders Sunesøns 

latinske Læredigt Hexaémeron ved Henrik Spreckelsen. (Ringkøbing 
1927).



Anders Sunesøns Hexaemeron 327

Arups kritiske nyrydningsarbejde i 1100-årenes historie er 
kommet til at fremstå som den gregoriansk stejle prælat og 
i Danmarks politiske historie såvel som i kirkehistorien 
dybt indgribende personlighed. Måske er der endnu ikke 
ydet den tredie store erkebisp, Anders Sunesøn, den fulde 
retfærdighed. I endnu højere grad end Eskil skal han ses i 
europæisk belysning. Der er talt meget om hans tilknyt­
ning til fransk åndsliv og betydningen heraf skal mindst 
af alt reduceres, når talen som her er om hans theologiske 
indsats. Alligevel vil det sikkert være rigtigt i højere grad 
end hidtil også at understrege forbindelsen med England. 
Der er i det foregående nævnt et par engelske forfattere, 
der kan have influeret på Hexaemeron, men vigtigere er 
dog, at erkebispens dobbelte egenskab af videnskabsmand 
og praktisk politiker har sit nærmeste sidestykke blandt 
hans samtidige i erkebispen Stephan Langton af Canter- 
bury. Der skal ikke her foretages nogen mandjævning mel­
lem de to, blot trækkes visse paralleler. Stephan Langton 
var jævnaldrende med Anders Sunesøn, blev pariserklerk 
og siden universitetslærer. Han var en frugtbar skribent, 
har digtet hymner og skrevet lærde latinske værker, bl. a. 
også et med titlen »Hexaemeron«. Kun lidt af hans forfat­
terskab er udgivet, en del forefindes i manuskript1. Hans 
Hexaemeron er vistnok gået tabt; men adskillige af tit­
lerne på hans manuskriptarbejder vilde passe udmærket 
på udvalgte afsnit af Anders Sunesøns Hexaemeron. Det 
er ikke så mærkeligt, de har haft de samme lærere og fulgt 
den samme litterære udvikling. I 1206 blev Stephan Lang­
ton ved pave Innocens IH’s direkte indgriben erkebisp i 
Canterbury. Som erkebisp kom han til at spille en stor 
rolle i sit hjemlands politiske liv, bl. a. ved udformningen 
af Magna Charta i 1215 som en forsvarlig bom for det 
kongelige despoti. I politisk henseende stod han, som det 
udtaltes af dr. Gore i 1928 ved sy vhundredårsf esten for

x) Appendix II—III i F. M. Powicke: Stephan Langton. (Oxford 
1928).



328 Sigvard Skov

hans død1, midt mellem en yderliggående nationalisme og 
yderliggående papalisme, han stod som den der søgte at give 
hver sit og helst forsone dem begge. Det kunde med ord 
til andet siges om Anders Sunesøn2. Det teoretiske grund­
lag i dette stykke er vel for begges vedkommende at søge 
hos Stephan af Tournai; men der er i praktiseringen en 
god del engelsk common sense, også hos Anders Sunesøn. 
Den danske erkebisps reformlovgivning kan i denne for­
bindelse godt sidestilles med Stephan Langtons indsats for 
det store frihedsbrev. For begge var grundtanken, at kon­
gen skulde styre efter gældende ret og være lovens øverste 
vogter, men ingenlunde stå over den. Det vides, at Stephan 
Langton i sin parisertid knyttede venskab med en italiensk 
student, Lothar af Segni, i historiens annaler bedre kendt 
under pavenavnet Innocens III. Denne pave føjede siden 
til den engelske erkebisps pallium kardinalværdigheden 
med tilknyttede betydelige magtbeføjelser. Også Anders 
Sunesøn fik som pavelig legat en kirkelig myndighed i Dan­
mark og Sverige så stor som aldrig nogen dansk erkebisp 
før eller siden3, og til pave Innocens var han knyttet med 
stærke personlige bånd4. Det synes nærliggende at slutte, 
at de tre jævnaldrende pariserfarere, Innocens, Stephan 
Langton og Anders Sunesøn ikke blot har truffet hinanden, 
men også sluttet venskab i de unge år i den franske lær­
domsstad, og der ikke blot lagt grunden til deres theologi- 
ske viden, men også til deres senere forfatterskab og kirke - 
politiske indsats. Innocens og Anders Sunesøn kan iøvrigt 
også have truffet hinanden ved Bolognauniversitetet, hvor 
de begge har studeret jura. For sidste gang er så de tre 
prælater mødtes ved det fjerde laterankoncil i 1215, da de 
hver især stod på deres magts tinde. Hvor lidt eller hvor 
meget, der nu har været om den her supponerede forbin-

x) refereret i Encyclopedia Britanica XIII, 696 (1946).
2) Jvfr. Scandia XIII, 194.
3) Nærmere belyst i Scandia XIX, 169—70.
4) L. Weibull: Skånes kyrka, 156. (Lund 1946).



Anders Sunesøns Hexaemeron 329

delse mellem de tre kirkens mænd, er der ingen tvivl om, 
at først sammenstillingen med Innocens III og Stephan 
Langton giver Anders Sunesøn hans rette europæiske pla­
cering.

I indledningen til Hexaémeron, hvor Anders Sunesøn 
advarer mod de hedenske digtere, anråber han på god 
klassisk vis sin muse, inden han i sin »mangelfulde begavel­
ses spinkle båd« går i gang med værket. Ordene er såre 
beskedne; men det er blot en ydre form. Anders Sunesøn 
var så lidt som middelalderens forfattere i det hele ikke 
anlagt for beskedenhed. Saxo vilde måle sig med de romer­
ske historieskrivere, og der er ingen tvivl om, at Anders 
Sunesøn med Hexaémeron har tænkt at kunne nå på højde 
med eller overgå klassikerne, at give ungdommen det store 
kristne digterværk, der kunde afløse de hedenske. Og selv 
om det ikke lykkedes for Anders Sunesøn at skrive scola- 
stikens Iliade, var han for så vidt på den rette vej, som 
Dante siden formåede at skabe et middelalderligt digter­
værk med theologisk-filosofisk basis i det helt store format. 
Om Anders Sunesøns Hexaémeron er blevet læst og stude­
ret i middelalderen ved vi ikke meget ud over de få fakta, 
der ovenfor er meddelt fra Sjællandske Krønike og fra 
gejstliges testamenter. Det synes heller ikke, som Hexaé­
meron efter udgivelsen i trykken har kunnet indtage den 
plads i lærdommens historie, som det egentlig er berettiget 
til. Gertz har i sin udgave skrevet både indledning og 
kommentar på latin for derved at understrege værkets in­
ternationale karakter. En tysk jesuittheolog, A. Perger, 
anmeldte Gertz’s udgave med et grundigt og sympatisk 
referat af værkets indhold1; men ellers er den internationale 
middelalderforskning gået uden om det. Ingen af de mange 
siden da udkomne oversigtsværker over middelalderens 
filosofi og theologi, som dog ellers har registreret så mange 
mindre betydende forfattere, har fundet sig foranlediget

T) A. Perger: Erzbischof Sunesöns Hexaemeron; Der Katholik 3. f. 
IX, 24—39. (1894).



330 Sigvard Skov

til at omtale Hexaemeron. Årsagerne kan være flere. Dels 
står værket så alene i nordisk litteratur, og dels har Gertz 
i sin indledning stærkt understreget værkets mangel på 
originalitet. En tysk filolog, P. Lehman, der har interesseret 
sig for Nordens latinske litteratur, har derimod søgt at yde 
værket retfærdighed først i en forelæsning på Århus Uni­
versitet og siden i en større på tysk skrevet oversigt over 
skandinavisk middelalderlitteratur på latin1.

Den, der i dag søger til et værk som Anders Sunesøns 
Hexaemeron, vil først og fremmest gøre det ud fra en hi­
storisk betragtning. Lige så vel som Saxo og Henrik Harpe­
streng hører det med, når man vil karakterisere åndslivet 
i Valdemarernes storhedstid. Ligeledes vil man søge at 
placere det i videnskabens almindelige udvikling. Blandt 
danske dogmatiske theologer må der indrømmes Anders 
Sunesøn en førsteplads. Han er den middelalderlige scola- 
stiks store systembygger på dansk grund på samme 
måde som Niels Hemmningsen er filippismens, Jesper 
Brochmand den lutherske ortodoksis og H. L. Mar­
tensen den romantiske hegelianismes. Men selv om 
der i nutidens filosofi, også udenfor den katolske ver­
den, findes strømninger, der er beslægtede med scolastiken, 
vil man dog ikke gå til Anders Sunesøn for at få svar på 
noget tankens spørgsmål. Anders Sunesøn vidste som mid­
delalderens andre scolastikere med misundelsesværdig sik­
kerhed, hvad man behøvede at vide om livet ogom døden, 
om tilværelsen og den ganske verden. Men uden et histo­
risk perspektiv vil dette sikre system blot frembyde bille­
det af den menneskelige fornuft på de besynderligste af­
veje. Knytter man derimod dertil den viden, at den digt­
ning og den blomstring i arkitektur som i billedkunst, der 
også blev frugten af middelalderens besynderlige theolo-

x) P. Lehman: Skandinaviens Anteil an der latein. Literatur und 
Wissenschaft des Mittelalters I—II; Sitzungsberichte d. bayer. Akademie 
München, Philos, hist. Abt. 1936—37.



Anders Sunesøns Hexaemeron 331

giske konstruktioner, og som næppe helt forstås uden denne 
tankemæssige baggrund, stadig og med rette formår at 
fængsle nutidens mennesker, da vil man måske alligevel 
bøje sig i ærbødighed for den tankeflugt mod det høje, 
hvori med Yrjö Hirns ord1 »oändligheten tyckes sänka sig 
til ändligheten«.

x) Yrjö Hirn: Det heliga skrinet. Studier i den katolska kyrkans poesi 
och konst, 457. (Helsingfors 1909).

22*


