Anders Sunesons Hexaémeron
Af Sigvard Skov.

Valdemarstiden betegner i Danmarks middelalder en
storartet blomstring bade materielt og kulturelt. Et
af tidens storste navne er erkebiskop Anders Sunesgn, der
har ydet en mangesidig indsats spaendende fra den prakti-
ske politik, som den gvedes i kancelliet og pa bispestolen,
pa tinge og i felten og til den stille videnskabelige syssel i
studerekammeret. Som videnskabsmand var han jurist og
theolog, en kombination der i middelalderen ikke var helt
s4 sjeelden som nu, det var tvartimod reglen, at de mend,
der niede kirkens hgjeste embeder med den dermed fol-
gende verdslige magtfylde, i lige sa4 hej grad var hjemme
i retsvidenskaben som i den hellige skrift. I den praktiske
side af deres virksomhed var lovkyndighed en nedvendig-
hed; men man glemte ikke derfor, at theologien endnu
dengang ubestridt var videnskabernes dronning. Det er
erkebisp Anders Sunesgns indsats som theolog, der er em-
net for denne afhandling?!.

Rigets samling under valdemarernes steerke kongemagt,
fred i landet, nybrud i landbruget, blomstrende handel, er
nogle af de faktorer, der skabte den nedvendige materielle
basis for en nyvagnet videnskabelighed. Den undervis-
ningsmassige forudsatning er dels de hjemlige skoler, dels
studierejserne til de europziske universiteter, forst og
fremmest Paris.

1) Andre sider af Anders Sunesens virke har jeg skildret i felgende
afhandlinger: Anders Sunesons parafrase af Skdnske Lov. Scandia XIII,
171—95; Anders Suneson og Guterloven, Festskrift til Erik Arup 1946,
107—17; Anders Suneson og pavestolen, Scandia XIX, 169—95.

19



282 Sigvard Skov

Pa den tredie lateransynode var det blevet bestemt, at
der ved hver kathedralkirke skulde vare et prabende for
en leerer, en bestemmelse som blev gentaget pa det fjerde
laterankoncil under pave Innocens III i 1215. Der synes
ogsd her i landet at have varet en skole i hver stiftstad
under bispens og kapitlets styrelse. Det var skoler, der
dels virkede som elementarskoler og dels tjente til videre
uddannelse for de vordende preester. Skolerne i Ribe og
Arhus herer formentlig til de ®ldste; men sikre arstal for
deres tilblivelse kendes ikke. Ribe naevnes forste gang 1145,
mens skolerne i Viborg og Lund nzvnes henholdsvis ca.
1130 og 1085'. Roskilde kathedralskole navnes midt i
1100-arene, og her har formentlig Anders Sunesen giet i
skole. Undervisningen var ikke udelukkende teoretisk, men
suppleredes med praktisk tjeneste. Saledes var det ialtfald
tilfzeldet i Arhus, hvor de unge prester to ar efter deres
ordination matte gere tjeneste ved domkirken?. En til-
svarende ordning har man vel kendt i andre stifter. Til
brug for den videregdende uddannelse, af hvilken der gives
et anskueligt billede i biskop Gunnars levned?, havde
kapitlerne betydelige biblioteker. Vigtigst var naturligvis
det i Lund, hvorfra man har et biblioteksreglement beva-
ret. Kantoren fungerede som bibliotekar og skulde derfor
kende bggerne, holde regnskab over de udlinte og serge
for, at de blev leveret tilbage igen. Flere af kapitlets
medlemmer havde skenket bgger dertil. Magister Bern-
hard, der dede i 1103, gav mange gode bgger®, diakonen
Ulf Bjorn ligeledes®, provst Asser havde skenket de fleste
af det gamle og det nye testamentes bgger forsynede med

1) Om skolernes ®ldste historie, Bjorn Kornerup: Ribe Kathedral-
skoles Historie I, 18 ff. (Khvn. 1947).

2) Liber Arhusiensis; Script. Rer. Dan. VI, 412.

3) Vita Gunneri, Script. Minores 11, ed. Gertz.

4) Necrologium Lundense ed. L. Weibull, 33 (Lund 1923).

5) ib. 85.

6) Libri memoriales capituli Lundensis ed. C. Weeke, 247 (Khvn.
1884—89); Necrologium 96.



Anders Sunesons Hexaémeron 283

kommentarer og dertil mange »fysiske« boger!, hvormed
utvivlsomt menes leegevidenskabelige. Ved erkebiskop An-
ders Sunesgns ded modtog biblioteket dog sin hidtil vigtig-
ste donation?. Erkebispens gave omfattede de bibelske
skrifter med en rakke dertil hgrende kommentarer, de
forende scolastiske theologers skrifter, deriblandt Petrus
Lombardus og Petrus Comestor samt Stephan af Tournais
breve og endelig en rekke juridiske veerker iser vedrg-
rende kanonisk ret.

Om de ovrige kapitlers bogsamlinger ved vi mindre. I
Ribe havde biskop Omer, der dede 1204 skanket alle sine
boger, der var verdsat til den ikke ubetydelige sum af
60 mark splv3. Ved et serligt gavebrev skenkede biskop
Peder Vognsen sine boger til Arhus domkirke og truede
med banlysning alle, der vilde stjzle bogerne derfras.

Men hvor udmarkede bogsamlingerne end kunde vere,
matte de, der skulde tilegne sig tidens hgjeste leerdom,
drage udenlands og da helst til Paris, »Parisius sine pari«
hed det dengang. Kun der kunde scolaren ved at hgre fore-
leesninger og deltage i disputeregvelser erhverve sig tidens
ypperste viden. Det ma dog bemerkes, at det kun var et lille
tal af tidens kathedralskoleelever og siden mand i kirkens
tjeneste, der naede sa vidt. Et ophold ved pariseruniversi-
tetet var forbeholdt de fa, der foruden de for studium
indstillede evner tillige havde den nedvendige rigdom og
sociale position. Det var forst og fremmest stormandssen-
ner, som siden kunde vente at beklede de hgjeste embeder
indenfor den hjemlige kirke. Det galder Absalon og biskop
Valdemar, og det gelder ogsa brgdrene Peder og Anders
Sunesgn. Den af de danske pariserfarere, der naede videst,
var utvivisomt Anders Sunesgn. Han erhvervede sig magi-

1) Necrologium 75.

2) Libri memoriales 145.

3) Chron. episc. Ripenses ed. Ellen Jorgensen; Kirkehistoriske Sam-
linger 6. r. I, 31. (Khvn. 1933—35).

4) Liber Arhusiensis; S. R. D. VI, 405.

19%



284 Sigvard Skov

stergraden og holdt derefter selv forelesninger i Paris, »tu
splendissimum externa schole regimen apprehendistic,
som Saxo udtrykker det'. Ogsa Sorgtraditionen har beva-
ret mindet om erkebispens akademiske laerervirksomhed,
og betegner ham som »sacrze theologise professor«?.

1. Den franske scolastik.

I Frankrig var det oprindelig klostrene, der pa under-
visningens omrade havde vearet forende. Senere kom ka-
thedralskolerne som uddannelsescentrer for stiftets gejst-
lighed. De lededes af en af kapitlets kanniker med titel af
scolasticus eller magister scolarum. De to slags skoler fik
hver sit serpreeg. Mens de oprindelig begge havde vearet
ret elementaere i deres undervisning, udvikledes de siden i
hver sin retning. Klosterskolerne kom til at laegge mere
ensidig veegt pa det theologiske og blev tilholdssteder for
den middelalderlige mystik, mens kathedralskolerne i hgjere
grad holdt sig til artes og derved fik et mere omfattende
humanistisk preg, det gelder ikke mindst denne retnings
betydeligste skole, nemlig den i Chartres. De to forskellige
studieretninger, som klosterskoler og kathedralskoler var
udtryk for, havde i 1100-arene sine betydelige repraesen-
tanter i Abelard og Bernhard af Clairvaux. Striden mellem
disse to fandt ingen afgerelse, men fortsattes ind i 1200-
arene som en strid mellem universiteterne og de nye munke-
ordner. I sine fglger blev denne strid skebnesvanger for
humanismen, som faktisk blev treengt ud af scolastiken?®.

Domskolerne fik en videre udbygning ved, at der gaves
licentia docendi til lerere, som udenfor domskolen under-
viste i de forberedende discipliner: logik, grammatik og
rhetorik, mens den egentlige kathedralskoleundervisning

1) Saxonis Gesta Danorum ed. J. Olrik & H. Rader 1, 7 (Khvn. 1931).

2) Monumenta Sorana varia; Script. Rer. Dan. IV, 541.

3) P. Mandonnet: La crise scolaire au début XIII-siccle; Revue d’hi-
stoire ecclésiastique XV, 1 (1914).



Anders Sunesons Hexaémeron 285

mere helligede sig theologien. Det var domkapitlets kans-
ler, der udstedte disse licenser, og det kunde da vere fri-
stende at lave en indtegtskilde deraf. Man herer om det i
1138'. Det var ikke tilladt, men trods indskeerpelser, sa-
ledes pa laterankonciliet i 11792 brugtes det stadig. Trods
alt beted det noget af en frigerelse for undervisningsvaes-
net, en nedvendig forudsetning for det middelalderlige
franske universitets tilblivelse.

Da den nye scolastik feengede i den videnskabelige ver-
den, var det, at stremmen for alvor tog fart mod Paris.
Scolastikens metode tilegnedes gennem forelesninger og
disputeregvelser, og i Paris samlede Abelard og hans efter-
folgere store elevskarer omkring sig. For at binde de frem-
medes strom, gav kongerne visse rettigheder til scolarerne.
Nogen organisation kendtes endnu ikke, hver enkelt sco-
lar var afhengig af den enkelte leerer. For at varetage deres
feelles interesser sluttede skoleholderne, magistrene, sig
sammen i et laug eller gilde »universitas magistrorum«. Af
denne sammenslutning opstod universitetet og heraf fik
det sit navn. En af grundene til sammenslutningen i dette
samfund var modszetningsforholdet til kansleren ved Notre
Dame. Magistrene kraevede medbestemmelsesret ved ud-
deling af licenser, og da kansleren ikke vilde acceptere
dette krav, greb universitetslerernes samfund til enhver
fagforenings tvangsmiddel, strejken. Det gjorde man f. eks.
i 1210, da sterstedelen af magistrene udvandrede fra la
Cité til venstre seinebred, der 14 udenfor kanslerens myn-
dighedsomrade. Herved blev de to klostre, der 14 pa skra-
ningerne her, St. Victor og St. Geneviéve, nye centrer for
universitetslivet. Siden denne begivenhed har venstre
seinebred stadig vaeret »quartier latin«. Trods splittelsen
vedblev magistrenes samfund, universitas, at vare felles.

1) Henrik Schiick: Kyrkan och vetenskapen under medeltiden, 89.
(Sthlm. 1926).

2) Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio ed. J. D. Mansi
NXXII, 228, c. CXVIII. (Paris & Leipzig 1903).



286 Sigvard Skov

I begyndelsen af 1200-tallet skete spaltningen i fakulteter.
Der blev fire: theologi, jura, medicin og humaniora. Medi-
cinen, der i Paris dyrkedes mere spekulativt end empirisk,
kom aldrig til at spille nogen sterre rolle, og da pave
Honorius i 1219 begrensede det juridiske studium til den
kanoniske ret, var ogsa dettes muligheder beskarne. Det
blev felgelig theologien og filosofien, der fik de bedste
muligheder. Denne udvikling skete ganske vist forst efter,
at Anders Sunesgn havde forladt Paris, men da den fak-
tisk var i god samklang med pariseruniversitetets tilbli-
velse og vaekst, vil det veere rimeligt at nevne den til belys-
ning af det serpraeg, som blev dette universitets.

Universitetet fik store pavelige privilegier. Saledes kunde
et medlem ikke banlyses uden pavelig sanktion. Til de
pavelige begunstigelser kom de kongelige. Blandt disse var
en fornuftig bestemmelse om, at prisen pa verelser, der
lejedes ud til studenter, skulde fastsaettes af to magistre
og to borgere for at undgd opskruning. Visse studenter-
problemer er dbenbart af uforanderlig karakter. Universi-
tetet i Paris blev efterhanden en magtfaktor med selvsten-
dig myndighed, som forhandlede pa lige fod med konge,
biskop og parlament!.

Den forhandsviden, studenterne mgdte med, har natur-
ligvis vaeret af vekslende karat; men den havde trods
de mange nationer alligevel et fallespraeg. Sproget,
latinen, var fxlleseje, og den formale skoleleerdom,
artes triviales, var ogsd den samme, om scolarerne kom
fra syd eller nord. Maske er man lidt for tilbgjelig til
at vurdere denne lerdomsform ud fra dens sene og lidet
tidsvarende udformning, som den karikeres i Holbergs
»Erasmus Montanus«. Jaltfald har denne undervisning
som en nyttig forudsatning for boglig opdragelse ogsa

1) Gustav Schniirer: Kirche und Kultur im Mittelalter II, 377. (Pa-
derborn 1926).



Anders Sunesons Hexaémeron 287

sine moderne forsvarere!. Da nu si meget af det leer-
domsstof, som ikke mindst filosofien arbejdede med, var
hentet fra antiken, ligger det ner at sperge, om der ikke i
den ovenfor skitserede fremstilling af skoleveaesnets og uni-
versitetets middelalderlige tilblivelse er glemt en indfly-
delse eller tradition fra de klassiske hgjskoler. Disse var
imidlertid organiseret pa ganske anden méade, og forbin-
delsen mé derfor antages at veere sare spinkel. Maske vil
man bedre kunne pavise en pavirkning fra de byzantinske
gymnasier og universiteter f. eks pa universitetet i Bo-
logna?, som imidlertid havde en fra pariseruniversitetet
noget afvigende form. I alt vasentligt er universiteterne
et produkt af den middelalderlige kultur og berer endnu
pa afgerende punkter prag af deres tilblivelse.

Nar Alanus ab Insulis skal personificere »theologien« s&
udstyrer han denne person med kongeligt diadem, et meget
anskueligt billede pa, hvordan samtiden vurderede denne
videnskab3. Der var ingen tvivl om, at den stod gverst i
rang. Roscelin og Abelard havde forkyndt den nye scola-
stik som den frie teenknings kamp mod den @ldre middel-
alders udpragede dogmatisme og autoritetstro?. Metoden,
man anvendte, havde man overtaget fra den deduktive
logik med slutninger og syllogismer efter aristotelisk men-
ster. Man lagde folgelig vaegt pa en fast terminologi og pa
skarpe definitioner af begreberne. Spergsmalene, man be-
skeftigede sig med, var spergsmal om verdensanskuelse,
det var dogmerne om Gud og treenighed, om Kristi to na-

1) Mortimer J. Adler: How to read a book. Jvfr. Frans G. Bengtson:
For nojes skull, 155 ff. (Sthim. 1947).

2) Jan Agrell: Till de medeltida universitetens forhistoria; Studier i
minniskokundskap tilliignade John Landquist 1946, 1—38.

3) En oversigt over den righoldige litteratur om 1100-arene, dens ud-
gaver m. m. findes i J. de Ghellinck: L’essor de la literature latine au
XIlIe siecle I, introduction, 1—32. (Bruxelles 1946).

4) Henrik Schiick: Kyrkan och vetenskapen under medeltiden, 88.
(Sthlm. 1926).



288 Sigvard Skov

turer, den guddommelige og den menneskelige, om menne-
skets mal, synd og nade, den menneskelige sjel pa denne
og hin side af graven, altsa spgrgsmal som unddrager sig en
empirisk behandling, som blot lader sig opfatte enten
udenfor videnskabens omrade som tro eller gennem den
spekulative metafysik. Men metoden med dens dialektiske
afvejen pro et contra, denne tankeleg med begreber, forte
ofte til, at resultatet beted mindre end selve tankeopera-
tionen, hvad der til slut skulde oplese scolastiken indefra,
gore den til form uden indhold.

Scolastikens indsats i theologien er den, at den formidler
forbindelsen mellem den patristiske tradition og den dia-
lektiske filosofi. Det var filosofien, der skulde tjene theo-
logien, hvorfor filosofien ligefrem betegnedes som »ancilla
theologise«. Formalet var at skabe overensstemmelse mel-
lem kirkeleren og den filosofiske tenkning. Ievrigt var
scolastiken i sin feorste fremkomst slet ikke ensidig theo-
logisk indstillet. Den var litterert meget omfattende, steerk
humanistisk praeget og i al sin afveksling frisk og broget!.

Abelards betydeligste elev var Petrus Lombardus?, som
indirekte blev Anders Sunesgns leremester. Han er, som
navnet siger, fodt i Lombardiet, men fik sin uddannelse i
Frankrig, og her faldt ogsa hele hans livsgerning, han dede
som biskop i Paris 1160. Som elev af Abelard fastholdt
han en del af dennes leresetninger, som ellers var for-
kastede eller rent ud fordemt som vranglere, og Petrus
Lombardus regnedes derfor af de mere ortodokse kredse
for noget i retning af en katter. Foruden sit hovedveaerk
»Libri quattuor sententiarum« (1150—52)2 har han skrevet
kommentarer til Pauli breve, som dog er af mindre inter-

1) M. Grabmann: Die Geschichte der scholastische Metode 1I, 5.
(Freiburg 1911).

2) Petri Lombardi Opera Omnia I—II; Patrologie cursus completus,
series secunda ed. J. P. Migne, tom. CXCI—CXCII, (Paris 1855). Nyere
udgave Quaracchi 1916.

3) Opera II, col. 522—964.



Anders Sunesons Hexaémeron 289

esse i denne forbindelse, men som ellers blev en hgjt veerd-
sat indfering i den paulinske brevlitteratur. Hovedvaer-
kets fire boger har til overskrifter: I. Treenighedens my-
sterium, II. Skabelsen og tilblivelsen af de legemlige og
andelige ting, III. Ordets incarnation. Den fjerde bog har
ingen overskrift, men handler om de syv sakramenter og
de fire sidste ting. I en ganske kort prologhar forfatteren
praeciseret sit vaerks formal og karakter. Han har med
megen mgje, for at fremstille sandhedens lys og lette sand-
hedssegeren hans vej gennem bggernes og meningernes
meengde, sammenskrevet disse fire boger om den for evig-
hed grundede sandhed, og det er hans hensigt at lade sin
egen stemme klinge si lidt som muligt for des mere at
kunne anfgre kirkefazdrene med deres egne ord. Som grund-
lag for verket benyttede Petrus Lombardus et rigt mate-
riale af kirkefedre med et stort antal divergerende me-
ninger. Disse modstridende opfattelser behandlede han
s med den abelardske dialektik, hvorved de dogmatiske
spergsmal gennemdrgftedes og belystes fra alle sider. Sin
egen opfattelse udtalte han med stor forsigtighed, og un-
dertiden foretrak han at lade et swrlig omtvisteligt spergs-
mal sta abent. Derfor har hans verk, der hurtigt naede en
overordentlig yndest, i de fglgende tider kunnet anvendes
af flere modstridende theologiske retninger. Petrus Lom-
bardus har med megen lerdom ordnet det overleverede
stof og fremstillet det i en overskuelig og let tilgengelig
form. Bernhard Geyer, der har undersegt kildeforholdet!,
har vist, at Augustin er hovedautoriteten med ca. 1000
citater. Desuden er alle de fgrende theologer fra oldkirken
op til Abelard benyttede. Af hans nermeste forgengere
har han iseer benyttet Hugo de Saint-Victor: De sacramen-
tis christianae fidei, magister Hugos Summa Sententiarum.
Disse to vaerker har tidligere vaeret tilskrevet samme forfat-

1) B. Geyer: Die patristische und scholastische Philosophie; Fr. Ue-
berwegs Grundriss der Geschichte der Philosophie 11, 274. (Berlin 1928).



290 Sigvard Skov

ter, men muligvis skyldes det sidste en ellers ukendt Hugo
Parisiensist. Ogsa Gratians decret er benyttet, hvorimod
Boéthius blot er repraesenteret med et enkelt citat, hvad
der er s meget mere pafaldende, som netop scolastiken i
hgj grad voksede sig steerk ved studiet af Boéthius’ kristne
visdom i stoisk ikledning, en aristotelisk arv, som ikke
mindst blev af betydning for Thomas Aquinas. En ny-
orientering betegnede citater fra Johannes Damascenus:
De fide orthodoxam, som Burgundio af Pisa i 1151 havde
gjort tilgengelig i latinsk oversattelse. Det var derved
blevet muligt at knytte en forbindelse til den hidtil i Vest-
europa ret upaagtede syriske litteratur, der netop for filo-
sofiens vedkommende havde haft en ejendommelig ud-
vikling pa klassisk grund og under arabisk indflydelse?.
Om filosofiens plads i sin leerebygning siger Petrus Lom-
bardus i Sent. III, 22: Illac enim et huiusmodi argutiz in
creatoris locum habent, sed fidei sacramentum a philo-
sophicis argumentis est liberum3, og med hensyn til for-
holdet mellem tro og viden opfatter han i 111,24 videnska-
bens begraensning saledes: Unde colliguntur non posse
sciri et intelligi credenda quedam, nisi prius credantur et
quadam non credi nisi prius intelligantur; et ipsa per fi-
dem amplius intelligi*. Vaerkets ordning og systematise-
ring ansas i middelalderen for fortreffelig, hvorfor de fire
boger blev meget yndede som handbgger i dogmatik. Om
veerkets originalitet er der i nyere tid feldet meget strenge
domme som denne: lige sa uselvsteendig i teenkning som
imiterende i theologiens. En betragtning med hovedvaeg-

1) M. Grabmann: Die Geschichte der katholischen Theologie, 37.
(Freiburg 1933).

2) H. Schiick: Kyrkan och vetenskapen under medeltiden, 124.
(Sthlm. 1926).

3) Opera II, col. 802—03.

4) Opera 11, col. 808.

5) Maurice de Wulf: Histoire de la philosophie médié¢vale I, 193—94.
(Louvain 1924).



Anders Sunesons Hexaémeron 291

ten pa det historiske vil nok vere mere varsom i vurderin-
gen. Man kan ikke underkende verkets betydning som for-
midler af en hel del mere eller mindre fjernt gemte forfat-
teres tanker, som et overskueligt resumé af hele den for-
udgéende forskning. Petrus Lombardus verk har utvivl-
somt fyldt et behov i middelalderens lerde verden, og det
ses, at selv den betydelig mere selvstendige Thomas
Aquinas forméaede ikke at gore de fire bgger overfladige,
ogsa efter hans tid vedblev man at studere og kommen-
tere dem.

En af de forste i den lange rekke af kommentatorer er
Petrus Comestor (ded ca. 1178). Han herer ellers til de
utiliteere theologer, som lagde mere vegt pa praktisk vir-
ken, prediken f. eks. end pa scolastisk leerdom. Hans ho-
vedvark er Historia Scolastica, et populertheologisk ho-
vedveerk i den bibelske historie!, som ogsd Anders Sune-
son har kendt og benyttet. Bade Petrus Lombardus og
Petrus Comestor er reprasenteret ved et stort antal mid-
delalderlige handskrifter i de nordiske biblioteker2.

Den betydeligste af kommentatorerne er Petrus Picta-
viensis. Han var elev af Petrus Lombardus og virkede som
laerer i Paris ca. 1170—90, s4 Anders Sunesgn kan udmeer-
ket have hgrt ham under sit pariserophold. Kommentaren
»Sententiarum libri quinque«® fglger den dialektiske rea-
lisme i forgengerens and og behandler i de fem bager:
Guds- og treenighedsleren, skabelse og syndefald, naden
og dyderne, incarnationen, sacramenter og escatologi.

Som for nevnt repraesenterede Chartres-skolen den mere
humanistisk betonede retning* i fransk videnskabelighed.

1) M. Grabmann: Geschichte der katholischen Theologie, 46. (Frei-
burg 1933).

2) Toni Schmid: Latinsk litteratur i det medeltida Sverige; Lychnos
1940, 64.

3) Petri Pictaviensis Sententiarum librum quinque; Patrologiz cursus
completus, series secunda ed. J. P. Migne, tomus CCXI. (Paris 1855).

4) A. Clerval: Les écoles de Chartres au moyen Age. (Chartres 1895).



292 Sigvard Skov

Ved siden af kirkefeedrene satte man det antike andsliv og
dets forfattere, iseer Platon og Aristoteles!, som ogsa ve-
rende et studium veerd. Blandt mend af den retning, der
iseer har haft betydning for Anders Sunesgn, m4 fremhzves
cistercienseren Allain de Lille, Alanus ab Insulis2. Han
blev fodt i Lille omkring 1128, men igvrigt er vi ikke ser-
lig godt underrettet om hans levned. Han virkede som
akademisk leerer i Paris i anden halvdel af 1100-arene og
tilbragte sine sidste dage i Citeaux, hvor han dede i 1202.
Hans forfatterskab omfatter bade poesi og prosa, og hans
filosofiske studier nyttiggjorde han sig ikke blot i de viden-
skabelige varker, men ogsa i digtningen. Gennem Char-
tresskolen var hans filosofiske indstilling pavirket fra Pla-
ton og ligesd hans metafysiks faste formulering efter geo-
metrisk meonsters. Hans metode er iszr i »Regulae« mate-
matisk-deduktiv, og igvrigt pavirket af Boéthius. I de
dialektiske overvejelser foretreekker han fornuftens argu-
menter fremfor autoritetens®. Hans digtnings emner er
menneskets stilling til Gud og universet, samt menneske-
sjelens skabne fremstillet i storladne visioner og med
mange allegorier. I bevidst modsatning til den antike satire-
digter Claudianus skrev han et digterisk verk »Anticlau-
dianus«® i 9 beger, der rummer en i kulturhistorisk hen-
seende bemerkelsesvaerdig sammenfatning af datidens vi-
den. Stilen er elegant og billedrig. Det er et af middelalde-
rens store digterveerker og kan neevnes som forudsatning
for savel Roman de la Rose som Dantes Divina Comedia.
Allerede i begyndelsen af 1200-arene gav betydelige forfat-

1) Aristoteles Latinus ed. G. Lacombe m. fl. (Rom 1939) med katalog
over de middelalderlige latinske Aristoteleshadndskrifter.

2) Alani de Insulis Opera omnia; Patrologie cursus completus, series
secunda ed. J. P. Migne, tomus CCX. (Paris 1855).

3) W. Norvin: Platonismen i 12. Aarhundrede; Teologisk Tidsskrift
4. rekke I, 121.

4) Maurice de Wulf: Histoire de la philosophie médiévale I, 176.

5) Opera col. 481—576. Overszttelse til engelsk W. H. Cornog: The
Anticlaudian of Alain de Lille. (Philadelphia 1935).



Anders Sunesons Hexaémeron 293

tere sig af med kommentarer til dette digt, og en beun-
drende eftertid hedrede forfatteren med titlen »doctor
universalis«!. Senere er kritiken sat ind og har papeget in-
konsekvenser i psykologien samt uformidlede modsat-
ninger af mystik og rationalisme i livssynet. Indvendingerne
er vel ikke uberettigede; men tilbage bliver dog billedet
bade af en betydelig digter og af en urolig segende and,
tidstypisk for det videnskabeligt meget bevagede tolvte
arhundrede og dertil i sin form hvad J. Huizinga har kaldt
»praegotiske.

2. Hexaémerons indhold og tankeverden.

Det var denne theologi, som Anders Sunesgn stiftede
bekendtskab med under sit studieophold i Paris, og hans
egen tenkning fik sit afgerende preg ved de indtryk, han
modtog i sin ungdom. Det var for si vidt pa et heldigt
tidspunkt, Anders Sunesgn kom til Paris. 1100-tallet® ikke
mindst dets sidste halvdel var et i videnskabelig henseende
begunstiget tidsrum, praget af en ubegrenset kundskabs-
torst og en lys tro pa problemernes lgsning eller ialtfald
systematisering. Med vital energi gav theologien sig i kast
med de hgjeste sporgsmal, samtidig med at juraen bade i
teori og praksis arbejdede savel for en humanisering som
en tydeliggerelse af lovgivningen, og medicinen for sit ved-
kommende kunde opvise nye legemidler af bedre ef-
fekt og derved erobre terran fra overtro og sikaldt munke-
medicin. Pa det sidste omrade er i Danmark Henrik

1) Max Manitius: Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelal-

ters I1I, 766; Handbuch der Altertumswissenschaft 9. abt., 2, I1I, 1931.

2) J. Huizinga: Uber die Verkniipfung des poetischen mit dem theolo-
gischen bei Alanus de Insulis, 13; Mededeelingen der Kon. Akademie van
Wetenschappen, afd. Letterkunde 74, B, 1932.

3) 1100-drene fremhaves sterkt i Ch. Haskins: The renaissance of
the twelfth century og Roger Lloyd: The golden middle age, 1939; mens
‘W. A. Netze tager forbehold navnlig mod betegnelsen renaissance; Specu-
lum XXIII, 464—71 (1948).



294 Sigvard Skov

Harpestreng! det store navn. Indenfor jura og theologi
blev det Anders Sunesgn, der ydede den betydeligste ind-
sats. Theologien docerede han ferst i Paris og siden her-
hjemme. Bemarkelsesvardigt er det, at han efter Osel-
korstoget i 1206 holdt gwesteforelaesninger over Davids sal-
mer for praesteskabet i Riga.? Den bestemmelse, som Inno-
cens IIT i 1215 fik vedtaget pa laterankonciliet, at der ved
hver metropolitankirke skulde findes en theologisk lerer,
der kunde undervise i den hellige skrift, har sikkert haft
hans fulde billigelse og hjertelige tilslutning.

Sin theologiske l&erdom har Anders Sunesgn i litteraturen
givet form i to veerker, et om de syv sakramenter, der er
gaet tabt, og »Hexaémeron¢, som i sin fuldstendige form
er bevaret til vor tid, omend blot i eet eneste middelalderligt
handskrift. Som titlen »De seks dage« antyder, handler
veerket om skabelsen; men det giver i sine 8040 strofer
tillige en fremstilling af den scolastiske dogmatik. Veerket
er delt i 12 bager, som dog ikke i synderlig grad tjener til
en systematisk opdeling af stoffet.

I en ganske kort indledning stilles livets og dedens evige
modsztninger overfor hinanden, og derefter understreges
livets korthed med den udlegning, at dette korte livs
rette anvendelse ma vere en forberedelse for evigheden. I
de tre forste buger skildres skabelsen, som derefter i fjerde
bog tolkes allegorisk, hvorefter der fortsettes med synde-
faldet og udjagelsen. Dogmatiken, som allerede har gjort
sig steerkt geldende med en udvikling af treenighedsleren
i anden bog, far derefter overvaegten over det bibelhisto-
riske stof. 5—9. bog handler om loven, dyderne, synden
og niden. I tiende bog pabegyndes kristologien, der fort-
setter helt ind i tolvte bog, hvorefter varket slutter med
de dedes opstandelse og Kristus som verdensdommer pa
den yderste dag.

1) jvfr. min afh. om Henrik Harpestreng i Danske Studier 1945,
125—39.

%) Henrici Chronicon Lyvoniz X, 13; Mon. Germ. Script. XXIIIL.



Anders Sunesons Hexaémeron 295

Efter dette meget summariske rids af veerkets indhold,
skal tankeverdenen deri nermere belyses. I indledningen
tager Anders Sunesgn afstand fra den klassiske litteratur,
hvad der for sa vidt er ganske logisk i den givne tanke-
rekke, eftersom de antike digtere, »der som sirener kil-
drer grerne med indsmigrende toner«, neppe kan siges at
vaere direkte eller velegnede vejledere til det evige liv. Den
kristne kirkes ledende mend havde middelalderen igennem
indtaget vekslende standpunkter til klassikerne. Augustin
havde i De doctrina christiana havdet de kristnes ret til
at beskeaftige sig med den hedenske litteratur og filosofi.
Clunyacenserne sa derimod den verdslige digtning som en
hindring for at samle sindet om det ene forngdne, nemlig
ben og andagtsgvelser. En lignende stilling indtog Bern-
hard af Clairvaux. Det er muligt, at det er tanker fra denne
franske kirkemand, dec har faet Anders Sunesgn til som sé
mange andre middelaldertheologer at bryde staven over de
hedenske klassikere. Adskillige gjorde det blot af pligt;
men om denne hos Anders Sunesgn har varet understot-
tet af en virkelig overbevisning, er det svert at afgere.
Ordene er, ikke mindst nar han taler om faren for ung-
dommen, som endnu »ikke evner at skelne frelsens karner
fra dedens avner«, steerke nok; men det er pa den anden
side klart, at erkebispen selv sad inde med en ikke ringe
klassisk dannelse, og han indremmer abent, at han veerd-
setter den kunstneriske form. Hans gzld til 1100-tallets
franske humanisme er umiskendelig, og der er i hans la-
tinske hexametre klassiske mindelser akkurat som i Saxos
slyngede prosa. Latinen var da som i 4rhundreder derefter
grundlaget for al lerdom. Anders Sunesgn indskaerper
selv ngdvendigheden af at kunne udtrykke sig pa korrekt
og elegant latin, og latin lertes og leeres nu engang bedst
ved at lese de klassiske forfattere. Ind mellem det impo-
nerende opbud af kirkelige autoriteter, som kommer til
orde i Anders Sunesgns veark, er ogsa bade Vergils, Horats
og Ovids stemmer herbare. Det er 4benbart den sidste, han



296 Sigvard Skov

har haft i tankerne, nar han taler om »de letfeerdigheder,
pa hvis fremstilling, der er ofret si megen kunst og flid«
(v. 54 f.). Men takket vare allegorien kunde selv den let-
feerdige Ovid gores acceptabel, og fortolket ret kunde man
nok ggare oldtidsforfatterne til skildrere af kristne dyder og
laster. Homer er et af de fa forfatternavne, som Anders
Sunesgn navner. Kendskabet til graesk var endnu ikke
meget udbredt selv i de lerdeste kredse i Vesteuropa, og
det vides ikke, om Anders Sunesgn som formentlig Inno-
cens IIT har hert til tidens fa greskkyndige. Gertz mener
ikke, det kan veare tilfeeldet; men i s fald har han vel
kunnet stifte bekendtskab med Homer gennem kanniken
Simon Aurea Capras parafrase »llias latinac.

Med udgangspunkt i Genesisberetningen skildrer Anders
Sunesgn skabelsen. Forst blev himlen og englene skabt.
Englene er vasner med fri vilje, og den gverste af dem var
Lucifer; men da han vilde vaere Gud lig, nedstyrtedes han
tillige med en trediedel af englene, siledes skal Genesis I,4:
divisit lucem a tenebris, forstas (v. 342). Blandt de yp-
perste af de gode engle er Mikael, der er Guds stridsmand
og vogter af himmelens porte. For nu at fa tallet fuldt
efter de faldne engle skabte Gud menneskene (v. 275—
79). Adam’s legeme blev skabt af jord »terra Damascenac,
men hans and af intet. Eva skabtes af Adams side.
ikke af hoved og ikke af fod, for at kvinden hverken
skulle veere mandens herre eller hans tral, men hans med-
hjelper »socia« (v. 1752—55), en ganske smuk fortolkning.
som Anders Sunesgn har fra Hugo de Saint-Victor!. De
kommentarer og overvejelser, som skabelsesberetningen gi-
ver anledning til, placerer Anders Sunesgn naermest i folge
med Chartrestheologerne. Den mest radikale af disse Thierry
de Chartres? haevder, at Gud har skabt materien, hvoref-

1) Fr. Hammerich: En Skolastiker og en Bibeltheolog, 146. (Kbh.
1865).

2) Thierry de Chartres: Opusculum de opere sex dierum ed. Hauréau
1888; Notices et Extraits de la Bibliothéque Nationale.



Anders Sunesons Hexaémeron 297

ter denne efter de fysiske love og uden Guds yderligere
indgriben selv har frembragt universet. En sa rationali-
stisk tankegang var ikke acceptabel for den middelalder-
lige teenkning, tveertimod var den almindelige opfattelse i
Chartres, at det var Guds formende tanke, der virkede pa
stoffet og derved frembragte universet, tanker, der har
bade Platon og Abelard som forudseetninger. Guillaume
de Couches si neermest i tilslutning til Abelard treenig-
hedens tre karakteristika: magt, visdom og godhed som
den tredelte arsag til skabelsen, nemlig som henholdsvis
causa efficiens, causa formalis og causa finalis. Anders
Sunesen opererer i v. 242—42 med ganske de samme be-
greber. Af sin magtfylde skabte Gud materien, stoffet pa
een gang, ved hans visdom fik det form, og endelig er
Guds godhed causa finalis.

For Anders Sunesgn har Gud sin forudsatning alene i
sig selv, og han gar ikke ind pa beviserne for Guds existens
og om Guds erkendelighed. Af Guds egenskaber fremhaves
uforanderligheden, en uforanderlighed der er som solens,
der dog kan @ndre alt. I modsatning til andre scolasti-
kere som f. eks. Alanus, der ofte identificerer Gud med
»det rette« eller med retfeerdigheden, haevder Anders Sune-
sen en skarpere distinktion. Man kan sige, at Gud er ret-
feerdig, men ikke at han er retferdighed, da han sa ville
veere to ting. I leeren om treenigheden folger Anders Sune-
son i alt vasentligt Petrus Lombardus forste bog med den
tilhorende kommentar hos Petrus Pictaviensis. Abelard
havde forklaret treenigheden ved at knytte en sarlig ka-
rakteristik til fader, sen og helligaind, nemlig magt, visdom
og godhed, en lere som dog var blevet bekempet af Bern-
hard af Clairvaux, som fandt, at disse egenskaber lige s&
vel kunde siges at vere falles for alle tre personer. Af
chartresskolen sattes Abelards treenighedslere i forbin-
delse med de platonske tanker, og Guillaume fandt da i

1) J. M. Parent: La doctrine de la création dans 1’école de Chartres.
(Paris 1938). '

20



298 Sigvard Skov

kontakt med de tre skabelsesarsager, at treenigheden
kunde karakteriseres som demiurgen, ideerne og godheden.
Andre theologer som Hugo de Saint-Victor og Petrus Co-
mestor fandt det hgjligt pakrevet at protestere mod at
indblande den fra Platon lante demiurg i den kristne tros-
leere. Til slige yderligheder forfaldt Anders Sunesgn ikke.
Han fastslar, at de tre personer er vasentlig eet, der er
ingen forskel i guddomsvaesen, men blot en personlig for-
skel. Efter Abelard tilskrives magten fortrinsvis faderen,
men ogsa visdommen, og i overensstemmelse med Petrus
Lombardus tillegges der faderen tre varemader, nemlig
paternitas, generatio activa og spiratio activa. Det kan
veere vanskeligt at gengive disse termina pa dansk med
nogen mening. At oversatte paternitas ligeud med »fader-
lighed« synes at vere en lidet sigende attribut til Gud
Fader, men skal sikkert ses i forbindelse med den i ska-
belsen, den ligeledes tredelte skabelse, virkende causa
efficiens. Sennen, tillagt spiratio activa og generatio
passiva, udtryk for Guds gennem segnnen virkende for-
mende tanke, og endelig tilskrives anden spiratio passiva,
pa en anden made sagt et udtryk for faderens kerlighed
til sgnnen eller malet for al streeben svarende til den i
skabelsen virkende causa finalis. Det er Anders Sunesen
om at gore, at han ikke ved disse fem karakteristika gor
Guddommen femfoldig i stedet for trefoldig, de er blot
distinctiva, hvorimod personbegreberne er distincta. Ud-
trykkene er typiske for logiken og systematiken i Hexaé-
meron. Igvrigt leegges der sterkere vaegt pa enheden end
pa tredelingen, et synspunkt som deles bl. a. af Alanus ab
Insulis, der netop i den anledning svigter sin narmeste
dogmatiske vejleder, Gilbert de la Porrée, for ligesom
Anders Sunesgn at fglge i Petrus Lombardus fodspor.
Den samme tilslutning fik Petrus Lombardus derimod
ikke i kristologien. Han havde her lert!, at da Kristus lod

1) Petrus Lombardus har udformet sin kristologi i Sententiz III, 1 ff.



Anders Sunesons Hexaémeron 299

sig fode, fik han legeme af moderen, siledes at han ikke var
et menneske, for han var nemlig uden synd, men blot lig-
nede et menneske. Den guddommelige natur havde pataget
sig menneskelig skikkelse, uden at der derved var sket en
forening. Antog man en skinskikkelse, kunde man igvrigt
logisk motivere, at Kristus var kommet til verden, uden
at moderen var ophert at veere jomfru. Det vanskelige
punkt blev da, om Kristus i menneskeskikkelse blev »no-
get« eller »nogen« (aliquid — aliquis). Petrus Lombardus
holdt pa det ferste, mens Petrus Pictaviensis, der heevdede,
at Kristi legeme var af jordisk afstamning, matte holde
pa det andet!. Sin kristologiske nihilianisme havde Petrus
Lombardus overtaget fra Abelard, men den havde ikke
staet uimodsagt, f. eks. havde Jean de Cornuailles reage-
ret steerkt imod den?. Det samme geor Anders Sunesen i
v. 6726—64; men han havder tillige overfor Petrus Picta-
viensis, at Kristus er noget andet og mere end »alicujus
naturze«. For Anders Sunesgn matte foreningen af sjel og
legeme nedvendigvis betyde, at Kristus er Gud og menne-
ske i begge skikkelser, »Deus et homo« v. 7051. Det er et
af de ganske fa steder, hvor Anders Sunesgn erklerer sig
uenig med begge sine nzrmeste forbilleder. Man skal dog
nok veere varsom med ud fra dette og enkelte andre mindre
betydende divergerende partier at tillegge Anders Sune-
son en streben efter littereer originalitet®, et begreb, der i
vor forstand var middelalderen ganske fremmed. For An-
ders Sunesgn har det her valgte litteraert-oppositionelle
standpunkt snarest varet et spergsmal om i sit vaerk at
viderebefordre kirkens sande lzre og dermed, om man vil,
tillige et personligt trosspergsmal. Anders Sunesen har i
sine studier truffet pa adskillige yderliggaende standpunk-
ter bade i rationalistisk og mystisk retning, savel som til-

1) Kristologien hos Petrus Pictaviensis i Sententiz IV: De incarnatione
c. 7—10.

2) R.F.Studeny: John of Cornwall, an opponent of nihilianism. (1939).

3) Hammerich: En Skolastiker og en Bibeltheolog, 128.

20%



300 Sigvard Skov

bgjeligheder til platonsk pantheisme; men han fristes ikke
af yderstandpunkter. Han seger et centralt standpunkt,
og i tvivlstilfelde gar han nok hellere et skridt til hgjre
end et til venstre. Han ynder at gennemspille problemerne
rent dialektisk, at belyse dem fra si mange sider som
muligt; men hans egne standpunkter er bade klare og
faste. Hexaémeron skulle vere bade et digtervark og en
handbog i troslere, en dobbelthed, der dog ikke var mid-
delalderen slet s fremmed, som den forekommer os. I den
sidste egenskab skulle vearket i sin klare logik ferst og
fremmest tale til forstanden; men Anders Sunesen forstod
godt nok, at ikke alt kan males med logikens strengt ju-
sterede alenstok. Der fandtes noget, som selv den dristig-
ste tankeflugt matte standse overfor, noget som ikke var
tilgeengeligt for forstanden; men som det blot var givet
mennesket at skue i troen. Nar da, som i den bernhardin-
ske mystik, troen alene kan heve sig over forstanden og
gribe det i den religisse sandhed, som ligger udenfor for-
standens rekkevidde, da ma det skyldes, at menneskesjee-
len, hvori troen findes, ma vare i slegt med Gud. Derved
kommer Anders Sunesgn i femte bog ind pa Gudsbilledet i
mennesket og derfra til skildringen af menneskets tre til-
stande. Naturgaverne hgrer til Gudsbilledet; men dette er
endnu i menneskets forste tilstand ganske uden form. Forst
efter at have modtaget nadegaverne tager Gudsbilledet
form i mennesket i dettes sakaldte anden tilstand, som
varer indtil syndefaldet. I den folgende tredie tilstand efter
syndefaldet er mennesket bergvet nadegaverne fra anden
tilstand, men har bevaret naturgaverne, herunder den frie
vilje. Det er Anders Sunesgn om at gore at fa synden skarpt
defineret. Mens alle andre evner mé have deres arsag og
udspring fra Gud, undtager Anders Sunesgn evnen til at
synde. Han stiller sig igvrigt herved i opposition til sine
nzermeste forbilleder sivel Petrus Lombardus som Petrus
Pictaviensis. Evnen til at synde er nemlig efter Anders
Sunesgn ikke nogen sand evne. Synden kan rent negativt



Anders Sunesons Hexaémeron 301

bestemmes at vare en handling bergvet sit rette formal,
nemlig Gud. Der kan sikkert drages en forbindelseslinie
fra dette afsnits omhyggelige formulering af det rent ab-
strakte syndsbegreb til det i den daglige retspraksis fore-
kommende skyld i form af lovovertraedelse. Som jurist og
lovgiver arbejdede Anders Sunesgn bl. a. for, at den gamle
nordiske sedvanerets strengt formelle bestemmelser burde
#ndres pa de punkter, hvor der kunde skelnes mellem mis-
gerning og ulykkestilfeelde. I parafrasen over Skanske Lov
gor han et udtalt serstandpunkt geldende ved at kraeve
en lempeligere behandling af de retstilfeelde, der kan ka-
rakteriseres som »handles vade« i modsatning til de egent-
lige forbrydelser, specielt manddrabsforbrydelserne, som
netop pa Anders Sunesgns initiativ var gjort til genstand
for en omfattende reformlovgivning!. Det er den kanoniske
rets begreber homicidium voluntarium og homicidium ca-
suale non volens, som han rent praktisk arbejdede for at
fa indfert i den gzldende ret. I en rent abstrakt form
giver han i Hexaémeron den theologiske begrundelse her-
for, hvor han forklarer lovens oprindelse, den skrevne lov
og den naturlige lov. Udgangspunktet er en gennemgang
af lovens to tavler med de ti bud, den ti-strengede psalter,
der skal teemme syndernes vilddyr (v. 3507). Enkelte ven-
dinger i denne abstrakte sfeere kan dog tage sigte pad gan-
ske konkrete forhold. Det gewlder forholdet mellem den
canoniske ret og den nationale. Den verdslige lov m4 som
en lydig terne (ancilla) folge sin frues fjed (v.2979—87),
og fruen er den kirkelige ret, en tanke som Anders Sune-
son med tilsvarende ord og vendinger ligeledes har udviklet
i parafrasen over Skinske Lov2. En naturlig folge af den
kanoniske rets fortrin ma da blive, at en gejstlig persons
synder ma bedemmes alvorligere end en legmands, en
konsekvens som ogsa drages i Hexaémeron.

I 6. bog afhandles dyderne og nadelivet. Med udgangs-

1) jvir. Scandia XIII, 184, 188, 190.
2) Parafrasens kap. 127; Danmarks gl. landskabslove I, 2, 644.



302 Sigvard Skov

punkt i korinthierbrevet (I, 13,13) skildres de tre theologi-
ske dyder: tro, hab og kerlighed. Troen er grundvolden.
Evnen til at tro er en naturgave, og i forhold til troens mal
gives de gvrige andens gaver. Det slas fast, at troen galder
det usynlige, ikke det visse, for det, som man ved med
vished, har ingen tro behov. Tro tilegnes ikke ved leerdom.
Troen adskiller sig netop fra erkendelsen ved, at arsags-
sammenhaengen ikke kendes. Det centrale er troen pa Her-
rens lidelse, kun ved denne erhverves al fortjeneste. Utvivl-
somt spores bag dette Bernhard af Clairvauxs folelsesmaes-
sige hengivelse i beskuelsen af den korsfestede; men der
er tillige i den filosofiske udformning af tanken, at kun gen-
nem troen kan sjelen have sig til Gud, en linie, der kan
fores ogsa bag om Bernhards mystik og nyplatonikerne til
den platonske psykologi. Sin form far troen ferst i for-
bindelse med de to andre dyder, habet og kerligheden, for
uden keerlighed er troen tom, som ber uden saft, som
blomst uden frugt og aks uden keerne (v.3235). Det er
forst den formede tro, det vil sige den i keerlighed virkende
tro, der er retferdiggerende. Kerligheden, dette Herrens
milde ag, er forbindelsesleddet mellem tro og gerninger. 1
tidens krigeriske stil anskueligger Anders Sunesgn troen
som brynjen mod verden, habet er hjelmen mod verdens
fristelser, og endelig er kerligheden skjoldet mod Satan.
Lovens to tavler havde tre bud om kerlighed til Gud og
syv om keerlighed til nesten. Med et vist eftertryk for-
klares nzstebegrebets vide udstreekning: Din neeste er et-
hvert menneske, ven som fjende. Den sidste ber man elske
for Herrens skyld, men den forste i Gud. Ikke blot den ene,
men dem begge skal man elske for at erhverve det him-
melske livs gleder (v. 3560—61).

Tallenes mystik, harmoniske talforhold og hellige tal
spillede en ikke ringe rolle i middelalderlig tankegang,
bade som de rent faktisk kunde udnyttes i byggekunsten i
de matematiske konstruktionsformler ad quadratum, ad
triangulum og i det gyldne snit, og endelig ogsa i de syste-



Anders Sunesons Hexaémeron 303

matiske videnskaber som den scolastiske dogmatik. Der
findes treek i Det gamle Testamente af, at visse talstorrelser
kunde gives symbolsk betydning, som det findes i de fleste
oldtidskulturer; men det var dog forst hos pythagorzerne,
at man ofrede tallene en videregdende dyrkelse. Nyplato-
nikerne genoptog den, og herfra bredte den sig frodigt i
den theologiske videnskab. Petrus Lombardus fik sakra-
menternes syvtal fastlagt, og formentlig i tilslutning hertil
skrev Anders Sunesgn sit nu tabte veerk om de syv sakra-
menter. Men man fortsatte med de syv korsets ord, de syv
benner i fadervor, de syv bodssalmer, de syv hovedsynder,
de syv kardinaldyder, helligindens syv gaver og endelig
de syv saligheder. Til de i det foregdende navnte tre theo-
logiske dyder fgjes i syvende bog fire kardinaldyder, hvor-
ved syvtallet blev fuldt. Disse kardinaldyder, dette fir-
spand, der forer til himlens gleder, er styrke, retfeerdighed,
klogskab og madehold, en rakke som dog ikke er urokkelig
fastlagt, idet forfattere som f.eks. Alanus, Johannes af
Salisbury og Hugo St. Victor har andre rakker. I forbin-
delse med forklaringen af dydernes rekke belyses skars-
ilden, fordemmelsen, den frie vilje og nadden, som gar forud
for alle dyder, og uden hvilken mennesket ikke kan opna
det evige liv. Med udgangspunkt i profeten Esajas 11,2
forklares derefter helligindens syv gaver!. I den danske
Bibel n®vnes blot seks, nemlig visdom, forstand, rad,
styrke, kundskab og gudsfrygt; men slar man efter i Vul-
gata, findes der godt nok syv, idet der foruden de seks
ogsa nevnes fromhed (pietas), hvad der ogsi stemmer med
Anders Sunesgns rakke.

Verkets ottende og niende bgger handler nasten ude-
lukkende om synden. Der begyndes med Adams og Evas
syndefald, roden til al senere synd. Dydernes og lasternes
reekker stilles overfor hinanden, og det kan da vaere op-
lysende at sammenligne med Alanus ab Insulis, som i Anti-

1) K. Boeckl: Die sieben Gaben des Heiligen Geistes in ihrer Bedeu-
tung fur die Mystik. (Freiburg 1931).



304 Sigvard Skov

claudianus ligefrem lader disse magter fore krig. Men det
er ikke de theologiske og kardinale dyder, som Alanus
lader marchere op, hans begreber, i dette tilfzelde personi-
ficerede begreber, hgrer hjemme i den sydfranske ridder-
og troubadurverden!. Hvis Anders Sunesgn har haft nogen
dyberegiende kendskab hertil, er det ikke kommet til ud-
tryk i hans theologiske anskuelser, som helt er bundet til
den nordfranske lerde verden, som ingenlunde var iden-
tisk med tidens hele franske andskultur.

I den scolastiske teenkning havde man ikke nok med at
forklare og systematisere de kristne troslerdomme. Man
skabte selv nye problemer, som kunde kraeve overvejelser
for og imod. Anders Sunesgn er ingen undtagelse herfra. I
tiende bog, der vasentlig handler om Kristi komme, gen-
nemdrgftes det spergsmal, hvorfor forlgsningen kun kunde
ske ved Kristus og ikke ved Gud fader eller ved Hellig-
anden. Det er overvejelser, som nu blot har kurigs inter-
esse. I skildringen af Kristi tilstedeveerelse i nadveren for-
klarer Anders Sunesgn (v. 6483 f.), at nar presten star
foran alteret med udbredte arme, reprasenterer han ikke
blot den korsfestede, men ogsa Moses, der skaffede sejren
over amalekiterne?, en tankegang som narmere er udfor-
met af Innocens IIT3, men som i dansk historie usegt leder
tanken hen pa traditionen om erkebispens egen indsats i
slaget ved Lyndanisse og sejren over esterne i 1219.

Problemet om Kristus og treenigheden, som Anders Sune-
son forst havde behandlet under skabelsen, tager han op
igen i 11. bog, og det er for si vidt forst pa dette sted, han
gor op med den Kkristologiske nihilianisme, som det for
sammenhaengens skyld er refereret ovenfor. Som for den
hellige Bernhard er Kristus for Anders Sunesgn bade Gud

1) J. Huizinga: Uber die Verkniipfung des poetischen mit dem theo-
logischen bei Alanus de Insulis, 1932, 67.

2) Exodus 17, 11—12.

3) Innocentius III: De sacro altaris mysterio; Patrol. lat. ed. Migne
vol. CCXVII, col. 815, 894.



Anders Sunesons Hexaémeron 305

og menneske. Det er ganske vist et mirakel, akkurat som
jomfru Maria bade er jomfru og moder, og akkurat som
det er et mirakel, at Gud har givet mennesket evne til at
tro disse to for den umiddelbare fornuft lidet acceptable
dogmer; men det er jo netop troens opgave at fatte det,
som forstand og viden ikke kan na. Den videre udvikling
af kristologien fortsetter ind i veerkets tolvte og sidste
bog, hvori Kristi forsoningsded sattes som en betingelse
for det evige liv. Ogsa her fastholdes distinktionen skarpt
mellem Kristus som Gud og som menneske. Ved synde-
faldet havde mennesket hanet Gud. Selv formaede det pa
ingen made at fyldesgore tabet, men med mennesket Kri-
stus, fik Gud igen, hvad der var ham bergvet!. Som fglge
heraf vil det blot veere muligt at frelse det faldne menne-
ske, men ikke den faldne engel. Som Kristus opstod ved
et mirakel, skal de dede igen opstid ved den yderste dom,
og endelig sluttes vaerket med en storartet vision af Kristus
som verdensdommer og Kristus i sin herlighed. Vearket
slutter som det begyndte med det evige liv og med livets
og dedens evige modsatning.

Dette referat turde dekke det vigtigste af veerkets tanke-
indhold, men kun i al korthed, for Anders Sunesgns stil
lider ikke af ungdig bredde. I virkeligheden sammenfatter
hans veerk en meget stor del af 1100-arenes theologiske vi-
den, men en yderligere referering af andre dogmatiske
problemer, der vasentlig bygger pa hans ofte nevnte ho-
vedkilder, Petrus Lombardus og Petrus Pictaviensis, vil
naeppe foje nye trek til hans karakteristik. Fremstillings-
maden er da ogsa stadig den samme. Der anfores s mange
modstridende anskuelser som muligt for at have et for den
dialektiske behandling velegnet stof. Selv har Anders Sune-
son elegant og treffende karakteriseret sin metode saledes:

Sic varie varia variat variatio dicta. (v. 1201).

Til forstaelse af fortolkningerne giver begyndelsen af
fjerde bog en negle:

1) Hammerich: En Skolastiker, 137.



306 Sigvard Skov

Ponitur historiae fundamentum prius, ut post
ipsius paries queat allegoria levari

moralisque superponi pro tegmine sensus,

aut intellectus hac spiritualis in aede

apponat tectum tamquam sublimior (-unde
allegoriae non sic connumeratur ut ante—),
interiusque domum moralis sensus adornet:
quatuor his sacra tota rotis scriptura rotatur,
quas a se partes lector discernet acutus.

Altsa en firdobbelt fortolkning. En sadan firdeling i
fortolkningens systembygning gér tilbage til Augustin, der
dog brugte andre betegnelser. Den bibelske historie, netop
taget som historie, er bygningens grundvold, den allegoriske
udlegning rejser vaggene, og endelig danner den moralske
og andelige tydning taget. Der er tydeligvis gotik i den
made at bygge pa. Historiens sikre grundvold kraver nzppe
nogen kommentar, og en moralsk og andelig udlegning af
skriftens ord er middelalderen og scolastiken ikke ene om.
Derimod kan der vaere grund til at festne sig lidt ngjere ved
den allegoriske fortolkning, som blomstrer frodigt hos An-
ders Sunesen som hos s& mange af tidens forfattere.
Det geelder ogsa den ellers sa forstandskelige Innocens 11T,
som ikke viger tilbage for at blande moralske allegorier
ind i sine ellers mere reelt betonede skildringer!, og det
gelder den digterisk-frodige Alanus ab Insulis. Allegorien
er ofte betragtet med mistillid?, en ded ballast af uanskue-
ligt billedstof, et alt for letkebt middel til at legge det
ind i en tekst, man vilde udlegge deraf eller som et krat
af tankernes vildskud, der blot tilslerede og ikke klar-

1) J. de Ghellinck: L’essor de la littérature latine au X1II siecle I, 158.
(Bruxelles 1946).

2) Baumgarten: Die Philosophie des Alanus; Beitrige zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters 11, 4, 82, 1896. H. Liebeschiitz: Kosmo-
logische Motiv in der Bildungswelt der Friihscholastik; Vortrige d.
Bibl. Warburg 1923—24, 135.



Anders Sunesens Heraémeron 307

gjorde forfatterens meninger. Disse indvendinger kan vare
velbegrundede; men for den middelalderlige tanke havde
allegorien nu engang en sardeles tillokkelse. Begreber tog
form af skikkelser og blev derved let anskuelige i allego-
rien'. Ret anvendt, netop med en tankes opgaen i et billede
er allegorien et velformet symbol, der hverken har savnet
segthed eller liv, den har ikke blot rummet lgse idéassocia-
tioner. Det var ofte gennem allegorien, at den religiose
billedverden abnedes for kunsten?. Det gelder billedkun-
sten sa vel som digtekunsten og skulde nappe behove
yderligere forklaring, nir man erindrer, at Brorsons Den
yndigste rose, et af hgjdepunkterne i @stetisk kvalitet i
den danske salmeskat, netop er en allegori med rgdder
ikke alene i Hgjsangen, men ogsa i middelalderligt billed-
sprog.

I den allegoriske udlegning af skabelsen skal solen be-
tyde Kristus, manen er kirken og stjernerne alle de kristne.
Som maénen laner sit lys fra solen, saledes oplyser Kristus
kirken og forjager det syndige merke, og som stjernernes
glans straler over verden, skal de troendes gode gerninger
lyse (v. 1843 ff.). Denne allegori over sol og méane havde
allerede Gregor VII anvendt til at oplyse forholdet mel-
lem gejstlig og verdslig magt, og Innocens III videreforte
den i sin tale om de to veaerdigheder, den biskoppelige og
den kongelige, pa kirkens firmament. Billedsproget i Hexaé-
meron far sit preeg ved disse allegorier, nogle forekommer os
dunkle, enkelte smaglose, men adskillige tjener absolut til
at anskueliggore det abstrakte stof, og hvor allegorien er
bedst, er den ikke blot blomstrende, men ogsa af en vis
fyndig kraft. En tro, der ikke aktiviseres i gode gerninger,
er som aks uden karne og blomst uden frugt. Keerligheden
er Herrens milde 4g og vejen til himlen. Som hos Bernhard
af Clairvaux udnyttes sprogets blomsterpragt i hgjeste

1) J. Huizinga: Uber die Verkniipfung des poetischen mit dem theo-

logischen bei Alanus, 83.
2) J. Huizinga: Ur medeltidens hést, 256. (Sthim. 1927).



308 Sigvard Skov

grad, nar det gelder lovprisningen af Guds moder. En
enkelt preve mé vere nok, sisom den med opbud af det
ganske univers fastslar, at ingen lovprisning vil vere til-
streekkelig. Stedse vil jomfru Marias are overstrale enhver
lov og pris, akkurat som »solen overgar faklen, havet dra-
ben, linien punktet, himlen jorden, og jorden overgar et
sandskorn« (v. 2655—56). I den aristoteliske rhetorik an-
befales til stilens levendegerelse at anvende for det forste
en rigdom af billeder, dernzst antitesen, der kan give det
sagte relief, og for det tredie en vis kraft i udtrykket. Man
m4 indremme, at Anders Sunesgn har formaet at drage
nytte af denne leerdom, ikke mindst hvad det forste punkt,
billedrigdommen, angar. Stilen far ved disse i rigt mal
stremmende, nasten oversvemmende billeder og lignelser
en svulmende barokpragt, som dog ikke forhindrer, at
man lejlighedsvis aner bade en vis norrgn fynd og endog
bogstavrim! bag de bredt henskridende latinske hexame-
tre, og tanken drages usggt til Saxos ligeledes meget brede
gendigtninger af de ordknappe oldkvad. Det vil her veere
naturligt at sperge, om der er nogen forbindelse mellem
tidens norrgne kristenkvad og Hexaémeron. Man kan
navne, at den nye kristusopfattelse, himlens milde herre,
kommer til orde bade i Hexaémeron og f. eks. i Liknar-
braut; men selv om den abenbart ferst kommer til orde
hos Anders Sunesgn, blev den hurtigt kunstens falleseje.
Ikke alene er de formelle forskelle sa store; men dertil
kommer, at kvadene i mods®tning til Hexaémeron er
steerkt subjektivt preegede. En forbindelse lader sig vanske-
lig pavise. Anders Sunesgn er i Hexaémeron mere euro-
pzer end nordbo.

3. Hexaémerons kilder og form.

Der findes adskillige skrifter med titlen Hexaémeron.
Basilius den Store har brugt det for sine ni pradikener

1) Fr. Hammerich: En Skolastiker, 123.



Anders Sunesons Hexaémeron 309

over verdens tilblivelse og Ambrosius ligesd for sine mo-
ralsk-allegoriske betragtninger over skabelsen. I efterlig-
ning heraf er titlen flere gange brugt om poetiske eller
theologiske verker med skabelsen som emne, ikke blot i
tiden ned til Anders Sunesgn, men ogsa efter middelalde-
ren, pa dansk grund erindres siledes Anders Christensen
Arrebos Hexaémeron. Det synes dog ikke, som Anders
Sunesgns Hexaémeron har andet end navnet falles med
de oldkirkelige og middelalderlige vaerker med samme titel.

I indledningens fordemmelse af den klassiske litteratur
fremhaver Anders Sunesgn det gnskelige i at se den hellige
skrift ikledt poesiens skenne kledebon, en tanke som har
fristet digtere til alle tider. Blandt dem, der kunde tenkes
at have influeret pa Anders Sunesgn ,kan nzvnes Petrus
Riga (ded 1209), pariserklerk som Anders Sunesgn og siden
kannik i Rheims. Han har skrevet Biblia versificata, en
bibelhistorie pa vers kaldet Aurora!, illustreret med alle-
gorier og udformet i rytmiske hexametre. Ogséa et par eng-
leendere kan komme pa tale. Laurentius af Durham (ded
1154) har i Hypognosticon, der omfatter 9 bgger med
3076 vers, gengivet bade dele af Det gamle testamente
med skabelsen og syndfloden og dele af Det nye. Ogsa
hans fremstilling er spekket med allegorier og praeget af
dertil hgrende moralske refleksioner. Alexander Neckam
(ded 1217) vari en arreekke universitetslerer i Paris. Blandt
hans elever var den senere erkebisp Stephan Langton og
maske ogsd Anders Sunesgn. Han var en flittig og lerd
forfatter pa savel vers som prosa og har i De naturis rerum
skildret skabelsen.

Det synes som disse forfattere, maske navnlig englen-
derne, har vaeret de naermeste forbilleder for Anders Sune-
son ved udformningen af planen for hans verk. Titlen
kunde tyde pa, at han fra forst blot havde tenkt sig at
skildre skabelsen, ligesom formentlig det tabte vaerk om

1) Petrus de Riga: Opera; Patrologia lat. ed. Migne, tomus CLXXI,
1381—1442.



310 Sigvard Skov

de syv sakramenter ma formodes at have indeholdt netop
det, der savnes i Hexaémeron for at gere det theologiske
system fuldstendigt. Som kilder for tankestoffet har de
nevnte forfattere neppe betydet si synderlig meget, som
allerede nevnt bygger Anders Sunesegn her forst og frem-
mest pd Petrus Lombardus og Petrus Pictaviensis; men
hans veerk er dog alligevel noget andet og mere end en para-
frase af de to parisertheologers vaerker. Petrus Lombardus
nzevnes ikke i Hexaémeron og citeres blot to gange direkte.
Som hos Lombardus er Augustin hovedautoriteten, han
er den oftest nevnte forfatter, men ogsa andre kirkefaedre
som Ambrosius, Hieronymus, Hilarius og Gregor citeres, en
enkelt gang tillige Johannes Damascenus, som tilmed, hvad
der er sjzldent, nevnes med navn (v. 6698). Hexaémerons
udgiver, M. Cl. Gertz har med vanlig filologisk grundighed
gennemfort en eftervisning af kildesteder for sluttelig at
stemple Hexaémeron som et ganske uoriginalt veerk! i
skarp modsetning til Fr. Hammerich, der ud fra veerkets
mere selvstendige partier havde havdet erkebispens vaerk
som selvsteendigt bade i tanke, stil og udtryk?. Rent for-
melt har Gertz naturligvis ret, hans udferlige dokumenta-
tion er ikke til at komme uden om. Alligevel er sporgs-
malet ikke sa enkelt endda. Det er ikke nok at teelle kilde-
stederne, ikke alle har samme vaegt. Dertil kommer, at
originalitet i vor forstand, forsteretten til bestemte tanker
og disses udformning og respekt for forfatterindividualite-
ten vurderedes pa en ganske anden méade i middelalderen
end i vore dage. Det stof, man havde brug for, tog man,
hvor det forefandtes, uden smalig hensyn til litterer ejen-
domsret. Endelig ma en del af det patristiske og vel ogsa
af andet stof have varet felles eje, da Anders Sunesgn
umuligt har kunnet have alle de forfatteres verker ved
handen, som er citeret, eller hvis tanker gar igen i Hexaé-
meron. Heller ikke udmarker den nzrmeste hovedkilde,

1) Gertz i Prefatio XVIII.
2) Hammerich: En skolastiker, 129.



Anders Sunesens Hexaémeron 311

Petrus Lombardus, sig ved nogen pafaldende originalitet i
alle dele af veerket.

Et af Anders Sunesgns formal med at skrive Hexaéme-
ron var at bringe den franske scolastik til Norden, at give en
klar sammenfatning af den systembygning, man nu var
naet til. De mest originale af tidens teenkere kom ofte mere
eller mindre i konflikt med den rene lere, og en originalitet
af den art vilde utvivlsomt veere Anders Sunesgn en veder-
styggelighed. Det er nu imidlertid klart nok, at ikke alle
tanker og udtryk hos Anders Sunesgn kan forklares ved
henvisning til de nevnte dogmatiske hovedkilder. Der fin-
des rundt i varket preg af mystikens mere folelsesbeto-
nede tilegnelse af troens sandheder, tanker som har rod
dels hos Bernhard af Clairvaux og dels hos victorinerne, og
der findes dertil nyplatonske tanker, som formentlig er
formidlet af Chartrestheologerne; men hvortil der ikke
altid kan pavises direkte kilder!. Heller ikke Innocens III
lod disse stremninger ga sig sporlest forbi, ogsad hos denne
forstandspregede pave vil der kunne findes tanker pa-
virkede f. eks. fra Hugo de Saint-Victor. De to franske
dogmatikere har leveret Anders Sunesgn det nedvendige
leerestof i en form, som passede sig for hans formal; men
nogen egentlig forbilledlig betydning for hans veerk har de
naeppe haft. Det var ikke Anders Sunesens hensigt blot at
sette Petrus Lombardus pa vers. Langt snarere vil man
henvise til Alanus ab Insulis som forbillede, hvorimod
denne forfatter neppe har betydet serlig meget som direkte
kilde. Det at give filosofisk-theologiske spekulationer ud-
tryk i digterisk form?, i allegorier og billeder har Anders
Sunesgn lert af ham, ligesom de store syner, der findes

1) W. Norvin: Lardomsskolerne; Danske i Paris ed. Franz von Jes-
sen I, 97. (Khvn. 1936).

2) Forbindelsen mellem poesi og theologi hos Alanus foreligger klart
belyst i J. Huizinga: Uber die Verkntipfung des poetischen mit dem
theologischen bei Alanus de Insulis; Mededelingen der Kon. Akademie
van Wetenschappen, afd. Letterkunde 74, B, 1932.



312 Sigvard Skov

ind mellem de rent dogmatiske afsnit, har Alanus til nzr-
meste forudsaetning. Men hvor Alanus frit kan give sig sin
rige digterfantasi i vold, ma Anders Sunesen i henhold til
planen for sit vaerk beherske sine eventuelle fabulerings-
tilbgjeligheder og vasentlig holde sig til det dogmatisk
systematiserende. Der forer en lige linie fra Alanus til
Dante!. Alanus er en af inspirationskilderne for Divina
Commedia, som nok forst og fremmest er et digterverk,
men som tillige rummer bade dogmatik og kosmologi.
Hexaémeron ligger p4 samme linie, men i en strammere
form. Som s& megen scolastisk litteratur star ogsa Hexaé-
meron i geeld til Boéthius, som pa en made danner en for-
bindelse mellem den antike teenkning og den middelalder-
lige. Ved sine oversaettelser af aristoteliske skrifter har
‘Boéthius formidlet tanker og udtryk fra Aristoteles, der
iseer har sat sit preeg pa scolastikens trinitariske og kristo-
logiske spekulationer. Ogs4 i Hexaémeron, hvor netop de
to emner spiller en stor rolle, spores denne klassiske arv.

Der findes rundt i digtets billedsprog sammenligninger
fra naturens verden, der tyder pa et dbent sind ogsa for
denne skenhedsverden, og der er udtryk for en intellek-
tuel gleede over det dialektiske spil med problemerne; men
der er ogsa i uformidlet modseatning hertil praeg af en dyb
foragt for alt af denne verden. Det kan veare et onske om
Kristi efterfolgelse eller mere spekulativt udtrykt om dy-
dernes efterstreeben i egne gerninger eller mere ubestemt
en laerigse] efter et skonnere liv, som jo ogsa lader sig sege
ad verdensforsagelsens vej, men alt i alt med sigte pa det
hinsidige. Det steerkeste udtryk for disse dystre anskuelser,
langt staerkere end hos Anders Sunesgn, findes i Innocens
III’s De contemptu mundi?, en ubarmhjertig afsloring af
al smerte og smuds i menneskelivet, vist den mest gennem-
forte pessimistiske vurdering af den menneskelige tilvee-

1) Eugéne Bossard: Alani de Insulis Anticlaudianus cum Divina
Dantis Comoedia collatus. (Angers 1885).
2) Innocentii Opera; Patrol. lat. ed. Migne vol. CCXVTII, col. 701—746.



Anders Sunesens Ilexaémeron 313

relse, der kendes. Dette skrift fandt ogsa indpas i nordiske
bogsamlinger! og er udnyttet f. eks. i forskellige islandske
helgensagaer. For Anders Sunesgn har disse tanker sik-
kert betydet mere end en litterzer form. Han havde fejret
store videnskabelige triumfer, og han havde som stats-
mand og kirkefyrste tilfulde smagt magtens sgdme. Allige-
vel foretrak han at leve sine sidste ar i ensomhed pa Ive.
Sygdommen gjorde vel sit, den var jo netop udtryk for
smerten og ufuldkommenheden ved dette jordeliv; men
den kan nappe alene motivere, at resignationen fra embede
og magtstilling beted en verdensforsagende isolation. Efter
de nyeste forskninger skal erkebispen ikke, som tidligere
antaget, have lidt af spedalskhed?®. Maske er det den strenge
isolation, der har givet anledning til denne tradition. En
sadan verdensforsagelse var ingenlunde ukendt. Det neer-
meste hjemlige fortilfaelde er erkebisp Eskil, der befriet fra
palliets byrde henlevede sine sidste ar i klostret i Citeaux.

Versformen i Hexaémeron er det klassiske hexameter,
en vardig form for veerkets alvorsfulde patos, og en form
som Anders Sunesgn fuldt ud mestrer. Ogsa Alanus skrev
Anticlaudianus i hexametre. Anders Sunesgn taler vel sted-
vis beskedent om sine ringe digteriske evner; men han er
ligefuldt klar over, hvor ngdvendigt det er at kunne ud-
trykke sig i velformede latinske vendinger. Han har ikke
selv savnet denne evne. Han vardsatter og behersker for-
men, og latinen former sig lydigt for hans tanke. Stilen er
blomstrende som hos Saxo og far sit mest karakteristiske
preeg ved allegoriens billedsprog, som ovenfor nevnt. Det
kan vel vere vanskeligt at finde digterisk kvalitet i et
lreredigt af hovedsagelig dogmatisk indhold; men formen
var yndet i middelalderen. Der kan navnes lignende didak-
tiske digte fra neesten alle fagkredse. Et veerk som Hexaé-

1) Vid. Selsk. Skrifter 1I, Hist. fil. kl. 1912 nr 5, 538 ff. (Kristiania
1913).

?) 0. Rydbeck: Andreas Sunessons grav i Lunds domkyrka, 80—80,
112. (Lund 1926).

21



314 Sigvard Skov

meron vilde i middelalderen aldrig blive vaerdsat alene efter
sin sestetiske kvalitet, evnen til at give udtryk herfor ud-
vikles forholdsvis sent. For den middelalderlige tanke
matte formen sa afgjort tjene indholdet, om nogen ligestil-
ling kunde der ikke vere tale. I digterisk henseende star
den pompgse ouverture hgjt, om den storste af alle mod-
setninger, den modssetning som ogsd var Grundtvigs,
mods®tningen mellem liv og ded og atter med en verdig
afrunding dommedagsskildringen af det evige liv og den
evige ded.

4. Hexaémeron i samtidsbelysning.

Hexaémeron er i sprog, form og indhold et europzisk
veerk, dets nationale preg, om et sadan udtryk kan an-
vendes, er nok sa meget fransk som dansk. Det er et typisk
veerk af pariserscolastiken. Man kan beklage det som Fr.
Hammerich!, og man kan som Hans Olrik samle de spredte
steder, der kan bringes i relation til nordiske forhold. Begge
har feestnet sig ved edens fasthed. Anders Sunesgn har heev-
det (v. 3126 ff), at ogsa en mere eller mindre frivillig aflagt
ed mé vare bindende, og at end ikke paven kan lgse nogen
fra en sidan ed. Hans Olrik har ment, at erkebispens
standpunkt kunde vere et indleg i biskop Valdemars sag?.
I 1192 var bisp Valdemar af Slesvig efter et mislykket
oprorsforsgg blevet feengslet. Forst i 1206 slap han ud af
fangenskabet pa4 Anders Sunesgns og formentlig ogsa dron-
ning Dagmars forbgn. Ved lgsladelsen matte han svarge
P4, at han aldrig vilde skade den danske konge, en ed som
han hverken vilde eller kunde overholde. Efter Lyokata-
strofen og kong Valdemars tyske fangenskab blev den
bundne eds problem igen aktuel, om man s m4 sige med
modsat fortegn. Hammerich mener, at om kong Valde-

1) Fr. Hammerich: En Skolastiker, 122.
2) Hans Olriks anmeldelse af Gertz’ udgave; Nordisk tidsskrift for
filologi 3. r. I, 144.



Anders Sunesons Hexaémeron 315

mar har spurgt erkebispen til rads, har denne ud fra den
opfattelse, han giver udtryk for i Hexaémeron, mattet fra-
rade en henvendelse til pavestolen om edens lgsning!. Paven
havde som bekendt ingen betenkeligheder, og Anders
Sunesgns ord er heller ikke s afvisende, som de ser ud til,
for kan paven ikke lgse fra eden, sa kan han absolvere den,
der har lgst sig selv. Anders Sunesens standpunkt er sik-
kert ikke dikteret af et bestemt tilfeelde, men en logisk
konsekvens af, hvad han i sit juridiske forfatterskab flere
gange med styrke har hevdet, at retlige afgorelser er ende-
lige og bindende?.

Det er velkendt fra Saxo® og af anden viden bestyrket,
at Anders Sunesgns overtagelse af kanslerembedet betod
en nyordning af det kongelige kancelli. Det er af Erik
Arup havdet?, at den nesste reorganisation, den som kom
under bisp Niels i 1260’erne, har @ren og ansvaret for de
afskrifter af kancelliets aldre materiale, som forefindes i
samlingshandskriftet Kong Valdemars Jordebog. De nu
tabte originaler mé& for sterstepartens vedkommende ga
tilbage til Anders Sunesgns tid og er mere eller mindre fort
4 jour siden da. Det besynderlige i den felles interesse for
kameralistiske aktstykker og theologiske afhandlinger vir-
ker ikke slet sa besynderlig, om man tenker sig Anders
Sunesgn som kancellichef som den direkte eller indirekte
ophavsmand. De tre theologiske navne, man meder, er
Bernhard af Clairvaux, Innocens III og Alanus ab Insulis,
alle tre hojt verdsat af Hexaémerons forfatter. Da bisp
Niels drog omsorg for afskrivningen, har hans theologiske
indstilling maske ligget p4 samme linie.

Det er saledes ikke meget, der kan siges om forholdet
mellem Hexaémeron og den politiske historie. Vender man
sig derefter til kunsthistorien, vil man ferst bemaerke den

1) Hammerich: En Skolastiker, 117.

2) Jvir. Scandia XIII, 185, 189.

3) Saxonis Gesta Danorum ed. Olrik & Rader I, 4 (Hauniz 1931).
4) Erik Arup: Danmarks Historie I, 306—307. (Khvn. 1925).

21*



316 Sigvard Skov

slaende overensstemmelse mellem skildringen af den kors-
faestede Kristus: »Hans pa korset udstrakte velsignende
haender lzre os gavmildhed, hans tornekrone kue vort onde
sind, hans bristende gje lere os at lukke vore til for det
forfeengelige« og sa den plastiske udformning af samme
emne i de tidliggotiske franskinspirerede krucifikser, hvis
fornemste reprasentant pa dansk grund ma siges at vere
det, der heenger i Herlufsholms kirke!, hvad enten det nu
er skaret i Danmark eller i Nordfrankrig. Der er i det fore-
gaende omtalt, hvordan Bernhard af Clairvaux kraevede
en folelsesmaessig hengivelse i beskuelsen af den korsfee-
stede, hvad der i kunsten bevirkede en sterkere fremhze-
ven bade af Kristi smerte og Kristi keerlighed og af menne-
skets tilbedende srbgdighed her overfor, indtil man nar
frem til Frans af Assisi, der forlangte en ligefrem medleven
i lidelseshistorien. Hermed turde bade Anders Sunesons
skildring og Herlufsholmskrucifiksets tilsvarende udform-
ning veere placeret. Kristus beerer ikke krone pa Herlufs-
holmskrucifikset, og kroner findes i reglen heller ikke pa
de igvrigt ikke seerlig talrige franske krucifikser fra denne
tid. Efter gammel nordisk skik har andre ligeledes fransk-
inspirerede krucifikser £. eks. i Skane og pa Gotland bevaret
den kongelige krone. Tornekronen, som Anders Sunesgn
fremhaver, synes ikke at vinde indpas i skulpturen for hen
i 1200-arenes slutning. Den findes f. eks. pa det lille kors-
feestelsesbillede fra Girdslov i Skane.

Som Bernhard af Clairvaux havde ivret imod den by-
zantinske tradition i hans samtids senromanske kunst og
krevet en mindre stiv, mere fglelsespraeget indstilling, sa-
ledes matte ogsd i Norden den heroiske kristusopfattelse
vige for en mere stilfeerdig folelsesbetonet i lige grad pre-
get af kaerlighed og lidelse. Udviklingen fra de gyldne altre
til Herlufsholmkrucifikset viser det tydeligt. Om den hjem-
lige reaktion overfor disse udefra kommende strgmninger

1) Fr. Beckett i Tidsskr. f. Kunstindustri 2. r. IV, 7 (1898), i Tidsskr.
f. Industri XIII, 19. (1912) og i Danmarks Kunst II, 104. (Khvn. 1926).



Anders Sunesons Hexaémeron 317

ved vi intet, kan blot konstatere, at de sejrede savel i dog-
matik som i kunst.

Det ligger ligeledes naer at sammenligne Anders Sune-
sgns skildring af Guds moder som himmeldronning (v.
2644 ff) med de kronede madonnaskulpturer, som ogsa de
under fransk pavirkning skabtes i lobet af 1200-arene, de
forste udtryk for den Maria-kultus som i den senere middel-
alder kom til at spille s& stor en rolle, en kultus som ikke
blot var religios-filosofisk, men ogsa sstetisk betonet. Sine
forste poetiske udtryk fik den i fuldledig form i Anders
Sunesgns to bersmte sekvenser »Missus Gabriel—« og »Stella
solem—«*.

Enkelte andre billeder i Hexaémeron kan sammenstilles
med den middelalderlige kirkekunst, men er ikke som de
ovenfor navnte led i en religigs-sestetisk nyorientering.
Erkeenglen Mikael er som Herrens stridsmand skildret ad-
skillige gange i dansk kunst; men nar han hos Anders
Sunesgn ydermere karakteriseres som dragedraber og vog-
ter af himmelens porte, vil det vaere naturligt at sidestille
denne skildring (v. 218—24) med de noget ldre Mikaels-
fremstillingerne pa Stjeer kirkes portal og navnlig den i
Oster Starup, hvor Mikael ved kirkens sydportal draeber
det onde i dragens skikkelse og vogter indgangen til kir-
ken, himlens jordiske afbildning.

I Hexaémeron omtales Kristus med et markeligt billede
som kilden til de fire evangeliets floder, der vander kirkens
paradis (v. 1914). De fire floder blev oprindelig i den kirke-
lige kunst efter antik skik fremstillet som flodguder. Det
er derfor rimeligt at antage, at de mandehoveder, der fin-
des pa adskillige romanske granitfonte, skal symbolisere
disse paradisfloder?. Man vil derefter ogsad symbolsk kunde
begrunde, hvorfor de senere gotiske malmdgobefonte som de

1) Det er bestridt, at Anders Suneson kan veare forfatter til »Missusc.
Grundene for og imod kan ikke dreftes her.
2) H. R. Fabricius: Dansk Kirkekunst, 66. (Khvn. 1941).



318 Sigvard Skov

f. eks. findes i domkirkerne i Haderslev og Arhus netop
bares af de fire evangelister.

Mens opstandelsen, som Anders Sunesgn skildrer i tolvte
bog, tilbage til Keedmon og de greske hymner for at veelge
to yderpunkter, ofte har veret genstand for digterisk be-
handling, varede det ulige lengere for billedkunsten fik
form pa dette emne. Man har kun sjzldent forsegt i 12.
arhundrede og endnu blot sparsomt i det folgende, forst
med renaissancen blev det et hovedtema for den kirkelige
kunst. I fransk kirkekunst, specielt i de nordfranske tym-
pana kan findes adskillige dommedagsbilleder, som kan
jevnferes med Anders Sunesens skildring. Han ma utvivl-
somt have set dem under sine ophold og rejser i Frankrig,
hvor netop péa hans tid adskillige betydelige kirker stod under
stilladser, og hvor billedhuggerne omsatte Biblen i sten;
men i dansk kunst sgger man forgaeves. Derimod er Kri-
stus som verdensdommer og Kristi herliggorelse, som skil-
dres i slutningen af Hexaémeron et af de mest yndede mo-
tiver i middelalderens danske kirkekunst, og man vil finde
adskillige udtryk for Majestas Domini savel i skulptur i
talrige tympana som i kalkmalerier i kirkernes korhvzalv.

Der kan ikke siges at vare nogen serlig steerk forbindelse
mellem den theologisk-filosofiske litteratur, i dette tilfselde
specielt Hexaémeron, pa den ene side og billedkunsten pa
den anden. En og anden symbolsk giade, som Bibel og
helgenvita ikke kan forklare, kan dog lgses ved kendskab
til scolastikens billedsprog og begreber. De valgte exempler
knytter fortrinsvis til skulpturen. Det er ikke nogen til-
feldighed. Nar Anders Sunesgns billeder er bedst, som det
af den korsfastede Kristus, er det ikke si meget farven
som formen, der mindes. Mens Alanus i sine poetiske veer-
ker, noget mindre udtalt i de theologiske, kan opna en
digterisk polykromi, der giver verket en farveglod som
var den lant fra samtidens glasmalerier, si er Anders Sune-
sons stil, nar den endelig slipper abstraktionen, bedst egnet
for det plastiske. Det ma iovrigt erindres, at Anders Sune-



Anders Sunesons Hexaémeron 319

sons og hans samtids verden var i hgj grad fattig pa billeder.
Kirken kunde byde pa bryske granitskulpturer og fatal-
lige kalkmalerier, mens billedskarerkunsten, der siden i sa
hgj grad bidrog til at fylde gotikens kirkerum, endnu
holdt sig beskedent tilbage. Studierne kunde byde pa en-
kelte illuminerede handskrifter, men de var sjeldne og
kostbare, og hjemmets billedmsessige udsmykning har
vaesentlig veeret af tekstil karakter. Det er forst i tiden efter
Anders Sunesgn, at billedkunsten, gotikens kirkekunst,
foldede sig ud. Men denne blomstring knyttede ikke for-
trinsvis til den abstrakte theologiske litteratur. Den in-
spireredes i hgjere grad af de stremninger, der stod i for-
bindelse med den franciskanske bevegelse. Det blev ikke
lengere allegorien, men legenden, den ofte naive, men alt
ialt mere menneskelige legende, der blev billeddannende.

Det er bemaerkelsesvaerdigt, at de mange begreber, dyder
og laster kun i ringe grad har faet form i middelalderens
kunst, de skildres jo dog i naesten personificeret form, i
tiltale som O Noys alma (v. 155) og neasten i klassisk klede-
bon som Ars for Kristus (v. 4078) eller ligefrem Minerva
(v. 59, 158), sare anskueligt sisom Kristus reprasenterer
den sande visdom, men alligevel noget overraskende.Det
falder derefter ganske naturligt, nar der (v. 669, 2655) star
Phoebus i stedet for solen. Der er herfra kun et lille skridt
til, som Alanus ger det, at lade gudinden Venus optrade
for lasten luxuria. Men begreberne hos Anders Sunesgn
konkretiseres alligevel aldrig rigtig til agerende personer
som hos Alanus. Maske tog senmiddelalderens mange hel-
genfremstillinger s4 megen opmeerksomhed fangen, at det
var forst efter reformationens billedstorm, at scolastikens
personificerede begreber, som ikke lengere var i kurs i
theologien, kunde fa form og farve i kunstens verden. Pa
altre og epitafier, preedikestole og fontehimle, gravmaler og
andre monumenter blev der nu gjort plads for tro, hab og
keerlighed savel som for rekken af kardinale dyder. Ud-
smykket med passende attributer levede de i bedste vel-



320 Sigvard Skov

gaende ned i 1700-arene. Til den overdadige udsmykning
af Christian IV’s slotskirke pa Frederiksborg kunde Bibe-
lens mange skikkelser ikke sl til, hvorfor man méatte sup-
plere dem med bade dyder, muser og antike guddomme,
som altsad kom til at overleve bade middelalderens scola-
stik og den lutheranske reformation som emne for den
kirkelige billedkunst.

I enkelte tilfeelde har Anders Sunesgn i Hexaémeron
taget stilling til tidens problemer udenfor det strengt filo-
sofisk-theologiske omrade. I v. 645—56 udtrykker han sin
afstandstagen fra astrologien. Han advarer mod at feste
lid til, at horoskopstillere af stjernerne kan aflaese fremtiden.
Mennesket er sa lykkeligt at eje fornuftens gave og ber
derfor ikke skyde skylden for sin skabne pa stjernerne.
Astrologien har sin oprindelse hos de babylonske stjerne-
tydere, men dens udvikling til en systematisk kvasividen-
skab, som forspgte at harmonisere to s incommensurable
storrelser som mystik og matematik, skete hos grakerne.
Den kristne kirke matte principielt fordemme astrologien,
fordi dens skaebnetro ikke lod sig forene med troen pa
Guds almagt. Alligevel trivedes stjernetydningen frodigt
middelalderen igennem, og end ikke naturvidenskabernes
store opsving i renaissancetiden formaede at udskille ud-
arbejdelsen af horoskoper fra den videnskabeligt iagtta-
gende astronomi. Kirkens ord om Guds almagt havde
heller ingen rigtig vegt, sa leenge man troede, at den med
Troels Lunds udtryk kunde ytre sig deri, at Gud styrede
med stjernernes tojler. Heller ikke Anders Sunesgns henvis-
ning til den menneskelige fornuft og dermed forbundne frie
vilje kunde effektivt bekeempe middelalderens trang til
astrologi. Det var forst, da Anders Sunesgns ord om de
livlgse stjerner fik en naturvidenskabelig underbygning i
lovene om himmellegemernes regelbundethed, at skabne-
tydningen i stjernerne forvistes fra de exacte til de occulte
videnskaber. Anders Sunesgns indstilling til stjernerne var
ikke blot negativ, astronomi hgrte jo til de syv frie kunster.



Anders Sunesons Hexaémeron 321

Han ved vel at forklare, at sol og méane ikke blot er sat pa
himlen til pryd og for at lyse for menneskene; men ogsa
for at man af himmellegemernes gang kan gere nyttige
meteorologiske iagttagelser og beregne degnets og arets
tider. I tilknytning hertil forklares solens vandring gennem
de tolv stjernebilleder (v. 626—44).

5. Hexaémeron gennem tiderne.

Anders Sunesgn antages at have skrevet Hexaémeron i
tiden mellem 1196 og 1206, og allerede i erkebispens egen
levetid findes det for forste gang omtalt i litteraturen, nem-
lig i Saxos fortale med den korte og rammende karakteristik
»det kostelige veerk, hvori hellig sandhed er med synderlig
kunst indvirket« (Grundtvigs oversattelse). Det har lige-
ledes vaeret kendt af forfatteren til Sjellandske Krgnike,
der om Anders Sunesgn skriver: »Hvor betydelig en gejst-
lig han har veret, kan den, som gnsker det, erfare ved at
leese den bog, som han har skrevet pa vers, som kaldes
Exaémeron og som begynder siledes: Intet er lykkeligere
end det evige liv osv«!, hvorefter de forste 31 verslinier
citeres. '

Nu foreligger Hexaémeron blot i et eneste handskrift,
som dog ikke gar tilbage til Anders Sunesgns egen tid; men
der har vaeret flere. Det er skriftfsestnet, at dekanen Ber-
told i Hamborg, der dede i 1257, har ejet »Exaémeron
metricum mag. Andreae archiepiscopi Lundensis«®. Det ma
efter forgeves at veere eftersogt antages at veere gaet tabt.
Pa dansk grund navnes et handskrift i Sorg?, et i biskop
Jacob af Roskildes eje i dennes testamente af 13. maj 13504,

1) Vetus Chronica Sialandie; Script. Minores ed. Gertz II, 62. (Khvn.
1918).

2) Necrologium cathedralis ecclesiae Hamburgensis; S. R. D. V., 411.

3) Monumenta Sorana Varia; S. R. D. IV, 541.

4) Kr. Erslev: Testamenter fra Danmarks Middelalder, 101. (Khvn.
1901).



322 Sigvard Skov

og endelig fandtes et i 1379 hos erkebisp Niels af Lund!.
Om der her er tale om tre forskellige handskrifter eller et
er nevnt flere gange, lader sig nappe afgere. Derimod
rober det nu eksisterende handskrift, at det har tilhert
Roskilde domkirke. Foran teksten barer det en tilskrift
»Liber ecclesiae Roskildensis« skrevet med en hiand fra be-
gyndelsen af 1400-arene. Her fandtes det endnu i det fol-
gende arhundrede, efter hvad Morten Pedersen meddeler2.
Siden dukker det op hos Christoffer Ulfeldt til Svenstrup3.
Ulfeldt var Arild Huitfeldts sgstersen og havde arvet den
store historikers skriftlige efterladenskaber, hvoriblandt
mange handskrifter fra Danmarks middelalder. Det er
sandsynligt, at Anders Suneseons Hexaémeron har varet
mellem disse. Imidlertid mente regeringen, at Huitfelds
dokumenter var offentlig ejendom, og i 1617 udgik et
kongebrev til Christoffer Ulfeldt om at aflevere papirerne
til Universitetsbiblioteket. Ordren blev kun delvis efter-
kommet, lykkeligvis kan man sige, eftersom biblioteket
brendte i 1728. Blandt det, som Ulfeldt med rette eller
urette undtog fra afleveringen, var netop Hexaémeron,
som pa denne made reddedes fra flammerne. Ved forskel-
lige arveskifter kom dette og andre huitfeldtske dokumen-
ter til den kendte samler, grev Christian Rantzau (1684—
1771). Da han i 1731 blev vicestatholder i Norge, skankede
han en vigtig samling middelalderlige membraner til det
efter branden restituerede og meget handskriftfattige Uni-
versitetsbibliotek. Blandt disse var sa vardifulde ting som
Nestvedkalendariet, Om klosters krenike og Hexaémeron.
Det fik signaturen E don. var. 155,4° og er et sardeles vel
bevaret handskrift fra slutningen af 1200-arene bestiaende

1) ib. 151.

2) Morten Pedersen: Biscop Absalons oc Her Esbern Snaris Herre-
komst oc adelige Stamme, 13. (Khvn. 1589).

%) Stephanius i saxoudgaven: Saxonis Grammatici Historiz Danice
ib. XVI ed. Stephanius, 11. (Soro 1645).



Anders Sunesons Hexaémeron 323

af 134 blade af fint hvidt pergament og prydet med rgde
og bla initialer!.

I 1514 havde lundekanniken Christiern Pedersen faet
pariserbogtrykkeren Jodocus Badius Ascensius til at trykke
den forste udgave af Saxos historieveerk og derved lagt
grunden til dette veerks europziske anseelse. Det 14 da
ner for dansk videnskabelighed i humanismens tidsalder
at f4 valdemarstidens andet store latinske veerk bragt frem
i lyset ved en trykt udgave. Den theologiske professor og
latinske poet Erasmus Letus, der i denne sin dobbelte
egenskab havde mulighed for at vurdere Hexaémeron,
havde ogsa planer derom. Han omtaler det i sin latinske
versskildring af Danmarks Historie?; men det lykkedes ham
ikke at fa planen realiseret. Som for navnt har Arild Huit-
feldt efter al sandsynlighed ejet hexaémeronhandskriftet;
men han har tillige ladet hans stadige hjelper, rigens skri-
ver Abraham Jensen, foretage en afskrift® med en udgave
for gje. I 1590 havde Huitfeld udgivet Anders Sunesgns
parafrase af Skanske Lov og havde nu til hensigt at lade
Hexaémeron folge efter, hvad dog ikke skete. Forskellige
videnskabsmznds interesser for vaerket lader sig folge. Arni
Magnusson lod trykke et enkelt blad*. I 1742 havde den
senere professor Peder Rosenstand-Goiske (1705—69) er-
hvervet den theologiske doctorgrad pa en afhandling om tre-
enigheden. Denne theolog fra oplysningstiden fattede ogséa
interesse for Hexaémeron og har efterladt sig et lille hefte®
med annotationer hertil skrevet pa latin. Ud fra Rosen-

1) Héndskriftet er beskrevet af Lauritz Nielsen i Danmarks middel-
alderlige Haandskrifter, 114. (Khvn. 1937).

2) Erasmus Letus: Rerum Danicarum libri undecim, 22. (Frankfurt
1573); jvir. H. F. Rerdam i Kirkehist. Samlinger 5. r. 1V, 775—76.

3) Kalls samling 317, 4°.

4) R. Nyerup: Historisk-statistisk Skildring af Tilstande i Danmark
og Norge II, 309. (Khvn. 1804).

5) Add. 64, Universitetsbibliotekets betegnelse, men findes nu i Kgl.
Bibl.



324 Sigvard Skov

stand-Goiskes szrlige interesse angar disse noter mest vear-
kets trinitariske afsnit. I enkelte tilfeelde oplyser han An-
ders Sunesgns tekst med bibelcitater. Siledes har han i
veerkets slutning til v. 8015 om Kristus p4 dommens dag
henvist til 1. Cor. 15,24 om Kristus, der efter at have til-
intetgjort al magt, myndighed og kraft overgiver riget til
Gud og Faderen, en henvisning som naturligvis ogsa fin-
des i noterne i Gertz’s udgave.

I 1828 rejste P. C. Kierkegaard udenlands. Han segte
ferst til Berlins universitet og fordybede sig her i patristiske
og scolastiske studier. Han drog videre over Bonn, Utrecht,
Louvain til Paris og segte stadig scolastiske vearker i biblio-
tekerne. Han fandt vist ikke meget; men hans scolastiske
studier, der igvrigt udviklede ham til en valdig disputator,
satte dog den frugt, at han i et tysk theologisk tidsskrift
udgav 10. bog af Hexaémeron!, og for forste gang kunde
en storre offentlighed gare sig bekendt med en del af dette
veerk. Kierkegaard lod siden Anders Sunesgn hvile for
andre interesser, og biblioteksmanden og filologen P. G.
Thorsen, i en lang arrekke Universitetsbibliotekets chef,
tog da opgaven op. Han havde udgivet landskabslovene
og havde ved sin udgave af Skanske Lov 1853 stiftet be-
kendtskab med erkebispens litterere personlighed. Han
beskaftigede sig leenge med hexaémeronudgaven, og det
ses af hans papirer?, at den har voldt ham store kvaler.
En eftersogning efter hamborg-handskriftet i 1855 gav
intet resultat, og omkring 1860 foreld teksten trykt, en
gengivelse af teksten i Universitetsbibliotekets handskrift
med enkelte konjekturer, men med udeladelse af de sco-
lier, som Gertz rimeligt nok har taget med i sin udgave.
Endnu til kort fer sin ded i 1883 arbejdede Thorsen pa ind-
ledning og kommentar og pa at fa korrigeret de fejl, han
godt nok vidste, arbejdet var behaftet med, dels fejllaes-

1) Zeitschrift fiir hist. Theologie herausgegeben von Illigen V, 201,
1835.
2) Add. 614 c, 4°, Kgl. Bibliotek.



Anders Sunesons Hexaémeron 325

ninger af handskriftet, dels forstaelsesfejl og dels »Fejl i
Texten, som den haver«. Han sggte hjelp og bistand hos
forskellige af sine lzerde venner. Han habede pa, at biskop
Kierkegaard ud fra sin ungdoms kerlighed til emnet vilde
komme ham til hjelp. Det ses ikke at vare tilfeeldet. Saxo-
forskeren J. F. Kinch i Ribe fik i 1860 et ferdigtryk til
gennemlaesning. Mere overraskende er det, at ogsa en baron
Rosenkrantz i 1873 meldte sig til tjeneste, tilmed flere gange.
Desverre fremgar det ikke af papirerne, hvem af de da-
levende baroner Rosenkrantz, der er tale om. I 1878 sggte
Thorsen til dogmatikeren, professor P. Madsen for at fa
klaret forstaelsen af enkelte dunkle steder, og sa sent som
i 1882 fik han S. Birket-Smith, siden 1880 hans efterfgl-
ger i embedet som overbibliotekar, til at konferere dele af
udgaven med handskriftet. I papirerne findes begyndelsen
til en fortale til udgaven:

»Efter at Saxo i Begyndelsen af sin Danmarks Historie
har berettet, at Absalon, »Danorum Maximus Pontifexc,
var den, der havde opmuntret og nasten nedt ham til dette
Arbejde, vedbliver han saaledes »Cuius (Absalonis) fatis
coepti mei metam praecurrentibus, te potissimum Andrea,
penes quem saluberrimus suffragiorum consensus honoris
huius successionem sacrorumque summam esse voluit, ma-
teriee ducem auctoremque deposco obtrectationis liuorem,
qui maxime conspicuis rebus insultat, tanti cognitoris pree-
sidio frustraturus ...« Det er Absalons Eftermand som
Rigets Arkebiskop, den ikke mindre navnkundige Anders
Sunesgn (Andreas Sunonis), hvis Navn ved disse lige saa
kraftige som tiltalende Ord er uforgjengelig knyttet til
Saxo. Og da disse Tilegnelsesord ej blot i det hele ere saa
indholdsrige og ofte maa paaberaabes, men ogsaa tillige
upaatvivlelig neevne Anders Sunesgn som Forfatter af det
Veark, som herved fremdrages, vil det vistnok vzre rigtigt
ved dem, der strax sztte paa det rette Standpunkt, at
danne Grundlaget for den Udsigt over Forfatterens For-
hold og Virksomhed, som formentlig ej ber savnes her,



326 Sigvard Skov

idet dette hans @rveerdige Skrift, efter saa lang Tids For-
Igb, for forste Gang meddeles Verdenc

Efter Thorsens ded i 1883 fik hans venner udgaven til-
intetgjort pa enkelte undtagelser neer. Alligevel gjorde
Thorsens udgave sin nytte. Uden den havde Fr. Hammerich
neppe skrevet sin smukke bog om Anders Sunesgn, der
udkom 1865, og som stadig er den eneste mere omfattende
fremstilling af denne betydelige erkebisps levned og hi-
storiske virksomhed. Endelig lykkedes i 1892 det for filo-
logen M. Cl. Gertz, som var mislykkedes for si& mange, at
bringe Anders Sunesgns vark i trykken i en udgave, der
forsynet med indledning, noter, kommentar og ordliste til-
fredsstiller de strengeste krav til et editionsarbejde af den
art. Hans Olrik anmeldte udgaven udferligt og anerken-
dende!.

Tilbage star blot at naevne, at de forste 950 vers af Hexa-
émeron er oversat til dansk. Overs=ttelsen til dansk
prosa er foretaget af en filologisk student Henrik Spreckel-
sen i anden halvdel af forrige arhundrede endnu fer
Gertz’s udgave forelad. Den er foretaget efter et handskrift,
som nu synes at vere forsvundet. I 1929 blev Spreckelsens
pabegyndte overszttelse udgivet af F.K. Erlang? i et
smukt dekorativt udstyr ved maleren P. Holm.

6. Manden og verket.

Eskil, Absalon og Anders Suneson er de tre store navne
i den stolte rekke af erkebisper i Lund. De ligner ikke
meget hinanden ud over det, at de alle tre var af usedvan-
ligt format. Absalons storhed fremstir med al gnskelig
tydelighed af Saxos omfattende og beundrende skildring,
mens Eskil forst i vore dage efter Lauritz Weibulls og Erik

1) Nordisk tidsskrift for filologi 3. r. I, 138—144. (1892—93).

2) En Gengivelse paa Dansk af de 950 forste Vers af Anders Sunesens
latinske Laredigt Hexaémeron ved Henrik Spreckelsen. (Ringkebing
1927).



Anders Sunesons Hexaémeron 327

Arups kritiske nyrydningsarbejde i 1100-arenes historie er
kommet til at fremsta som den gregoriansk stejle pralat og
i Danmarks politiske historie savel som i kirkehistorien
dybt indgribende personlighed. Maske er der endnu ikke
ydet den tredie store erkebisp, Anders Sunesgn, den fulde
retferdighed. I endnu hgjere grad end Eskil skal han ses i
europzisk belysning. Der er talt meget om hans tilknyt-
ning til fransk andsliv og betydningen heraf skal mindst
af alt reduceres, nar talen som her er om hans theologiske
indsats. Alligevel vil det sikkert vere rigtigt i hojere grad
end hidtil ogsa at understrege forbindelsen med England.
Der er i det foregaende n®vnt et par engelske forfattere,
der kan have influeret pa Hexaémeron, men vigtigere er
dog, at erkebispens dobbelte egenskab af videnskabsmand
og praktisk politiker har sit nermeste sidestykke blandt
hans samtidige i erkebispen Stephan Langton af Canter-
bury. Der skal ikke her foretages nogen mandjsevning mel-
lem de to, blot treekkes visse paralleler. Stephan Langton
var jevnaldrende med Anders Sunesgn, blev pariserklerk
og siden universitetslerer. Han var en frugtbar skribent,
har digtet hymner og skrevet leerde latinske verker, bl. a.
ogséa et med titlen »Hexaémeron«. Kun lidt af hans forfat-
terskab er udgivet, en del forefindes i manuskript!. Hans
Hexaémeron er vistnok giet tabt; men adskillige af tit-
lerne pa4 hans manuskriptarbejder vilde passe udmerket
pa udvalgte afsnit af Anders Sunesgns Hexaémeron. Det
er ikke sa merkeligt, de har haft de samme leerere og fulgt
den samme littersere udvikling. I 1206 blev Stephan Lang-
ton ved pave Innocens III’s direkte indgriben erkebisp i
Canterbury. Som erkebisp kom han til at spille en stor
rolle i sit hjemlands politiske liv, bl. a. ved udformningen
af Magna Charta i 1215 som en forsvarlig bom for det
kongelige despoti. I politisk henseende stod han, som det
udtaltes af dr. Gore i 1928 ved syvhundredarsfesten for

1) Appendix II—III i F. M. Powicke: Stephan Langton. (Oxford
1928).



328 Sigvard Skov

hans ded!, midt mellem en yderliggaende nationalisme og
yderliggaende papalisme, han stod som den der sogte at give
hver sit og helst forsone dem begge. Det kunde med ord
til andet siges om Anders Sunesgn?®. Det teoretiske grund-
lag i dette stykke er vel for begges vedkommende at sgge
hos Stephan af Tournai; men der er i praktiseringen en
god del engelsk common sense, ogsa hos Anders Sunesgn.
Den danske erkebisps reformlovgivning kan i denne for-
bindelse godt sidestilles med Stephan Langtons indsats for
det store frihedsbrev. For begge var grundtanken, at kon-
gen skulde styre efter geldende ret og veere lovens gverste
vogter, men ingenlunde sti over den. Det vides, at Stephan
Langton i sin parisertid knyttede venskab med en italiensk
student, Lothar af Segni, i historiens annaler bedre kendt
under pavenavnet Innocens III. Denne pave fgjede siden
til den engelske erkebisps pallium kardinalveerdigheden
med tilknyttede betydelige magtbefgjelser. Ogsa Anders
Sunesen fik som pavelig legat en kirkelig myndighed i Dan-
mark og Sverige si stor som aldrig nogen dansk erkebisp
for eller siden3, og til pave Innocens var han knyttet med
steerke personlige band?*. Det synes nerliggende at slutte.
at de tre jevnaldrende pariserfarere, Innocens, Stephan
Langton og Anders Sunesgn ikke blot har truffet hinanden,
men ogsa sluttet venskab i de unge ar i den franske lar-
domsstad, og der ikke blot lagt grunden til deres theologi-
ske viden, men ogsa til deres senere forfatterskab og kirke-
politiske indsats. Innocens og Anders Sunesgn kan igvrigt
ogsa have truffet hinanden ved Bolognauniversitetet, hvor
de begge har studeret jura. For sidste gang er si de tre
preelater modtes ved det fjerde laterankoncil i 1215, da de
hver iser stod pa deres magts tinde. Hvor lidt eller hvor
meget, der nu har veret om den her supponerede forbin-

1) refereret i Encyclopedia Britanica XIII, 696 (1946).
2) Jvfr. Scandia XIII, 194.

3) Nermere belyst i Scandia XIX, 169—70.

1) L. Weibull: Skénes kyrka, 156. (Lund 1946).



Anders Sunesons Hexaémeron 329

delse mellem de tre kirkens mend, er der ingen tvivl om,
at forst sammenstillingen med Innocens III og Stephan
Langton giver Anders Sunesgn hans rette europziske pla-
cering.

I indledningen til Hexaémeron, hvor Anders Sunesgn
advarer mod de hedenske digtere, anraber han pa god
klassisk vis sin muse, inden han i sin ymangelfulde begavel-
ses spinkle bad« gar i gang med veerket. Ordene er sare
beskedne; men det er blot en ydre form. Anders Sunesgn
var s lidt som middelalderens forfattere i det hele ikke
anlagt for beskedenhed. Saxo vilde méle sig med de romer-
ske historieskrivere, og der er ingen tvivl om, at Anders
Sunesgn med Hexaémeron har tenkt at kunne na pa hgjde
med eller overga klassikerne, at give ungdommen det store
kristne digterveerk, der kunde aflese de hedenske. Og selv
om det ikke lykkedes for Anders Sunesgn at skrive scola-
stikens Iliade, var han for s& vidt pa den rette vej, som
Dante siden formaede at skabe et middelalderligt digter-
veerk med theologisk-filosofisk basis i det helt store format.
Om Anders Sunesgns Hexaémeron er blevet leest og stude-
ret i middelalderen ved vi ikke meget ud over de fa fakta,
der ovenfor er meddelt fra Sjzllandske Kregnike og fra
gejstliges testamenter. Det synes heller ikke, som Hexaé-
meron efter udgivelsen i trykken har kunnet indtage den
plads i lerdommens historie, som det egentlig er berettiget
til. Gertz har i sin udgave skrevet bade indledning og
kommentar pé latin for derved at understrege veerkets in-
ternationale karakter. En tysk jesuittheolog, A. Perger,
anmeldte Gertz’s udgave med et grundigt og sympatisk
referat af vaerkets indhold!; men ellers er den internationale
middelalderforskning gaet uden om det. Ingen af de mange
siden da udkomne oversigtsveerker over middelalderens
filosofi og theologi, som dog ellers har registreret s4 mange
mindre betydende forfattere, har fundet sig foranlediget

1) A. Perger: Erzbischof Sunesons Hexaemeron; Der Katholik 3. f.
IX, 24—39. (1894).



330 Sigvard Skov

til at omtale Hexaémeron. Arsagerne kan vere flere. Dels
star veerket si alene i nordisk litteratur, og dels har Gertz
i sin indledning steerkt understreget veerkets mangel pa
originalitet. En tysk filolog, P. Lehman, der har interesseret
sig for Nordens latinske litteratur, har derimod segt at yde
veerket retferdighed forst i en foreleesning pa Arhus Uni-
versitet og siden i en sterre pa tysk skrevet oversigt over
skandinavisk middelalderlitteratur pa latinl.

Den, der i dag seger til et veerk som Anders Sunesens
Hexaémeron, vil forst og fremmest gore det ud fra en hi-
storisk betragtning. Lige s& vel som Saxo og Henrik Harpe-
streng hgrer det med, nar man vil karakterisere andslivet
i Valdemarernes storhedstid. Ligeledes vil man soge at
placere det i videnskabens almindelige udvikling. Blandt
danske dogmatiske theologer ma der indreommes Anders
Sunesgn en forsteplads. Han er den middelalderlige scola-
stiks store systembygger pa dansk grund pa samme
made som Niels Hemmningsen er filippismens, Jesper
Brochmand den lutherske ortodoksis og H. L. Mar-
tensen den romantiske hegelianismes. Men selv om
der i nutidens filosofi, ogsd udenfor den katolske ver-
den, findes stremninger, der er beslegtede med scolastiken,
vil man dog ikke ga til Anders Sunesegn for at fi svar pa
noget tankens spergsmal. Anders Sunesgn vidste som mid-
delalderens andre scolastikere med misundelsesveerdig sik-
kerhed, hvad man behgvede at vide om livet og om daden,
om tilveerelsen og den ganske verden. Men uden et histo-
risk perspektiv vil dette sikre system blot frembyde bille-
det af den menneskelige fornuft pa de besynderligste af-
veje. Knytter man derimod dertil den viden, at den digt-
ning og den blomstring i arkitektur som i billedkunst, der
ogsad blev frugten af middelalderens besynderlige theolo-

1) P. Lehman: Skandinaviens Anteil an der latein. Literatur und

Wissenschaft des Mittelalters I—II; Sitzungsberichte d. bayer. Akademie
Miinchen, Philos. hist. Abt. 1936—37.



Anders Sunesons Hexaémeron 331

giske konstruktioner, og som naeppe helt forstas uden denne
tankemeessige baggrund, stadig og med rette formar at
faengsle nutidens mennesker, da vil man méaske alligevel
boje sig i erbedighed for den tankeflugt mod det hgje,
hvori med Yrjo Hirns ord! »oidndligheten tyckes sidnka sig
til dndligheten«.

1) Yrjo Hirn: Det heliga skrinet. Studier i den katolska kyrkans poesi
och konst, 457. (Helsingfors 1909).

227



