Holger Rosenkrantz, Arndt og Andrea.
Uortodokse stromninger © ortodoksiens tid.

Af Jens G. Moller.

et billede, som pietismens forfattere tegnede af den

lutherske ortodoksi, har lige til vore dage varet det
almindeligt anerkendte og er blevet reproduceret utallige
gange: i det ortodokse tidsrum samlede al interesse sig
om den rene lzre og polemikken mod anderledes troende,
mens det kristne liv forsomtes eller i alt fald henvistes til
andenpladsen. Ortodoksiens tid er derfor forst og fremmest
ensretningens og den rene lzres, stridsskrifternes og de
gigantiske dogmatikkers tid. Neervaerende artikel skal imid-
lertid prove at give et indtryk af, at dette billede kun
dzkker den halve sandhed, og at der i virkeligheden fandtes
utallige andelige stromninger og beveegelser i hin ensret-
ningens tid. Vort tema er en episode fra begyndelsen af
1620’erne, som har en vis interesse for dansk kirkehistorie,
fordi den lerde Holger Rosenkrantz var sterkt indblandet.
— Episoden er tidligere blevet behandlet af J. Oskar Ander-
sen i bogen om Holger Rosenkrantz!, men J. O. A. har
misforstéaet eller overset adskilligt, som derfor her skal med-
deles til sagens naermere belysning.

I 1621 udkom i Goslar et anonymt latinsk skrift med
titlen: Den pseudoevangeliske uretfeerdigheds mysterium, det
er: en apologetisk dissertation for afdede Johan Arndts lere

. mod nogle pseudoevangeliske centaurer og deres sofistiske

1) P. 254 ff. og 263 f.



Holger Rosenkrantz, Arndt og Andred 307

teologi®. Den anonyme forfatter var en ung tysk lege ved
navn Melchior Breler3, som kort tid efter blev ansat hos
hertug August den yngre af Wolfenbiittel-Braunschweig, en
fyrste som udmserkede sig ved stor interesse for tidens
andelige stremninger og reformtanker. Det opsigtsvekken-
de var nu, at Breler dedicerede sin bog — endda pa titel-
bladet — til Holger Rosenkrantz.

Bogens forhistoriske er den, at Johan Arndt* i sine ind-
flydelsesrige skrifter, bl. a. de beromte 4 (senere 6) bgger
vom wahren Christentum sterkt havde understreget hellig-
gorelsens ngdvendighed. Samtidig nerede Arndt stor keer-
lighed til de middelalderlige mystikere (han udgav selv en
rekke af dem), og han kom igvrigt ogsa for skade at citere
den protestantiske mystiker Valentin Weigel®. Det ene
med det andet bevirkede, at der i visse kredse blev rettet
voldsomme angreb pa Arndt og hans formodede ketterske
opfattelse. Arndt blev — med sterre eller mindre ret —
beskyldt for at veere weigelianer, rosencreutzer og meget
andet. Alt efter det princip, som Johan Gerhard formule-
rede saledes: .

»Qui studium hoc aevo pietatis graviter urget,
Et sophias partem tractat unquam sacrae,
Tlle Rosaecrucius vel Weigelianus habetur,
Et nota turpis ei scribitur hereseos«®.

2) Mpysterium Iniquitatis Pseudoevangelice: Hoc est: Dissertatio
Apologetica Pro Doctrina Beati Joannis Arnd, ... Adversus Centauros
Quosdam Pseudoevangelicos et sophisticam illorum Theologiam. Det
kgl. bibliotek besidder to eksemplarer med let varierende udstyr og
tryk.

3) Se om ham, Moller, Cimbria literata 11, p. 24 ff.

4) Dod 1621 i Celle som superintendent i fyrstendemmet Liineburg.

5) Ded 1588. Hans skrifter tryktes forste gang 1609 ff., men cirkule-
rede i afskrifter forinden.

%) Citeret efter A. Israel, Valentin Weigels Leben und Schriften, Zscho-
pan, 1888, p. 30.



308 Jens G. Moller

Her tog nu blandt andre Breler forsvaret op og dedicererer
sin bog til Rosenkrantz med en fortale, hvori han taler
om de ugudelige tider, som er sadan, at mens det en gang
var Arndt (eller Jesus, formuleringen er bevidst dobbelt-
tydig), som drev kreemmerne ud af templet, sa har evan-
geliekreemmerne nu drevet Arndt (eller Jesus) ud. Og
arsagen er den gammelkendte: katteri. Det er den for-
brydelse, som farisaere og hyklere og pseudoevangelister
(altid) penser pa’. Og Breler henvender sig direkte til
Rosenkrantz: »Du, den lerdeste blandt de sdleste, den
edleste blandt de lerde og blandt begge den bedste, har
i mange ar kendt deres (fariszernes og hyklernes) sande jeg
(genium); du blander slangen med duen og videnskaben
med livet siledes, at du alene er den vardige, som jeg
kan anbefale denne Kristi sag. Han (Kristus), som du nu
— hvad jeg ikke skal paminde dig om — fornemmelig
bor beskytte ved dine skrifter, som ikke leengere ber holdes
tilbage, og endvidere, som du har gjort det hidtil, ved
forbillede og liv«. Breler fortsetter: »... du har heller ikke
skjult hverken over for Arndt eller mig, hvormeget du
skylder ham (Arndt). At en mand, som er meget kyndig i
de guddommelige ting, alene ved laesning af Arndt plud-
selig er blevet befriet fra en andelig nedtrykthed (tristitia),
som ikke lasningen af nogen teolog, ingen samtale kunne
sprede, det er ikke hans, men Kristi ros, men det er din
(ros), at du senere har villet drage til ham (Arndt) pa en
lang rejse, har villet tale med ham og @re ham .. .«
Denne dedikation bevirkede nu, at Rosenkrantz — som
tidligere Arndt — fik ry for at vaere weigelianer, rosen-
creutzer 0.s.v., og ovenikgbet blev han skarpt angrebet af
sin tidligere mentor og ven, den tyske teolog Dantel Cramer.
For at rense sig skrev Rosenkrantz da i 1622/23 et langt
apologetisk brev til Cramer, der — som naesten alle Rosen-
krantz’ skrifter — er beregnet pa offentliggerelse gennem

7) Sml. J. Oskar Andersens unejagtige referat p. 254!



Holger Rosenkrantz, Arndt og Andred 309

afskrifter®. Heri afviser han blankt beskyldningerne for at
vere rosencreutzer eller weigelianer — socinianerne dedi-
cerede en katekisme til det teologiske fakultet i Wittenberg,
men deraf kan man da ikke slutte, at Wittenberg er soci-
niansk®. Igvrigt forholder det sig siledes med hans be-
kendtskab med Breler:

Rosenkrantz var forst blevet gjort opmeerksom pa ham
gennem hertug Ulriks rad, Theodor Bussius, og havde der-
efter tilfeldigt truffet ham pa en kro i Holsten under en
gesandtskabsrejse i 1620. Han havde ikke haft noget at
udsztte pd ham, men pa den anden side heller ikke givet
ham anledning til at dedicere sig forsvarsskriftet for Arndt,
selvom Breler af deres samtale havde kunnet forsta, at
han, Holger Rosenkrantz, havde elsket Arndt fra det gje-
blik, han i sit logi havde faet besgg af ham under en
Tysklandsrejse i 1616. — Endelig havde Rosenkrantz dagen
efter samtalen i kroen, en sendag, slaet folge med Breler
og underholdt sig med ham i nogle timer. Rosenkrantz
gor altsd rede for disse forhold og fralegger sig ethvert
ansvar for Brelers bog. Igvrigt mener han ikke, at Breler
ber regnes til weigelianerne, omend der kan rettes alvorlige
indvendinger mod hans bog, ferst og fremmest p. gr. a.
dens uforsonlige tone. Og trods sin sympati for Arndt har
Rosenkrantz ogsa meget at udsette pa dennes skrifter!®.

Sa vidt Rosenkrantz selv. Men vi kan hente yderligere
oplysninger vedrgrende mgdet med Breler og de forskellige
implicerede personer fra vore kilder: Hvem var nu for det
forste Bussius ¢ Theodor Bussius var hofrad hos den danske
hertug Ulrik og havde truffet Rosenkrantz under en af
dennes tidligere gesandtskabsrejser — Rosenkrantz var jo
rigsrad — i 1619. Det fremgar af hans breve til Rosen-

8) Der eksisterer nu i hvert fald to. Her er benyttet den i Ny kgl.
samling, 1378, som fylder 178 foliosider.

9) Brevet til Cramer p. 8(—9).

10y Tbid. p. 9—17.



310 Jens G. Moller

krantz, at han var »arndtianer«!!, og det samme gjaldt
hans bror leegen Georg Bussius!2. Meget naturligt tog han
sig af en meningsfelle, Breler, og anbefalede ham til
Braunschweigs kansler!3, hvilket formodentlig har bevirket
hans ansa®ttelse hos hertug August!4. Bussius kunne s
meget des lettere gore sin indflydelse geldende i Braunsch-
weig, som han — foruden at vare hertug Ulriks rad —
ogsa var hofrad hos hertug August?s.

I redegorelsen for sit tilfeldige mode med Breler for-
teeller Holger Rosenkrantz i brevet til Cramer, at han forste
gang horte Breler tale, »injecta, ni fallor, a Bibliopola
Hamburgensi Michaele Heringio, Tauleri a se brevi publicis
typis sub meo nomine denuo describendi mentione .. .«1¢
J. Oskar Andersen har i farten refereret stedet siledes:
»Den gang blev det sagt ham, at Breler ville udgive et
forsvar for Arndt og dedicere ham bogen«'’. Men her er
jo tale om en udgave at Tauler (Taulerus), den beromte
middelalderlige tyske mystiker og forfatter til en postille,
som gennem tiderne har vaeret sogt opbyggelseslitteratur.
Denne udgave skulle altsd besgrges af en hamburgensisk
boghandler, Hering, under Rosenkrantz’ navn. — Bogen
findes pa det kgl. bibliotek og er en stor folioudgave af
Taulers postille, Theologia Deutsch og Thomas a Kempis’
»Kristi efterfolgelse«, udgivet i Hamburg 1621 af Michael
Hering og dediceret til Albrecht Skeel, Gerhard Rantzau,
Ditlev Rantzau og — Holger Rosenkrantz! — Bogen er
forsynet med udaterede fortaler af Johan Arndt (som

11y »Breve til og fra Holger Rosenkrantz« i Kirkehist. Suml. 3. Rxkke,
b. VI, nr. 73.

12y Jfr. slutningen af Morsius’ nedenfor nzvnte brev.

13) J. Oskar Andersen, p. 255, note 2.

14) Endnu i 1622 synes han ikke i tjeneste hos hertug August, jfr.
dedikationen i nedenna®vnte »Vindicie«

16) Jfr. artiklen om ham i Dansk Biografisk Leksikon, 2. udgave.

16) Brevet til Cramer p. 9 f.

17) P. 255.



Holger Rosenkraniz, Arndt og Andred 311

tidligere havde udgivet de pageldende skrifter) og Luther,
og den synes ikke at have noget med Breler at gore.

I dedikationen ,som er dateret 1. januar 1621, skriver
Hering selv bl. a.: »Und weil ich Woledle/Gestrenge/Ehren-
veste und Manhaffte/ Grossgiinstige Junckherrn/ gebietende
Herrn/ vorm Jahr/ auff dem Fiirstlichen Residentz hause
Gottorff in Holstein/ solch mein vornehmen der postill
(nemlig at udgive den pany) Ewer E. E. E. E. G. G. G. G.
zum theil eroffnet/ haben daran dieselben ein sonders
gefallen getragen/ worauff ich desto freudiger mit dem
Druck fortgefahren ...« si dedicerer Hering nu bogen til
disse fire.

Om den rejse i 1620, hvorunder Rosenkrantz altsa havde
truffet bade Hering og Breler, er vi vel informerede?!®. I
egenskab af rigsrader skulle Skeel og Rosenkrantz forhandle
med hertugen af Gottorp i felgende indviklede sag: Bade
hertugen og Christian IV gnskede at haevde deres stilling
over for Hamburg. Som et middel hertil ville Chr. IV have
sin sgn Frederik indsat som »koadjutor« i srkestiftet Bre-
men, men de samme planer havde den gottorpske Hertug
— der igvrigt var en neve af stiftets indehaver — for sin
son'?. — Gert (eller Gerhard) Rantzau, som var statholder
i hertugdemmerne?°, og Ditlev Rantzau, som var landrad
sammesteds?!, er formodentlig de to holstenere, som skulle
ledsage Skeel og Rosenkrantz pa faerden?2. Og under for-
handlingerne med hertug Frederik pa slottet i Gottorp
har disse fire meend da truffet Hering, og senere har Rosen-
krantz igen veret sammen med ham i den kro, hvor ogsa
Breler overnattede.

18) Jfr. allerede J. Oskar Andersen p. 164.

19) Kr. Erslev, Rigsraad og Stendermoder i Kristian 1V’s Tid 1,
1883—85, p. 306 f. Jfr. Sonderjyllands Historie 111, 1940, p. 13. (Johanne
Skovgaard). — Forresten trak Chr. IV som bekendt det lengste stral

20) Se Dansk Biografisk Leksikon 2. udg.

21) Se Dansk Biografisk Leksikon 1. udg.

22) Jfr. Erslev, op. cit., p. 306.



312 Jens G. Moller

Den ydre ramme for Rosenkrantz’ mede med Breler er
saledes fuldt oplyst og Rosenkrantz’ egne forklaringer veri-
ficerede. Men det virker nu pafaldende, at kernen i Brelers
dedikation, omtalen af den hjzlp, som Holger Rosenkrantz
skal have faet ved at leese Arndt, bergrer Holger slet ikke
i sit brev til Cramer. Kan det da tenkes, at Rosenkrantz
har modtaget en impuls fra Arndt (hvem han altsi har
truffet personligt og veeret i inddirekte forbindelse med),
som han forbigar eller glemmer, men som han har nsevnt
for Breler? Et sikkert svar kan ikke gives, men det er i
hvert fald ikke umuligt af kronologiske grunde2:. Rosen-
krantz’ vekkelse kan med sikkerhed dateres til omkring
1598 eller 99. Men allerede i 1597 havde Arndt udgivet
Theologia Deutsch med et forord, hvori han drager til
felts mod sin samtids »theologia disputatrix, verbosa, ven-
tosa, et contentiosa« — og sddanne udfald kan nok tenkes
at have sat gang i Rosenkrantz, som i sin ungdom havde
optradt som en disputator for herren. I dette forord havde
Rosenkrantz ogsa kunnet lese: »Wo wir nicht rechte Busse
thun werden/ so wird Gott die reine lehre von vns nemen/
vnd wann wir gleich in den Streitbiichern vnnd disputa-
tionibus sessen biss vber die orhren«. For Rosenkrantz —
som for sa mange andre — var tidens disputeresyge blevet
den store anfmgtelse, og ganske pa linie med Arndt taler
han i brevet til Cramer (hvor han skildrer sin andelige
udvikling) om, at det er en gammel klage i kristenheden,
at mens alle kalder sig kristne, sa er det sa fa, som viser
et hjerte og sind, som er pavirket af erkendelsen af Kristus
og kerligheden til ham, mens man derimod disputerer om,
ja »sgnderriver« alt, hvad i skriften er overleveret til frelse2.
Men Arndt lader ud fra denne iagttagelse dogmatikken
ligge og koncentrerer sig om det kristne liv: »Dann die
Erkenntniss Christi stehet mehr in praxi in der vbungen

23) Som havdet af J. Oskar Andersen p. 149.
24) Brevet til Cramer, p. 59 f.



Holger Rosenkraniz, Arndt og Andred 313

der Christlichen Tungenden/ vnd friichten des Geistes dann
in der wissenschaff (sic) vnd theorica«25. Rosenkrantz, der-
imod, ser redningen i en fornyelse af leren pa skriftens
grund — og heri adskiller han sig fra Arndt savel som fra
tidens gvrige reformortodokse. Men det er meget vel teenke-
ligt, at Arndts forord kan have influeret Rosenkrantz’
»vekkelse«. En antydning af, at det forholder sig siledes,
teor man maske se deri, at netop Breler, som skrev om
Arndts betydning for Rosenkrantz, vidt og bredt citerer
forordet fra 1597 i sit andet (nedenfor omtalte) skrift.

Det ses, at Rosenkrantz — vel at taktiske grunde —
gar si let hen over sit forhold til Arndt og kredsen om
ham, at han kun navner sit mgde med Arndt i 1616, som
jo ikke lod sig bortforklare. Man kunne da tenke sig, at
der ogsa 14 et reelt indhold bag beskyldningerne for rosen-
creutzeri og wiegelinanisme, som Rosenkrantz ikke vil
komme ind pa.

Weigelianer har Holger Rosenkrantz nu ikke vaeret. Vel
genfindes den samme frontstilling (f. eks. over for ortodok-
siens leere om den tilregnede retferdighed, justitia impu-
tata) undertiden i bade Rosenkrantz’ og Weigels skrifter.
Men Weigels lere om det indre ord, hvorefter ogsa skriften
skal tolkes, er Rosenkrantz fuldsteendig fremmed. Rosen-
krantz var — og ville veere — skriftteolog, ikke mystiker.

Men har Rosenkrantz da veret medlem af rosencreut-
zernes »eldgamle broderskab«? Heller ikke det, af den
simple grund, at rosencreutzerne aldrig har eksisteret.
Béde deres bersmmelse og deres eksistens skylder de nogle
skrifter af den wiirttembergiske teolog, Johan Valentin
Andrei?®, fra 1614 og 15. I disse skrifter havde Andreid
foregivet eksistensen af et 200 ar gammelt broderskab,
som ville reformere »det menneskelige og det guddomme-

25) Alle citaterne er hentet fra en udgave, som kom i Magdeburg 1605.
Det forord, som er trykt hos Hering, er noget forkortet.

26) Dod 1654. Om ham, se Holschers artikel i Realencyklopddie fir
prolestantische Theologie, 3. udgave.



314 Jens G. Moller

lige« pa et pansofistisk grundlag: natur og bibel stemmer
overens. Hele historien serveredes i en fantastisk-mystisk
ikledning, og den vakte enorm opsigt i datiden. »Uberall
wurde von geheimen Briiderschaften gefabelt«*’. Men An-
dred, som igvrigt var ven og beundrer af Arndt, ngjedes
ikke med at holde offentligheden for nar. Han segte selv
flere gange at danne et kristent broderskab, et societas
christiana, som skulle rdde bod pa tidens brest, en art
kristen udformning af rosencreutzernes foregivne broder-
skab. Han siger senere selv om formalet: »Mein Ziel war,
Christum wieder an seinen Ort zu stellen, nachdem ich die
alten religiosen wie literarischen Gotzenbilder zerbrach«?s.
Blandt de mend, som var udset til at deltage i broder-
skabet treffer vi pa Arndt, Johan Gerhard og medicineren
Daniel Sennert — alle tre mend, med hvem Rosenkrantz
stod i forbindelse?9.

I 30-arskrigens virvar lod planerne sig ikke fore igennem,
selvom Andred endnu i 1628 fik oprettet et societas chri-
stiana (nu pa et snevert konfessionelt grundlag), men et
par af de skrifter, hvori han i 1620 skildrede selskabets
ideelle indretning, er siden blevet genfundet3?. Det drejer
sig om Christianae Societatis Imago og Christiant Amoris
Dextera porrecta. Som selskabets scopus »i kort sammen-
fatning« angives, »at efterligne og fremstille vor Frelsers
leere og seeder med mund, hjerte, ord og gerning«3!. Broder-
skabets leder skal vare en vis from og klog tysk fyrste —
der tenkes pa Hertug August af Braunschweig, som An-

27) W.-E. Peuckert, Die Rosenkreutzer, Jena 1928, p. 179.

28) Peuckert, op. cit. p. 187.

29) Et brev fra Rosenkrantz til Sennert i Kirkehistoriske Samlinger,
3. Rzkke, VI, p. 71 f. Ifelge regnskabsbogen p. 53 (Udg. Jysk Selskab
for Historie, Sprog og Litt., 1955) far Sennert i 1631 tilsendt 100 rigs-
daler.

30) Fundet forst i engelske oversazttelser og dernzast latinske afskrifter
og publiceret i begge skikkelser af G. H. Turnbull i Zeitschrift fiir deutsche
Philologie, 73 og 74 (1954 og 55).

31y Op. cit. 73, p. 418 (Imago).



Holger Rosenkrantz, Anrdl og Andred 315

dred brevvekslede livligt med. Ved sin side skal lederen
have et rad pa tolv medlemmer, hver med sine szrlige
opgaver. En af dem er »teologen«, og han omtales siledes:

»Altsé har teologen biblen, som han tror (rummer) ikke
blot religionens fundament, men al visdoms, klogskabs og
magts dyb pa een gang og indbegrebet af denne verden.
I den finder han Kristus, vort midtpunkt og sandhedens
og godhedens fyrste, som vi skal formes efter, hvis ikke
alt vort skal vakle .... Saledes bliver biblen for os, fra
at veere genstand for stridigheder og rustkammer for dispu-
teren, troens ark, bgnnernes helligdom, karlighedens scep-
ter, mysteriernes forradskammer, alle dyders skole, vis-
dommens skueplads«®2.

Man ser, at det pansofistiske drag, de angivne rosen-
creutzers kendemsrke, stadig er tydeligt: biblen er ikke
blot religionens fundament, men rummer i sig al verdens
visdom, »indbegrebet af denne verden«. Men samtidig finder
vi her, som hos Arndt og Rosenkrantz, at vi skal formes
efter Kristus, og ordene om biblen, som skal ophere med
at vaere genstand for disputeren og i stedet blive en troens
ark for os, er som talt ud af Rosenkrantz’ hjerte.

Hvis Rosenkrantz da har haft sympati for rosencreut-
zerne, s& har det nok varet for Andreds kristne udform-
ning af sin ungdoms littersere falskneri. Men som vi skal
se, har de tyske anklagere ikke haft helt uret i at kalde
den lerde Holger for rosencreutzer, heller ikke selvom de
jo dermed teenkte pa rosencreutzernes pansofistiske bro-
derskab.

I 1617 fik Holger Rosenkrantz et brev fra Joachim
Morstus, en omvandrende litterat, som stammede fra Ham-
burg, hvori Morsius udtrykte enske om at matte blive

32) Op. cit. 73, p. 421, (Imago). Teksten synes ikke helt klar, i hvert
fald har den engelske oversattelse fordrejet meningen, op. cit. 74, p.
156.



316 Jens G. Moller

optaget blandt Rosenkrantz’ klienter33. Denne Morsius var
hele sit liv optaget af tidens reformplaner, de vere sig
naturfilosofiske eller teologiske, og pa alle sine rejser var
det hans lidenskab at traede i forbindelse med hemmelige
broderskaber, forst og fremmest rosencreutzernes. Han ud-
gav saledes i 1616 en skrivelse, stilet til rosencreutzernes
selskab, hvori han tryglede om en sammenkomst34! Som
et minde om hans rejser foreligger det sakaldte Album
Morstanum, hvori Morsius har ladet sine bekendtskaber
skrive, og hvori han har samlet meget materiale til belys-
ning af tiden og dens reformtanker. Desverre er Albummet
bortkommet i forbindelse med begivenhederne under anden
verdenskrig?®s, men i Schneiders bog er opfert en alfabetisk
liste over de mand, som har skrevet i albummet, hvorved
det er muligt at rekonstruere Morsius’ rejser og danne sig
et billede af hans bekendtskabskreds3¢. Vi kan saledes se,
at han i 1617 opholdt sig i Kebenhavn, hvor bl. a. Caspar
Bartholin, Brochmand og Resen — alle venner af Rosen-
krantz — har skrevet i albummet og sikkert henledt hans
opmarksomhed pa Rosenkrantz®. I Kgbenhavn sa lidt
som andet steds fandt Morsius rosencreutzere, men hans
utrettelige sogen bragte ham i kontakt med ikke alene en
lang raekke af de maend, som excellerede i naturfilosofi og
mysticisme (f. eks. Jakob Bohme og dennes elev Franken-
berg), men ogsi med reformteologer som Arndt og deres
velyndere (f. eks. den flere gange omtalte hertug August
af Braunschweig). Endelig naede han i 1629 til Andrei i
Wiirttemberg, og her fandt han noget af det, han segte.
Der er bevaret et brev fra 1643, i hvilket Morsius bl. a.

33) Brevet i Kirkehist. Saml., 3. Rekke VI, p. 757 ff. Om Morsius, se
H. Schneider, Joachim Morsius und sein Kreis, Libeck 1929.

34) Schneider, op. cit. p. 31 f.

35) Efter velvillig meddelse fra Bibliothek der Hansestadt Liibeck i
brev af 22. jan. 1963.

36) Op. cit. p. 79 ff.

37) Selv henviser Morsius i brevet til bl. a. Daniel Cramer!



Holger Rosenkrantz, Arndt og Andred 317

forteller om resultatet af besgget hos Andre#®8. Andreis
societas behagede Morsius i den grad, at han ville bruge
alle sine penge og alle sine optegnelser om hemmelige ting
(collecta arcana) pa dette eller et lignende foretagende.
Morsius fortaeller videre, at han af Andred fik forzret tolv
eksemplarer af de ovennavnte skrifter, Imago og Dextera
porrecta, »die ich folgender Gestalt distribuiret habe« —
og her folger sa en liste over tolv maend, som Morsius (eller
Andred) abenbart har ment, ville vaere interesserede3®.
Pa forstepladsen blandt dem navnes hertug August nok
en gang, og det femte eksemplar er blevet givet til:

»Illustris quondam Senator Regni Danici ac Regis Con-
siliarius, Oligerus Rosencrantzius, qui quanti hoc sanctum
institutum fecerit, peculiari libro testatus, cujus procul
dubio apud filios et Henricum Ernesti Ms. exemplar ex-
tabit«.

Altsa: Rosenkrantz har fundet stort behag i disse planer
og bevidnet det i en bog, som skulle findes i manuskript
hos hans sgnner eller Henrik Ernst0. Desverre kendes
dette manuskript ikke leengere, vi kan ikke vide, hvorledes
Rosenkrantz har vurderet Andreds projekt, men at han
har fundet behag i det, kan efter det ovenfor citerede
ikke undre. Morsius selv har gjensynligt ment, at
Rosenkrantz delte hans interesser for pansofi og naturfilo-
sofi, og han har opfattet Andreids skrifter som udtryk for
sadant. I 1626 havde Morsius som formidler tilbudt Rosen-
krantz nogle bgger, som indeholdt »verdens hgjeste viden-
skaber« og ligeledes tilbudt ham nogle »secretissima arcana
universa«?l. Og i hvilken stemning Morsius har overrakt

38) Brevet er trykt forskellige steder, her citeres efter Schneider, op.
cit. p. 57 ff.

39) Hele brevet vrimler igvrigt med navne pa naturfilosoffer og re-
formteologer.

40) Professor i Sorg og discipel af Rosenkrantz.

41) Afskrift af brevet i Ny kgl. Samling 1291, 4to, p. 115.



318 Jens G. Moller

et af Andreids skrifter til Rosenkrantz fremgar af hans
afsluttende gnske i brevet om, at han selv matte fa bare
sidstepladsen blandt et sadant broderskabs »vandrings-
maeend, forskere og samlere af oldtidens mindesmarker og
naturens hemmeligheder ...«*2. — Hvornar Morsius over-
rakte skriftet, ved vi ikke, men maéaske i okt. 1632, da
Rosenkrantz skrev i hans album.

Med udgangspunkt i Brelers dedikation har vi nu frem-
draget forskelligt, som belyser den stilling Holger Rosen-
krantz omkring 1620 indtog (eller kunne have indtaget)
til en rekke af tidens andelige beveegelser. Fra bekendt-
skabet med Breler til bekendtskabet med Morsius ser vi
ham i stadig kontakt med alt, hvad der rorte sig bagved
eller uden om den rene lere?. Og det er ganske Kklart,
at i begyndelsen af det syttende arhundrede har reform-
ortodoksien i alle sine facetter haft sine fornemste tyske
reprasentanter i Arndt og Andrei, men herhjemme i
Holger Rosenkrantz44.

Til slut skal det navnes, at en hamburgensisk teolog
angreb Brelers bog, og ogsd han dedicerede sit vark til
Holger Rosenkrantz. Men Breler lod sig ikke sla ud. Han
skrev rask vaek et svar pa 1000 sider, som udkom i 1622
under titlen Vindicice Pro Mysterio Iniquitatis Pseudoe-
vangelice/ Adversus Pseudoevangelicum Declamatorem et
Postillatorem Hamburgensem. Men nu var han dog blevet
sa klog af skade, at han ikke dedicerede skriftet til Holger
Rosenkrantz, men til ... hertug August den yngre af
Braunschweig!

42) Schneider, op. cit. p. 60.

43) Breler og Morsius kendte iovrigt hinanden, se citatet fra et brev
fra socinianeren Ruarus i Cimbria literata 11, p. 125.

44) En sammenligning med hertug August halter derimod, fordi
Rosenkrantz ikke bare optradte som macen, men ved sine skrifter tog
aktivt del i reformforsogene.



