


In memoriam

HAL KOCH
6. maj 1904 -10. august 1963.

en 10. august 1963 dede Hal Koch, gennem mere end
D 25 ar en af landets mest kendte og meget indflydelses-
rige mand der med lysende begavelse, spillende energi og
utrolig veloplagthed havde foldet sig ud pa mange felter:
videnskabelige, kirkelige, nationale, kulturelle og politiske.
Hans eftermele vil blive stort og mangefarvet, i denne
sammenhang skal han forst og fremmest mindes som
kirkehistoriker, som forsker og leerer, formand for Selskabet
for Danmarks Kirkehistorie og grundlegger af det Institut
for dansk Kirkehistorie han gennem nzsten 7 ar kom til
at lede, og hvis fornemste opgave nu bliver at leve op til
den inspiration der udgik fra ham.

Hans Harald Koch, fodt i Hellerup den 6. maj 1904,
var barn af en udpreget dansk og akademisk familie.
Farfaderen Ludvig Koch — selv preestesgn og indgiftet i
den windingske presteslegt — virkede gennem mange ar
som prast og provst, leengst i Sjeellands stift; han var udtalt
folkekirkelig — eller med hans egne ord i et privatbrev
til Morten Pontoppidan »sognekirkelig« — og i dansk kirke-
historieskrivning vandt han fortjent ry ved en rzkke
grundsolide arbejder, is@r over det 18. og 19. drhundrede.
Faderen, Hans Winding Koch, havde sin leengste embedstid
som sognepraest ved Solbjerg kirke (og provst pa Frede-
riksberg). Han var en »moderne type«, en af de forste
gejstlige socialdemokrater, med kraftig pavirkning fra

14+



210 P. G. Lindhardt

engelsk »kristelig socialisme«, og samtidig en hvas kultur-
debatter, lige kritisk overfor kirkelige, politiske eller sociale
misforhold, og maske mest polemisk mod den brandesian-
ske »kulturradikalisme«. Han var kirkefondsmand og redi-
gerede gennem flere ar det fremragende blad Plovfuren,
var en ledende skikkelse i den kristne studenterbevagelse,
en ypperlig og meget hort preedikant og sterkt engageret i
Ydre Mission. Moderen, Margrethe f. Schioler — hgjt for-
tjent af sygeplejesagen — var af en slegt der ikke blot
rummede gejstlige, men ogsd udpraegede forretningsfolk.
I Hal Koch var »generne« fra de nzrmeste forfaedre tyde-
lige, og slegt og hjem beted altid — og nok mere og mere
— noget aldeles afggrende for ham.

1921 blev Hal Koch student fra Metropolitanskolen og
tog 1926 teologisk embedsexamen med to egregier og tre
lauder; at han ikke fik det tredie egregie skyldtes en
meerkelig tilfeldighed. I sin studentertid kom han sterkt
pa afstand at det religigse liv i senliberalismens lejr, KFUM,
studenter- og gymnasiastbevaegelsen, og den kreds han
tilhorte var vel i hgj grad personligt engageret i teologien,
men regnede neppe — Koch ialtfald ikke — med fremtidig
tjeneste i kirken. Man dyrkede iser de historisk-exegetiske
discipliner, men foragtede systematikken og vilde ikke vide
af »normer¢, og skont Koch umiddelbart efter Ed. Geismars
ded (1939) bevidnede ham sin taknemmelighed fordi han
var »Medstrider, ikke Docent« og ikke »havde Sandheden
med hjemme fra«, s& var han dog neppe som student
videre optaget af Geismars virksomhed, sa lidt som af det
tidehvervsrgre der i hans sidste studenterar bred frem.
Han delte vistnok den indignation der 1924 fik hans far
til at forlade formandsposten i Studenterforbundet, men
senere — og igvrigt mere og mere — stillede han sig
forstaende overfor det tidehvervske »opgers« ngdvendighed :
»Disse Preester er omtrent de eneste, der aabent vedgaar
deres teologiske Forpligtethed og prever at svare til denc
— hed det allerede 1939.



In memoriam Hal Koch 211

Impulsen til kirkehistorisk studium kom da han som
17-arig rus i juleferien i sin faders bibliotek fandt og med
stigende betagelse leeste Ad. v. Harnacks beremte Mission
und Ausbreitung des Christentums. Den lerte han noget
om hvad historisk forskning er og vakte en »Drgm« om
selv engang at »skildre den europeisk-kristelige Kulturs
Fodselstime«, denne »meerkelige og interessante Periode,
hvor Kristendommen bliver til og vokser frem, m3des med
den hellenistiske Kultur og det romerske Samfund, om-
formes af og tilpasser sig Antikken, samtidig med at den
selv setter sit Praeg paa hele Menneskelivet«. P4 egen hand
fortsatte han sin udstrakte laesning, og i denne situation
var det en lykke at han blev grebet af Jens Norregaards
gvelser over Euseb, thi han havde »som ingen anden af
Fakultetets daveerende Leerere ... den Evne gennem sin
Undervisning at vaekke Interesse for videnskabelige Pro-
blemer og anspore til fortsat Arbejde«. Koch bevarede
stedse folelsen af et elevforhold til Nerregaard — jfr. hans
nekrolog i Kebenhavns Universitets Festskrift, 1953 — og
for Norregaard var Koch altid disciplen over alle disciple
(jfr. hans biografi af Koch i Dansk biografisk Leksikon
XXVII, 340ff.). Men ogsa af J. Oskar Andersen fik Koch
et steerkt indtryk, iser gennem de forelsesninger over dansk
kirkehistorie som han flittigt noterede ned, renskrev i store
protokoller og siden stadig konsulterede. Flere gange be-
klagede han at han ikke kunde henvise til den (for stedse
utrykte) forelesning som kilde (jfr. igvrigt hans nekrolog
over J. Oskar Andersen i Kgbenhavns Universitets Fest-
skrift, 1960).

Efter examen var Koch et arstid huslerer pa landet,
men kom igvrigt omgaende igang med kirkehistorisk ar-
bejde. Han oversatte det 1927 udgivne bind II af Hj.
Holmquists Kirkehistorie, og publicerede (TT. 4. VIII,
257ff.) i udvidet form en af sine gvelsesopgaver: Det juri-
diske Grundlag for Kristenforfolgelserne i de forste Aar-
hundreder. Med allerede betydelig belesthed gjorde han



212 P. G. Lindhardt

de forskellige nyere synspunkter op og afviste — i tilslut-
ning til Th. Mommsen — at der skulde have existeret en
speciel lov mod kristendommen eller at man blot skulde
have anvendt alment gzldende straffebestemmelser; den
juridiske begrundelse for indskriden 13 i embedsmendenes
»coercitionelle« befgjelser, deres pligt til politimaessig ordens-
handhevelse, og de straffede ikke pastaede »forbrydelser,
men »selve navnet«.

1927/8 var Koch i Paris for for alvor at tage fat pa de
patristiske studier, iser hos E.de Faye (til hvem Ngrre-
gaard personlig introducerede ham), og efter hjemkomsten
tog han skoleembedsexamen i fransk (1929) — vel fordi
han regnede med at skulle vere leerer — for derpa atter
1929—31 at studere udenlands (Italien og Tyskland, mest i
Tiibingen). Han lagde sig efter et bredt kendskab til
kirkefeedrene indtil Athanasios og til gresk filosofi fra
Platon til Plotin. Disse studier resulterede forelgbigt i
disputatsen: Pronoia und Paideusis. Studien iiber Origenes
und sein Verhéltnis zum Platonismus. Afhandlingen — der
»bevidst« skulde veere det »grundleggende Forarbejde til
et storre Forseg paa i bred Stil at gere Regnskabet mellem
Antik og Kristendom op« — forsvaredes 3/11—32 for den
teologiske doktorgrad og mgdte hos alle opponenter en
temmelig enestiende anerkendelse. Den er da ogsa blevet
stdende som en af grundleggende monografier i patristisk
litteratur. Koch skildrer forst hvordan Origenes med for-
bloffende konsekvens og af sire heterogene elementer
skaber sin livsanskuelse under synspunkt af Guds opdra-
gende forsyn: »Seine Tat ist, eine solche Gesamtheitsan-
schauung aufgebaut und sie christlich ausgebaut zu haben
— wenn man will — das Christentum zum pidagogischen
Idealismus umgeformt zu haben«. Derpa belyser han Ori-
genes’ forhold til stoicisme og platonisme og bestemmer
iseer hans teologiske system ud fra den sakaldte »middel-
platonske« tradition. Og det er ham meget om at gere at
vise at selvom Origenes omdannede kristendommen til



In memoriam Hal Koch 213

filosofi, s& betgd det for ham og hans samtid ingenlunde
en svaekkelse af »die christliche Entschiedenheit«, thi han
forstod forst og fremmest sig selv som kristen og var sig
kloften til filosofien klart bevidst. Sin fuldkommenheds-
streben udfoldede han »als platonische Pidagogie«, men
just denne peedagogi forbandt ham sa intimt med kirken,
fordi han (ved allegorisk fortolkning) fandt den i Skriften,
og fordi den kun kan fuldkommenggres gennem kristen-
dommen og saledes skabe den sande kristelig-humane per-
sonlighedsreligion. Mere end andre blev derfor Origenes
indfaldsvej for graesk filosofi i kirken, og i hans person-
lighed sammensmeltede de to uensartede elementer sadan
at der ikke blot kom en filosofisk anskuelse, men ogsa
veine lebendige Religion« ud af det, thi med sit abstrakte
gudsbegreb forbandt han et levende gudsforhold. Gang pa
gang vendte Koch tilbage til Origenes — naturligt nok
nar ens personlige og videnskabelige problem er forholdet:
kristendom—humanisme — men de egentlig patritiske
studier naede aldrig hgjere end i det »grundleggende For-
arbejde« — der virkelig — med H. v. Campenhausens ord
— var »eine schéne und voll ausgereifte Untersuchunge.

At Koch med sin disputats havde kvalificeret sig til
et kirkehistorisk professorat var oplagt, men det som vilde
blive ledigt ved J. Oskar Andersens afgang 1936 var defi-
neret med serligt hensyn til den nordiske kirkehistorie.
Altsa lagde han — der méatte opholde livet ved megen
undervisning og dagbladsskriveri og som gnskede »friere
Arbejdsforhold« — sine studier om, orienterede sig rask i
kilderne til nordisk kirkehistorie og gik igang. Det matte
vere sa meget naturligere at begynde med den tidlige
middelalder som der her foreld en anden af de klassiske
rinfiltrationer« — en parallel til kristendom og humanisme
— nemlig stat og kirke, et problem der allerede (p. 211f.)
havde beskaftiget ham. Og netop nu var der af Curt og
Lauritz Weibull, Erik Arup og Ellen Jorgensen gjort et
radikalt forsog bade pa at sette Nordens historie i forhold



214 P. G. Lindhardt

den almeneuropziske, og at bore dybt med en kildekritisk
analyse der resulterede i en venden op og ned pa meget
som hidtil havde veeret anset for urokkeligt. Allerede 1934
udkastede Koch sit arbejdsprogram: Regnum og Sacerdo-
tium. Strejflys over middelalderlig Historie (TT. 5.V,
1611f.), et velskrevet rids der belyser stat-kirke-problemet
fra Augustin til Innocens IIT, og samme ar kom en detail-
underspgelse af serkebispevalget i Lund 1177 (KS. 6.1,
2411f.), hvori han skarpsindigt, og med fuld anerkendelse
af det principielt rigtige i Arups og iseer Weibull’ernes
Saxo-kritik, dog tager selvstendig stilling og sandsynligger
at Saxos skildring af erkebispevalget har al rimelighed
for sig og stemmer ikke blot med en fornuftig tolkning af
et omstridt pavebrev, men navnlig med den @ndring af for-
holdet mellem kirke og konge som kom med Ringsted-
megdet 1170 — for det sidste punkts vedkommende knyttede
han til ved J. Oskar Andersens opfattelse.

Det afgerende slag faldt dog med Danmarks Kirke i den
begyndende Hgjmiddelalder I—II, 1936. Det er hos Koch
altid — som hos Arup — et hovedsynspunkt at »den jeevne
Befolknings daglige Liv og Virke« er »historisk betydnings-
fuldere end den ofte straalende ydre Historie«, og just
derfor er perioden ca. 1060—1170 sa vigtig, fordigregori-
anismen da virkelig endrer almindelige menneskers teenke-
set og livsholdning og medforer en »Omskabelse af hele
det religiose Live, iser derved at Danmark nu for alvor
kommer ind i en europzisk sammenhsng som @ndrer alle
samfundets institutioner. Der er ikke tvivl om at Koch
»i hovedsagen folger den Linie, der markeres ved Navnene
Weibull og Arup«, men heller ikke om at han i forholdet
til sine forbilleder stod helt frit og tit i enkeltheder tog
et andet standpunkt, f.ex. overfor Arup udferligt be-
grundede at det var kongemagten og ikke kirken som i
det 11. arhundredes slutning var den organiserede magt,
eller at det var kongen og ikke kirken der med kong



In memoriam Hal Koch 215

Knuds helgenkroning gjorde et »Mestertrak«. Bogens store
fortjeneste er dels dens skarpe kildekritiske analyse og at
den helt primert bygger pa diplomer og ikke pa »krgniker«
— NB dog Roskilde-krgniken! — dels at den sa klart,
ogsa terminologisk og ideologisk, optrakker den europziske
baggrund. Bind I behandler forholdet mellem kirke og
konge fra Sven Estridsens tid, da »Kongemagt og Kirke
organiseres omtrent samtidig, undertiden i fredeligt Sam-
arbejde, undertiden ... i haard Strid«. Seerlig grundigt
undersgges forholdet mellem Eskil og Valdemar I — op-
rindelig vilde Koch skrive en Eskil-biografi, men opgav af
hensyn til kildernes art — og meget udferligt begrundes
det hvorfor Ringsted-mgdet 1170 gav bade konge og kirke
sa store fordele og dermed dannede udgangspunkt for den
kommende storhedstid. Bind II drejer sig iseer om kirkens
institutioner, viser hvorfor det kanoniske system slog sa
hurtigt igennem i Danmark, opridser bredt kanonisk og
germansk kirkeopfattelse og det germanske egenkirkesy-
stems tilpasning i Danmark, og gar derpa over til en om-
fattende redeggrelse for bispers og domkapitlers funktion
og betydning, idet det dog staerkt understreges at det
jeevne folk veesentligt kun gennem sogneprasten mgdte den
kirkelige »Nyskabelses« omformende pavirkning. Bogens
méaske vigtigste videnskabelige bedrift er dog nok den
indtreengende og i diplommaterialet begrundede pavisning
af at de danske sognekirker i vid udstreekning er bygget
af benderne selv, og at deres »germanske« ejendoms- og
preestevalgsret leenge bestod som et kanonisk anerkendt
patronat. — Det var meningen at folge arbejdet op med
parallele skildringer af klostrene, kirkens retslige og gko-
nomiske stilling og en udferlig beskrivelse af middelalder-
ligt fromhedsliv. Dette program blev ikke fuldfert, men i
de tre store verker om tidlig dansk middelalder som Koch
siden udgav (p. 219 og p. 225) findes der mange trek af den
art, og allerede 1936 forela (HT. 10.III, 511ff.) en om-



216 P. G. Lindhardt

fattende gennemgang af de @ldste danske klostre, deres
forhold til kurie, konge og biskop, til sogn og til egen
orden, og en rekke antydninger af deres gkonomi.

Arbejdskraften og den videnskabelige produktionsevne
var i disse ar forblgffende. Talrige anmeldelser vidner om
vidtspendende lesning, og den heldige kombination af
dybtgaende kildestudier pa enkelte omrader og bred les-
ning af kilder og monografier kom til sin ret da Koch i
Gyldendals Verdenshistorie fik til opgave at skrive forst
Kirkens Historie indtil Konstantin den Store (I, 1936,
555ff.) og dernezest Fra Oldtid til Middelalder (II, 1938,
3ff.) — d. v. s. folkevandringstidens historie — og endelig
(sst. 4651f.) Kirken i Middelalderen. De veldige krav denne
arbejdsopgave stillede — tilsammen nasten 300 meget
store tryksider — passede ham godt, og »sjeldent er vel
nogen med steorre Iver og Lyst gaaet til et saadant bestilt
Arbejde«. Det markes ogsa tydeligt p4 de mange velop-
lagte rids af de spandinger der fulgte kristendommens
veext ind i greesk-romersk og siden germansk kultur, de
tallase konflikter, infiltrationer og sammensmeltninger af
uensartede elementer som deraf opstod, og et godt ud-
gangspunkt for hele veerket havde Koch i den formbhisto-
riske skoles syn pa Det ny Testamente, og iseer evangelie-
litteraturen. Jjensynlig havde han nu faet uddybet sin
sans for modsztningen mellem »israelitisk« og »greeske«
livssyn.

Med sa solide arbejder bag sig og en sa vel dokumenteret
formel og saglig dygtighed var det pa alle mader forstae-
ligt at Koch i december 1936 sejrede i professorkonkur-
rencen over den sldre, og i en vis forstand »lerdere« Dr.
Bjorn Kornerup. 6/1—37 udnaevntes han til professor i
teologi med kirke- og dogmehistorie, s@rlig Nordens
kirkehistorie som hovedfag. En af konkurrenceforeles-
ningerne (Hans Nielsen Hauges religiose Udvikling) blev
siden trykt (DTT. 1959, 1£f.); den setter ind med en skarp
kildekritisk analyse af Hauges selvbiografiske oplysninger



In memoriam Hal Koch 217

om sin omvendelse, og paviser at de mest karakteristiske
traek hos ham ikke er lutherske, men ortodoxe, pietistiske
og rationalistiske. Iovrigt gives der et udpraget sympatisk
billede af Hauges personlighed.

Fra forst af viste Koch sig at vere en eminent lerer.
Den traditionelle arbejdsdeling i skiftet mellem »store« og
»lille« gennemgang af kirkehistorien gav ham anledning
til at folde sig ud som foreleser, altid engagerende, men
ofte uformel. Iser gik der ry af de Luther-forelaesninger
han — der nu med begejstring kastede sig over Luther-
renessancens hovedvaerker — holdt i sine forste embedsar.
Og i gvelserne, indtil videre mest over patristiske og mid-
delalderlige emner, gravede han dybt, vakte til omtanke
ved kritiske spergsmal og satte igang med selvstandigt
arbejde. Han fik da ogsa talrige dygtige disciple, og i sporet
af hans eget arbejde vrimlede det med specialeafthandlinger,
prisopgaver og disputatser. Maske havde han en tilbgjelig-
hed til at »dyrke« enkelte serligt begavede elever; det
beted ialtfald ikke at han ikke interesserede sig for dem
der ikke havde serlig lyst eller evne til videnskabeligt
arbejde, og pa en helt anden made end tilfeeldet normalt
var dengang kom han de studerende personligt neer.

Hans teologiske standpunkt var afklaret omend ikke
afsluttet. Uden at man kan gore rede for hvordan — derom
talte han sa at sige ikke, som han i det hele kun sjzldent
talte om sig selv, men blot med indtagende koketteri benzg-
tede at han skulde eje et sakaldt »Innenleben« — var den
tidligere »agnosticisme« blevet aflgst af et luthersk stade,
barthiansk fortolket og nzppe uden indflydelse fra »lun-
densisk« eros-agape-teologi. Det viste sig den dagblads-
polemik han allerede 1935 forte mod Oxford-gruppe-bevae-
gelsen, og fremgar yderligere af et foredrag han 1938 holdt
i Solbjerg kirke, under synsvinklen: evangeliets »skat« i
syndige menneskers »lerkar«, og med den naesten kierke-
gaardske »indrgmmelse«: »Vor Opgave er aldeles ikke at
forsvare Kirken. Langt mere tilkommer det os at bgje



218 P. G. Lindhardt

vore Hoveder og gore Bod«. Mere principielt udtrykker
han sig i Hvad er Teologi (Dansk Kirkeliv, 1939, 15ff.
Lidt af hvert, 1940, 23ff.): teologi »udspringer af et rent
praktisk Forhold, af den Forngdenhed, at der skal praedikes
i Landets Kirker«. Som al videnskab m4a den tjene menne-
skelivet, og skal kun »bibringe de studerende de ngdvendige
tekniske og metodiske Forudsztninger for at drive Teologi,
men den egentlige Teologi foregaar forst i det Ojeblik,
hvor den tilegnede Metode og Teknik bringes i Anvendelse
for at berede Vej for Ordets Forkyndelse i Menigheden.
Teologi »giver kun Mening som en kirkelig Funktion«.
Derfor er predikenen ikke blot »Aflesning« af skriftordet,
men en »hgjaktuel« og »selvsteendig Virksomhed« som »fore-
gaar i det menneskelige Aandslivs almindelige Former
som Tanker, der formes i Ord«. Og vel er kirkehistorie ikke
gudsrigets historie, men ogsd den har kun mening fordi
Guds rige er midt iblandt os. Som kirkens tjener kaster
den lys over menighedens fortid og dermed over dens
opgave og konstituerer, ved at konfrontere med fedrene,
en »Samtale, en Dialog, maaske en teologisk Strid« —
med selvbesindelse til formal. Typisk nok navnes i denne
forbindelse Sokrates’ majeutiske arbejde i sandhedens
tjeneste. Samme »dialektiske Droftelse« vil kirkehistorien
etablere: »at mede Medstridende, at drives fremad paa
Banen«. — Til dette nye teologiske stade svarede det ngje
at Koch energisk sggte at blive preesteviet, men statskirke-
ligt knirkeri gjorde at han forst 1958 — under andre bisper
og en anden minister! — fik sit gnske opfyldt.

Det videnskabelige arbejde blev fortsat pa mange fronter.
Inspiration til uddybning af oldkirkestudierne kom bl. a.
gennem nogle (i Ms. bevarede) gasteforelzesninger (Lund,
1938) over Fra Konstantin den Store til Karl den Store.
De var tenkt som kel for det store verk han havde pa
bedding: »Jeg folte mig som en Feltherre, der lod Tropperne
rykke frem, snart fra den ene, snart fra den anden Side,
men hele Tiden koncentreret om den Faestning, der skulde



In memoriam Hal Koch 219

erobres. Ny Testamente, Kirkefeedre, gresk Filosofi,
romersk Forfatningsveaesen og Samfundsforhold, Antikkens
Undergang og Middelalderens Tilblivelse — det var de
Emner, Leesning og Forskning stadig samledes om«.
Frugter deraf foreligger f. ex. i Lidt om Byzanz (DTT. 1938,
2621f.), i den meget udferlige anmeldelse af en rakke nyere
verker om Konstantin den Store (HT. 10.V, 320ff. —
1939) eller i den ypperlige indledning til Knud Bangs
Euseb-oversettelse (1940), og om en bredt anlagt leesning
vidner Fra dansk Kirkehistorie (DDT. 1942, 45ff. 101{f.).
Arbejdet med dansk middelalder udmentedes 1941 i den
250 sider store afhandling: Det danske Folk 1042—1241
(Schultz Danmarkshistorie I, 539ff.). Synspunkterne er
velkendte, men her er ogsa hele den profane historie draget
med ind. Fremstillingen er brillant disponeret, fortellely-
sten stor og fortallemaden i bedste forstand »folkelige.
Men allerede forinden havde hans forskning vendt sig
mod nye mal. 1939 (DTT. 88ff. 243ff.) anmeldte han nyere
Grundtvig-litteratur : meget kritisk overfor Edv. Lehmanns
psykologiserende metode og manglende forstaelse for at
»Ordet og Aandenc er det centrale hos Grundtvig, omend
han med stor ret paviser Grundtvigs redder i romantik
og oplysning. Kritisk var han ogsa overfor Vilh. Andersens
(noget borgerlige og hyggelige), Paul Rubows og Emil
Frederiksens Grundtvig-fremstillinger, men sare begejstret
for Vilh. Grenbechs dithyrambiske tale om Grundtvigs
»skabende Mythe«. Heller ikke H. Begtrups Grundtvig-
boger fandt nade: de er for snzvre, teologiske og parti-
massige, setter for skarpt skel mellem det kristelige og
det menneskelige og fatter slet ikke reekkevidden af den
folkelige vaekkelse. Hj. Helwegs forsog pa at forsta Grundt-
vig ud fra den manio-depressive psykose der forste gang
bred frem 1810 kunde Koch ikke billige — og i festskriftet
til Aage Friis tog han 1940 (jfr. Lidt af hvert, 129ff.)
kritikken op og uddybede den. Han — der altid var noget
skeptisk overfor psykologer — stolede ikke pa psykiaterens



220 P. G. Lindhardt

metode, konfronteret med kilderne. Han bestred ikke
sygdommens manio-depressive art, men den var kun ét
moment; det »sagligt-teologiske Indhold« i Grundtvigs
veerker i arene omkring og efter krisen var ikke »preeget
af en psykoseagtig Tilstand«, men ud af psykosen voxer
ven fast og sammenhangende Anskuelse af Menneskelivet
og dets Vilkaar«, som har sit veerd uafheengigt »af den
psykologiske eller psykopatiske Forklaring«. Grundtvig var
néet ud til »Livets Grenseland« og kunde nu med profetisk
myndighed tale om det han har skuet. Og hvad man end
mener om hans syners »Sandhed¢, s er mgdet med ham
en »Oplevelse for hver, der virkelig har historisk Nerve«
— savist som historisk arbejde ikke er syslen med detaljer,
men »drives frem af Spergsmaalet om Mennesket og dets
Kaar«.

Men iszr opholdt han sig ved Anders Ngrgaards tre-
bindsveerk om Grundtvigianismen, et af den nyere tids
mest betydningsfulde teologiske skrifter, fordi det sa liden-
skabeligt griber tilbage til roden i Grundtvigs kirkelige
syn. Den bog er »sin Veaegt verd i Gulde, for den vil mere end
skrive historie, nemlig genoplive Grundtvigs syn som for-
beredelse til et »Gyldenaar med kristelig og folkelig Gen-
fedelse«. Koch var nok klar over de mange svagheder hos
Norgaard, mindre maske den forholdsvis spinkle kilde-
maessige underbygning end de mange polemiske afsporin-
ger, men endte dog med en ubetinget »Keerlighedserklering
til det nergaardske Forfatterskab«: som han havde frem-
stillet Grundtvig var han »hgjaktuel¢; hans syn pa Ordet,
Friheden og Menneskelivet var just det som trengtes
under Nazismens oprgr mod hele Europas kultur og al
sand menneskelighed.

Skildringen af Grundtvig og grundtvigianismen er maske
ogsd det mest inciterende i Danmarks Kirke gennem Tider-
ne (1939). Her blev for forste gang hele det 19. arhundrede
inddraget i synsfeltet — som en andslivets guldalder, en
blomstrende rosengard, en kristelig og folkelig genfgdelse.



In memoriam Hal Koch 221

Det gav bogen en sewrlig glans, men igvrigt var den et
meget dygtigt og »folkeligt« arbejde som med rette har
fundet vid udbredelse. I koncentreret, men ganske jevn
form samler den hovedlinierne, omend man nok kan sige
at de omrader hvor Koch selv havde arbejdet og havde
sine interesser dominerede lovlig steerkt. Dens indledning
svarer ngje til det kirkehistoriesyn vi ovenfor (p.218)
refererede, men det er typisk at det nu finder form i en
grundtvigsk formulering: »Herrens Ord og Pinsedagen —
uden de to Ting kan man ikke tale om Kirke«, og da heller
ikke om kirkehistorie.

Da uvejret bred ind over Danmark var det ganske lige
til at det blev Grundtvig Koch indbed til forelesninger
over. De blev som bekendt — i efteraret 1940 — en sa
formidabel »succes« at de matte dubbleres for overfyldte
horesale, og indledningsforeleesningen vil herefter heore til
Danmarkshistoriens klassiske texter. Den taler om den
radvildhed som ingen — der erindrer sommeren 1940 —
kunde sige sig fri for: vi der var sa kloge, og bildte os ind
at vor sunde virkelighedssans og sandt realistiske psyko-
logi havde klarlagt det menneskelige til bunds, illusions-
og fordomsfrit, »vi er vagnet op raadvilde og usikre overfor
den ganske simple Opgave at leve et dansk Menneskeliv;
vi har medt krav som ikke svarer til den »Virkelighedernes
Verden, vi for levede i«, krav »vi hverken formaar at overse
eller analysere, endsige honorere«. Men virkelighedstro-
skab (jfr. foredraget Virkelighed, Lidt af hvert, 9ff.) er
nu forst at erkende sin totale radvildhed og s& i den soge
tilbage til »Fortid og Erfaringe, at »tro mod Tidens Tegn«
og iser ty til dem der naede helt ud til »Livets Granselandg,
hvor alt ses i skarpere lys, hvor »ondt og godt, sandt og
logn, Liv og Dgd, Gud og Dj®vel seetter Mennesket Steevne«.
Og blandt disse store er Grundtvig valgt, thi »for ham var
det at veere Menneske hele Livet igennem ulgseligt sammen-
knyttet med det at vere dansk«. Forelesningerne skulde
veere et led i en vaekkelse til danskhed, til en andelig mod-



222 P. G. Lindhardt

standskamp, bygget ikke pa dremme og syner, men p4 et
trels og usensationelt slid med at tilegne sig et stykke
virkelighed, ikke underholdning for »det bedre akademiske
Borgerskab«. Derfor pakaldte han tilhgrernes andelige
aktivitet, deres medarbejde i tankens og sindets tugt, og
fremfor alt i virkelighedstroskab.

Ud af forelesningerne voxede Grundtvig-biografien
(svensk udgave 1941, dansk 1943 og 1959, amerikansk 1952,
fransk 1944), og i sammenhzng dermed ma man se de
fortraeffelige indledninger i de seks bind af Grundtvigs
Vearker i Udvalg som han udgav 1940ff. (de fire sidste
bind blev udgivet af Georg Christensen). P4 sin vis var
der ikke s& meget nyt i bogen. Ganske vist ligger der et
betydeligt kildestudium bag — dog ikke et der taler sam-
menligning med hvad han ydede pa oldkirkens eller mid-
middelalderens felter — og inspirationen fra Nergaard og
Gregnbech (det dithyrambiske mythesprog!) er tydelig.
Men bogen er ubetinget en af hans mest helstabte, skrevet
med genial og genuin indfelingsevne. De biografiske afsnit
star med klare farver, og alt er samlet (i for hgj grad!)
om det kirkelige syn af 1825, hvoraf udledes bade det
menneskelige og det folkelige, skoletankerne, kirkeopfat-
telsen og salmerne. Koch befinder sig ubetinget pa den
linie hvor Grundtvig forstds som en legitim arvtager af
Luther, men fremfor alt er han tolket ud fra sin virkelig-
hedstroskab og frihedssans. Den bog vil altid lyse; den er
ikke blot udsprunget af en faglig historisk interesse, men
af situationen i 1940. Den er en vaxekkelsestale til hele
folket.

Det er nzppe tvivlsomt at Grundtvig-foreleesningerne
med ét slag placerede Koch midt i dagens strid med en
position der gjorde det selviglgeligt at veelge ham (efterar
1940) til formand for Dansk Ungdomssamvirke. Deraf
udsprang igen formandsskabet i Ungdomskommisionen
(1946ff.) og grundleggelsen af Krogerup hgjskole som han
personlig ledede 1946—56. P4 maerkelig made samlede hele



In memoriam Hal Koch 223

hans hidtidige arbejde sig til et kraftcentrum hvorfra en
mangfoldig virksomhed radierede ud: kristendom og hu-
manisme, middelalderens og det 19. arhundredes folkelige
vekkelse, studierne over gudekongedsmmets vaxt ind i
romerriget og dermed ind i kirken — hvad s4 man dog
ikke af gudekongedemmer lige udenfor derene! — og ikke
mindst dannede middelalderstudierne baggrund for de
foredrag der nu landet over blev holdt for tetpakkede sale
(ofte flere pa samme dag), og som altid beskaftigede sig
med spendingen mellem Danmark og Europa. Det samme
meder man i essay-samlingen Lidt af hvert (1940, svensk
udgave 1941), hvis tilsyneladende tilfeeldige stykker om
kristendom og humanisme, om Sokrates, Erasmus og
Pascal — pradikenen over Mt. 22.34ff. ikke at forglemme
— fojer sig sammen til en helhed. Bogen er dediceret Will.
Norvin »hos hvem Respekt for Forskning og sandhed var
ulgseligt knyttet sammen med Krav om Karakterens
Ethos«.

Om Kochs nationale indsats skal der ikke her tales.
Hans holdning i arene op til 1943, hans kamp for demokra-
tiet og stotte til samlingsregeringen, og senere hans stilling
til retsopgeret og modstandsbeveegelsen, er velkendt og
mé igvrigt behandles i anden forbindelse. Det skal blot
bemaerkes at ogsa den del af forfatterskabet som bestemmes
af krigs- og efterkrigstidens debat reber den skolede histo-
riker der har noget at sige nutiden fordi han kender fortiden
Det gelder siledes Dagen og Vejen (1942), Hvad er Demo-
krati, 1945, 1960) og Jeg anklager Rigsdagen (1947). Fa
har som han talt demokratiets sag og prist den samfunds-
ordning der ikke ledes af en religigs ideologi, men staevner
alt for fornuftens domstol og lgser problemerne i den
rekkefolge hvori de indfinder sig, med forstand og sam-
vittighed, ret og billighed. Man kan henvise til de mange
artikler i Frie Ord som han 1946—48 udgav sammen
med Vilh. Grenbech, til Dansk Daad I—III, 1941—42,
udgivet sammen med Aage Falk Hansen og til Nordisk

15



224 P. G. Lindhardt

Demokrati (1949), udgivet sammen med Alf Ross. I sit
samfundssyn havde han lert af Luther og Grundtvig; der-
for vilde han ogsa — til manges forargelse — »med gleede«
acceptere sekulariseringen, og derfor kunde han (som i
Festskriftet til Ragnar Bring: Nordisk teologi. Idéer och
méin, 1955, 138ff.) hylde den danske folkekirke som et
»velordnet Anarki«, hverken statskirke eller »borgerlig ind-
retning¢, men et »firma« som ingen »tegner«, og ingen
hefter for, og som dog fungerer »ganske godt«. Folke-
kirken er ikke forbilledlig, for en kirke deler altid tidens
og folkets vilkar og er altsa ikke exportvare, men ud fra
danske forudseetninger turde den »i al sin anarkiske Meerk-
verdighed vere egnet som Fremtradelsesform for den
hellige almindelige Kirke«. Koch var hverken hgj- eller
lav- eller statskirkelig, han gnskede ingen kirkeforfatning
og fandt grundtvigsk kirkepolitik kimarisk og urealistisk.
Skulde han endelig veere noget var det »fladkirkelig« —
hvilket vel i hans mund beted noget i retning af: »ved
jorden at blive det tjener os bedst«.

Under krigen blev det kirkehistoriske arbejde fortsat:
1943 kom (Haandbog i Kristendomskundskab IV, 1ff.)
Kirkens Historie, et elegant og fyldigt rids af hele kirke-
historien, vel i hgj grad bygget pa forelesningsmateriale.
Den kom ogsa i sertryk, men var i ferste omgang ingen
stgrre succes, siden blev den populer som seminariehand-
bog, oplevede to fotografiske optryk, for s omsider (1963)
under titlen: Kirkens historie fra aposteltid til atomtid,
at komme i omarbejdet skikkelse. Serlig interesse har det
steerkt udvidede afsnit om den nyeste kirkehistorie: den
liberale teologi, barthianisme, existensteologi, Amerikas
og Ruslands kirkeforhold, de unge kirker og det gkume-
niske arbejde. Udviklingen er fort op til 1962.

1945 vilde Koch helst vende tilbage til forskningen og
undervisningen, men — jfr. p. 222 — ud fra krigsirene
var der voxet si omfattende opgaver af helt anden art,
at tid og arbejdskraft var sterkt beslaglagt. Universitets-



In memoriam Hal Koch 225

undervisningen blev i det store og hele gennemfort, og
den videnskabelige produktivitet nedsattes ikke. Han
skennede at tiden matte vere inde til at skabe en stor
dansk Kirkehistorie og blev sammen med Dr. Kornerup
redakter af et 8-bindsverk som i bred form skulde yde
et sidestykke Schultz Danmarkshistorie. Udgivelsen tog
mere tid end beregnet, men man kom ialtfald ikke til
at vente pa Kochs egne arbejder. 1950 kom bind I af
Den danske Kirkes Historie (Den ldre Middelalder indtil
1241), hvor dog det kunsthistoriske afsnit er skrevet af
Jakob Balling. Det er sikkert Kochs mest modne og vel-
afbalancerede arbejde, skrevet i hans allerbedste stil frem-
leegger det hans syn pa det vigtige tidsrums historie, udvidet
i forhold til tidligere med en veerdifuld skildring af missions-
tiden og religionsskiftets folkelige betydning. I Politikens
Danmarkshistorie (som han redigerede sammen med John
Danstrup) udgav han 1963 selv bind III: Kongemagt og
Kirke 1060—1241. Ifglge sagens natur giver det kun lidt
nyt, men hevder sig smukt som en folkelig genfortelling
af et stof han var dybt fortrolig med. Ideen til vaerket fik
han sammen med Bo Bramsen under feengslingen i Horse-
rod 1943.

Om fortsatte middelalderstudier vidner en rekke recen-
sioner (DTT. 1949, 230ff. jfr. Hojskolebladet 1958, 257ff.
og adskillige artikler i Vor Viden), men ogsa oldtidsforsk-
ningen blev holdt igang: 1947 (DTT, 1471f.) blev problemet
om romerstaten og kirken i forfolgelsestiden taget op til
ny og indgidende behandling, og samme ar gav han i
Festskrift til Jens Norregaard (112ff. — Pax Romana —
Pax Christiana) en analyse af den infiltration af orientalske
gudekongemyter i romerriget der lod kejserkulten sejre
pa trods af gammelromerske republikanske idealer og arven
fra det graske demokrati. 1948 (DTT. 611f.) belyste han i
en undersogelse af stat og kirke i det 4. arhundrede kirkens
overgang til statskirke, og i Kgbenhavns Universitets
Festskrift 1952 kom s& endelig Konstantin den Store, med



226 P. G. Lindhardt

undertitlen Pax romana — pax christiana (ny udgave 1961,
amerikansk under forberedelse). Bogen samler alle de
forudgaende studier og giver forst et billede af Konstantins
steerkt omstridte eftermzle, sa af hans historie og navnlig
hans overtagelse af den af orientalsk og graesk gude- og
herokult sammensatte gudekongemyte. I delvis tilslutning
til H. P. L’Orange pavises enheden af religion og politik
pa romersk og orientalsk grund, romerrigets orientalise-
ring gennem solkulten der identificeres med troen pa
kejseren som Guds statholder pa jorden, og i skarpeste
kontrast dertil fremstilles »den historiske Jesus¢, hans
etisk-religigse forkyndelse og hans skabne i konflikt med
jodernes religiose politikere. Der gores opmerksom pa
strukturfeellesskabet mellem menighedens »Kristuskult« og
samfundets »Kejserkult« — klart udtrykt i Det ny Testa-
mentes terminologi — og forfelgelsestidens konflikter
ridses op, med understregning af apologeternes forsgg pa
at komme pa talefod med statsmagten. Og endelig drages
konklusionen i sammensmeltningen af stat og kirke:
kristendommen bliver »statsberende myte« i det af den
selv modificerede gudekejserdemme. Udviklingen lgber
parallelt med den der samtidig erstatter den greeske »Logos«
med den orientalske »Myte«. Kochs eget syn kommer bedst
frem i ordene: »Set i et dybere Perspektiv havde det jo
dog varet vasentlig naturligere for Kirken at komme til
Rette med den smkulariserede Stat, hvor Religion og
Politik ikke lengere var Udtryk for samme Sag. Fordi
Sammensmeltningen skete paa et Tidspunkt, hvor Staten
var principielt og reelt mytologiseret igen, blev ogsaa
Kristendommen for lange Tider kaedet sammen med en
mytologisk Tenkning — hvilket i og for sig er saa meget
merkeligere, som Kristendommen i sit inderste Veesen er
anti-mytisk¢. Konstantin-bogen var ikke det store vark
Koch havde »dremt« om, og der findes under titlen Fra
Oldtid til Middelalder bevaret en del optegnelser til forsat
arbejde, men det er den ypperste frugt af hans oldkirke-



In memoriam Hal Koch 227

studier, skrevet med overlegen selvfglgelighed, og det er
ikke resignation, nar han med Gerland kalder Konstantin
en sfinx, og tilfgjer at det er tvivlsomt om gader altid skal
gettes, »om ikke Sfinxer skal have Lov at ligge i deres
majesteetiske Ro, fordi de netop i deres gaadefulde Vaesen
tvinger Livets Mods®tninger sammen og afspejler Til-
vaerelsens Mangfoldighed«. Det er udtryk for et sundt
historisk judicium, men ogsé for den holdning som 14 bag
det folkelige og politiske arbejde: at vedgd spendingernes
ulgselighed og s& fa dem til at virke sammen. I den forstand
var han venneselt forbindende og samlende — som Holger
Brondsted sagde det ved hans ded — og ogsa Konstantin-
bogen henger ngje sammen med en aktuel situation og en
personlig problemstilling.

»Heic adsint manes parentis« — star der i forordet til
bind VI af Den danske Kirkes Historie (1956), omhand-
lende tiden 1800—1850, og gelden til Ludvig Kochs arbejde
der er ogsa tydelig nok. Der ligger ikke samme kildestudier
bag som andre steder i forfatterskabet, og man kunde have
onsket flere resultater fra arbejdet med arhundredets
veekkelser indarbejdet, ligesom et og andet vilde vere
blevet modificeret ved brug af Bannings og iser Bages
disputatser. I denne bog mgder man et andet syn pa det
19. drhundrede end det Koch ellers — f. ex. endnu i 5.
udg. af Danmarks Kirke gennem Tiderne (1960) — fast-
holdt: nok er der stadig tale om den blomstrende rosen-
gard, for landet rummede jo en kulturelite af begavelser
som dog den romantiske historieskrivning med sin person-
lighedskult har sterkt overvurderet. I virkeligheden havde
begavelserne kun ringe folkelig betydning, og det 19.
arhundrede var ikke (jfr. den interessante artikel i Kroge-
rup-arsskriftet 1952) en »seerlig rig og skabende Periode,
hvor nye Tanker og Livsformer blev til«. Fortiden blev
ikke — som arhundredets mand selv mente — overvundet,
man »levede religiost og kirkeligt videre paa Arven« fra
det 17. og 18 arhundrede. Kun Grundtvig er en lykkelig



228 P. G. Lindhardt

undtagelse — og sa det folkelige opveld i vekkelsen der
efterhanden differentieres i forskellige retninger. Om disse
to momenter samler fremstillingen sig, hvad der — i for-
bindelse med en ikke helt klar disposition — giver verket
nogen slagside. Men der findes fortraffelige karakteristik-
ker, bade af »retninger« (maeglingsteologien f. ex.) og perso-
ner: J. P. Mynster, H. G. og H. N. Clausen, Jens Mgller,
P. E. Miiller, men ogsa Blicher og H. C. Andersen. Grundt-
vig fylder — for dette tidsrums vedkommende — for
meget i billedet, men fremstillingen har stadig preegnans
og er udvidet med en del af de synspunkter som var kommet
til siden 1940/41, iser C.I. Scharlings og H. Heirups.
Derimod er gennemgangen af Kierkegaard ter og ganske
uden kongenialitet; den hviler pa alt for ensidigt materiale
og er bestemt af at Grenbech stiller ham i modsetning til
Grundtvig som »den enkeltes golde Selvforgudelse og
Individets forterrende Isolation i Selvbeskuelse« (jfr. Lidt
af hvert, 97). I Danmarks Kirke gennem Tiderne tillagde
Koch 1939 hverken Kierkegaard eller hans kirkekamp
kirkehistorisk betydning (p. 132, 138f.); det synspunkt blev
unaxgtelig modificeret (jfr. 5. udg. 1960, passim og Et
Kirkeskifte, s. 4. 186ff.), og Koch s klart nok det konsek-
vente i kirkekampen, men manden selv og hans verk
tolkede han som den logiske folge af renassancens og
cartesianismens jeg-dyrkelse, af pietismen og den tyske
idealisme, ikke af Luther og Det ny Testamente. Og den
kierkegaardske »indrommelse« forekom ham nermest som
tegn pa galskab: det tjente det 19. arhundredes kirkelighed
til ®re, at den trods sin fortumlethed over angrebet dog
ikke »gik hen og gjorde den kirkeligt set aldeles umulige,
for ikke at sige meningslose indremmelse«. Thi har man
virkelig — som Grundtvig! — et kirkebegreb tages al
mening ud af indremmelseskravet. Her foreligger efter mit
skon en fundamental misforstéaelse, og i den energi hvormed
Koch nar som helst holdt opger med Kierkegaards umu-



In memoriam Hal Koch 229

lighed og utalelighed var der maske ekko af et selvopger.
Men det skal der ikke her tages stilling til.

De 16 ar fra 1940 til 1956, i Ungdomssamvirket, Ung-
domskommissionen og ikke mindst pa Krogerup, hvor han
s& vist aldrig sparede sig selv, og hele det udadvendte
virke som ogsé bragte sine skuffelser, tog hardt pa Koch,
der nu ogsé i fakultetet blev den barende kraft, iser efter
at tre kolleger nasten samtidig dede i 1953. Han kunde i
de senere ar virke tret og slidt, men efter 1956 fik han
roligere kar og begyndte at sige nej, ogsd til ledende
stillinger i kirke eller diplomati — som han i sin tid havde
sagt nej til Politikens chefredakterstol. Kalenderen be-
gyndte at fa hvide pletter, foredragsvirksomheden tog af,
og tilsidst var han kun til at drive ud — men det var
han ogsa! — for at praedike eller tale om santalmission
eller U-landshjelp (jfr. den lille bog Fremtiden formes,
1962).

Arven efter Jens Norregaard — hvis efterladte fragment
om Augustins De civitate dei Koch 1954 udgav sammen
med Chr. Thodberg — gav ideen til at oprette et Institut
for dansk kirkehistorie (1954), og pa utrolig kort tid fik
han skaffet de 150000 kr. for hvilke Instituttet blev er-
hvervet og sat i brugelig stand, og 4/12—56 kunde det —
som et led af Kgbenhavns Universitet — begynde sin
virksomhed som forsknings- og publikationscentrum. Koch
var sig klart bevidst at navnlig studiet af den nyere og
nyeste kirkehistorie matte geres som »team-work«, han
gav stodet til den store undersogelse af de danske vaekkel-
sers udbredelse, samfundsmeessige placering og almene
betydning, skaffede de mange penge som méitte til og
naede at se tre vaerdifulde bind (udgivet af Dr. A. Pontop-
pidan Thyssen) ferdige. En anden opgave for Instituttet
sa han i en efterforskning af »hvad der i Grunden normalt
sker med Folks Religion, naar de flytter fra Land til By,
en tredie skulde undersgge grundtvigianismen som »Land-



230 P. G. Lindhardt

Liberalismens Ideologi«, og dertil skulde komme en socio-
grafisk beskrivelse af hele landet, en komplettering af de
mange huller i vor viden om senmiddelalderens og ortodo-
xiens tidsrum ete. (jfr. DTT. 1956, 193ff.).

Instituttet blev virkelig omgaende et hjemsted for dansk
kirkehistorieforskning. Koch var utrettelig til at holde
kollokvier, knytte medarbejdere til sig, seette igang, skaffe
penge og boggaver. Et forelgbigt veerdifuldt resultat —
foruden mange enkeltpublikationer, ofte med forord —
var samleverket Et Kirkeskifte (1960) som i en rakke
afhandlinger af yngre medarbejdere belyser kirkens ud-
vikling gennem det 19. arhundrede, fra enevelde til folke-
ligt selvstyre, fra statskirke til folkekirke, fra autoritetstro
til personlighedsreligion, fra religigs kultursyntese til sekuler
kultur. I sin indledning leegger han selv en seerlig vegt pa al-
muens opvagnen og peger pa de religigse vaekkelsers betyd-
ning for skabelsen af en moderne velferdsstat, iseer gennem
bymissionen og Kegbenhavns Kirkefond. Det gjaldt i det
19. arhundrede om at fastsla hvem der var »kirkens subjekt«:
gejstligheden, de troende, folket? Uenigheden medforte
at man aldrig fik en kirkeforfatning, og »problemet er
dette, at kirken i denne periode ikke uden videre kan folge
den politiske udvikling, i dette tilfeelde demokratiet, fordi
kirken tillige repreesenterede personlighedsreligionen med
dens aktivitetsbegrebe. I sidste afsnit beskaftiger Koch sig
med »folkereligionen« — en af ham inspireret stort anlagt
undersggelse er for tiden igang — og sgger at pracisere de
religiose og etiske motiver til at det jevne folk ikke »har
veeret til at drive ud af folkekirken«, trods de troendes
og vaktes energiske anstrengelser. Religionens opgave (at
trygge livet, legge festglans over de store dage og give
ungdommen et moralsk rygsted) finder for det store flertal
stadig bedst udlgsning i den bestaende kirkeordning og i
skolens religionsundervisning. Det 19. arhundrede burde
vere endt helt anderledes, men netop den folke-religiose
holdning taget i betragtning var der dog god mening i at



In memoriam Hal Koch 231

J.C. Christensens sognedemokrati og Morten Pontoppidans
sognekristendom sejrede, s maske var tiden nu inde til at
tage folkereligionen »alvorligt, i erkendelse af at den per-
sonligheds- og aktivitetsreligion, som i det 19. 4rhundrede
syntes at skulle beherske hele marken, p4 mange mader
viste sig at veere en skuffelse«.

Et lignende samlevaerk — Tro og Tale — fremgaet af kol-
lokvier og redigeret af K. E. Bugge, udkom 1963. Det rum-
mer en rekke undersogelser af Hans Tausens Postil, og
Kochs eget bidrag (Epilog, 215ff.) giver en kort og skitse-
maessig gennemgang af Tausens forkyndelse der — vist lov-
lig handfast — bestemmes som genuint luthersk og ikke
bibelhumanistisk.

Det skal sa blot nevnes at Kochs stadige arbejde med
Luther 1958 resulterede i en lille, men usedvanlig levende
bog, i al sin kortfattethed pa hejde med Grundtvig-bio-
grafien. Den blev til som radioforedrag, samler i populer
form et veldigt materiale og fremstiller det med stor
overskuelighed og megen kongenialitet. Den sidste bog,
Kristendommens Oprindelse (1963) rummer ikke meget
nyt, men sammenfatter pd en ny made flere hovedlinier i
hans forskning; ogsad den er udsprunget af radioforedrag.
Den stiller sporgsmalet: hvad er religionshistorisk set
egentlig »det nye« i kristendommen ? og den vedkender sig
principielt den »liberale«, d.v.s. den historisk-kritiske,
metode og »afmytologiseringen« — kirkehistoriens opgave
er blot den at klarlegge visse historiske sammenhsenge,
ganske som hvis det drejede sig om nordisk religion —
og tegner derefter med storste skarphed kontrasten mellem
det israelitiske og det greeske livssyn, skildrer Jesu for-
kyndelse pa Det gamle Testamentes baggrund, men i
ulgselig konflikt med jedisk religion og politik og ogsa
med den senere menigheds selvforsikrende tilbgjeligheder
— s& det virkeligt forbausende er at den bevarede de Jesu
ord som si afgjort stred mod dens egen indstilling. De
sidste afsnit tegner mgdet med hellenismen, kristendom-



232 P. G. Lindhardt

mens udformning til »gresk« kultreligion og — naturligvis!
— dermed dens forhold til kejserkult, platonisk filosofi og
stoisk moral. Som i Fremtiden formes understreges det
steerkt at evangeliet kun har Jesu ord og gerninger til
indhold; at bringe dette budskab er kirkens eneste exi-
stensberettigelse, bade i forhold til sekulariseret europzisk
humanisme og missionslandenes religigse kulturer. Nar
Koch sa afgjort slar fast at kristendommen er en »historisk
religion« betyder det just at den ikke er bundet af mytisk
teenkning, af personlighedsetik eller af den tidsbestemte
stat-kirke-ideologi. Den var oprindelig en »asiatisk religiong,
og skal den blive det igen ma Asien (og Afrika!) selv give
evangeliet nye livsformer og ikke blot overtage dem der
var bestemt af en ud fra det moderne vesteuropwziske
menneskes behov omformet senantik psykologi.

Noget storre efterladenskab er der ikke. Forelesningerne
(1958) over norsk kirkehistorie i det 19. 4rhundrede kan
maske udgives, men har ikke en form Koch selv vilde
have godkendt til tryk. Og til det afsnit (1920—60) af
Den danske Kirkes Historie VIII som han selv skulde
have skrevet, foreligger der foruden en maengde notater
kun ca. 40 renskrevne sider (som formentlig vil blive
offentliggjort). Materialesamlingen viser hvor sterkt opga-
ven optog ham, og en viside om hvordan den skulde veere lgst
far man vel af de sidste afsnit i nyeste udgave af Danmarks
Kirke gennem Tiderne. Ludvig Koch sluttede 1898 sin
gennemgang af det 19. drhundredes kirkehistorie med en
bog der var fort op til udgivelsesaret, pa sin vis en erin-
dringsbog. Hal Koch vilde vel aldrig have indladt sig pa
at skrive erindringer — han pastod jo at han ikke havde
hukommelse og han tilintetgjorde systematisk alle privat-
breve — men hans del af bind VIII kunde nok have givet
en hgjst personlig vurdering af vor egen tid. For den der
vil umage sig med selv at ga tingene efter foreligger der
dog brudstykker nok som viser hvordan han tog stilling.

Det foregaende gor pa ingen made krav pi at vaere en



In memoriam Hal Koch 233

udtgmmende gennemgang af Hal Kochs forskning, viden-
skabelige eller mere publicistiske forfattervirksomhed; det
er umuligt — men ikke overflodigt! — for gjeblikket
at opstille en pracis bibliografi, men meget andet kunde
vere nazvnt: hans omfattende medarbejderskab ved en
rekke inden- og udenlandske, videnskabelige og mere
populere leksika, forst og fremmest Dansk biografisk Lek-
sikon, Religion in Geschichte und Gegenwart, Nordisk
teologisk Leksikon etc. Et typisk exempel pa hvor meget
der kunde treenges sammen pa snaver plads uden at
sprenge formens klarhed er artiklen Dinemark (RGG, II,
19583, 5ff.) Rundt om i tidsskrifter, arsskrifter og samle-
veerker (ogsd udenlandske) og ikke mindst i dagblade ligger
der et meget stort stof, som til dels kan ledes op med
tidsskrift- og aviskronikindekset ved handen; det omfatter
ogsa en maengde recensioner af hgjst forskellige boger. Det
skal sa til yderligere karakteristik af den store virksomhed
nzevnes at han 1938—52 var redakter af DTT, at han fra
1938 var med i redaktionen af Classica et Mediaevalia,
1943—50 af Ad Fortids Veje og at han fra 1958 var medlem
af Videnskabernes Selskab, af Det kongelige Selskab for
Faxdrelandets Historie og fra samme ar formand for Sel-
skabet for Danmarks Kirkehistorie, og endelig at han fra
1954 sad i bestyrelsen for G. E. C. Gads fond, 1957 blev
eresdoktor i Uppsala, og at han ved sit eget universitet
sad inde med talrige tillidshverv: i konsistoruim og stipen-
diebestyrelse, som efor for Nordisk Studenterkollegium
1942—45 og for Borchs Kollegium fra 1953.

Hal Kochs mangfoldige virke var altid bestemt af et
personligt engagement. Det galder ogsa hans videnskab, i
forskning, undervisning og publikation. Vi har i denne
korte oversigt lagt et kronologisk synspunkt til grund og
sogt at understrege, at de enkelte vaerker, store som sma,
netop i hgj grad springer frem af en swerdeles karakteri-
stisk personlig interesse, og at de samtidig i de fleste



234 P. G. Lindhardt

tilfeelde er voxet ud af en mere eller mindre — med hans
eget yndlingsudtryk — »hgjaktuel« situation. Trods alle
endringer, nuanceringer, modifikationer, men ofte fuldt
sa meget radikaliseringer, i livsholdningen vedblev teologi
for ham at vere en kirkelig funktion som skulde bruges
til noget bestemt, std i en bestemt sags tjeneste for at
have mening. Det betgd klart nok aldrig afslag m. h. t.
det videnskabelige sandhedskrav, men han vidste ngje at
»videnskab« i forhold til virkeligheden er en bevidst anlagt
indskreenkning af synsfeltet, ja han kunde endda i Grundt-
vig-bogens bergmte indledning sige at »det menneskelige
Intellekt har en beklagelig Tilbgjelighed« for denne afgraens-
ning.

Men Koch var ikke blot teolog; han var ogsa humanist
og hans videnskabelige arbejde stod i en videre sags
tjeneste end blot kirkens — skont den for ham var det
veesentlige og der var alvor bag hans gnske om at trekke
sig »tilbage« til en preestegerning. Men ogsa det politiske,
nationale, folkelige og sociale liv var »virkeligheder« som
hans arbejde havde den funktion at tjene.

Derfor konvergerede den personlige interesse og det
direkte eller indirekte aktualitetsbestemte mod stadig be-
skeftigelse med visse problemkredse. Der er ikke mange
afsnit af kirkens historie han ikke har arbejdet med, selvom
han langtfra har skrevet om dem alle, men han nzrmede
sig altid problemerne ud fra visse udgangspunkter: kri-
stendom og humanisme, stat og kirke, de »store« igangsaet-
tende personligheder og de brede folkebeveegelser. Fra forst
af dominerede de to ferste »problemkredse«. Det 14 i det
bade kulturabne og kulturkritiske milieu han kendte fra
hjem og opvaexttid, at spendingen i Europas historie og
nutid, mellem »det menneskelige« og »det kristelige«, matte
blive noget meget centralt. Og det er typisk at den sidste
bog slutter (med et citat af ham selv!): »Humanisme og
kristendom — spendingen bestar. Mennesker er vi, og
det var som vort medmenneske, at Gud abenbarede sig«.



In memoriam Hal Koch 235

Det var ogsa »spaendingen« i hans predikener. Men sporgs-
malet om menneskelighed og kristendom rejser unaegtelig let
et andet: om kirke og samfund, og med denne anden klas-
siske »infiltration« arbejdede han stadig, inspireret af sin
personlige interesse i politik, og sat igang af de brydninger
hans ungdomsar oplevede pa disse felter, mest i Tyskland.
Nu forela der bade en sekulzr politisk teenkning og samtidig
en veldig »opmytologisering« af gudekongedesmmet i Euro-
pa. Nu var stat-kirke virkelig spendende stof!

Mod 1930.nes slutning blev han der — via Karl Barth
og Luther — havde faet fast teologisk grund under fodderne
grebet af Grundtvigs storhed, samtidig med at han bevarede
en kritisk holdning overfor mere partimeessige grundtvi-
gianske tolkninger, fordi han med rette eller urette mente
at de ikke havde tilstreekkelig sans for at der »fra Vartov«
forst og fremmest udgik en bade kristelig og folkelig veek-
kelse. Han medte Grundtvig — just som han kom ud af
det studerekammer hvor han selv havde gennemarbejdet
det 11. og 12. &rhundrede og fundet at man dengang virke-
lig kunde tale om en bade kristelig og folkelig vaekkelse, et
politisk og kirkeligt leegmandsinitiativ, og med Grundtvig
som murbraekker levede han sig nuind i det 19. arhundredes
almuerejsning, omskabelsen af en umyndig underklasse til
et selvsteendigt og selvstyrende folk, et virkeligt demokrati,
samtidig med at han mere og mere kom til at se pad den
gvrige kulturelite som slangen i rosengarden, fordi den
dengang sa lidt som nu kendte sin rette plads som folkets
tjener. At yde et bidrag til sand folkelighed var intentionen
bag hans Grundtvig-forelesninger som bag alt hvad han
ellers skrev om det 19. arhundrede og bag hele det udad-
vendte virke efter 1940 — hans eget folkelige veekkelsesar.
Sadan blev problemkredsene — i stadigt skiftende engage-
menter — ved at komme igen; ud fra dem arbejdede han,
de gav sammenhang i de mange spredte virkefelter, og
dermed fyldte han sin tid med en indsats der lenge vil
markes og mindes endnu leengere.



236 P. G. Lindhardt

Men der er et andet minde end det som star i beger og
bedrifter. Det star muligt nok kortere, men til gengseld
mere intenst. Det er eftermalet hos dem der personlig
leerte ham at kende, lige meget i hvilken »egenskab« eller
i hvilken af de mange »funktioner« det matte vaere. Det
skal der ikke her tales videre om — men netop den der
beundrende bgjer sig for den lysende begavelse, den nzsten
ufattelige energi, det formelle og saglige mesterskab, det
i al jevnhed erlige og tilforladelige menneske som man
altid trygt kunde stole pa, vil vide at mindet om Hal
Koch forst og fremmest er noget helt personligt. Hvordan
»historiens dom« vil falde ud er sa en sag for sig, men for
den der kendte ham har Hal Koch — uforglemmeligt —
placeret sig, og af tabet gror der i en selv en taknemme-
lighed som altid vil veere bade en ubetalelig geld og en
uendelig glede.

P. G. Lindhardt



