Et efterladt fragment af J. Oskar Andersen
om reformationens indferelse i Danmark.

Ved P. G. Lindhardt.

sit otium syslede professor J. Oskar Andersen med
I studier over reformationstiden og var bl. a. optaget
af et storre arbejde om Christian III. Dertil blev han
inspireret af P. Severinsens pastand om at ikke 1936, men
1937 var det rette ar for reformationens 400-ars-jubi-
leeum, og i det hele fandt han at det for ham afgerende ar
1536 ikke hos nyere historikere fik den skelszttende
betydning der tilkom det, ligesom han ikke kunde billige
specielt Erik Arups syn pa Christian I1I, pareformationen
som helhed eller overhovedet bifalde hans »materialistiske,
vaprioriske« og »tendentigse« historieskrivning. Som sa
ofte for satte reaktionen pa andres anskuelser og arbejds-
metoder ham igang.

Efter en gennemgang af J. Oskar Andersens papirer
og optegnelser méd man med sorg konstatere at der —
bortset fra nedenstiende — neeppe findes noget som
egner sig til udgivelse. Alt har en kaotisk karakter, meget
er uleseligt, overarbejdet som det gang pa gang er blevet
med uklare blyantsnotitser, der er mere end svare at tyde
og hvis placering i forhold til »grundtexten« umuligt
kan angives med preecished. Men det manuskript som her
publiceres er sa vidt udarbejdet at det med stor sikker-
hed kan tydes, og s& sammenhangende at det giver et
godt indtryk af de problemer der bevaegede dets forfatter
i han senere ar. Det er et fragment — som slutter dér
hvor den egentlige fremstilling skulde begynde! — men
det tegner dog et klart billede af J. Oskar Andersens
personlighed, som forsker, kritiker og menneske, af hans

1



2 P. G. Lindhardt

udpraegede sympatier og antipatier, hans personlige frisind
men ogsa hans ubestikkelighed nar det gjaldt metoden og
»det realhistoriske«. Og endelig giver det et godt indblik
i hans syn pa historisk forskning og fremstilling. J. Oskar
Andersen var altid i beundringsverdig grad sig selv; det
er han ogsa i dette, efter al sandsynlighed det sidste arbejde
vi kan vente at fa fra hans hand.

Det kan nzppe afgores hvorfor arbejdet ikke blev
feerdigt, men det kan med stor sandsynlighed fastslas at
han arbejdede derpa 1940—41. Han var (jfr. p. 42ff.)
steerkt optaget af Dr. Pov]l Bagges afhandling om historie-
forskningens videnskabelige karakter: den offentliggjordes
i sommeren 1940, og J. Oskar Andersens udferlige note
derom er gjensynlig blevet til sammen med texten (om
et arbejde med samme tema af Povl bagge (1942) findes
en i margen tilfgjet blyantsnotits), og en terminus ante
quem ligger der rimeligvis i at han ikke omtaler nyudgaven
af Hans Lunds afhandling om tiden 1533—88 (p. 23ff.,)
som offentliggjordes i Schultz Danmarkshistorie II, 1941.
Selvom der ikke var saglig grund til at ga ind pa denne
genudgivelse er det temmelig forbausende at han ikke
skulde have nevnt den, hvis den var kommet ham i haende
under arbejdet. Hentydningerne til nazistisk historie-
skrivning (p. 45), peger ogsi pa tiden 1940—41, og mellem
manuskriptets blade 14 et blyantsnotat (fra Berlingske
Aftenavis 1/12—41) om nye tyske historiebgger til skole-
brug. Sandsynligvis er arbejdet gaet i sta i lebet af 1941,
men enkelte — ikke her medtagne — blyantsnoter viser
at han af og til er vendt tilbage til det.

J. Oskar Andersens egen marginalnoter er inddraget i

texten og sat i [ ]. Kursiveringen, ogsa i citater, er altid
forfatterens egen; enkelte ord som er udeladt ved abenbar
forglemmelse er indsat i / /, og der er tilfgjet nogle

fa noter.



Om reformalionens indferelse i Danmark 3

Christian 111s Betydning for Reformationens
Indforelse © Danmark.

Formaalet med den folgende Undersggelse var fra
forste Feerd at besvare tre Spergsmaal, som maaske mange
med en vis Undren hgrer, kan kaldes saadan, nemlig: naar
og hvorledes blev den lutherske Reformation indfert i
Danmark, og hvad betod denne Indforelse samfunds-
meessigt set? Men under Arbejdet blev det mig stadig
klarere, at vor moderne Historieskrivning underkender
Christian III.s personlige Indsats ved Begivenhederne
1536. Dette maa forklare, at Redegerelsen for Kongens
Ungdomsudvikling har beslaglagt en saa omfattende Plads
i min Afhandling.

Med »Indferelsen« teenkes her hverken paa Tidspunktet,
da en luthersk Bevagelse forst kan konstateres paa dansk
Jord — et Spergsmaal, som igvrigt vel fortjente en mere
udtemmende Kildeunderspgelse end den hidtidige — eller
paa, hvorledes denne Beveaegelse, trods al Modstand,
arbejdede sig frem i Frederik I.s Tid til i hvert Fald at faa
en saa betydelig folkelig Tilslutning, at de ledende Mand
i begge Grevefejdens Partier, uanset den ydre Magt og
aandelige Indflydelse, Katolicismen stadig sad inde med i
det danske Folk, og trods de saa sterke Divergenser i
politisk og social Opfattelse, som skilte de to Lejre, ja
trods det voldsomme Had, Borgerkrigen med dens Volds-
handlinger og @deleggelser fremkaldte, dog var enige
om ét: at proklamere og fastholde, at de kempede for
»Evangeliets¢, luthersk forstaaede, Sag.

Undersogelsen gazlder udelukkende Forstaaelsen af
Begivenhederne 1536. Giver Beslutningerne paa Rigs-
dagen i Kebenhavn i Oktober 1536 os Svaret paa de to
specielt kirkehistoriske Spergsmaal: » naar og »hvorledes«
den lutherske Kirkereformation sejrede endeligt hos os?
Og vidner de om de politiske og sociale Vedtagelsers ngje



4 P. G. Lindhardt

Sammenhaeng med den lutherske Samfundsopfattelse ?
Eller med andre Ord: blev den lutherske Reformation
virkelig indfert 1536. og tilmed saaledes, at dette skete
ved en enig Beslutning af en Stenderreprasentation for
hele Folket? Og betod denne Reformation samtidig en
saa gennemgribende, luthersk praeget Aindring i vore
Samfundsforhold, at vi med rette kan fastholde, at 1536
er det Epokeaar, som har sat det i vort Folks hele Udvik-
ling afgorende Tidsskel mellem en serpreget Middelalder
og en, trods alle Levn og Eftervirkninger fra Fortiden,
ligesaa serpreget Nytid ?

Undersogelsen af det sidstnzvnte Spergsmaal er serlig
paakrevet paa Grund af det Faktum, at moderne dansk
Historieskrivning har fremsat et Syn paa Begivenhederne
i 1536, hvorefter Aarets Betydning som Tidehverv i vor
Historie bortfalder. Reformationen betragtes nemlig som
et forholdsvist underordnet Led i visse, af verdslige Inter-
esser betingede, Vedtagelser paa politisk, socialt og erhvervs-
massigt Omraade; og selv disse Bestemmelser kan ikke
siges at veere egentlig »epokegorende«. Ti de betegner kun
et vist Hvilepunkt i en aarhundredlang Kamp mellem
Kongemagt og Stender og mellem disse indbyrdes. Da
vort Folks historiske Udvikling nu opfattes som vesentlig
betinget af denne Kamp, maa den selvfglgelig bestemme
Periodeinddelingen. Men idet 1536 derfor stryges som
Periodeskel, understreges ikke blot, at Reformationens
samfundsomdannende Betydning er noget for vor Historie
underordnet; men ogsaa, at den religiose og kulturelle
Fornyelse, den bragte, ikke kan begrunde den eldre
Opfattelse, at 1536 indleder en Nytid hos os i Forhold til
dansk Midelalder. Denne Opfattelse af Reformationen
stemmer godt med Troels-Lunds Heavdelse af, at »den
nye Tid« forst bred frem, da »Menneskeaanden spraengte
Verdensegget« og konstaterede Universets Uendelighed,
og »Troen mistede sin fordums Verdi som Eneveksel paa



om reformationens indferelse i Danmark B

Salighed« [Troels-Lund, Dagligt Liv i Norden i 16. Aarh.
Tlustr. Udg. XIII, 211, 214]..

Den zldre Opfattelse repraesenterer unzgteligt et herfra
vidt forskelligt Syn. For den staar Reformationen med
Lutherdommens Sejr over Katolicismen som Afslutning
paa en ganske vist kun ca. 10-aarig Kamp, men en Kamp
mellem to Totalopfattelser, adskilt ikke blot ved deres
forskellige Syn paa Menneskets materielle og kulturelle
Liv og paa Vejen til Sjeles Frelse, men ogsaa ved deres
hgjst afvigende Forstaaelse af Forholdet mellem Stat,
Kirke og Folk — en Afslutning som derfor satte et saa
afgorende Skel i vor Historie, at det har eftervirket paa
vort Folks Udvikling lige til vore Dage.

Det »Evangelium¢, som efter denne Opfattelse dengang
godkendtes, opfattedes nemlig ikke blot som Kilde og
Norm for Folkets religiose Liv, men som en Norm for hele
Samfundets Ordning [jfr. mine to Afhandlinger i »Dansk
Kirkeliv medens Tiderne skifter« 1933 og 1938 (»Da den
danske Kirke skulde ordnes evangelisk¢, »Den danske
Kirke og den lutherske Arve)]®. Derfor kunde Danmark
i 1536 paa afgerende og endelig Maade frigere sig fra det
paa kanonisk Ret og Skolastiken opbyggede katolske
Grundsyn, som stadig (trods al forudgaaende Kritik og
Brud — under Frederik I endog med Pave og Kurie)
endnu beherskede ikke blot mange Sind, men selve Sam-
fundsordningen — det Grundsyn, som i Kirken saa den
synlige, internationale Institution, som havde Krav baade
paa kirkelig Ovrighedsmagt og paa verdslig Magt. Efter
dette Grundsyn skyldte Fyrsterne Kirken baade Lydighed
i Udevelsen af deres verdslige Geerning og fyldestgerende

1) T. F. Troels-Lund: Dagligt Liv i Norden i det sekstende Aar-
hundrede. Ill. Udg. XIII, 1910. Citaterne er ikke gengivet helt pracist.

2) J. Oskar Andersen: Da vor Kirke skulde ordnes »evangeliske
(Dansk Kirkeliv mens Tiderne skifter, red. af Johs. Nordentoft, 1933,
401f.). Den danske Kirke og den lutherske Arv (sst. 1938, 13ff.).



6 P. G. Lindhardt

Vaern om den Frihed, som Kirken efter sit ophgjede
Vasen havde Krav paa og faktisk havde faaet godkendt
ikke blot ved Sedvane, men ved swrlig »bebrevede«
Privilegier — saaledes ikke mindst dens Pralaters poli-
tiske Magtstilling. Hele denne Samfundsopfattelse med
dens indgribende praktiske Fglger for den enkelte og Sam-
fundet som Helhed skrinlagdes notorisk ferst hos os ved
Reformationen 1536.

Og dette netop, fordi det danske Folks lovgyldige Repree-
santation samtidig vedkendte sig den lutherske Samfunds-
opfattelse, hvorefter den empiriske Kirke som identisk med
det borgerlige Samfund af debte Mennesker ikke er under-
lagt anden menneskelig Ovrighed end den af Gud selv
indsatte verdslige. Men da al verdslig Ovrigheds Magt
beror paa »Svaerdet« eller de ydre Magtmidler, har den kun
Ret til og evner kun at treffe saadanne Ordninger ved-
rorende det aandelige Liv, som menneskelige Magtmidler
kan gennemfgre. Over den sande og virkelige Kristi
Kirke kan den efter Sagens Natur overhovedet ingen
Myndighed udeve; hvad der ievrigt ogsaa gelder en
saakaldt »kirkelig @vrighed«. Kristi Kirke er jo nemlig
Samfundet af de virkelig troende, og derfor ikke blot
usynligt for Menneskegjne, men unddraget Menneskers
Bestemmelser. Dens Eksistens kan vi vel konstatere af
visse ydre Kendemaerker: Tilstedevarelsen og Brugen af de
Naademidler, hvorved Kristus frelser den enkelte og ger
ham til Lem paa det aandelige Legeme, hans Kirke er:
og disse Naademidlers rette Brug kan menneskelig Ovrig-
hed vel varne om eller hindre; men som en Skabning i
Hjerterne af Evangeliet kan denne sande Kirke kun vere

sin ene Herre og Frelser underlagt — og i Forholdet til
ham har heller ikke Tvang, men kun frivillig Lydighed
Betydning.

Hermed er altsaa paa den ene Side givet, at verdslig
Ovrighed ikke er underlagt nogen Ovrighed af kirkelig
Art; Stats- og Fyrstemagtens Kompetence begranses kun



Om reformationens indforelse i Danmark 7

af Landegrenserne og de bestaaende verdslige Retsfor-
hold. Paa den anden Side forssmmer denne af Gud selv
satte @vrighed sin Pligt, hvis den ikke fremmer alt, som
tjener til dens Undersaatters Tarv baade materielt og
aandeligt, med de ydre Magtmidler, den raader over. En
kristen @vrighed ber derfor virke for Evangeliets Fremme
i sit Folk, og den har derfor Ret og Pligt ogsaa til at ordne
den Institution, som hidtil har baaret Kirkenavnet, saa-
ledes at Evangeliet, den sande Kirkes skabende Kraft,
kan virke frit i sin segte Form og bezre Frugt.

Virkeliggor 1536 for Danmarks Vedkommende dette
Lutherdommens negative og positive Program, saa er det
selvfglgelig ikke alene rigtigt at fastholde Betegnelsen
»Reformationens Indferelse« som sammenfattende Udtryk
for Aarets Beslutninger og Begivenheder, men ogsaa at
regne et afgerende nyt Tidsrums Begyndelse i dansk
Historie fra 1536, eftersom Aaret da overhovedet betyder
et Brud med den bzrende Grundlag for hele Middel-
alderens kulturelle Liv.

Spargsmaalet er da, om vore nyeste sammenfattende
Fremstillinger af vort Folks Historie med deres Rede-
gorelse for Reformationen betegner et virkeligt Frem-
skridt til sandere historisk Opfattelse? Lader det sig
kildemsssigt og metodisk begrunde, at den kirkelige
Fornyelse kun var et underordnet Led i den af verdslige
Motiver og Synspunkter beherskede nye Lovgivning ? Jeg
maa betvivle det. Christian III.s Haandfestning og ikke
mindst hans Kroning, der tydelig understreger den luther-
ske Opfattelse af Kongens Pligt som kristen Fyrste,
tyder i alt Fald ikke derpaa. At Bursproget og selve
Recessen sterkt pointerer, at Rigsdagens Medlemmer
ligesom Regeringen netop opfattede Ophxvelsen af den
Bispemagt, som praktisk var Udtryk for den katolske
Totalopfattelses Tanker og Krav, og Indferelsen af det
Evangelium, som efter dets Tilheengeres Opfattelse kraevede
Anerkendelse af en ganske forskellig Samfundsordning,



8 P. G. Lindhardt

som det centrale og vigtigste i Beslutningerne, tyder i
alt Fald Ordlyden afgjort hen paa. Og man vil nappe
ud fra Realiteter, der fremkom i de folgende Aar som
Konsekvenser af Rigsdagsvedtagelserne, kunne finde
kildemassigt Grundlag for en Formodning om, at Steender-
repreesentanterne i 1536 befandt sig i en Selvskuffelse ved
denne Opfattelse, eller kamouflerede hvad deres Beslut-
ninger virkelig sigtede mod. Christian III.s senere Styrelse
og Lovgivning, og igvrigt allerede det danske Rigsraads
Lovsettelse 1539 af den danske Kirkeordinans tyder
langtfra derpaa. — Allerede af den Grund sperger man sig,
om den nye Opfattelse ikke, naar det kommer til Stykket,
snarest er et Vidnesbyrd — ikke om en grundigere kritisk
Vurdering af det herhenhgrende Kildemateriale — men
om Indflydelse fra et bestemt Livssyn og en idéhistorisk
Grundbetragtning, der som en Lov dikterer sine Til-
hengere, hvad der er det bzrende i al historisk Udvikling
og derfor selvfglgelig ogsaa i vor Reformationshistorie.
Fremstillingen i Erik Arups Danmarkshistorie neder i alt
Fald til Overvejelser ogsaa heraf paa Grund af hans ufor-
beholdne Godkendelse af den saakaldte »materialistiske
Historieopfattelses« Betydning for Historieforskningen!.
Derfor har det veeret mig magtpaaliggende ved de folgende
Undersogelser ogsaa at redegere for mine Tvivl om »Idé-
historie« som Vej til sikrere Erkendelse af objektiv historisk
Virkelighed.

Men ganske naturlig har Besvarelsen af de to specielt
kirkehistoriske Spergsmaal seerlig Interesse for mig som
Kirkehistoriker. De tilskyndede mig forst og fremmest til
den folgende Undersggelse. Men ganske serlig blev den
foranlediget ved den Opfattelse, den nu afdede Kirke-
historiker P. Severinsen gjorde sig til Talsmand for i sin
Bog: »Hvordan Reformationen indfertes i Danmarke.

1) se p. 26ff.
2) P. Severinsen: Hvordan Reformationen indfertes i Danmark.
1936, iser 159ff.



Om reformationens indferelse i Danmark 9

Den havder nemlig, at den lutherske Reformation ikke
indfertes hos os i 1536 (hvorfor Talen om dens Indferelse
ved en enig Folkebeslutning i Virkeligheden falder bort).
Opfattelsen maatte unegtelig saa meget mere forbause,
som den fremsattes i en Bog, der blev skrevet paa Opfor-
dring af Danmarks Biskopper for at tjene som Festskrift
ved det 400-Aars Jubileum for Reformationens Ind-
forelse, som netop skulde fejres i Oktober 1936. Da den
tilmed blev trykt med Understottelse fra Kirkeministeriet
for at muliggere dens Udbredelse i de videste Kredse,
fremtraadte den altsaa med en Slags officielt Preg. For
saa vidt svarer den til de Skrifter, som i 1736 og 1836
udgaves paa statslig og kirkelig Foranledning dels for at
belere de danske Menigheder om, hvorledes dengang
moderne Historieforskning saa paa Reformationens Ind-
forelse hos os og paa Forudsetningerne herfor, dels for at
minde den jubilerende Kirke om Reformationens religiose
Verdi ikke blot for hin Tid, men for de folgende Slaegter
og dermed mane den til Selvbesindelse og wgtere Til-
egnelse af de evangeliske Grundtanker.

* *
*

1. Jeg skal derfor begynde en Redeggrelse for de vig-
tigste nyere Behandlinger af vor Reformationshistorie
med Severinsens Bog.

I Sammenligning med Festskrifterne fra 1736 og 1836
vidner den gledeligt om det Fremskridt, det sidstforlgbne
Aarhundrede har bragt den kirkehistoriske Udforskning
af hin Periode. — Den afdede Forfatter var vel hjemme i
det store nye Kildemateriale, som efterhaanden er frem-
draget til Belysning af hans Emne (der efter den ham stillede
Opgave omfatter hele Tiden fra Lutherdommens forste
Fremtreeden i Danmark til Reformationens Gennem-
forelse i Kirke og Folk). Han var desuden i Besiddelse af
et sundt og negternt historisk Judicium, som da ogsa



10 P. G. Lindhardt

i det hele har praeget Bogen, saaledes ogsaa hans Vurdering
af de to religisse Standpunkter, som kempede mod hin-
anden i hin kirkelige Krisetid inden 1536. I alt Fald er det
tidligere, ensidigt pessimistiske Syn paa Senmiddelalderens
religiose og kirkelige Liv kendeligt trengt tilbage i hans
Skrift, sammenlignet med dem fra tidligere Jubelfester.
Arbejdet med den i mange Maader fortjenstfulde Luther-
biografil, han i sin Tid udgav som Indledning til et Udvalg
af Reformatorens Skrifter i dansk Oversattelse, gav ham
ogsaa en omfattende Indsigt i Baggrunden for vor Refor-
mationshistorie, som er kommet hans sidste Skrift til Gode ;
og endelig fornzgtede hans kendte Evne til at skrive popu-
leert sig ligesaa lidt i dette som i tidligere Arbejder. Man
tor da vel mene, at hans Reformationsbog har fundet en
paaskennende og bred Indgang i vort Kirkefolk. Men
netop derfor beklager jeg ogsaa serlig den misvisende
Opfattelse af Aaret 1536.s Betydning, han har gjort sig
til Talsmand for i Skriftet.

Allerede i 1935 havde han protesteret mod at fejre 1936
som Jubileeumsaaret for Reformationen [Jvf. Menigheds-
raadenes Blad 1935, Nr. 1, S. 12—13. I Anledning af de
norske Biskoppers Beslutning om at fejre 1937 som Jubi-
leumsaaret, fremhavede han, at Rigsdagsrecessen af 30.
Okt. 1536 kun var en Vedtagelse af »at der skulde ske noget«
(!), men luthersk blev vor Kirke forst ved Kirkeordinansen
af 1537; Jubileet burde derfor fejres 2. Sept. 1937 til
Minde om denne vor »Reformationslov« og de nye Bispers
Indvielse]?. Han onskede Festen henlagt til September
1937 til Minde om Kirkeordinansens Udstedelse og Super-
intendenternes Indvielse. I sin Jubileeumsbog fastholdt
han altsaa, at der ikke blev indfert nogen luthersk Refor-
mation hos os 1536. Opfattelsen blev fremsat paa en saa

1) P. Severinsen: Martin Luthers Liv, 1910.
2) P. Severinsen: Nogle Overvejelser om Reformationsjubileum og
Konfirmationsjubileum, Menighedsraadenes Blad, 1935, 12f.



Om reformationens indforelse i Danmark 11

udpraeget stilfeerdig Maade, at maaske mange ikke har lagt
nogen Vagt pa det; vel fordi Bogen jo skulde vaere Jubi-
leeumsskrift netop for Okt. 1536. Men betegnende nok
findes i denne kirkelige Jubileeumsbog intet Kapitel med
Overskrift »Reformationens Indferelse«! — Om Recessen
af 30. Okt. hedder det S. 162: » Denne Lov er siden stadig
omtalt som Loven om den lutherske Reformations Ind-
forelse i Danmark. Dette er formelt ikke videre rigtigt«
[Udhwvelserne her og i det falgende ligesom i de andre
refererede Skrifter, forsaavidt ikke andet bemarkes,
skyldes mig]. — Ja »formelt« er det ligefrem galt; ti paa
den folgende Side siges, efter at Lovens Indhold er refereret :
»Dette er Recessen af 30. Oktober. I dens Bogstav er ikke
nogen Reformation i luthersk Betydning. Bortset fra den
store Revolution i Bispestillingen er der i det hele ikke
indfert meget nyt. En Regering, der havde Sind til det, kunde
fortolke det hele som Grundlag for Paulus Helie’s Refor-
mation«. Herefter maa Laeseren unaegtelig faa Indtrykket
af, at Recessen er uklar og endda tvetydig, hvad det
kirkelige Indhold »reelt« angaar. Skyldes det nu Sjuskeri
eller Ubeh®ndighed hos Lovens Forfatter, eller er denne
merkelige Ubestemthed villet? Severinsen maa, som det
folgende viser, mene det sidste. Men serlig klar er ganske
vist hans Opfattelse af Recessen ikke, som allerede de
sveevende og ubestemte Ord, han bruger om den, viser.
Hvad mener han saaledes med, at den ikke indferte »me-
get nyt« udover Andringer i Bispestillingen ? Noget netop
nyt var der da altsaa i den; men hvori det bestaar, gor
han ikke opmeerksom paa. Men i alt Fald var der altsaa
»i dens Bogstav« intet luthersk! Er Meningen da, at der
var noget Luthersk i dens Aand ? Hvad saa? Paa Bestem-
melserne, der griber ind i Stzndernes indbyrdes Forhold,
kan han naeppe tenke, da han aabenbart ved »ikke meget
nyt« kun tenker paa kirkeligt nyt. Skulde det da gzlde
Paabudet om »Evangeliets« Forkyndelse? Hertil maa



12 P. G. Lindhardl

bemarkes, at Severinsens Paastand om, at Recessen
aabnede Mulighed for en bibelhumanistisk Reformation
efter Paulus Helie’s Tanker, i alt Fald viser, at han ikke
opfatter dens Paabud om »Evangeliets« Forkyndelse som
et Paabud om Pradiken i luthersk Aand. Men tenker han
paa, at Udtrykket »Evangeliet« rummede Mulighed for
forskellige Fortolkning, kan Recessen unzgtelig paa dette
Punkt ikke siges at indfere noget nyt. Allerede 1526
havde jo de stridende Partier begge erkleret sig for »Evan-
geliets« Talsmeend; Katolikerne paastod endda, at Striden
overhovedet ikke stod om Evangeliet; den drejede sig kun
om dets rette Udlegning; og Herredagen 1533 havde i
alt Fald, trods den beherskedes af Prelaterne, retlig stad-
feestet »Evangeliet« som den kirkelige Forkyndelses Norm
(altsaa ogsaa for Katoliker).

Men saa meget er i alt Fald klart nok, at Severinsen,
trods sine egne Ord og sin nedskzrende Bedemmelse af
Recessens nye Indhold, alligevel hevder, at den indferte
noget endog meget nyt. Ved den gav Rigsdagen nemlig efter
hans Opfattelse Kongen, hvad endnu ingen af hans For-
gengere havde faaet, Fuldmagt til at ordne Kirkens
Forhold. Herom udtrykker han sig uden Forbehold, ti
Referatet af Recessens Indhold slutter med Ordene:
»Bunden er ryddet, og Kongen har Fuldmagt«. Dermed
klares ganske vist Udtalelsen om, at »Regeringen¢, hvis
den havde »Sind« dertil, kunde indfere en bibelhumanistisk-
katolsk Reformation; Severinsen maa altsaa mene, at
Kongen, hvis han valgte dette, med Recessen i Haanden
havde Ret til at krave, at baade Gammelkatoliker og
Lutheranere lydigt bgjede sig for hans Paabud! — Men
en saa enestaaende og overraskende Bemyndigelse fra
Rigsdagens Side, tilmed i en Lov, der betegnes som »Rigens
Konstitution« (dens Grundlov), som skal binde Efter-
kommerne til »evig Tid«, skulde man dog mene kraevede
en solid og overbevisende Begrundelse. Saa meget mere,
som Recessens Fortale, der saa eftertrykkelig betoner, at



Om reformationens indferelse i Danmark 13

man nu er naaet baade til hjertelig Forsoning og til Fred
og Endragtighed om de store Stridsspergsmaal, som
hidtil havde splittet Land og Folk, dog nermest maa tyde
paa, at man ogsaa er sig bevidst, at der er naaet Enighed
om det mest splittende af disse, Religionsspgrgsmaalet,
som jo netop i 10 Aar havde tvedelt det danske Folk og
afsat saa meget Had. Men om dette Hovedspergsmaal
mener Severinsen altsaa, at Enigheden indskrenkede
sig til, at man gav op og overlod til Kongen eller Rege-
ringen at afgere, om den danske Kirke fremtidig skulde
veere reformkatolsk eller luthersk! Man har un®gtelig saa
en Forklaring paa at Recessen ikke siger noget om Kirkens
Gudstjeneste! Maerkelig nok anfgrer igvrigt Severinsen
ikke denne Tavshed som Argument for sin Paastand.
Men Argumentation synes ham overhovedet overflodig:
Rigsdagen har i Recessen besluttet at give Kongen Fuld-
magt. Ganske vist vil man forgeves soge denne Beslut-
ning i dens »Bogstav«. Det maa da vel derfor alligevel
veere 1 dens Paabud om »Evangeliets« Forkyndelse og i dette
Udtryks Tvetydighed for Datiden, han finder Begrundel-
sen for »Fuldmagten«. Neermere havde det vel ligget (naar
der skal tales om en Fuldmagt serlig til Kongen), at
henvise til den Ed, han aflagde paa den samtidig med
Recessen udstedte Haandfaestning, hvorved han nemlig
forpligtede sig til »over alle Ting at elske og dyrke den
almaegtige Gud og hans hellige Ord og Leere at styrke,
haandhaeve, beskytte og beskzrme« Her lyder jo heller
intet om Lutherdom; der bruges netop et Udtryk, som
man i Datidens Sprog brugte parallelt med »Evangeliet«
(»Guds ord«); ogsaa det muligger jo forskellig Opfattelse
af Paabudet; men her er dog virkelig en udtrykkelig
Bemyndigelse [Naar jeg i min Afhandling »Da den danske
Kirke skulde ordnes »evangelisk« (i »Dansk Kirkeliv,
medens Tiderne skifter« 1933) S. 53! siger, at Haandfeest-

1) se p. 5, note 2.



14 P. G. Lindhardt

ningen gav Kongen »ligefrem Bemyndigelse« til at traeffe
»videre Foranstaltninger til Kirkens endelige Ordningg,
mener jeg selviglgelig ikke en Fuldmagt af Severinsens
Art, men en Bemyndigelse til i Kirken at gennemfere den
lutherske Ordning, som Begivenhederne 1536 viser baade
havde Rigsraadets og Rigsdagens Samtykke]. Men hvad-
enten man nu vil sege Begrundelsen for Severinsens
Paastand i Haandfaestningen eller, som han, i Recessen,
viser i alt Fald hans Udtalelse om Fortolkningsmulighederne
af denne Lov, at hans selv forstaar sit Udtryk: »Kongen
har Fuldmagt« i steerkt begreenset Omfang. Bestemmelserne
i Recessen om Bispeembedet, om Evangeliets Forkyndelse
og om de nye Bispers udelukkende Tilsyn dermed, har han
vel erkendt afskarer Kongen fra at indfere en kanonisk
gyldig katolsk Kirkeordning, selvom han maatte have
nok saa meget »Sind «til det. Da Recessens Tilsynsbestem-
melser i hvert Fald ogsaa forudsatter Opretholdelse af
den ydre Kirkeenhed, turde det tillige vaere givet, at
»Fuldmagten« ikke kan omfatte en Ordning som den,
Christian III havde anerkendt i Hertugdemmerne, hvorved
nemlig de to stridende Parter for en lengere Tid fik
Tolerance som to adskilte Kirkesamfund uden noget
forenende kirkeligt Tilsyn. Om Severinsen imidlertid kun
har ment, at Fuldmagten gjaldt et Valg mellem Lutherdom
og Bibelhumanisme eller ogsaa en Ordning, som stadfaste-
de en »tvedelt« Kirke, vel at marke under et reformeret,
rent kirkeligt Episkopat, men med Plads for begge de to
Opfattelser af Evangeliet ligesom i 1533, bliver man ikke
klar over af hans Ord. — Men hans Paastand om Kongens
Fortolkningsmuligheder synes overhovedet at have glemt,
at Paulus Helie og sikkert ogsaa hans Meningsfeller
overhovedet ikke kunde tenke sig en sand Reformation
uden kanoniske Biskopper og uden Opretholdelse af
Samfundsenheden med den gvrige Kristenhed.

Men har Rigsdagen virkelig overladt Kongen Afggrelsen
af den Sag, som mere end noget havde splittet det danske



Om reformationens indferelse i Danmark 15

Folk i 10 Aar, er der skellig Grund til at sporge: skete det,
fordi Spliden herom netop fortsatte paa Rigsdagen, uden
at der viste sig Mulighed for et Resultat; eller fordi For-
samlingen ansaa sig for inkompetent til en saadan kirkelig
Afggrelse, eller fordi Tilliden til Kongens Retsind og
Forsoningsevne var saa enestaaende stor, eller endelig
ganske simpelt, fordi Kongen gennemtvang sin Vilje?
— Paa disse Spergsmaal sgger man imidlertid forgeeves
Svar hos Severinsen.

Fortsatter man saa Fremstillingen i Bogen, hgrer vi
om, hvorledes den lutherske Reformation »virkelig« ind-
fortes. Kongen havde (hvad dog i det mindste Hoved-
parten af Rigsdagens Medlemmer maatte vide!) ikke Sind
til en bibelhumanistisk Reformation eller til en tvedelt
Kirke; han gnskede Lutherdommen og kun den indfert
[Allerede S. 158 har Severinsen under sin Redegorelse for
Statskupet den 11-12 August betonet, at Kongen »gik
med til det voldsomme Skridt¢, »fordi han derved fik fri
Bane til at faa ordnet Kirkeforholdene, som han mente,
det var hans kongelige Pligt efter Guds Bud«. At hans
Forstaaelse af »Evangeliet« ogsaa var afgjort luthersk, har
Severinsen vist S. 86f. (Redegerelsen for Reformationen
1528 i Haderslev-Torning Len) og S. 154 (Bursproget 1534
ved Hyldningen i Horsens). Disse Begivenheder og adskil-
lige Handlinger fra Kongens Side inden Rigsdagen 1536
kan da i alt Fald neppe have bibragt denne Forsamling
nogen stark Forhaabning om en »reformkatolsk Refor-
mation« ved at give Kongen »Fuldmagt«! — At det verds-
lige Rigsraads Revers af 12. August, der godkender Af-
skaffelsen af en kanonisk Bispestilling!, allerede reelt
udelukker en »P. Helie’s Reformation¢, har igvrigt Seve-
rinsen ikke forstaaet]. — Efter en Redegerelse for »Kirke-
ordinansens« Historie og Indhold hedder det da sluttelig
(S. 175): »Endelig kunde saa Dagen oprinde, da Refor-

1) Holger Rordam: Monumenta Historiz Danicz, 1, I, 208ff.



16 P. G. Lindhardt

mationsverket kunde treede ud i Virkeligheden. Det var
Sendag den 2. September 1537¢. Altsaa den Dag, da de nye
Superintendenter indviedes, og Kongen udstedte Kirke-
ordinansen, blev »Reformationsverket« en »Virkelighed«
— et i alt Fald ikke serlig rammende Udtryk, eftersom
det folgende 10. Kapitel i Bogen viser os, at denne »Virke-
lighed« kun beted, at Kongen befalede den ensidig lutherske
Reformation gennemfeort ved de nye Tilsynsmend. Men
for at overvinde Modstanden mod denne nye Kirkeord-
ning, saa den kunde blive en »Virkelighed«, maatte i alt
Fald Kirkeordinansen i 1539 i noget sendret Form regulert
lovsaettes af Konge og Rigsraad i Forening — og endda
var der langt igen, for »Virkeligheden« blev en Kends-
gerning.

Severinsens Opfattelse [I en Artikel »30. Oktober 1536«
i Menighedsraadenes Blad for Okt. 1936 synes Severinsen
dog atter nermest at slutte sig til den seldre Opfattelse,
at man virkelig maa tale om en »Vedtagelse« 1536 af den
lutherske Reformation'. S. 156 siger han nemlig, at »Al-
muens« Raab under Bursproget: at de vilde blive hos det
hl. Evangelium, betod en Tilslutning til Kongens Krav
(ifelge Niels Krags Referat af den kgl. Proposition) om,
at Leeren skulde reformeres og romersk (altsaa ogsaa
reformkatolsk) Gudsdyrkelse og Kirkeskik ophgre?. Denne
»Artikel« kom ganske vist ikke med i Loven, »men den
havde faaet Tilslutning fra Rigsdagens Menigmand. At
det skulde gaa den anden Vej var nu en Umulighed.
Derfor er Rigsdagen paa Gammeltorv en Begivenhed med
Afggrelse i for den danske Kirke. Gennemfgrelsen maatte
naturligvis tage sin Tid« — Klarere er Severinsens Opfat-
telse af Sagen desvearre ikke blevet hermed. Nu tales
ganske vist ikke om en Fuldmagt til Kongen om at

1) P. Severinsen: 30. Oktober 1936, Menighedsraadenes Blad, 1936,
153ff.

2) Niels Krag og Stephan Stephanius: Kong Christian den Tredies
....Historie (oversat af P. F. Suhm) I, 1776, 157.



Om reformationens indfeorelse i Danmark 17

bestemme Kirkeordningen efter sit »Sind«. Kongen har nu
klart og bestemt krevet en luthersk Reformation; men
kun »Menigmand« bifaldt det. Betyder det, at Kongen
gennemforte Reformationen paa Trods af konstateret
Uenighed i Rigsdagen, altsaa egentligt ulovligt? I saa
Fald bliver Severinsen i Grunden et Sidestykke til hin
Prest (J. J. Fjord) som i 1904 i Skriftet »Hvad er den
evangelisk-lutherske Kirke«?! havdede, at Reformationen
aldrig lovligt var indfert i Danmark — efter hans Paastand,
fordi Bonderne ikke havde beseglet Recessen, efter Seve-
rinsens Mening derimod, fordi kun »Almuen« gav Kongen
Tilslutning til, at Kirken skulde ordnes luthersk!] er
altsaa kort udtrykt: »Reformationen« indfertes i to Tempi.
1536 ryddede »Bunden¢, uden at Rigsdagen afgjorde, om
den danske Kirke fremtidig skulde have luthersk eller
bibelhumanistisk-katolsk Praeg eller vare en tvedelt
Kirke; forst 1537 blev den efter Chrisitan IIl.s rent per-
sonlige Afgorelse luthersk.

Nu kan Spergsmaalet om Tidspunktet for den danske
Kirkes lutherske Reformation maaske synes mange en
hgjst underordnet kronologisk Bagatel. Er det ikke neer-
mest Hip som Hap, om dette skete 1536 eller nogle Maane-
der senere? Er der nogen Grund til at spilde Tid, Under-
sogelse og Papir paa en saadan Detaille? Og havde det
ikke, naar der saaledes faktisk er Uenighed om Forstaaelsen
af Recessen fra 1536, vaeret rimeligere, at vi sidste Gang
havde »festet« for den Begivehhed, som alle er enige om
berer segte luthersk Preg (skont Ordet Lutherdom jo
heller ikke lgd ved denne Lejlighed; ti ogsaa her taltes
kun om »Evangeliet«, men ganske vist nu om dets Gennem-
ferelse paa alle de Omraader, der skulde veere Genstand
for Kirkens Virksomhed)?

Men rent bortset fra, at historisk Vished og Ngjagtighed
dog ogsaa har sin Verdi, kan det ikke vere os ligegyldigt,

1) J. J. Fjord: Hvad er den evangelisk-lutherske Kirke?, 1904, 54,

2



18 P. G. Lindhardt

hvorledes den danske Reformation blev indfert: om det
skete ved en enig Folkebeslutning eller ved et Kongebud,
hvis Retsgyldighed end ikke synes sikkert begrundet, og
som i alt Fald maatte vere et Tordenslag for dem, der
— hvis Severinsens Opfattelse er rigtig — endnu kunde
nezre et vist Haab om en Ordning, som dog tolererede deres
Forstaaelse af Evangeliet.

* *
*

Inden jeg redeger for Synspunkterne paa mine tre
Spergsmaal i vore nyeste almindelige Fremstillinger af vort
Folks Historie, maa jeg indskyde, at 1936 ogsaa bragte
danske Leesere end anden, baade grundig og udferlig, og i
det hele efter min Opfattelse rigtig Fremstilling af vor
Reformationshistorie. Jeg sigter her til L. P. Fabricius’s
Fortsettelse af hans »Danmarks Kirkehistorie« i 2. Binds
1. Halvbind!. Hans Skildring af Reformationens Indfgrelse
fremhaever med gnskelig Klarhed, at 1536 er det afgerende
Aar; hvad 1537 bringer, er en Gennemfgorelse af de Ved-
tagelser, som havde faaet Folkets Tilslutning ved den
reprasentative Rigsdags Beslutninger. Serlig betones
ogsaa eftertrykkeligt, at de Tanker, som sejrer 1536 i Stat
som i Kirke, er et afgjort Udtryk for den lutherske Sam-
fundsopfattelse og betyder den skelsettende Forkastelse
af den katolsk-kanoniske Opfattelse af Kirkens Myndighed
baade over Folkenes kirkelige og verdslige Liv. Men trods
dette overfladigger dette Skrift ikke en indgaaende Under-
sogelse af, hvorledes de tre Spergsmaal ber besvares efter
Kildernes Vidnesbyrd, ti Fabricius’ Bog er beregnet paa
en bred Leeserkreds og kan ikke indlade sig paa en narmere
kritisk Droftelse af det nye Historiesyn, og Severinsens
Hypoteser kender det ikke til [I Behandlingen af Rigs-
dagen og Recessen har Fabricius overset Prof. Arups

1) L. P, Fabricius: Danmarks Kirkehistorie 2, I, 1936, iser 189ff.



Om reformationens indforelse i Danmark 19

Heevdelse af »Anklageskriftet mod Bisperne som Del af
den kgl. Proposition«.! Spgrgsmaalet om Forskellen mellem
det oprindelige Forslag og den endelige Reces er derfor
ikke behandlet; paa dette Punkt har Severinsens Bog
absolut Fortrinet].

* " *

Jeg vender mig nu til vore nyeste Danmarks Historiers
Behandling af vor Reformation og dermed deres Syn paa
de fremsatte Spergsmaal [Der er dog Grund til her at gore
opmarksom paa, at vor fremragende Forsker — ikke
mindst specielt af Perioden — C. Paludan-Miiller i 1874
i »De forste Konger af den oldenborgske Slegt« ganske
sluttede sig til den navnte kirkehistoriske Opfattelse.
Efter ham (jfv. S. 624) beted Statskupet i August 1536
ralt katolsk Vasens Afskaffelse samt Indretning af en
Gudstjeneste og en Kirkeforfatning efter luthersk For-
billede«. Haandfaestningen af 30. Okt. medferte (jfv. S. 628):
»den gamle Kirkes Fald, Bispemagtens Afskaffelse, al
Magt i Stat og Kirke lagt i Kongens og et verdsligt Raads
Haand, Kongemagten styrket, Kronens Arvelighed halv
indfert, Rigsraadets Magt overfor Kongen indskraenket.
Hertil sluttede den udmarkede Forsker i Reformations-
tidens Historie, A. Heise sig ganske i sin veegtfulde Afhand-
ling om Wolfg. v. Utenhof i Histor. Tidsskrift 4. R. VI,
1877—8, S. 2523,

2. Det var den ansete Historiker, Dr. V. Mollerup, som
i »Danmarks Riges Historie« (1900—1906) behandlede
Perioden 1536-15884 Aaret 1536 er altsaa her endnu bibe-

1) Erik Arup: Det saakaldte Klageskrift mod Biskopperne 1536,
Historisk Tidsskrift 7, 11, 1899-1900, 287ff.

2) C. Paludan-Miiller: De forste Konger af den Oldenburgske Slegt,
1874.

3) A. Heise: Wulfgang von Utenhof. Hist. Tidsskr. 4, VI, 1877-8,
162ff.

4) I Danmarks Riges Historie (af Johannes Steenstrup m. fl. 3, II,
1ff.) skrev V. Mollerup om Kong Kristian IIIs forste Regeringsaar.



20 P. G. Lindhardt

holdt som et vigtigt Tidsskel; men Betegnelsen »Refor-
mationen« eller »den lutherske Reformation« er aflost af
den sagligt saa nevtrale: »Kristian III.s forste Regerings-
aar«. Reelt er dog Mollerup ikke i Tvivl om, at Begiven-
hederne 1536 praeges af »det sejrende Partis« (o: det
lutherske Partis) Opfattelse baade af Statsstyrelsen og
Kirkens Ordning, selvom han ikke narmere paaviser, at
Vedtagelserne vidner om et saadant Helhedssyn.

Forud for Rigsdagen har Kongen, hvis personlige
Standpunkt var kendt nok i Datiden, nemlig forhandlet
med den afgjorte Lutheraner, Rigshofmesteren Mogens
Gjoe og med forskellige evangeliske Praester samt med sin
tyske Kansler, Wolfgang v. Utenhof (ogsaa Lutheraner),
saa alt var »velforberedt« til Lovgivningsarbejdet (S. 10).
Mollerup legger Vagt paa, at Rigsdagsforhandlingerne
preegedes af »stor Lidenskabelighed«; »en af Bispepar-
tiets Tilhengere siger [Knud Bille i Brev til sin Broder
Eske Bille jfv. Mollerup, Bille-Attens Historie I, 621
(1893)1. I dette Vark slutter Mollerup sig endnu ganske
til Paludan-Miillers Opfattelse af Betydningen af For-
nyelserne i Oktober 1536 (jfv. Citatet S. 621). Frem-
stillingen i »Danmarks Riges Historie« vidner om et noget
modificeret Syn baade paa den politiske og kirkelige
Fornyelse] at der har veeret »svar Handel paa Ferde, som
jeg nogen Tid haver kunnet mindes«. Men »Rigsraadet
(altsaa det, siden Statskupet d. 11. August, udelukkende
verdslige Rigsraad) har dog forstaaet at hevde til en vis
Grad sin overlegne Stilling i Samfundet og i Statsstyrelsen,
ligesom Kongen, hvad der fremgaar af mange Udtalelser,
ikke har gnsket at fremkalde et ulageligt Brud«. Sterk
Vagt legges der saaledes paa, at der under Rigsdagen
stod en Strid mellem Regeringsmyndighederne om deres
politiske Interesser. Resultatet heraf blev i alt Fald ikke
noget Magtfremskridt for Rigsraadet; det bevarede kun

1) V. Mollerup og Fr. Meidell: Bille-ZEttens Historie 1—II, 1893.



Om reformationens indforelse i Danmark 21

nogenlunde sin gamle Stilling. Haandfestningen karak-
teriseres derfor som »et Kompromis, sluttet mellem de to
hgjeste Statsmyndigheder og beregnet paa at sikre begges
Uangribelighed« (S. 11). Navnlig hevder Mollerup dog
tillige, at Haandfaestningen barer »Praget af det sejrende
Partis Opfattelse af Statsmyndighedernes nu (altsaa siden
Statskupet) saa forandrede indbyrdes Forhold« (S. 10).
Om denne Tovtrekning mellem Kongemagt og Rigsraad
ogsaa medfgrte Kampe paa Rigsdagen mellem Stenderne,
og om navnlig Kirkespergsmaalet fremkaldte Strid, siges
intet nzermere; men Recessens »egentlige Kerne og Indhold«
er: »Kirkeforholdenes Ordning« (S. 14). Herom hedder det
saa S. 15: »Med stor Forsigtighed undgaar Recessen at
udtale Ordet om en almindelig Forandring i Kirkelivet.
Men ingen kunde veere uvidende om, at der bag Ordene laa
Tanken om Katolicismens Afskaffelse. Den bryder frem
i Udtalelserne om den nye Skik og Orden, som Kongen,
Rigsraadet og de leerde Mand skulde forfatte; den trader
wsminket frem i Bestemmelsen om, at Guds Ord skal
preedikes i Klostrene«. Desvarre staar det uklart hen, om
Mollerup mener, at den »Forsigtighed«, som prager Reces-
sen, var Udtryk for Forslagsstillernes Beteenkelighed ved
at tale klart til Rigsdagen (altsaa paa Grund af deres
Viden om sterke Standpunktsforskelligheder hos dens
Medlemmer), eller hvorvidt den skyldes Rigsdagen selv,
som gmmede sig ved at vedkende sig sine Beslutninger
overfor Befolkningens katolske Bestanddele. Muligvis
mener han, at begge Parter betragtede »Forsigtighed«
som klog Politik, skent han samtidig med Udtrykket
»ingen kunde vere uvidende om. ..« understreger det ret
overfladige deri.

Men som Hovedresultatet af 1536 fastslaar Mollerup
altsaa dels, at Statsmyndighedernes indbyrdes Forhold
#ndredes efter det sejrende lutherske Partis Opfattelse,
dels at Loven reelt tilvejebragte Retsgrundlag for Katoli-
cismens Afskaffelse og for Indferelse af en »almindelig



22 P. G. Lindhardt

Forandring« i Kirkelivet ved Bestemmelsen om Udar-
bejdelse af en »ny Skik og Orden¢, som selvfglgelig (som
ukatolsk) og Udtryk for »det sejrende Partis« Opfattelse
maatte blive luthersk; men »usminket« treeder ganske vist
det nyes Karakter kun frem i Bestemmelsen om For-
kyndelsen i Klostrene. Vigtigt er, at Mollerup ud af
Recessen leser en Anerkendelse af Kongen som »Kirkens
Overhoved« og derfor som dens Lovgiver. Derfor kan han
i 1537 udstede Kirkeordinansen » si¢t Navn alene«, og den
blev da ogsaa udarbejdet »efter den tyske Reformations
Forbilleder«. Og naar Kongen lod de nye Biskopper indvie
»uden den apostolske Succession« vidner det om den
»Djervhed, som karakteriserer den danske Reformations
Gennemforelse«; men der er tillige Udtryk for at »det
sande Evangelium« hjemlede Kongen, den nye Kirkes
Overhoved, Ret til at udferdige Lovene for denne (S. 27).

1536 har altsaa efter Mollerup skabt Retsgrundlaget for
Kongens Gennemfarelse netop af en luthersk Reformation.
Kongens »Fuldmagt« er altsaa ikke opfattet som Seve-
rinsen. Heri og i sin Opfattelse overhovedet af Kongen
som Lovgiver har han vel Ret inden for en vis Begreens-
ning. Christian III vilde nemlig, netop som Lutheraner,
afgjort protestere mod at blive kaldt »Kirkens Overhoved«
og mod at lovgive for »en ny Kirke«, og m. H. til sin
Lovgivningsret har han selv i Kirkeordinansen under-
streget dens absolute Begransning til at vere tjenende
for en uforanderlig og faststaaende Lov for Kirken: Vor
Herres Jesu Christi egen Ordinans. — Disse Misforstaaelser
og adskilligt andet viser, at Mollerup ikke har anset det for
Umagen veerd nermere at studere Lutherdommens Kirke-
forstaaelse og den Helhedsopfattelse at Stat og Samfund,
som praeger Recessen, saavelsom Haandfastningen, Kro-
ningshandlingen og selve Kirkeordinansen.

Men, hvad der serlig tilskynder til ny Undersggelser,
er Mollerups Syn paa, hvorledes Retsgrundlaget for Refor-
mationen vedtoges, Her minder hans Opfattelse af Reces-



Om reformationens indferelse i Danmark 23

sens Tekst om Severinsens, selvom de fastslaar forskellige
Resultater udfra Lovens formelle Utydelighed eller For-
sigtighed. Uden Eufemisme sagt, hevder altsaa Mollerup,
at Recessen, hvad det kirkelige Hovedspergsmaal angaar,
er Camouflage! Den tor ikke klart, endsige »djeervt,
vedkende sig, hvad den skal bruges til. Den lusker
Reformationen igennem, og denne fodes saaledes efter
Mollerups Opfattelse 1536 i Dglgsmaal.

* *
*

3. I »Det danske Folks Historie IV (1928) har Hgjskole-
forstander, cand. mag. Hans Lund behandlet Tidsrummet
fra 1533 til 1588!. Man forbauses unzgtelig over en Periode-
inddeling, som lader dansk Historie begynde et nyt Tids-
afsnit 1533. Allerede dermed maa Betydningen af 1536
som skelszttende Begivenhed trade tilbage for Laseren.
Men Forstaaelsen af Reformationen som et Tidehverv,
der gor op med den katolske Middelalders Opfattelse af
Stat, Kirke og Kulturliv, udvikles selvfglgelig ogsaa, naar
det vaesentlig karakteristiske for den angivne Periode
bestemmes ved Overskriften: »Under Forbundet mellem
Konge og Adel«. At denne Overskrift absolut ikke karak-
teriserer Aarene 1533-36, er givet; men trods det berettigede
i at pege paa et saadant »Forbund« i Aartierne efter 1536,
synes den mig selv for disse kun at fremhaeve noget partielt
karakteristisk for »det danske Folks Historie« dengang. Ja,
selvom man som H. Lund fortrinsvis vil betragte Perioden
fra et politisk Hovedsynspunkt, forekommer denne Over-
skrift mig lidet udtemmende. Det, som politisk mest
karakteriserer Perioden er dog det nye Syn paa Stats-
magten og den deraf folgende Udvidelse af Kongemagtens
Kompetence, kirkeligt og kulturelt, som 1536 tilvejebragte.

1) T Det danske Folks Historie (red. af Aage Friis m. fl. IV, 1928,
1ff.) skrev Hans Lund: Under Forbundet mellem Konge og Adel
1533—88.



24 P. G. Lindhardt

Herfor er Forfatteren ganske vist heller ikke blind. Men.
naar han S. 29 siger: »Christian III reprasenterer Tidens
almindelige politiske Ideer om sget Magt for Staten og den
overste Regering, som de fandtes i fyrstelige Kredse«, er
Oplysningen utilstraekkelig [Hvorfor det samtidig frem-
haves at »Christian IIT havde det i sin Haand at skabe et
kongeligt Eneveelde«, forstaar jeg ikke. Selv siger Forfat-
teren, at »Tiden ikke var moden for en saadan Styreforme
og understreger, at Kongens statspolitiske Opfattelse var
en anden. Selv Christiern IT havde jo kun tenkt paa et
Arvekongedsmme med oget Fyrstemagt. At Christian I11
ved Brug af sin i 1536 steerke Haermagt kunde have gen-
nemtvunget Enevelde, er selviglgelig muligt; men hvorfor
pege paa Muligheder uden Tilslutning fra nogen Side i den
givne Virkelighed? Det skulde dog vere den, Historie-
skrivningen tolkede]. — Unagtelig streebte Datidens Fyrste-
politik mod udvidet Magt; men der er dog en afgegrende
Forskel i det Statssyn, som fx. Kejser Karl V repreaesenterer.
og det, en Lutheraner som Christian III har tilegnet sig.
Hvor fremtreedende end Kejserens politiske Magtstreb
var, selv overfor Paven og Kirken, glemte han dog aldrig,
at han var Katolik, og om en Friggrelse fra det beaerende i
Middelalderens Samfundsopfattelse er der for hans Ved-
kommende ikke Tale. Selv saa humanistisk frigjorte Magt-
straebere som Frans I og Henrik VIII fornzegtede heller ik-
ke i deres Politik deres katolske Opdragelse, naar det gjaldt
Kirken. Af Christian IIl.s Personlighed tegner H. Lund
et baade smukt og traeffende Billede (S. 26—7); han under-
streger her ogsaa steerkt hans tyske »Paavirkning«; saa
meget markeligere er det da, at han ikke viser Forstaaelse
for, at hans »Fyrstepolitik« paa aldeles afgorende Maade
preeges af hans lutherske Syn. Selv naar man ud fra et
politisk Hovedsynspunkt vil skrive Reformationstidens
Historie hos os, naas kun den fulde Forstaaelse af Begiven-
hederne 1536, naar de lutherske Samfundsideers Betyd-
ning for Christian III og det sejrende Parti tydelig paa-



Om reformationens indferelse i Dunmark 25

peges [En saadan samlende Redegorelse gives altsaa ikke;
men igvrigt fremstilles heller ikke selve den kirkelige
Reformationshistorie samlet. Den maa seges i Under-
afdelinger af to Hovedafsnit: i Paragraffen »Indre Politik
under Christian III« (under Hovedafsnittet »Rigets almin-
delige Historie«) og i Paragraffen »Kirkelige Forhold«
(under Afsnittet »Sociale og skonomiske Forhold. Kirke
og Aandslive)].

Gennem H. Lunds Redegorelse baade for Statskupet i
August og for Haandfestningen og Recessen af 30. Okt.
vil Leseren da ikke blive klar over, at 1536 betyder
Sejren over Middelalderens hele Samfundsopfattelse. Deri-
mod understreges endda meget steerkt (S. 30), at Recessens
»Nyordninger m. H. til Kirkens ydre og indre Forhold«
seetter Skel, ja gor 1536 til »det skarpe Bruds Aar¢, ligesom
H. Lund tidligere (S. 26) udtrykkelig har sagt om Christian
III, at »det faldt i hans Lod at gennemfore den lutherske
Reformation«. Selvom han med den sidste Setning maaske
sigter til Begivenhederne 1537, er den afgjorte og retslige
Vending efter hans Opfattelse dog sket i 1536; og naar
han efter Omtale af Recessens Bestemmelser om Kronens
Berigelse ved Kirkegodset tilfgjer: »den Fordel, Adelen
hostede af Reformationen var i Forhold dertil forsvindende
ringe« (S. 32), maa det antages, at han fastholder, at
»Reformationen« er indfert o: vedtaget af Rigsdagen 1536
[Om nogen Dissens, endsige »lidenskabelig Strid« paa
denne, tales der ikke. L.und ved, at det saakaldte Klageskrift
mod Biskopperne er en Del af den kgl. Proposition; men
om dennes Forskel fra Recessen siges intet. Heller ikke
bergres Spergsmalet om »Almuens« Tilkendegivelser ved
Bursproget paa Gl. Torv, som overhovedet ikke omtales].
— Dette modsiges heller ikke af, hvad der paa S. 154 siges
om »De kirkelige Forhold« (et Afsnit, som igvrigt baade
hehandler de kirkelige Fornyelser indgaaende og serdeles
forstaaende): »Der stod efter Recessen af 1536 meget til-
bage at ordne for en ny Kirkeskik var indfert i Danmarke.



26 P. G. Lindhardt

Ti der tilfgjes: »Den katolske Kirkeordning wvar ikke mere;
det, der skulde trede i Stedet, var efter Tidens Opfattelse
ikke nogen ny Kirke, men en Kirkeo)‘dning, der kunde
tjene »Jesu Kristi uforanderlige Ordinans«. Det stod nu
til de folgende Aar at skabe denne«. Antagelig mener
Forf., at det ikke alene var »Tidens«, men Recessens
Opfattelse, at den bestaaende Kirke, hvis katolske Ordning
nu var ophavet, og som hvis Grundlag det luthersk for-
staaede Evangelium var fastslaaet, nu skulde narmere
ordnes efter »Jesu Christi egen Ordinans«. Men at der ved
Evangeliets Antagelse i 1536 og serlig ved Haandfeest-
ningen var givet Kongen en ved navnte Kristi. egen
Ordinans ganske vist begrenset kirkelig Lovgivningsret,
siges imidlertid ikke.

Skent H. Lunds Fremstilling af 1536 paa ingen Maade
gentager Mollerups Tale om Recessens Camouflage af
Beslutningen om den kirkelige Reformation eller stotter
Severinsens Tanker om en Fuldmagt til Kongen, som aabner
ham Mulighed for andet end en luthersk Kirkeordning,
peger dog ogsaa den paa det onskelige i at undersgge,
hvorvidt man virkelig, uden at anerkende den Indflydelse,
Lutherdommens Syn paa Stat og Samfund har gvet, naar
den rette Forstaaelse af Samfundsomveltningen 1536 og
af Rigets nye Grundlov.

* *
*

4. Medens de fernevnte Historikeres Fremstillinger af
Reformationen var Led af Varker, hvor hver Periode i
dansk Historie havde sin Forfatter, fremtreeder Professor
Erik Arups Redegorelse som Afsnit af hans egen »Dan-
marks Historie«,! der heltigennem er praget af sin For-
fatters ejendommelige Personlighed og szrpragede Historie-
opfattelse. — Som bekendt vakte allerede 1. Bd. af denne

1) Erik Arup: Danmarks Historie [ til 1282, 1925, IT 1282- -1624,
1932.



Om reformationens indforelse i Danmark 27

unagtelig imponerende Arbejdsydelse fra den for sine
strenge Krav til Metode og Kildekritik kendte Forsker
storste Opsigt ved dens gennemgribende Revision af hid-
tidig Opfattelse af vort Folks samfundsmaessige Udvik-
lingsgang og Historie; men Varket blev ogsaa Genstand
for voldsomme Angreb, ikke blot for dets Ensidighed, men
for bevidst Tilsidesettelse af Kravet om historisk Objek-
tivitet, selv i Behandlingen af foreliggende Kildemateriale.
Overfor Bd II, der altsaa indeholder Skildringen af vor
Reformationshistorie, har navnlig Professor Knud Fabri-
cius i »Historisk Tidsskrift« 10. Raekke II (S. 323—369)
fremfort tungtvejende Kritik!.

Det Grundsyn paa Historieskrivning, som Arup ved-
kender sig, samtidig med at han vel sterkere end nogen
dansk Historiker har brudt Staven over al Historieskriv-
ning, som vidner om svigtende Beherskelse af agte,
videnskabelig Teknik, vere sig ved mangelfuld kritisk
Provelse af Kilders Baerekraft eller ved bristende Objek-
tivitet i Brugen af dem, neder mig til, inden jeg vender
mig til hans Fremstilling af vor Reformationshistorie, at
udtale mig om mit Syn paa »Idéhistorie« og den specielle
Form for den, som Arup er den mest fremtreedende danske
Talsmand for.

I 1921 udgav Arup — dog »med store Betankeligheder«
— »Rids af Danmarks Historie til Brug ved Universitets-
undervisning« (Sertryk af en stor Leksikon-Artikel)2.
Allerede dette »Rids« anlagde med stor Klarhed og gennem-
fort Stringens de Synspunkter paa Udviklingen i det danske
Folks Historie lige til 1920, som vi atter mgder som bzrende
i han store Veark. »Ridset« understregede Erhvervslivets
Kaar og Vilkaar til de forskellige Tider og konstaterede
dettes Betydning for Samfundsdannelsen overhovedet og

1) K. Fabricius: Anmeldelse af Erik Arup: Danmarks Historie II
Bd. Det 16. Aarhundrede. Hist. Tidsskr. 10, II, 1932—4, 323ff.

2) Erik Arup: Rids af Danmarks Historie, 1921. FEndret Sertryk af
Hagerups Konversationsleksikon.



28 P. G. Lindhardt

for de senere Samfundstilstande, serlig ogsaa for Udvik-
lingen af den politiske Forstaaelse og Magtfordelingen i
de forskellige Perioder. Indtrykket (i alt Fald mit Indtryk)
af denne uneegtelig med fremragende Dygtighed skrevne,
kortfattede Oversigt (paa kun 110 smaa Sider) var, at
Arup vilde understrege Betydningen af en ikke tilstraekke-
lig vurderet Side af Udviklingen uden just derved at ville
paastaa i den at have den egentlige Nogle til Erkendelsen
af »Historiens Virkelighed«. At Historien betinges af andre
Faktorer, anerkendte da »Ridset« for saa vidt ogsaa ved
at medtage visse (ganske vist yderst faa) Enkeltheder
vedrgrende Kulturlivet i serlig Forstand [For Sammen-
hengen mellem personlig Livsforstaaelse og Samfunds-
opfattelse synes »Ridset« ganske uforstaaende. — Om
Kirkens ydre Organisation gives visse Oplysninger, men
trods Hovedinteresse for de politiske Forhold, omtales end
ikke under Middelalderen den Fremtraengen af de kanonisk-
teokratiske Tanker, som medferte Danmarks Indlemmelse
som afheengig Kirkeprovins i den af Romerkurien styrede
vesterlandske Kirke og betingede Hgjgejstlighedens poli-
tiske Magtstilling hos os; Paven n®vnes overhovedet forst
i Anledning af de Aftaler som i Slutningen af 15. Aarh.
skaffede Kongen storre Indflydelse paa Bes®ttelsen af de
hojeste danske Kirkeembeder! Katolsk eller luthersk
Religigsitets Indflydelse paa Folkets Mentalitet og Liv
anes ikke! Hvad Ortodoksi, Pietisme, Oplysning, Ratio-
nalisme og 19. Aarh.s Vakkelser i saa Henseende har
betydet, antydes end ikke (end ikke disse Navne eller
Betegnelser forekommer). men Interessen for Aandslivet
iovrigt er heller ikke storre: Holberg navnes, dernaest
Grundtvig (men som Grundlegger af de Folkehgjskoler,
som har bidraget til Bondestandens Opdrift) og endelig
G. Brandes (som Indledning til Konstatering af Studenter-
samfundets og Herups politiske Betydning!) Det er alt].
Men selv hvor Forfatteren omtalte Danmarks Forhold til de
omgivende Folk i Krig eller Fred, var det dog den Rolle



Om reformationens indferelse i Danmurk 29

Erhvervsinteresserne og okonomisk Konkurrence har
spillet, han serlig fremhaevede.

Det Helhedsbillede, Skriftet tegnede af vort Folks
Historie, paaviste en gradvis Tilbagetreengen af et oprin-
deligt Selvstyre, foraarsaget ved de fremvoksende Staender-
modsetninger og ved Brydninger mellem Kongemagten
og de Kredse, som vedblivende besad eller udviklede en
mere eller mindre konkurrerende Magtindflydelse. Sin
Kulmination naaede denne politiske Udvikling i Ene-
veeldet; men siden 1849 har Folket med voksende Held
tilbageerobret den politiske Magt og dermed et Selvstyre,
som ogsaa har vist sig at betyde Erhvervslivets lykkelige
Trivsel og Opkomst.

Skent Redegorelsen for Aarhundrederne siden Middel-
alderen voksede i Fylde, praegedes »Ridset« dog af en
paafaldende Forskel i saa Henseende for de Aartiers Ved-
kommende, som ligger efter Grundlovens Udstedelse (52
af 110 Sider er forbeholdt denne Periode). Den politiske
Partiudvikling siden den reviderede Grundlov og Kampen
om Folketingsparlamentarismen viste imidlertid Forfat-
teren atter en ganske serlig Interesse; og i hgjeste Grad
gelder det Regerings- og Rigsdagsforholdene siden Ver-
denskrigens Udbrud i 1914. For disse sidste Aartiers
Vedkommende er overhovedet Rammerne for et »Rids«
ganske sprengt ved Medtagelse af en Maengde Details,
ikke mindst vedrgrende Rigsdagsvalg og Navne paa
aktive Politikere, hvoraf adskillige neppe vil kunne paa-
regne vedblivende Opmserksomhed, endsige Heedersplads
i vor Historie. — Forordets Bemarkning om manglende
Undervisningsmidler for vore sidste 50 Aars Vedkom-
mende kunde vel motivere en mere indgaaende Behand-
ling af dette Tidsafsnit; men unaegtelig har »Ridsets«
Fremstilling her mere Karakter af en Vejledning for
kommende aktive Politikere end for Historiestuderende,
ja man fristes endda til at sige for »Indpiskere« i vort
radikale Partis Tjeneste! Redegorelsen for dette Afsnit



30 P. G. Lindhardt

viser i alt Fald tydelig, hvor vanskelig det er at skrive
moderne Historie, uden at Subjektiviteten gor sig gel-
dende, serlig naar den rober et udpreget Temperament.
Men kan man overhovedet paa Grund af den manglende
Afstand fra Begivenhederne og Ukendskabet til et stort,
endnu utilgengeligt Kildemateriale, veere sin Samtids eller
en nerliggende Fortids »Historiker« i virkelig videnskabelig
Betydning? Arups Fremstilling godtger en urokket Tro
paa, at Gennemfgrelse af Folketingsparlamentarisme be-
tyder et virkeligt og heldbringende Folkestyre, og en
udpreget Mangel paa Syn for de samfundsskadelige
Folger af Overbudspolitik og Partiegoisme, der er fulgt i
Parlamentarismens Spor — for ikke at tale om Fglgerne
af den samtidig stigende Undervurdering af de aandelige
Vardier, der har varet berende for det danske Folk ned
gennem Tiderne. Selvom Arup enkelte Steder finder det
betimeligt at gore en kritisk Bemerkning (saaledes om at
de politiske Forhold dog nedvendiggjorde en Revision
1866 af den oprindelige Grundlov, at Venstres Brug af
Finanslovsnaegtelse som politisk Kampmiddel var betaenke-
ligt, at »det sikkert havde varet bedre«, om Regeringen
(Zahle) havde segt Samarbejde »i alt Fald med »Venstre«
(1), da Stillingen til Genforeningen af det danske Sgnder-
jylland skulde tages) er Partistandpunktet, ud fra hvilket
Udviklingen betragtes, tydelig nok. Ikke mindst preeger
det den beundrende Skildring af Ministeriet Zahles Styre
under Verdenskrigen, og den ensidige Bedgmmelse af
Motiverne til Opgoret med det. Hans Syn paa Forsvars-
sagen er ogsaa ganske den radikale Partimands: med
Horup hevdes, at Kebenhavns Befaestning var en »Krigs-
fare« for Danmark, den militeere Sagkundskabs Stilling
(som de konservative fulgte i Kommissionen af 1902)
vidner om en »ubegribelig Uvidenhed«, og Forliget 1909
om en Forsvarsordning var »urimeligt (trods dens Verdi
i 1914 flg.!).

Vender man sig nu til det store Verk, kunde man



Om reformationens indforelse i Danmark 31

unaxgtelig have gnsket, at det, netop fordi det Maal, Arup
har sat sig, er en gennemgribende Revision af vort Folks
Historie, havde bragt et Forord med Redeggrelse for
Forfatterens principielle Syn paa sin Historieskrivning;
i alt Fald nogen misforstaaet Kritik vilde dermed vere
undgaaet. En Leaser af »Ridset« bemeerker nu snart to
Ting: den stofmzessige Fattigdom vedrerende de kulturelle
Forhold gentager sig ikke i den store »Historie; langtfra!
Men Redegorelsen for Faenomener fra dette Omraade
vidner paa den anden Side tydelig om en principiel Under-
vurdering af deres Betydning. Denne Opfattelse maa vel
atter erkendes som den selvfplgelige Konsekvens af den
Betydning, Verket tillegger Erhvervsliv og Politik. Med
Hensyn til disse drejer det sig nemlig ikke om en staerkere
Fremhaeven af en hidtil ikke tilstreekkelig paaagtet Side
af den historiske Udvikling. Nej, de gkonomiske og poli-
tiske Forhold er nu uden Forbehold eller »Betsenkeligheder«
under Hensyn til Tidsforskelle, heevdet som de primert
bestemmende for den historiske Udvikling; dennes Virke-
lighed erkendes kun udfra Konstateringen af disse Fak-
torers afgorende Indflydelse. — Arup har selv forbigaaende
i en Udtalelse i II, 596 tydelig understreget, at dette er
hans Syn paa Historien, kun ud fra dette Syn paa Aands-
liv og materielt Liv skrives den Historie, der giver os
»Sandheden«. I Anledning af en Omtale af W. Scharlings
Undersogelse af Pengenes synkende Verdi i Danmark
siden Amerikas Opdagelse! »beklager« Arup derfor dansk
Historieskrivnings hidtil afvisende Stilling til »den saakaldte
materialistiske Historieopfattelse«. Og saa hedder det:
»Den tanke, at folkenes politiske udvikling og hele den
historiske verdensudvikling ¢ langt hajere grad end ved de
aandelige veerdier bestemtes ved det okonomiske livs
udvikling, har kun langsomt kunnet vinde frem; det var

1) W. Scharling: Pengenes synkende Vardi belyst ved Aktstykker
samt ledsaget af en kort Udsigt over den danske Menthistorie, 1869.
Jfr. Erik Arup: Danmarks Historie II, 596 f.



32 P. G. Lindhardt

ganske vist ogsaa en tanke, der betod en fuldsteendig omstyrt-
ning af alle de synspunkter, der hidtil havde varet gengse
indenfor historisk forskning«. Og ganske interessant belyser
Arup straks efter »Tankens« Betydning for sand historisk
Forstaaelse praktisk ved et Eksempel, der er saa meget
mere interessant for os her, som det bergrer mit specielle
Emne: »Sandheden er dog, at denne (som Folge af Montens
synkende Betalingsverdi) megtige prisstigning forandrede
de danske samfundsforhold paa langt voldsommere maade
end reformationen ; den satte alle samfundets steender i et
helt andet forhold til hverandre end hidtil«. — Allerede
denne Paastand om historisk »Sandhed« viser, hvor paa-
krevet det er at soge konstateret, hvad den danske Refor-
mation samfundsmeessigt beted. Men i hvert fald er den
et klart Vidnesbyrd om nzvnte »Tankes« Betydning for
Arups Historieskrivning.

Det store Verk vidner da ogsaa tydeligt om hans Tros-
vished om, i denne »Tanke« eller Dogme at have Noglen
til al historisk »Sandhed«. Dog maa vel tilfgjes, at hans
serlige Subjektivitet paa forskellig Maade har sat sit Praeg
paa hans Anvendelse af denne hans ledende »Tanke«.
Saaledes viser en karakteristisk Udtalelse, at han over-
hovedet ikke er i Stand til at henregne Religigsitet til de
virkelige Aandsveerdier. Han synes end ikke som andre
moderne Aander at kunne ngjes med at jevnstille dens
»slovende« Virkninger med Opiumsgiftens: Religigsitet
er simpelthen dedbringende for Aandslivet. Det hedder
derfor I, 291: »Danmark vedblev som alle kristenhedens
lande at henligge i religiositetens dodssovn«! Med en saadan
Opfattelse befinder man sig selvfglgelig i en Selvskuffelse,
hvis man mener at kunne se virkelig objektivt paa Udslag
og Virkninger af kristent Trosliv. Det vilde ogsaa psyko-
logisk set veere formaalslost at stille et saadant Krav til
vedkommende Historiker. Overbevisningen om Religia-
sitetens livsbetydende Nullitet og den samtidige Over-
bevisthed om de »virkelig« bestemmende Drivkrafter i



Om reformationens indforelse i Danmark 33

Udviklingen maa endda nasten nede en saadan til at til-
leegge Kristnes Handlinger de samme Motiver, som hans
egen Mentalitet kender til, og i alt Fald frembyder de to
Bind talende Eksempler paa Arups Tilbgjelighed i saa
Henseende.

Men ogsaa hans personlige Syn paa det politiske Liv har
utvivlsomt serlig ovet sin Indflydelse paa hans Opfattelse
af den »Tanke«, som bestemmer »den hele historiske
Verdensudvikling«. Uanset den store Veaegt han leegger paa
de skonomiske Forholds store Betydning for Samfunds-
livet, har nemlig dog den specielle politiske Udvikling med
Redeggrelsen for den ydre Magtbesiddelse og, siden en
virkelig Statsdannelse hos os, for den politiske Magtfor-
deling hans serlige Interesse. Men her legger han ikke
Skjul paa, at hans demokratiske Hjerte under alle Tids-
forhold er paa den brede Befolknings Side overfor Konger,
Stormeend og Overklassers vitterlige eller endog blot
antagne Magtsyge og Tryk. Ja, den Serinteresse, han i
»Ridset« viste for de parlamentariske Former, forklarer
vel ogsaa Verkets fremtreedende Tilbgjelighed til at ned-
vurdere Kongernes Betydning ogsaa for de sldre Perioders
Styre og til paa et ofte meget svagt Grundlag at konsta-
tere »Regeringer« eller »Ministerier«, paa hvis Kompetence
der anlegges Synspunkter, som man skylder Datiden
Bevis for, at den kan have delt.

I alt Fald maa Arup efter sin foran nevnte Udtalelse
om »den materialistiske Historieopfattelses« Betydning for
Forskningen med Rette henregnes til »Idéhistorikerne«.
Paastanden om »Tankens« almengyldige primeere Betyd-
ning for den historiske Udvikling i Forhold til de »aande-
lige Verdier« viser, at han gaar til sit Arbejde med den
bestemte Forudssetning heri at have Visheden om en
historisk Lov, en alt oplukkende Nggle til historisk For-
staaelse. Og den glorificerende, men, som man nok ter
paastaa, lovlig naive Oplysning om, at denne Idé har
betydet »en fuldsteendig omstyrtning« af hidtidig Historie-

3



34 P. G. Lindhardt

forsknings Synspunkter, stadfester dette, men viser vel
ogsaa, at han neppe kan antage det for Umagen vard at
skenke denne hidtidige Historieforsknings Argumenter
seerlig Opmerksomhed — den er jo »verfahrt«. Ved at slaa
en tyk Streg over den historiske Videnskab, som ikke
erkender »Tankens« Sandhed, betegner han for saa vidt
sin »Ide« ogsaa som en arbejdslettende Genvej under selve
Undersggelserne.

Nu ved vi alle, at Kravet til Historieforskning om at
»borteliminere« ens Subjektivitet overhovedet er utopisk.
Selvom Forskeren i storste Alvor behandler sit Kildemate-
riale efter en metodisk-kritisk Laerebogs strengeste Lov-
paragraffer, kan det personlige Judicium ganske ubevidst
for ham naeppe undgaa at gore sin Indflydelse gazldende,
ikke mindst, hvis han er et udpreget »Temperament«; og
absolut Objektivitet ved hans efterfslgende konstruktive
Bearbejdelse af det som brugbart erkendte Kildestof,
altsaa ved den egentlige Historieskrivning, er et Maal,
som det vel neppe er lykkedes nogen Historiker fuldt at
naa, ti i selve »Konstruktionen« maa Subjektiviteten
uundgaaelig gore sig geldende ikke mindst efter den
Forstaaelse af Historieforskningens Formaal, man har
tilegnet sig. Opfattes dette f. Eks. som padagogisk-etisk
bestemt af Hensyn til Onsket om Indvirkning paa Nutid og
Fremtid (en i vore Dage ikke ukendt Forstaaelse af Historie-
forskningens og Historieskrivningens rette Maal — saa
steerkt fremhavet, at man endog deri ser Beviset for dens
samfundsmessige, ja endda »videnskabelige« Berettigelse),
maa det medfgre en Vurdering af Fortidsfeenomener, som
let bevirker en Forbigaaelse eller i hvert Fald en Tilslg-
ring af deres tidsbestemte Betydning og Ret. I hvert Fald
kan der ved historisk »Fremstilling« overhovedet kun veere
Tale om en storre eller mindre Virkeliggorelse af Kravet
om fuld Objektivitet, hvor stor Veegt man end legger paa
Teknik og Metode.

Men givet er, at en Idéhistoriker med sin Dogmetro



Om reformationens indferelse i Danmark 35

paa sit Hovedsynspunkt som den sikre Vej til de historisk
vigtige Resultater befinder sig paa en langt mere udsat
Post, naar det gzlder Objektivitet, end den Historiker,
der ser sin Opgave i at soge Forstaaelse af Fortidens
Virkelighed alene ud fra hver Periodes tidsbestemte
Karakter og Forhold. Ogsaa han maa selvfolgelig erkende,
at de materielle og politiske Forhold til enhver Tid
over en staerkt bestemmende Indflydelse paa Periodens
»Historie« baade som faktiske Forudsetninger for den og
som Faktorer, der i hgj grad indvirker paa selve Tids-
afsnittets Liv og Tilstande; men han vil ikke se paa disse
Faktorer udfra en for ham fastslaaet Idé, som forudsatter,
at Menneskeliv og Skabne primert er afheengige af den
ydre og materielle Virkelighed. Da Mennesker virker
bestemmende og ikke mindst efter Tidsforholdenes og
deres egen Karakter omformende ind paa de bestaaende
Forhold, ikke blot, som den materialistiske Historie-
opfattelse tror, for at fremme deres materielle Velveere
eller sikre sig ydre Interesser eller Magt, men i hgj Grad
fordi en personlig Livsforstaaelse behersker dem eller
maaske serlige og nye Tidsidéer har grebet dem, vil han
forstaa, at netop historisk Virkelighedserkendelse kun
naas ved Forstaaelse af den Mentalitet og det Livssyn,
som bestemmer deres (og serlig de fremtreedende Enkelt-
meands) Opfattelse af Tidens Problemer og Opgaver. En
saadan Samfglen med Datiden og Forstaaelse af enhver for
den tidsbestemmende Faktor, den vere aandelig eller
materiel, maa dog utvivlsomt byde Forskeren en sikrere
Vej til Erkendelsen af historisk Virkelighed og ganske
serlig til Undgaaen af de Farer, som truer »Objektiviteten«
fra Historikernes egen Subjektivitet, end et Forhaands-
standpunkt, fastslaaet udfra et moderne, monistisk Livs-
syn, som var Datidsmenneskene baade ukendt og ufor-
staaeligt. I hvert Fald, jo mere udpreget inkommen-
surabelt Historikerens personlige Livssyn er med For-
tidens, des vanskeligere vil det veere ham at erkende den



36 P. G. Lindhardt

ham fremmede og reelt uforstaaelige Mentalitets Ind-
flydelse paa vedkommendes Handlinger og Livsindsats,
og dermed forskydes let en vigtig Side af Fortidsvirkelig-
heden, der jo ikke alene er visse ydre Fakta, for ham. At
det fastslaaede Dogme endog frister til ligefrem at skyde en
Fortids egen Forstaaelse af sine Problemer og Opgaver til
Side og som ved Intuition konstatere den »sande« Virke-
lighed eller reelt: dekretere et Syn paa Kildematerialet
efter Idéhistorikerens personlige Grundopfattelse er vel
saa at sige en ngdvendig Konsekvens af Standpunktet.
Betegnende er saaledes Arups Undersogelse af den danske
Reformations vigtigste Kilde, Recessen af 1536, som han
indleder med en Afvisning af den Veagt, den selv legger
paa de kirkelige Fornyelser. For ham er det klart, at dette
maa vere, hvad man kalder »Bondefangeri, ti de sekular-
politiske Spergsmaal og Erhvervsinteresserne maa jo
utvivlsomt have haft Hovedinteressen ogsaa i 1536! —
Mon ikke ogsaa den moderne Sekularisation af Samfunds-
forholdene saa at sige med Nedvendighed influerer paa
»den materialistiske Historieopfattelses« Syn paa Til-
stande og Institutioner i sldre Perioder? Arups Behand-
ling i hans Reformationshistorie tyder i alt Fald derpaa.

Der er talt meget om katolsk Historieskrivnings Til-
bgjelighed til at lade »Dogmet overvinde Historien«; men
mon Faren for Objektivitet er mindre, hvor den mate-
rialistiske Historieopfattelse er "Dogmet«? I alt Fald synes
det indlysende, at Idéhistorikeren, hvad enten hans Idé
er af sjeleligt eller materielt Indhold, og uanset hvor frem-
ragende Ekspert han maatte vare i Kildekritik og moderne
historisk Metode, er mere udsat for sin Subjektivitets
Indflydelse paa Forskerarbejdet end den Historiker, som
mangler en Forhaandsoverbevisning om et bestemt Grund-
syns Nggleevne til at oplukke enhver Fortidsvirkelighed
eller om, at den hidtidige Forsknings Synspunkter paa
Udviklingen er »omstyrtede«. — Den sidste vil sikkert
ogsaa — ikke blot fordi Fortidens Kildemateriale som



Om reformationens indforelse i Danmark 37

oftest lader os i Stikken m. H. til Meddelelser om de
handlende Personligheders Sjeleliv, men ogsaa fordi han
ved, at man uden sikker Viden herom mangler den vig-
tigste Forudsetning for fuldtud at kunne forstaa og
demme om deres Indsats — vere betydelig mere forsigtig
og tilbageholdende med Vurderinger af saadanne og ikke
mindst med Domme over Motiverne til deres Handlinger
eller til deres Samfundsforstaaelse end den Mand, for
hvem Aandsverdiernes underordnede Betydning er givet.
I hvert Fald er det typisk for Idéhistorieskrivningen, at
den er i hgj Grad vurderende; den har aabenbart Vanske-
lighed ved at ngjes med en blot Konstateren af Begiven-
heder eller Handlinger og deres paaviselige Eftervirkninger.
Ogsaa Arup viser sig i sin store Historie som »Vurderings-
mand« om en Hals; og Dommene udtales med den kate-
goriske Sikkerhed, som kun den troende Dogmetilhaenger
kan have. »Realhistorikeren« (om det maa vare mig
tilladt at bruge denne Betegnelse om den, som forholder
sig skeptisk overfor et moderne Livssyns Evne til at fun-
gere som Lov for Erkendelsen af Fortidsvirkeligheden, og
som fastholder den overfor nevnte begrensede Opfattelse
af Historikerens egentlige Opgave) vil i alt Fald fole det som
sin Pligt at bedemme Fortiden og dens Personligheder
efter deres Evne eller Mangel paa Evne til at lose de af
dem selv eller deres Tid erkendte Problemer og Opgaver,
eventuelt efter deres Svigten af disse Formaal — over-
hovedet efter deres Handlen i Overensstemmelse eller
Uoverensstemmelse med den Livs- og Samfundsopfat-
telse, de vedkender sig. Denne Historieopfattelse mangler
absolut ikke Interesse for »Idéer«; men det er de tids-
bestemte Idéer og ikke en moderne Idé, i hvilke den
soger sin Stotte baade i Forstaaelsen og Vurderingen af
Fortiden.

At Idéhistorikerens Undersegelser resulterer i en Maengde
Omvurderinger og »Fornyelser« i Forhold til @ldre Forsk-
ning, for hvilken Forhaandsdogmet var ukendt, er selv-



38 P. G. Lindhardl

folgeligt, For Arups store Verks Vedkommende er dette
da ogsaa Tilfeldet. Men selvom meget heraf ubestrideligt
skyldes hans skarpe Kildekritik paa Omraader, hvor han
virkelig arbejder paa forste Haand, er en overvejende Del
af de »overraskende« Fornyelser, nermere beset, simpelt-
hen saa at sige logiske Konsekvenser af Grundsynet og for
saa vidt netop ikke overraskende. Kun maa vel tilfgjes,
at Verket viser, at den ovenfor navnte, unzgtelig noget
reklameagtig klingende Udtalelse om »Tankens fuldsten-
dige Omstyrtning af alle hidtidige Synspunkters, dog
faktisk har vist sig som en Overdrivelse; saa revolutionert
har i alt Fald Hovedsynspunktet ikke virket i Praksis i
Arups Verk. Det galder ikke mindst 2. Bd. og specielt
Fremstillingen af vor Reformationshistorie. Den vidner
unzegtelig om den Ensidighed, Hovedsynspunktet med-
forer; men en »fuldsteendig Omstyrtning« af, hvad tidligere
dansk, og iser kirkehistorisk, Forskning har udrettet, vil
nzppe heller Arup selv paastaa den bringer. Hvorvidt
han da har blottet hidtidige Mangler paa Udsyn eller paa
Samfundsforstaaelse eller har paavist Nedvendigheden af
visse indgribende Omvurderinger ud fra metodisk-kritiske
Kildeundersggelser, vil imidlertid den specielle Under-
sogelse af hans Fremstilling tage Stilling til.

Men igvrigt kan vel fastslaas, at Arups nye Synspunkter
er afgjort beleerende og berigende, hvor de virkelig blotter
Mangler paa Forstaaelse af Samfundstilstande og af
Samfundsudviklingen i tidligere dansk Historieskrivning;
begge Bind bringer unagtelig baade nyt og veardifuldt i
saa Henseende. Og hans Omvurderinger maa i alt Fald
egge Forskningen til fornyet Undersogelse og Efter-
proven, hvor tidligere Opfattelser var bygget op paa
mangelfuldt og endda ofte ikke metodisk-kritisk gennem-
provet Materiale; og dette gelder mange Punkter i dansk
Historie. Skade kun, at man paa Grund af manglende
videnskabeligt Noteapparat saa ofte har Vanskelighed
ved at bedemme Berettigelsen til den foretagne »Omvur-



Om reformationens indferelse i Danmark 39

dering« paa Omraader, hvor man ikke selv har gjort
Forstehaandsundersggelser. Idéhistorikere har unagtelig
en ubehagelig Tendens til at optrede autoritativt overfor
deres Laesere.

Man har kaldt Arup en »apriorisk« og »tendentigs«
Historiker. Som Idéhistoriker er han unsegtelig apriorisk,
og efter de Krav, Idéen stiller, tendentigs. Idéen betyder
jo reelt et Paaleg om Ensidighed, og den faste Over-
bevisning om dens Sandhed synes at have en Tro paa
sikker historisk Intuitionsevne i Folge. Begge Dele kan
ikke undgaa at influere paa Undersggelsen og Bestem-
melsen af »Fortidsvirkeligheden«. Af Ensidighed felger jo,
allerede aldeles logisk, en vis Skarphed i Opfattelsen af
Propositionerne i Helhedsbilledet og i Synet paa de enkelte
Faenomener, Forhold og Personligheder; og Farerne for
Objektiviteten ved at lade »Intuition« erstatte Begrundelse
ligger lige for. Ensidighedens reelle Konsekvenser saa vel
som Brugen af »Intuition« praeger dog heldigvis ikke i lige
hgj Grad al Idéhistorie; der er i hgj Grad Forskelle, efter-
som vedkommende Historiker er opgvet i metodisk Forsk-
ning og virkelig kildekritisk Teknik. Men Teknik og
Metode er overhovedet ingen ufejlbar Garanti mod den
subjektive Indstillings selvskuffende Indflydelse, og ikke
mindst Idéhistorikeren viser en beteenkelig Tilbgjelighed
til at »dekretere« i Stedet for at begrunde, selv hvor virke-
lige Bevismidler ganske mangler. Men, i hvert Fald vidner
det om ringe psykologisk Forstaaelse, naar de omtalte,
saa at sige givne Konsekvenser, af en Idéhistorikers Dogme
bedemmes som Vidnesbyrd om tendentigs Uredelighed.
Grundtvig frembyder vel i sin »Verdenskrenike« af 18121
det mest udpregede Eksempel, Danmark har haft, paa
Idéhistoriens farlige Konsekvenser i Retning af uholdbar
historisk Opfattelse og vrange, ligefrem horrible Domme

1) N. F. S. Grundtvig: Kort Begreb af Verdens Kronike i Sammen-
hang, 1812.



40 P. G. Lindhardt

over Nationer, Personligheder og religiose Bevagelser:
men han var ogsaa ubesvaret af Hemninger fra virkelig
historisk Metode og Teknik! Men en Beskyldning for
Uredelighed selv. mod ham vilde dog vere ganske mis-
visende. — Det ligger ikke saa langt tilbage i Tiden, at
T'roels-Lund udfra Fremdragelsen af et omfattende og i og
for sig uangribeligt Kildemateriale skrev os sin store og
veerdifulde danske Kulturhistorie i 16. Aarhundrede. I
Bindet om »Livsbelysning«! kastede han Lys over det
Grundsyn, fra hvilket han saa paa den historiske Udvik-
ling; og selvom man vel ikke kan sige, at det store Vark
just udsprang af dette, har det dog sat saa sterkt Preg
paa det, at det naeppe kan kaldes uberettiget at henregne
ogsaa ham til Idéhistorikerne. I alt Fald var det hans
subjektive »Livsbelysning«, som hindrede ham i den fulde
Samfolelse med de Slegtled, som han ved sine mange,
indgaaende Specialundersggelser og med sin fremragende
kunstneriske Evne ligefrem syntes at levendegere paany.
Den afstumpede i alt Fald hans Forstaaelse for Luther-
dommens aandelige Indhold, som netop var det bzrende
for de Tiders Livssyn eller »Livsbelysning¢, han skildrede,
og subjektivt farvede Domme og ganske misvisende
Jevnforelser mellem Virkninger af Lutherdommen og den
tidligere Katolicisme var Fglgen. Men ligesaa lidt her vil
en Beskyldning for Uredelighed vere paa sin Plads. — Og
det samme gelder de moderne lutherske Forskere?, som
skriver baade Dogme- og Kirkehistorie udfra Forudset-
ninger om, at en i Ojeblikket hgjt skattet dogmatisk
Opfattelse har fastslaaet, hvad der er »agte Lutherdom«
eller som finder Historiens vasentlige Indhold i visse
»Motivers« Eftervirkninger?, selv efter at den historiske

1) Livsbelysning er bind XIII af det p.5, note1l nzvnte verk.

2) Der hentydes til det 20. arhundredes »Luther-renaissance¢, pa
tysk og maske navnlig pa svensk grund.

3) J. Oskar Andersen ytrede sig stedse med stor skepsis overfor den
idehistoriske og motivforskende metode som ise@r dyrkedes i den lunden-
siske teologi (G. Aulen, A. Nygren, R. Bring m. fl.).



Om reformationens indferelse i Danmark 41

Udvikling har medfert Opgaver og ny Problemstilling,
som nedvendiggjorde Omformning eller Opgivelse af det
for fremherskende »Motive. Kendskab til metodisk-kritisk
Historieforskning har heller ikke her kunnet verne mod
Folgerne af »Idéens« Ensidighed. Det viser sig saaledes alle-
rede ved disse Historikeres svigtende Interesse og Forstaael-
se for den Lutherdom, som de reformerede Kirker virkelig
vedkendte sig som Udtryk for »Evangeliets« Indhold. Men
Historikerens selvfglgelige Interesse for en vis Tids nye
Idéer og Motiver forpligter ham dog forst og fremmest til
at fremhaeve, hvad der af disse fik virkelig tidsbestemmende
Indflydelse. En moderne Interesse f. Eks. for personlige
Tanker hos Luther, som Tiden ikke fandt brugbare til at
lose dens Problemer, ber selviglgelig, hvor stor Betydning
de end kan have haft for hans egen Livsudvikling i en vis
Periode, ikke fastslaas som »Reformationens Lutherdomg,
navnlig ikke, naar Kendsgerninger viser, at Luther i alt
Fald har modificeret dem ved at tiltreede og billige, hvad
der virkelig blev bestemmende for den (jfr. hans Stilling
til den Augsburgske Konfession). Men Misforstaaelse i
Opfattelsen af det virkelig tidsbestemmende i den oprin-
delige Lutherdom medfgrer ogsaa, at den n@vnte historiske
Skole bliver skevt indstillet overfor de Faktorer, som i en
senere Tid ngdvendigger en serlig Fremdragen af og Vegt-
leeggen paa saadanne Sider af Evangeliets Indhold og dets
Krav om agte personlig Tilegnelse og kristelig Livs-
forelse, som den forste »lutherske« Tid overhovedet ikke
havde formaaet at levendegere. Den afvisende Stilling
til »pietistiske« Fenomener er i saa Henseende talende.
Hver Periodes Forstaaelse af det lutherske maa af Hensyn
til historisk Virkelighed bestemmes og vurderes i Forhold
til det religiose Livs tidsbestemte Trang og de for Tiden
foreliggende Opgaver. Behandler man disse udfra Syns-
punkter, der var betinget af ganske andre Forhold og
navnlig vurderer dem udfra et moderne dogmatisk Syns-
punkt for, hvad der bor veere barende i Udviklingen, naar
man i alt Fald ikke til Realhistorie i min Betydning!



42 P. G. Lindhard!t

Man maa ogsaa stadig holde sig klart for Jje, hvor
vanskeligt det overhovedet er for os ud fra det os levnede
Kildemateriale at fastslaa de Motiver, som virkelig har
bestemt den enkeltes eller Helhedens Handlinger. Som
oftest er de blandede og mangfoldige. Vi ved jo, at hvad
der i Ojeblikket er mest bestemmende for os selv, kan
veere hgjst uklart for os, endsige da for den udenforstaaende
eller for en Eftertid [Jvf. H. J. H. Gleedemarks Afh. om
Grundtvigs Nedleggelse af Praesteembedet i 1826, Kh.
Saml. 6. R. III, 201flg.]'. Historikeren maa i alt Fald for
en kildefattig Fortids Vedkommende vere tilfreds, naar
han med steorst mulig Sikkerhed kan fastslaa, hvad der
virkelig skete, og skenne over disse Begivenheders Sammen-
heng med foreliggende Forhold og over deres paaviselige
Eftervirkninger paa en fglgende Tid.

Det er altsaa med store Betenkeligheder jeg ser paa
»Idé- og Motivhistorien«; men Vildfarelse rummer jo
ofte en overset Sandhed, og jeg indremmer gerne, at lige-
som det i denne ufuldkomne Verden kun lader sig gore
at slaa til Lyd for en Sag ved at fremfere den med en i og
for sig uberettiget Ensidighed, saaledes er det maaske
ogsaa mest »nyttigt« eller maaske i adskillige Tilfeelde
ligefrem ngdvendigt ogsaa for historisk Forsknings Fremme,
at ikke tilstreekkelig paaagtede Faktorer i den historiske
Udvikling fremsattes med Idé- og Motivhistoriens inci-
terende Ensidighed og Skeevhed! Og forstaaelig er ialt
Fald denne Fremgangsmaade, hvor »Historikeren« endog
forfegter den Overbevisning, at baade Historieforsk-
ningens og Historieskrivningens »videnskabelige« Verdi
afhenger af Iagttagelsen af dens peedagogiske Nutids-
formaal [Dr. Povl Bagge har i en interessant Afhandling

1) H. J. H. Gledemark: N. . S. Grundtvigs Nedleggelse af Prwxste-
embedet 182G. IEn kildekritisk og psykologisk Studie. Kirkehist. Saml.
6,ITI, 210ff.



Om reformationens indferelse i Danmark 43

i Historisk Tidsskrift (10. R. V. 1940, S. 355—384)! behand-
let Spergsmaalet »Om Historieforskningens videnskabelige
Karakter«, hovedsagelig polemisk vendt imod Kr. Erslevs
Opfattelse af Forskellen mellem Historieskrivning, der
kraever serlige kunstneriske Fremstillingshensyn varetaget,
og egentlig videnskabelig Historieforskning. I Begyn-
delsen af Afhandlingen kommer Forfatteren ind paa de
forskellige Syn paa Historieforskningens principielle For-
maal og tager her Afstand fra Adolph v. Harnacks Hevdelse
af Historieforskningens direkte paedagogisk-etiske For-
maal. For mange Teologer vil det maaske vere ukendt,
at den bergmte Kirke- og Dogmehistoriker bestemt
krevede, at Historikerens Arbejdsmaal skulde vare »Ein-
greifen in den Gang der Entwicklung«. Formaalet er: »Die
Vergangenheit abzustossen, wo sie hemmend in die Gegen-
wart hineinreicht«, og die Zukunft umsichtig vorzubereitenc.
Historikeren har et »richterliches, ja ein konigliches Amtc,
han skal demme Fortiden som en Konge! Derved skal
han berede Fremtiden, ti »nur die Wissenschaft hat ein
Recht zu existieren, die ein Werdendes vorbereitet«; ellers
er den overfladig, ja skadelig (!), ti »zum Handeln ist der
Mensch auf der Welt, nicht zum Betrachten«! (S. 357—8).
Det turde vaere ubestrideligt, at et saadant Syn maa
indvirke som farligt for Objektiviteten, allerede paa
Forskerens Stilling til sine Kilder, men i serlig Grad paa
hans Dom om det virkelig betydningsfulde i dem og i den
Udvalgelse, der gor sig geldende ved Fremstillingen af de
vundne Resultater af Forskningen. Med Glede ser man
/at/ Dr. Bagge betoner (S. 378), at man ikke kan komme
udenom den Kendsgzrning, at Mennesket »som villende
personlighed« overalt indgaar i den historiske Aarsags-

1) Povl Bagge: Om historieforskningens videnskabelige karakter.
Nogle bemarkninger i anledning af Kr. Erslevs skrift sHistorieskrivninge.
Hist. Tidsskr. 10, V, 1939-—41, 355ff.



44 P. G. Lindhardt

kede. »Dette menneskelige element ger de historiske
fenomener saa sammensatte, at historieforskeren for at
forstaa dem i deres sammenhang .. .overalt maa »soge
det individuelle«. Heri ligger da Forstaaelse for at Histo-
rikeren med szrlig Omhyggelighed maa s=tte sig ind i
den tidsbestemte Mentalitet hos de serlig handlende
Personligheder. Dette mener Dr. Bagge vel ogsaa, naar
det hedder S. 361, /at/ Historiens Maal er at »give sand
oplysning om de menneskelige livs vilkaar og former«.
Ligeledes betones (S. 360), at Historikeren ikke kan
fremh®ve de aandelige eller materielle Faktorer, der
spiller en Hovedrolle i hans egen Samtid eller som serlig
interesserer ham, uden at Propositionerne i Helheds-
billedet af Fortiden bliver veasentlig urigtigt; Forfatteren
tager ogsaa Afstand fra den »uvidenskabelige Optimismex,
hvormed den moderne Historieforskning ser paa sine
Resultater paa Grund af dens metodiske Teknik og seerlige
Veagtleggen paa den gkonomiske Historie (S. 363)].

Men ét er, at det efter Arups Verk ber vise sig umuligt
selv i dansk Aands- og Kulturhistorie at se bort fra den
uomtvistelige Betydning, de gokonomiske og politiske
Forhold har haft ogsaa paa disse Omraader; noget andet
er, om det skal lykkes ham ved sit Vaerk at overbevise
om, at disse Faktorer ubestrideligt og til enhver Tid har
pvet primeer Indflydelse baade paa disse Omraader og
paa Samfundslivets Udformning og Udvikling. Historien
kender dog til Perioder, veesentlig bestemt af idealistisk
Aandsliv, og i steerkt derfra forskellige Tidsafsnit har det
i alt Fald veeret fra Aandslivet, at de virkelig folkelig
bevarende og rejsende Krafter er udgaaet, der kom til at
bestemme Fremtiden.

Arups »Danmarks Historie« staar for mig som en ejen-
dommelig Parallel til Troels-Lunds store Verk; som det
rigt paa virkelig Landvinding for dansk Forskning, trods
al Ensidighed og Fejlsyn; men som det ogsaa skabne-
svangert tidsbestemt og for saa vidt et monumentalt



Om reformationens indferelse i Danmark 45

Indleeg i Bestrebelserne for at bringe det Livssyn, som
siden 1870ne arbejdede sig frem hos os og betog saa store
Kredse af vort Folk, til Sejr ogsaa paa Historiens Omraade.
Med Troen paa det monistiske og materialistiske Livssyn
vil det staa og falde. Maaske vil det netop blive »staaende«
som et »Monument« over de navnte Bestrabelsers Kul-
mination! Ti Omslaget, der tilkender Aandsveerdierne
(og seerlig det religiose Liv) deres fulde Betydning saavel
for Nutidslivet som for den forbigangne Fortid kan naeppe
leenge udeblive — navnlig ikke, naar man atter af viden-
skabelig Historieskrivning bestemt vil kreve en objektiv
Afvejen af samtlige Faktorer i hver tidsbestemt historisk
Periode. — Vel tyder meget paa, at vi forelgbig skal blive
Vidner til, at en lige saa materialistisk orienteret Historie-
opfattelse forst vil treenge sig frem, bestemt af Idéen om
Geopolitik og Kampen for Markederne som det afgerende
udviklingsbestemmende i Historien ; men denne synes rigtig-
nok samtidig at skulle praeges af en Samfunds- og Statsop-
fattelse, som netop tager den sterkeste Afstand fra det
liberalistisk-demokratisk bestemte Grundsyn, som Arup
forfeegter. Fra denne nye Side vil man sikkert faa at hore,
at en saadan opfattet politisk Udviklingshistorie herer til
de Historieopfattelser, som maa betragtes som »fuldsteen-
dig omstyrtede«! Muligvis vil ferst dette Skred aabne
Ojnene for Idéhistoriens Farer for videnskabelig Objek-
tivitet.

5. Hvad nu Arups Fremstilling af den danske Refor-
mation angaar, vidner den selvfglgelig om hans indgaaende
Kendskab til derhen hegrende Kildemateriale og den til
Emnet hgrende Literatur, men rigtignok ogsaa om den
Indflydelse, man kunde vente fra hans »Idé« Denne
betinger hans serlige Periodeinddeling, som allerede
understreger for Laseren, at Reformationen hverken satte
et afggrende Skel mellem en Middelalder og en Nytid eller
beted noget Tidehverv for Folket som verdsligt Samfund.
Hvad selve »Reformationen« i 1536 angaar, betoner Arup



46 P. G. Lindhardt

ganske vist i en senere Sammenhzang, hvor vigtigt det er
at fastholde, at Stat og Kirke efter Datidens lutherske
Samfundsopfattelse udgjorde en uadskillelig Enhed, be-
tragtet fra to Sider. Alligevel marker man intet til, at
denne rigtige Erkendelse af Datidens lutherske Samfunds-
betragtning har sat mindste Praeg paa Arups forudgaaende
Redeggrelse for Begivenhederne og Beslutningerne i 1536.
Tvertimod. Hvad der fremkaldte disse, var Nedvendig-
heden af gkonomiske og politiske Reformer, og det Ind-
hold, de fik, var Resultat af de forskellige politiske og
sociale Interessers Brydning. De verdslige Reformer med-
forte Lutherdommens kirkelige Sejr; men at denne betin-
gede disse og satte sit Preeg paa dem i Overensstemmelse
med den omtalte Datidsopfattelse, spores ikke af Rede-
gorelsen. Paa den anden Side betegner hans Opfattelse
af Kirkereformationens »naar« og »hvorledes« langt fra
nogen »omstyrtende« Dissentieren fra den eldre, kirke-
historiske Forstaaelse. Arup tvivler overhovedet ikke om,
at det var Rigsdagen 1536, der, endog med begejstret
Bifald, gennemforte de for dansk Kirkeliv saa afgerende
Beslutninger. Da dette imidlertid efter Arups Syn paa
Religion maa betyde »Dedssgvnens« Vedbliven, er det
ganske forstaaeligt, at han ikke indlader sig paa Spergs-
maalet om denne Reformation blev en Sveakkelse eller
Forsteerkelse af denne beklagelige Livshindring!

Arup deler det lange Tidsrum, hans 2. Bd. behandler
(1282—1624) i 3 Afsnit, kendemerkede ved Overskrifterne:
Kongen (1282—1412), Borgeren (1412—1523) og Herre-
manden (1523—1624). Reformationen er saaledes tids-
massigt set Del af en storre Periode, hvis serlige Indhold
den heller ikke betinger. Hvorvidt Arup ved denne Periode-
inddeling og ved sine Overskrifters Angivelse af de tre
Tidsrums Hovedpraeg virkelig fremmer sine Leseres For-
staaelse af det karakteristiske og berende for de i Bindet
behandlede Aarhundreder, turde dog vere tvivlsomt. I
hvert Fald kan jeg ikke finde, at Bestemmelsen af den



Om reformationens indferelse i Danmark 47

tredje Periodes Tidsomfang eller dens Overskrift bidrager
til Forstaaelse af, hvorledes den politiske Magtfordeling
formede sig i denne Periode. Skal den politisk-gkonomiske
Side af Historien veere Hovedsiden, er det mig gaadefuldt,
at man vil fastslaa 1523 som Periodebegyndelse eller
Tidehverv. Selvom man, som jeg bemszrkede overfor
H. Lund (S. ), ganske ser bort fra, at Lutherdommen
har haft afgerende Betydning for de politiske Vedtagelser
i 1536, og selvom man fastholder, at Reformationens
kirkelige og kulturelle Betydning kun har vearet noget
sekundart for vort Folks Udvikling, er det dog givet, at
Bestemmelserne 1536 om, at Danmark fremtidig ude-
lukkende skal have en verdslig Regering, og at Kronens
okonomiske Basis skal sikres ved Inddragelse af Bispe-
godset og Disposition over Bispetiende (hvortil faktisk
kom Statens Dispositionsret over Kapitels- og Kloster-
gods), satte et langt skarpere og mere indgribende Skel
netop i vor politiske Historie end noget i Aaret 1523. —
Og mod Overskrifterne taler ogsaa veegtige Grunde. Ti,
selvom 2. Periode viser en Opgang for Borgerstanden, som
endog forte til borgerlige Personers Placering i Regering
og Administration i Kong Hans’ og Christiern II.s Tid;
og selvom Frederik I.s Tid betegner en fremtraedende
Modse®tning til Forgengerens »Borgerregering«, beted jo
Christiern II.s Regeringstid paa ingen Maade en For-
ringelse af Kongemagten. Tvertimod! »Statsminister«
Hans Mikkelsens og Sigbrits Iver for at have Borger-
standen var i alt Fald »secundeer« i Forhold til deres kon-
sekvente Straeeben mod at udvide Kongemagten neesten
til Enevalde paa indrepolitisk Omraade. Heller ikke beted
denne Opgangstid for »Borgereng, trods alle dens Overgreb
overfor Kirken, noget Brud med denne eller Kurien, som
Arup da ogsa selv betoner [Arups Redeggrelse for Chri-
stiern II.s nye Love, som serlig tilskrives Hans Mikkelsen,
indremmer, at de netop ger Kongemagten til afggrende
Faktor (ogsaa i Bystyret) og omhyggelig undgaar Brud



48 P. G. Lindhardt

med Pave og Kirke (jfr. igvrigt herom J. O. Andersen,
Overfor Kirkebruddet)]!. Den politiske og ekonomiske
Stilling, Kirken besad ifelge kanonisk Ret og serlige
Privilegier, omstyrtedes jo forst 1536. Og trods det reelle
Brud med Paven 1526 og den katolske Kirkes Oplosning
og Magttab under Frederik I paa Grund af Lutherdommens
sejrende Fremgang, kan det heller ikke omtvistes, at det
var Prazlaterne, altsaa de kirkelige Stormeends politiske
Magt, som serlig gjorde denne Konges Tid til et »Adels-
veelde« (Jfv. ogsaa Arups Overskrift til § 411: »Bispernes
Overvalde«). Da disses Politik forte Danmark ud i Borger-
kriben, oplevede Landet tilmed nogle Aar, hvortil Over-
skriften »Herremanden« i alt Fald kun passer for saa vidt,
som denne Samfundsklasse mest af alle blev forfulgt eller
udpresset! Arups Periode-Overskrifter giver en lidet vej-
ledende Karakteristik. For de to forstes Vedkommende
burde Kirkens Magt i alt Fald paa en eller anden Maade
veere understreget. Og saavel i 2. som i 3. Periode vil endog
den, som blot sgger Orientering i vor politiske Historie,
savne Kongens Navn. I alt Fald hegrer Udslettelsen af
1536 som det gennemgribende Tidsskel ikke til Frem-
skridtene i moderne dansk Historieskrivning!

Hvad nu Indferelsen af Reformationen angaar, er den
skildret i Kapitlerne 10 og 11, dens nermere Gennem-
forelse i Kirken i 13. Kapitel. Med H. til det sidste skal jeg
her kun bemszrke, at Overskriften »Den nye Kirke« ikke
stemmer vel med Arups tidligere og rigtige Betoning af,
at ingen dengang tenkte paa Oprettelse af »en ny Kirke,
— Datidens lutherske Ledere vilde i alt Fald paa det
bestemteste have protesteret mod denne Betegnelse!

Af Hensyn til mine kritiske Bemarkninger maa jeg ret
indgaaende referere Arups Fremstilling af Begivenhederne
1536, hvoraf »Reformationen« er Led. Altsaa: Efterat

1) J. Oskar Andersen: Overfor Kirkebruddet. Den ferste lutherske
Bevagelse og Christiern II’s Forhold dertil, 1917, iser 139ff. 169ff.



Om reformationens indferelse i Danmnark 49

Christian III 6. August 1536 som Sejrherre var draget ind
i Kgbenhavn, besluttede han 11. August i et Krigsraad,
hvori foruden de hgjeste Officerer hans holstenske Til-
lidsmaend Johan og Melchior Rantzau samt den preussiske
»Kommander« Joh. Pein og vel ogsaa Admiral Peder
Skram og Rigshofmester Mogens Gjoe deltog, at konfiskere
»den gamle kirkes uhyre godsrigdom¢, da det var umuligt
at paalegge det udpinte Land nye Skatter for at faa
Lejetropperne aflennet og aftakket og Krigslaanene til-
bagebetalt. For at fremtvinge Konfiskationen skulde
Biskopperne fengsles. De tilstedeverende Biskopper,
bortset fra Ove Bille, feengsledes straks, og den folgende
Morgen billigedes Krigsraadets Beslutning af 12 verdslige
Rigsraader, som i en Erkleering udtalte, at Danmark for at
faa Ro og Fred i Fremtiden skulde styres ved et rent
verdsligt Regimente af Kongen og verdslige Rigsraader.
De nulevende Biskopper skulde udelukkes fra al fremtidig
Deltagelse i Regeringen af Danmark, og »Evangeliet« skulde
fra nu af alene praedikes i Riget. Biskop Ove Bille, der var
tilstede ved dette unormale Rigsraadsmede, vilde ikke
tiltreede Beslutningerne; og da han snart efter nesegtede
at overgive Kongen Silkeborg Slot, blev ogsaa han arre-
steret, ligesom de gvrige Biskopper efterhaanden blev det.
Statskupet »billigede alle« bortset fra nogle faa gammel-
katolske Herremand; men selv de folte sig lettede ved
»at slippe af med bisperne i rigsraadet«! Dette om Stats-
kupet, hvis kirkelige Resultat er »den gamle Kirkes«
Fald og Godkendelsen af »Evangeliets« almindelige Ind-
forelse (S. 478ff.).

For en »moderne betragtning« hedder det saa (S. 480)
kunde det synes rimeligt, at Kongen, da Statskupet forlab
saa heldigt, havde gjort sig til eneveldig Konge. Tanken
om ogsaa at fengsle de verdslige Raader, havde efter
Kongens eget Sigende veret fremme; men blev fraraadet
ham af danske og tyske Raader, som havde hans Tillid.
Det har varet formodet, at Melchior Rantzau enskede

1



50 P. G. Lindhardt

hele Raadets Fengsling, for at fastslaa Holstenernes
Overmagt i Danmark; men antagelig var Kongen selv
imod det, da han var fast beluttet paa at blive »en virkelig
landekonge for Danmark¢«. Vilde det da veere en heldig
Begyndelse for en dansk Konge at arrestere den danske
Rigshofmester og Rigens Marsk! Igvrigt synes Arup at
betragte Statskupet som det Tidspunkt, fra hvilket
Kongen fuldt anerkendte, at »han nu ogsaa havde en
dansk regering«, som han (trods Holstenernes ©nsker)
burde fglge, naar han vilde veere en virkelig »landekonges.
Men allerede for Statskupet var han faktisk under serlig
Indflydelse fra et dansk »Regeringsparti«, navnlig Mogens
Gjoe og Johan Friis, som delte hans lutherske Opfattelse
i »Reformationssager« og, som han, vilde »genoprette en
herremandsregering«; ti »dette danske regeringsparti vandt
sin forste sejr, da det bestemte kongen til at respektere
Danmarks forfatning saavidt, at hans ferste regerings-
handling (efter Kgbenhavns Fald) blev at indkalde en
dansk rigsdag til mede i Kobenhavn 1536 15. oktbr«.

Propositionen til denne Stenderrigsdag i Oktober (eller,
som Arup efter moderne Forbilleder kalder den, »Tron-
talen«) er forfattet af Kansleren Joh. Friis, dog vel efter
Samraad med Mogens Gjge. Den legger al Skyld for
Borgerkrigen og Ulykkerne paa Biskopperne, Borgerne og
Bonderne, medens den verdslige Adel »synes ganske uden
skyld«. Kongen, som gnskede Fred og Forsoning, vilde for
Guds Skyld tilgive alle; det fremhaeves, at han dog havde
veeret nedt til at fengsle Biskopperne, og disse angribes
derfor voldsomt, iseer for hverken at have veret papistiske
eller evangelske i deres Leere og for at have vearet lige
uduelige i Kirkens og Kongens Tjeneste (som Fglge af dette
voldsomme Angreb gav man senere Aktstykket den urig-
tige Betegnelse Kongens »Klageskrift mod Bisperne«).
Til Slutning fremsa=tter Propositionen de Forslag til Ny-
ordninger, som i alt vasentligt ogsaa blev Resultatet af
Rigsdagen.



Om reformationens indferelse i Danmark 51

Om selve Forhandlingerne paa denne, som forst menes
paabegyndt den 20. Okt., ved vi kun, at de et Jjeblik
var ved at strande paa Kongens »bestemte Vilje« om at
faa sin Efterfglger valgt; men Resultatet af Forhand-
lingerne har vi: et Valgbrev for Kongens lille Sen Frederik,
Haandfestningen og Recessen (Rigens Konstitution, den
fremtidige, uafhaengigt af Haandfestningen, geldende
danske Grundlov). Disse tre Aktstykker, der alle dateredes
30. Oktober, maa betragtes som samlet Resultat af Rigs-
dagen, selvom Haandfsestningen som sedvanlig fremkom
efter Forhandlinger mellem Kongen og Rigsraadet. For-
mentlig beseglede Kongen Haandfaestningen d. 30. Okt.
om Morgenen, ti »forst dermed overtog han!) med rette
regeringen og kunde foreleegge rigsdagen recessen til ved-
tagelse«. Derefter begav Konge og Rigsraad sig til Gam-
meltorv, hvor Rigsdagen og en stor Folkemsangde var
samlet. Her oplestes forst Propositionen, som nu »var
bragt i overensstemmelse med, hvad der skulde vedtages«.
Derefter Recessen, som vedtoges »sikkert med hgje bifalds-
rab«. Sluttelig takkede Rigsmarsken Tyge Krabbe Kongen
for hans Naade og Tilgivelse.

Uden nzrmere at redegere for Recessens hele Indhold
fremhever Arup som Hovedbetydningen af Rigsdagens
Beslutninger, at den afgjorde de Spergsmaal, der var
fremkaldt af en gammel politisk Kompetencestrid mellem
Stenderne. Vedtagelserne gav nemlig saadanne »nye
grundleggende regler« for Forfatningen, ja for hele Sam-
fundsordningen, som »for en tid afgjorde alle de store
spergsmaal, hvorom den bitre politiske strid havde staaet
i Danmark nu netop i 70 aar siden Christiern I.s brud med
Akselsgnnerne« [Christiern I spgte ogsaa overfor Stormaende-
nes Magtstreb »at oprejse almuen mod ridderskabet« (jfv.
Arup S. 247), og han indkaldte 1468 det forste danske Steen-

1) Her er udeladt: »med alles billigelse og« (Arup II, 483).



52 P. G. Lindhardt

dermgde netop som en Stotte for sine Interesser]. — Dette
Syn paa Rigsdagen gor nu ganske vist ikke Arups Periode-
inddeling mere forstaaelig; men det kan maaske bidrage
til at forklare, at han »ikke kan tage hensyn til, at reces-
sens kloge affattere ansaa det for opportunt at skyde den
gamle kirkes omstyrtelse i forgrunden ved at sette bestem-
melserne herom i spidsen og gere dem serlig udfer-
lige«. Men en saadan Forhaandsfortolkning af et Akt-
stykke og dets Udstederes Motiver er, metodisk og histo-
risk set, mildest talt bet@nkelig. Reelt mener Arup, som
den folgende Fremstilling viser, at de snedige Politikere,
Johan Friis og Mogens Gjge, for at kamouflere Recessens
Sikring og Udvidelse af deres Rigsraads- og Herremands-
interesser for de lavere Steender lod Recessen serlig henlede
Opmeerksomheden paa det populere Opger med de for-
hadte eller misundte Biskopper og den gnskede kirkelige
Reformation. Denne har altsaa i alt Fald haft den politiske
Betydning, at den tjente Datidspolitikerne til Bonde-
fangeri! Arup har altsaa saaledes, ligesom Mollerup,
gennemskuet, at Recessen bevager sig »med Forsigtighed«
om sin regentlige Kerne og Indhold«! Kun er denne for
ham ikke Katolicismens Afskaffelse og Evangeliets Sejr,
men — hvad Stormeendene allerede paa Christiern I.s
Tid sigtede mod — Begrensningen af Kongens politiske
Magt og Umyndiggerelsen af de ufri Steender.

Dette soger Arup saa at godtgere ved en »mere syste-
matisk« Gennemgang af Beslutningerne. Kongen maatte
indgaa et Kompromis om Arvefglgen, som viser, at han
»trak det korteste straa«. Stendermgder udgik af Forfat-
ningen, ti Kongen »lod sig dette glimrende magtmiddel
aldeles slippe af henderne«. Rigsraadet haevdede da ikke
blot »sejrrigt sin plads som rigets repraesentative forsam-
ling«, men »paa hejst underfundig maade« (!) forstod det at
udvide sin Magt, »idet det nu ganske tiltog sig kongens
ret til frit at vealge sine ministre«. »Da rigsraadet saaledes
havde bemaegtiget sig selve regeringen, kunde det give



Om reformationens indferelse i Danmark 53

afkald paa den gamle taabelige oprorsparagraf«; men i
Stedet fastsloges, at Kongen ved eventuelle Klager over
Overgreb skulde staa til Rette for det. — Bestemmelserne
om Handel, Erhverv og Jordbesiddelse er affattet ensidigt
til Fordel for Herremandene. — Nu forst tillader det
»systematiske« Hensyn Arup at vende sig til Recessens
Indledning og dens Hoveddel. Propositionens »storsindede
beslutning om almindelig amnesti« billigede Rigsdagen,
ligesaa Statskupet overfor Biskopperne, »ja den sluttede
sig med eenstemmig begejstring dertil«. Hverken de afsatte
Biskopper eller andre deres Lige skulde mere komme til
biskoppelig Regimente eller regere i Riget; for at mod-
sette sig denne Beslutning sattes Straf paa Liv og Gods.
— For Konfiskation af Stiftsgodset, »der hidtil havde
veeret privat ejendome(!) (vdette store kirkerov, om man
vil tale med indignation derom«), er Rigsdagens »sunde
og kraftfulde argument alene, at dette vil vaere nyttigere
for det danske samfund i Kongens og Statens Besiddelse,
end det for var i Kirkens. »Ikke i den internationale, aande-
lige (?) kirkemagt, men i den nationale, verdslige stats-
magt saa nu det danske folk, reprasenteret af sin rigsdag,
sin bedste og dygtigste forer i fremtidens tilskikkelser«.
Dermed fik saa Kongen ogsaa Ret til Besxttelse af alle
»Pralatstillinger« og Patronatsret til de andre hidtil af
Bisperne besatte Kirkestillinger. Videre bestemmes, at
indtil Ordning treffes om Kapitels- og Klostergodset,
maa der kun disponeres over det med Kongens og Rigs-
raadets Samtykke; Tienden, der kun skal betales af
Beonder, tredeles som hidtil, men Bispetienden »svares til
kongen«. Men idet Statsmagten saaledes med Rigsdagens
Billigelse overtog Kirkens Jordegods, erkendte den sam-
tidig sin Forpligtelse overfor Kirkens hidtidige Opgaver.
Recessen paalegger »Regeringen« at ansstte »kristelige
bisper og superattendenter, som det menige folk kan
lere, undervise og preedike det hellige evangelium og
guds ord og den hellige kristelige tro«: og Haandfzst-



54 P. G. Lindhardt

ningen befaler Kongen »forst af alt at elske og dyrke den
almeegtige gud og hans hellige ord«. Recessen bestemmer
ogsaa, »at der skal oprettes et bestandigt regimente, en
kristelig oprigtig ordinans og skikkelse, der skal blive her
udi riget ved magt holden«. — »Skent det endnu ikke blev
sagt, at dette regimente skulde vaere luthersk, stod det
dog rigsdagen klart, at dette var meningen, og at regeringen
herefter skulde paatage sig at sorge for, at troen i landet i
fremtiden blev den rette lutherske«. Ogsaa Arup finder dog
saaledes noget kamoufleret ved Recessens Tale om den
kirkelige Reformation; men i alt Fald Rigsdagen selv var
klar over, hvad den her besluttede (det var jo ogsaa netop
stillet i Spidsen for at samle dens Opmarksomhed om dette,
som var det folkelige QUnske, og ikke om de Bestemmelser,
der gav Rigsraadet og Herremeendene Fordele!). Lige-
ledes blev Undervisningen »ligefra domskolerne til univer-
sitetet« »vaeltet over paa regeringen« som en »arv fra
kirken¢, og endelig ogsaa Omsorgen for syge og fattige. —
Som Arup sluttelig siger: »Det vigtigste, omend under-
Jforstaaede punkt i disse rigsdagens beslutninger er, at
samtidig med at den tillod regeringen at konfiskere kirke-
godset, paalagde den regeringen den nye opgaver: at
opretholde kristentroen, at serge for ungdommens til-
straekkelige undervisning og at paatage sig forsergelsen
for syge og fattige«.

Allerede tidligere har Arup betonet, at Borgere og
Bonder for Christian III kun var »underklasser, der ikke
skulde regere, men regeres, omend med venlighed«. Han
viser nu sluttelig, at Rigsdagen fastslog denne Vurdering
af de n®evnte to Stender. »Bonderne kom sikkert over-
hovedet ikke til orde paa rigsdagen«; og baade Reces og
Haandfestning »stadfestede og udvidede herremandens
ret over deres bgnder«. Borgerne blev endda »bergvet hele
det retsgrundlag, hvorpaa de hidtil havde bygget« —
Herremzndene blev ved Forfatningsforandringen 1536
overhovedet den eneste Stand i Riget, som havde politisk



Om reformationens indferelse i Danmark 55

Betydning. De og Kongen delte ogsaa Ejendomsretten til
Danmarks Jord imellem sig i to temmelig lige store Dele,
og kun Adelen fik Ret til Lenene. Da videre habeas-corpus-
Regelen kun gjaldt for dem, kan man sige, »at fra nu af
(altsaa fra 1536) var borgere og bgnder virkelig ufri maende.

Denne pessimistiske Opfattelse af Recessens saa afgjort
indgribende sociale Virkninger kan da i alt Fald ikke
bekrefte, at »Prisstigningen i datidens Danmark beted
storre forandring i samfundsforholdene end reformationen«!
Vil man hertil sige: Arup sagde jo: »end reformationeng,
ikke: »end rigsdagsbeslutningerne 1536« maa hertil bemser-
kes: Arup indrgmmer selv, som jeg allerede har omtalt,
at Reformmaendene fra 1536 ikke saa Kirke og Stat som to
adskilte Sferer. De udger det samme og i Virkeligheden
ene Samfund, i hvis Forhold altsaa Rigsdagsvedtagelserne
og ikke Prisstigningen foraarsagede den saa afgorende
Forandring.

Men med nazvnte merke Syn paa Resultaterne 1536
forstaas ganske vist, at Arups Dom over Christian III som
Politker maa falde temmelig ringeagtende ud. Han er
nermest Redskab i andre Heaender, veg jo tilbage for at
bruge sin Militeermagt til at udvide den danske Konges
smagt og ret«, lod danske Herremeend skrive Danmarks
Forfatning og fandt sig i, at Rigsraadet bemegtede sig
selve Regeringen!! Hvad Arup kan respektere hos Kongen,
er hans Retsind og hans Indsats for at bringe Landet den
saa sterkt tiltrengte Fred og Forsoning. Amnestien var
nemlig Udtryk for Kongens Sindelag. Og »det faste og
erlige regimente, han gennemferte paa grundlag af den
givne forfatning«, stemmede med hans Beslutning om at
blive Danmark en virkelig »landekonge«. Derom vidner
ogsaa serlig hans Retshaandhaevelse og den Orden, han
skabte i Centraladministrationen (Rigsraadet har dog
saaledes ikke sat ham helt ud af Spillet!). — Forst i denne
Sammenhang omtales nemlig, hvad Haandfsstningen og
Recessen bestemte for at sikre samvittighedsfuld Rets-



56 P. G. Lindhardt

praksis, samt hvorledes Kongen allerede for 1536 havde
vundet Folket Tillid til sig selv og det kongelige Retter-
ting som en paalidelig og retferdig Domstol. — Men
ligesom Arup ikke tidligere har interesseret sig for at
undersoge, om der er Sammenhzng mellem Christian ITI.s
Opfattelse af Statens og szrlig Fyrstens Kompetence og
hans lutherske Forstaaelse af Kristendom, saaledes heller
ikke her, hvor han anerkender de navnte Virkninger af
Kongens Sindelag og Samvittighedsfuldhed. — Men endnu
merkeligere er dog, at 11. Kapitels korte Omtale til Slut
af Kroningen 1537 overhovedet intet siger om denne
Kirkehandlings betydningsfulde Vidnesbyrd om Kongens
og Rigsraadets Forstaaelse af, hvad der var og maatte
veere Basis saavel for Stat som for Kongemagt. Her kom-
menterer disse to Parter i Ord og Handling den Samfunds-
opfattelse, hvis Sejr de vandt 1536.

Arup erkender Historikerens Pligt til at oplyse om
Tidens egen Forstaaelse af Samfundsproblemet; men han
gor alligevel forst i Kapitel 13 (»Den nye Kirke«) opmeerk-
som paa dens Ejendommelighed (omend ikke helt udtem-
mende, og hans Redegoreslse for Begivenhederne 1536
blev altsaa overhovedet ikke praeget deraf). Her hedder
det nemlig endelig (S. 507): »For 16 aarh.s tankegang
var stat og kirke nedvendigt sammenhgrende, de war
tilsammen samfundet, blot betragtet fra to forskellige
synspunkter. At kirken skulde kunne bestaa uden sam-
arbejde med staten, eller staten kunne vare kirken for-
uden?), var endnu utenkt tanke. Hvad der skete i Dan-
mark 1536 (NB), kan man derfor ikke udfra denne moderne
forstilling forklare saaledes, at da oph®vede staten den
bestaaende kirke ved at inddrage dens gods, hvorefter
staten stiftede en splinterny statskirke, til hvilken den
‘henlagde en del af den inddragne gods. Nej, kirken vedblev

1) Her er udeladt: sen virkelig verdslig konfessionsles stats, og
citatet (Arup II, 507) er i det hele ikke precist gengivet.



Om reformationens indforelse i Danmurk 57

at bestaa 1 Danmark efter 1536 som feor, kun at den refor-
meredes, nyordnedes. Forskellen var blot, at medens
staten efter katolsk tankegang hidtil havde vearet den store
internationale kirkes underordnede medarbejder, blev kir-
ken i hvert protestantisk land nu den nationale statsmagts
underordnede medarbejder«. Hermed er i Virkeligheden
sagt, at 1536 bragte langt mere end en religios-kirkelig
Reform; nu sprengte en luthersk »Tankegang« om For-
holdet mellem Stat og Kirke en ganske modsat katolsk
og hidtil international-kirkelig Tankegang herom. Altsaa
en fuldsteendig Venden op og ned paa Samfundsforstaaelsen,
og paa den praktiske Ordning og Magtindehaven, kende-
mearker 1536, ingenlunde kun en vis socialpolitisk For-
skydning i Stendernes indbyrdes Forhold. — Kun maa
tilfgjes, at Ordet »blot« i sidste Punktum at Citatet ikke
vidner om fuld Forstaaelse af denne »Tankegang¢, som
kom til at preege Nyordningen 1536. For Lutherdommen
dengang var jo (som jeg tidligere har understreget) den
bestaaende Kirke overhovedet ikke Kirken i egentlig
Forstand. Den virkelige Kirke var for den det usynlige
Samfund af de sande troende. Denne Kirkes internationale
Karakter og Ophgjethed over den nationale Statsmagt
benegtes selviglgelig ikke. Og Pligten til at ordne den
ydre, bestaaende »Kirke« (som er identisk med Folke-
samfundet i de enkelte kristne Lande, og som eo ipso er
Staten eller rigtigere den verdslige Jvrighed undergivet)
tillegges ikke Statsmagten, fordi den er »national¢, men
fordi den er kristelig-evangelsk Ovrighed og vil ordne
de kirkelige Forhold i Overensstemmelse med det Evange-
liums Normer, den nu vedkender sig netop som @vrighed
og afleder sin Myndighed fra. Men dette Evangeliums
Normer skal ogsaa i en kristen Fyrstes Land prege
Samfundets borgerligt-verdslige Liv. Ti det var ikke
alene for Datiden (o: for Lutherdommen) »en utenkt
tanke¢, at Staten kunde veere Kirken »foruden«; men den
fastholdt ogsaa den teokratiske Opfattelse af den kristne



58 P. G. Lindhard!

Stats eller Fyrstes Forpligtelser paa rent statsligt-borger-
ligt Omraade.

Men havde disse Tanker, som Arup dog vasentlig ger
Rede for i Kap. 13, preget kap. 11, maatte han vel ogsaa
have varet nedt til at heevde 1536 som et virkelig Epoke-
aar i dansk Historie, i alt Fald i dansk politisk Historie
ligesom i dansk Kirkehistorie.

I alt Fald, om nogensinde i vor Historie, viser 1536 os
en Betragtning, for hvilken de politiske og kirkelige
Spergsmaal danner en uadskillelig Enhed. Men da altsaa
det, vi kalder Stat og Kirke, for den gammellutherske
Betragtning var det ene, synlige Samfund, Rige eller Folk,
set fra to Sider, forstaar man at Ophevelsen af »Herre-
Episkopatet« og den almindelige Indferelse af Evangeliet
i Virkeligheden betinger hinanden. Evangeliet kan over-
hovedet for denne Betragtning ikke blive fuldt indfert i
Folket, hvor der endnu findes Biskopper med »kirkeligt
Regimente«, ti saadant ber alene udeves af »Guds Ord«.
Men ligesaa lidt stemmer det med Evangeliet, at dettes
Tilsynsmend som saadanne har og udever politisk Magt,
ti denne tilkommer ene den verdslige Jvrighed, som Gud
har givet »Svaerdet«. For Datidens afgjorte Lutheranere
var der med Hensyn til »statslige« og »kirkelige« Reformer
ikke Tale om noget primzrt og sekundert ; begge Omraader
var ulgseligt forbundne efter Totalsynet, og Ophavelsen
af »Herreepiskopatet« en Nodvendighed for Opfattelsens
Gennemforelse paa begge Omraader. Men ud fra denne
Helhedsopfattelse forstaas ogsaa, at Haandfastningen
fastslaar som Kongens forste Pligt at tjene Gud og fremme
Evangeliet (som jo paa en Gang skal bare det folkelige
Samfund og skabe den sande Kirke), men derimod over-
hovedet ikke, modsat alle tidligere Haandfsestninger,
omtaler Kirken! Den virkelige, usynlige Kirke, hvis
Hoved alene Kristus er, kan jo Statsmagten, efter den
nevnte Opfattelse, kun fremme ved at varne og sikre
Evangeliets Forkyndelse; og om den ydre kirke, det



Om reformationens indforelse i Danmark 59

debte Folk, der er Kongens Undersaatter, siges ogsaa
nok, naar det paaleegges ham som kristelig @vrighed »at
fremdrage og haandhzve Guds hellige Ord og Lere til den
hellige Kristne Tros Forggelse«. Hermed har Rigsraadet
ikke blot godkendt den lutherske Opfattelse af Kongens
kirkelige Samfundspligt, men ogsaa hans Initiativ og
Ret til at gennemfore kirkelige Ordninger i den selviglge-
lige Overensstemmelse med Evangeliet og de grundlovs-
meessige Bestemmelser i Recessen herom. Og i fuld Over-
ensstemmelse dermed erklerede Kroningseden 1537 Kongen
for »Guds Lensmand« [Arthur G. Hasse, Kong Kristian
II1.s og Dronning Dorotheas Kroning (Kh.Saml. 6. R, II,
287—377; (Edens Ordlyd S. 330)]'. Det var fra Altret,
hvorpaa Kronen var ofret, at denne blev Christian III
overgivet af Ordinator, men denne opfordrede Rigs-
raaderne til at bergre den, ikke som Symbol paa deres
Meddelagtighed i at kunne meddele den valgte Konge
hans ©Ovrighedsmagt, men som Billede paa, at de var
delagtige i den ham nu overdragne Myndighed, hvis
Omfang og Formaal saa yderligere understreges ved Over-
rekkelse af de andre Regalier.

Om intet andet, saa tilkendegiver Kongens Diakonfunk-
tion ved denne Ceremoni (hans Oplesning af Dagens
Evangelium fra Altret) og nsvnte »Lensmandsed«, som
aflagdes for Kroningen og udtalte Forpligtelse til at ville
overholde »Kristi Laere med alt, hvad dertil horer¢, til-
straekkelig tydeligt det Syn paa Stat og Statsmagt, som
Kongen og Rigsraadet mente, at Rigsdagen 1536 havde
fastslaaet. Var det ikke blevet fuldt forstaaet af nogle
tidligere, maatte Kroningen i Frue Kirke 12. Aug. 1537
fastslaa, hvad der samfundsmeessigt laa i Godkendelsen
af Evangeliet; og det dermed sammenhzngende Farvel
til Middelalderens katolske Syn paa Kirke og Stat pointere-

1) Arthur G. Hasse: Kong Kristian III’'s og Dronning Dorotheas
Kroning den 12. August 1537, Kirkehist. Saml. 6, 11, 287ff.



60 P. G. Lindhardt

des yderligere ved, at Ordinator kanonisk set var uden
Biskopsmagt. Beklageligt derfor, at Arups Fremstilling
(S. 493) kun har ofret 8 Linier paa denne Hgjtidelighed
uden i mindste Maade at vere opmeerksom paa dens
Betydning netop for Tidens statslige Forstaaelse og for
Opgeret med Fortidens Samfundssyn.

Skal der feldes Dom over Perioden efter 1536, bor det
da ske efter den Norm, den selv saaledes vedkendte sig ved
at erklere Evangeliet for Grundlag og Rettesnor i hellig
som i sggn for hele Samfundslivet. Og her maa heller ikke
glemmes, at i dette sejrende lutherske Syn paa Evange-
liets Forstaaelse af Samfundet og verdslig Jvrighedsmagt,
indgik ogsaa som Bestanddel en Opfattelse af Steendernes
forskellige Opgaver og Pligter, som ganske vist i hgj Grad
vidner om en borneret politisk-social Forstaaelse, men
forklarer, at Christian III og hans lutherske Tillidsmeend
saa paa de lavere Stender som dem, der »skal regeres,
men ikke selv regere«, som Recessen derfor blev Udtryk
for. »Regimentet« tilhgrer nemlig efter denne gammel-
lutherske Opfattelse ogsaa den »status politicus¢, som
FLuther jo ogsaa allerede 1520 havde henvendt sig til baade
om kirkelige og verdslige Reformer under Betegnelsen
sden kristne Adel«. Recessens sociale Opfattelse stemmer
vel overens dermed; og Understregningen af Rigsraadets
Delagtighed i den gverste Ovrighedsret kan heller ikke
overraske.

Det er umuligt for os at ransage de Mands Hjerter og
Nyrer, som gennemforte Statskupet og siden ledede Rigs-
dagen til dens Beslutninger. Man ger derfor vel i at lade
det Spergsmaal ligge, om den politiske eller kirkelige Side
af Samfundets Fornyelse var Hovedsagen for dem, baade
af Hensyn til den uadskillelige Sammenhaeng mellem disse
og ikke mindst af Hensyn til vort Kildemateriales Util-
streekkelighed til at felde virkelig begrundede Domme
om de handlende Personligheders Karakter og dybeste
Motiver. Formodninger eller Paastande om, at Finans-



Om reformulionens indforelse i Danmurk 61

neden og den alene var Bevseggrunden til Statskupet
1536, eller om, at man af klogtig Opportunisme stillede
de kirkelige Reformer i Spidsen i Recessen og saaledes fik
de Fordele, Loven tilsikrede Herrestanden, til at glide
igennem, beviser ligesaa lidt som andre Enkeltheder, at
det var gkonomisk-politiske Hensyn og Formaal, som
var de afgerende ved Begivenhederne i 1536. Selv hvor det
ligger neer for os, ud fra vort moderne Syn paa Stat og
Kirke, i visse Bestemmelser kun at se den politiske eller
sociale Side af Andringerne, ber deres Sammenheng
med n@vnte Grundsyn undersgges. I alt Fald ger man det
sejrende Parti Uret, naar man ensidigt opfatter dets Ind-
sats for de Ordninger og Bestemmelser, som virkeliggjorde
Lutherdommens Forstaaelse af det indbyrdes Forhold
mellem Stenderne og deres forskelligartede Samfunds-
opgaver, som udelukkende Vidnesbyrd om Aristokrat-
hovmod og Magtsyge. — Og selv om ingen kan eller vil
benxgte, at der blandt Datidens »Lutheranere«, foruden
Mand af dyb Overbevisning, var talrige »Medlgbere« for
hvem »Viljen til Magt« eller selviske Nyttehensyn vejede
mest — ja som maaske netop brugte de religigse og kirke-
lige Reformkrav som Deekke over deres Streeben mod
timelige Fordele, bor man i alt Fald vare sig for en uhjem-
let og generel Dom over de Mands Motiver, som ved deres
ngje Kendskab til den alvorlige Fare, Danmark stadig
truedes af baade fra Kejseren og fra den vedvarende
Gering i hjemlige Kredse, var klare over, at nu afhang
det edelagte Lands Fremtid i allerhgjeste Grad netop af
deres Handlinger og Beslutninger.

Een Mand er der imidlertid, om hvis Karakter, Livssyn
og Handlen, baade for og efter 1536, vi har saa fyldige
Oplysninger, at vi med virkelig Sikkerhed ter udtale os
om, hvad der for ham har varet det mest magtpaaliggende
og bestemmende baade som Privatmand og Fyrste. Det
er Christian III. Da hans Indsats i vor Reformations-
historie (denne taget i den omfattende Betydning) efter



62 P. G. Lindhardt

min Opfattelse ikke kommer til sin Ret i Arups Frem-
stilling, maa jeg, inden jeg gor videre Bemserkninger til
denne, minde om, hvad vi ved om denne Mands Udvik-
ling og Handlen for 1536, for at den Baggrund, paa hvilken
hans Optraeden og Handlen i 1536 maa ses, kan staa klar.

%* %



