Votum
over besvarelserne af Selskabets prisopgave

1964-65.

Ved indleveringsfristens udlgb den 1. september 1965 var der mod-
taget fire besvarelser af den prisopgave, som Selskabet udskrev i
1964 over emnet »Erik Pontoppidans Collegium Pastorale, under-
sggt som udgangspunkt for en karakteristik af orthodoksiens og
pietismens praesteideal og pastoraltheologi«.

*

Afhandlingen, der er indsendt under meerket »Kierlighed bliver
dog Lovens allerstorste Bud¢, fylder 83 maskinskrevne sider i for-
matet A 4, hvortil kommer en litteraturliste med 13 titler. Afhand-
lingen indledes med en kort biografi over Pontoppidan (p. 1-4).
I det folgende stykke behandler forfatteren Pontoppidans ind-
stilling til ortodoksien ved at fremdrage enkelte begivenheder fra
Pontoppidans ferste ar som praest og referere den opfattelse af den
kirkelige udvikling, der findes i Collegium Pastorales forste kapitler.
I de folgende 13 afsnit gennemgas hovedpunkterne i Collegium
Pastorale, og referaterne giver i det store og hele et godt indtryk af
veerket. Under gennemgangen gares der af og til bemerkninger om
Pontoppidans anskuelser, nar det f.eks. n@vnes, at han ikke redegpr
for sakramenternes betydning, fordi de ingen rolle spiller for ham,
eller nidr det fremhaves, at det subjektive element i ordo salutis
spiller en for stor rolle for ham. Udviklingen i tiden mellem reforma-
tionen og Collegium Pastorale belyses hist og her ved enkelte eks-
empler fra Confessio Augustana. Apologien, Den danske Kirke-
ordinans og enkelte andre kirkelove samt Palladius’ Visitatsbog,
Niels Hemmingsens og Jesper Brochmands postiller samt Hemming-
sens »Pastor«. Men opfattelserne heri refereres kun som baggrund,
og til en virkelig konfrontation af pietisme og ortodoksi kommer



Votum over besvarelserne af Selskabets prisopgave 1964—65 221

det ikke. I en lille efterskrift understreger forfatteren bl.a., at Pon-
toppidan fremhaever omvendelsen pa bekostning af diben, men han
kan billige, at der leegges vaegt pa helliggarelsen forstaet som menne-
skets vilje til at tjene Gud. Sddanne vurderinger er opgaven uved-
kommende, og da afhandlingen i alt veesentligt indskrenker sig
til at referere »Collegium Pastorale« og navne enkelte eksempler
pa den forudgiende udvikling, kan vi ikke indstille den til nogen
belgnning.

*

Den afhandling. der er indsendt under meerket »Mauritius¢, er
skrevet med en letleselig handskrift og fylder ialt 366 sma kvart-
sider. I litteraturfortegnelsen opregnes der 35 titler pa benyttede
veerker, hvortil kommer nogle ikke neermere specificerede leksika
og tidsskrifter m.v.

Afhandlingens forste afsnit (p. 8-96) er en almindelig gennem-
gang af hovedpunkter i den danske kirkes historie fra reformationen
til ca. 1775. Den bygger pa de gengse fremstillinger, men udvides
hist og her med referater f.eks. af L. Hejselbjerg Paulsens disputats
om sgnderjysk salmesang og L. J. Kochs veerker om H. A. Brorson.
Derpa redegeres der for Pontoppidans levned og eftermele pa
grundlag af Michael Neiiendams biografi, hvortil kommer et stykke
om »de sterke jyder« og Pontoppidans katekismeforklaring (p.99-
131). Collegium Pastorale gennemgas derpa kapitel for kapitel
(p- 132-352), og referatet er disponeret serdeles overskueligt i fire
hovedafsnit om kirken, preesten og forkyndelsen samt om sjale-
sorgen og praestens gvrige gerning. Efter gennemgangen af det
forste kapitel og i slutningen af hvert af de tre sidste afsnit gives
der en karakteristik og vurdering af det netop refererede. Men disse
stykker — 21 sider ialt — er lidet indgaende, og karakteristikken
holder sig til almindeligheder, der ikke klart preeciserer forskellene
pa ortodoks og pietistisk tankesaet, nar det f.eks. hedder p. 193,
at det ortodokse syn lagde mere veegt pa den rene leere end pa det
personlige, der var hovedsagen for pietisterne, og p. 257, at mod-
setningen mellem de ortodokses kamp for at bevare det rene
evangelium og Pontoppidans krav om omvendte og genfadte preester
var en forskel i eftertrykket. Bedst er bemerkningerne i slutningen
af det fjerde hovedafsnit, hvor nogle af forskellene i de ortodokses
og pietisternes syn pa katekisation, skriftemal og gudelige forsam-
linger ridses op, men de er kendte i forvejen og giver ingen udtem-



222 Votum over besvarelserne af Selskabels prisopgave 1964—65

mende vurdering af de pageldende afsnit hos Pontoppidan. Nar
behandlingen af materialet er si svag, henger det ikke mindst
sammen med, at der ikke er givet nogen egentlig fremstilling af de
ortodokse forestillinger om preasteidealet og af deres pastoral-
theologi — den bemaerkning, som fremfores i afslutningen, at Pon-
toppidans verk skal vurderes pa baggrund af det, der er skildret
i indledningen, har ingen gyldighed, da indledningen ikke legger
serlig veegt pa de emner, der skal behandles i opgaven. Fremstillin-
gen beerer ogsa et fortellende og refererende praeg. Til trods for den
flid, der er anvendt pa udarbejdelsen, kan vi ikke indstille afhand-
lingen til nogen belgnning.

*

Under market »vita brevis, ars longa« er der modtaget en afhand-
ling, der er delt i to dele pa henholdsvis 91 og 108 maskinskrevne
sider i formatet A 4, hvortil kommer nogle ark med noter til en
del af afhandlingen. Mange af siderne i afhandlingen er kun delvis
udfyldte, og pa enkelte findes slet ingen tekst. Der er ogséa talrige
udstregninger og tilfojelser pa siderne, og manuskriptet er i det hele
uordentligt.

I den forste del sgger forfatteren, efter nogle indledende bemeerk-
ninger om Pontoppidans person og hans daglige omgivelser, at
belyse Pontoppidans vurdering af ortodoksien og fremhaver bl.a.
hans positive indstilling til theologer som Brochmand, Rosenkrantz
og Arnd. Ifelge forfatteren ligner Pontoppidans pietistiske indstil-
ling mere Speners end Franckes, fordi bodskampen ikke methodi-
ceres, og det er den, der kommer til udtryk i Collegium Pastorale,
hvor der ogsa fejdes mod sekterisk pietisme, hykleri og overtro
samt mod vantroen i tidens filosofi. I kap. 2 gennemgas de nermere
arsager til, at Pontoppidan holdt de foreleesninger, der ligger til
grund for Collegium Pastorale, og der berettes kort om universite-
tets pastoraltheologiske undervisning i tiden omkring 1750. I kap.
3 redegores der noget mere indgiende for Pontoppidans udvikling
og hans pietistiske forestillingsverden samt for hans polemik mod
de ortodokse og den interesse for pastoraltheologien, der spores i
flere perioder af hans liv. I kap. 4 gores der nogle kritiske bemaerk-
ninger om Pontoppidans sprog og tankegang, og ferst i kap. 5 -
efter at p. 1-39 er medgaet til behandlingen af ovennazvnte ret
perifere emner — begynder forfatteren at beskaftige sig mere ind-
gidende med Collegium Pastorale, hvori p. 1-171 skal omhandle



Votum over besvarelserne af Selskabets prisopgave 1964—65 223

preesteidealet og resten pastoraltheologien. Dog er denne opdeling
ikke konsekvent gennemfort hos Pontoppidan, og den far gjensyn-
ligt ingen folger for afhandlingens disposition.

Forfatteren har nemlig iser heftet sig ved Collegium Pastorales
kap. 19 om saliggorelsens orden, som efter hans opfattelse er ver-
kets kerne, og han refererer dels Pontoppidans egen opfattelse, dels
polemikken mod den ortodokse forstielse deraf. Men dermed op-
hgrer gennemgangen af Collegium Pastorale brat, og indholdet af
de forudgiende kapitler er refereret springende og tilfaeldigt og
ofte uden at blive belyst nermere. Nogle steder er der lagt veegt pa
polemikken mod ortodoksien, men et andet sted gennemgas og
kritiseres f.eks. de skriftsteder, hvormed Pontoppidan begrunder
presteembedets ngdvendighed. Til tider forfalder referatet til at
vere yderst kortfattet og helt utilstreekkelig parafrase.

Med den forste del af afthandlingen har forfatteren abenbart haft
til hensigt at redegere for Pontoppidans synspunkter og for hans
opfattelse af ortodoksien. I afhandlingens anden del vil han lade
de ortodokse selv komme til orde, og det sker forst ved en gennem-
gang af embedssynet, som i alt vaesentligt bygges pa nogle kirke-
love og et stykke af Brochmands fremstilling i Systema, som skal
godtgere, at for ham er evangeliets sandhed uafhaengigt af embeds-
indehaverens personlige kvaliteter. Hertil fojes et langt citat af en
tidsskriftsartikel af R. Askmark, et stykke om donatisme omkring
1700 og et uddrag af en theologisk disputats. Det folgende stykke
(p. 21-60) handler om praedikenen. Ogsa her begyndes der med for-
skrifter fra den kirkelige lovgivning, nogle homiletiske grundbegre-
ber fra Brochmands postil opregnes og derpd gengives indholdet
af et utrykt, homiletisk arbejde fra Morten Reenberg, som forfatte-
ren har gjort sig fortjent ved at fremdrage. Af P. Rosenstand-
Goiske gives der et indtryk, og kapitlet slutter med referater af
nogle ortodokse preedikener fra det 17. arh., hvortil fgjes en polemik
mod Pontoppidan. De fglgende stykker om katekisationen og sjzle-
sorg, skriftestol og kirkedisciplin (p. 61-66) er ikke andet end lose
rids, men behandlingen af preesteidealet er noget udferligere (p. 67—
101). Det bygger pa udsagn i kirkeordinansen, hos Palladius og
Brochmand, og serligt fortjenstfuldt er det, at forfatteren ind-
drager biskop Hans Hansen Resens »Idea boni pastoris« i fremstil-
lingen. Andre vearker navnes, en enkelt ortodoks preediken fra
1733 refereres, et lille stykke om praesters symbolforpligtelse flet-
tes ind i kapitlet, og efter nogle spredte iagttagelser slutter stykket



224 Votum over besvarelserne af Selskabels prisopgave 1964-65

med at fremhave, at de ortodokse aldrig har benagtet, at presten
skulle veere genfadt og leve et nyt liv — forskellen pa ortodoksi og
pietisme beror pa den betydning som preestens person har for hans
gerning. I det afsluttende stykke (p. 104-8) sgger forfatteren endnu
engang at argumentere for, at det er i synet pa ordo salutis, at
ortodoksiens og pietismens veje skilles. Der gives flere momenter
til en uddybelse af emnet, men ikke nogen tilbundsgiende rede-
gorelse derfor.

Sammenfattende ma vi fremhaeve, at der gjensynligt er arbejdet
iheerdigt med at besvare opgaven, og at forfatteren er fortrolig med
nogle fundamentale forskelle pa ortodoks og pietistisk teenkesst.
Hist og her paviser forfatteren nogle problemer, der nok kunne for-
tjene en nermere uddybning, og det er fortjenstfuldt, at der i af-
handlingen er inddraget enkelte hidtil upaagtede vaerker. Alligevel
kan den hverken i indhold eller form betragtes som andet end en
bredt anlagt skitse. Gennemgangen af Collegium Pastorale er helt
utilstreekkelig og de kilder. der henvises til i anden del kan ikke give
mere end spredte og tilfeeldige indtryk af udviklingen. Der er ofret
alt for meget arbejde pa perifere emner, navnlig i afhandlingens
forste del, sproget savner ofte tilstraekkelig klarhed og referaterne
er af hgjst forskellig veerdi, men dominerer fremstillingen i alt for
hgj grad. Litteratur, der kunne belyse emnet, er kun benyttet
i beskedent omfang, veesentlige vaerker er slet ikke anvendt. En
litteraturfortegnelse findes ikke, og notesystemet er i grov uorden.
Argumentationen, hvor den findes, er sa svag, at den pa ingen
made kan overbevise. Disse mangler er sa fremtraedende, at vi ikke
kan indstille afhandlingen til nogen belgnning.

*

Under merket »Veritas et Pietas« er der indleveret en afhandling
pa 326 maskinskrevne sider i formatet A 4. Noterne fylder 40 og
litteraturfortegnelsen 5 sider.

I indledningen papeger forfatteren den omfattende karakter,
pastoraltheologien havde i ortodoks og pietistisk tid. Han redeger
for den opfattelse af den kirkelige udvikling, der findes i de forste
kapitler af Collegium Pastorale og dernast for sit kildemateriale og
den placering, de enkelte skrifter har inden for hovedstremningerne
i kirkehistorien fra det 16. til det 18. arh. Derpa folger selve afhand-
lingen, som er delt i folgende kapitler: 1. Ministerium, 2. Vocatio,
3. Habilitas, 4. Fidelitas, 5. Officia.



Votum over besvarelserne af Selskabels prisopgave 1964—65 225

Kap. 1 begynder med en principiel redeggrelse for det lutherske
embedssyn, hvis dobbeltsidighed forfatteren genfinder hos Pontop-
pidan, og som gor det naturligt forst at behandle opfattelsen af det
serlige og det almindelige prestedemme. Forestillingerne herom
gennemgis hos de ortodokse theologer, der legger vegten pa em-
bedet og fremhaver dets herlighed, srverdighed og guddommelige
oprindelse samt understreger den magtbefgajelse, der hos J. Gerhard
er embedets »forma«. Derpa folger udviklingen hos reformtheologer
i det 17. arh., hos Arnold, Baumgarten og Mosheim m.fl.,, hvor
vaegten i stadigt hojere grad ligger pa personen fremfor pa embedet.
I afsnittet om det almindelige prastedemme behandles iser Ro-
stocktheologernes, Speners og de radikale pietisters forstaelse og
den made, hvorpa de omformer og fremhever forestillingen om det
almindelige prestedomme, som var skudt i baggrunden af de
ortodokse. Ogsa ved at iagttage de betegnelser, som theologer fra
de to epoker foretraekker, kan der gives en narmere forstaelse af,
hvorledes prasteidealet skifter. Endelig fremstilles opfattelsen af
presteembedets grader, af bispeembedet og den meget betydelige rol-
le, som praesternes indbyrdes forhold kommer til at spille i pietismen.

Kap. 2 skildrer kaldelsen, og der gives til indledning en oversigt
over synspunkterne i Collegium Pastorale. Derpaa redegeres der i fire
afsnit for den retmassige, middelbare, guddommelige og indre kal-
delse, som den opfattes i efterreformatorisk og ortodoks tid og efter
at have papeget den kritiske indstilling dertil hos bodsbevagelsens
og pietismens ledere gennemgas der nogle »casus¢, som hos Pontoppi-
dan har forbindelse med kaldelsen, og indholdet af nogle betznk-
ninger, som ortodokse theologer har afgivet over samme emne. Meget
detailleret og udferligt redegores der for det pietistiske syn pa kal-
delsen, hvor det er personen, der skal legitimere ordningen, og hvor
vocatio interna og puritas intentionis kommer til at spille en ny og
vasentligere rolle. I de folgende afsnit behandles ordinationen og
den betydning, der tillegges kaldelse og handspaleggelse samt
eksamen og formaning i ortodoks tid. Det vises, at pietisternes
interesse herfor er aftagende og at de legger vegt pa at kunne
skildre prestegerningen pa baggrund af offerforestillinger fra det
gamle og det nye testamente. Endelig gives der en redeggrelse for
»vinculum pastorale« og de bevaeggrunde, der anses for afgagrende,
nar praster soger forflyttelse eller afsked, og det vises, at pietister-
nes opfattelse i alt veesentligt folger den ortodokse linie.

Kap. 3 indeholder en indgéende skildring af de krav, der skal

16



226 Votum over besvarelserne af Selskabets prisopgave 1964-65

stilles til preester, for at de kan anses for egnede til at bestride
deres embeder. Hovedsynspunktet er her, at ortodokse theologer
iseer hefter sig ved naturlige og erhvervede egenskaber, medens
pietisterne fremfor andet kraever, at preesten skal vere omvendt og
genfadt. De generelle og specielle krav, der fremfores i tyske kirke-
ordninger fra det 16. arh. og hos ortodokse theologer i tiden fer
1675, gennemgas, og det vises, hvorledes kravene til de personlige
erfaringer og oplevelser vokser i reformbevagelsen, siledes at Spener
kommer til at bygge pa en stark tradition. Hertil knyttes en rede-
gorelse for de krav om reform af det theologiske studium, som blev
stillet fra forskellige sider, og som det blev et vesentligt anliggende
for pietisterne at efterkomme, s& preesternes andelige dygtighed
kunne udvikles. De fremmede ogsa skriftstudiet, men det var forst
Pontoppidan og hans samtidige, der pany fremheevede de almene
kundskabers betydning for presten. En seerlig skildring gives der
af striden om de uigenfodtes theologi og preestegerning, som fik
betydning for den almindelige indstilling til de pietistiske prester.
Speners standpunkt refereres, men hovedvagten ligger pa opgeret
mellem J. Lange og V. E. Loscher og pa striden mellem Strandiger
og J. Trellund.

Kap. 4 udfolder endnu et hovedpunkt i Collegium Pastorale,
nemlig den troskab, som prasten ma udvise i sin embedsforelse.
Den indskaerpes bade af ortodokse og pietister — dog mest af de
sidste — men de ortodokse taler ud fra embedstheologien, pietisterne
ud fra deres forestillinger om den genfedte preest, uden at gren-
serne dog kan traekkes skarpt op. Niels Hemmingsen kraver, at
preesten i et og alt skal vere et eksempel for sin hjord, og i nogle
seerlige afsnit om prastens studier og levned benyttes netop hans
»Pastor« som udgangspunkt for en gennemgang af udviklingen i
den sldre lutherdom og ortodoksien, hvor man mere og mere
interesserer sig for praestens fidelitas. Det er forfatterens opfattelse,
at ortodoksien iser ved opgeret med pietismen om dette emne blev
tvunget til at fremheave, at ordets kraft er uafhengigt af prestens
levned. I den pietistiske pastoraltheologi kom stykkerne om pre-
stens troskab til at spille en stor rolle, og der gores i serlige afsnit
rede for puritas intentionis, for incitamenterne til at udvise den,
for den store rolle som ben, meditation og selvprgvelse kom til at
spille, for praesten som forbillede for de troende i kraft af de pasto-
rale dyder, samt for klogskaben og den udholdenhed, der er selve
livsnerven i den pietistiske preests virke.



Volum over besvarelserne af Selskabels prisopgave 1964-65 227

Kap. 5 behandler praestens praktiske virksomhed, hvor pieti-
sterne har veeret mindre interesserede end de ortodokse i en be-
grebsmaessig afklaring af, hvad embedet skal omfatte. Hvad forst
predikenen angér, gennemgas dens teori i nogle tyske kirkeord-
ninger og hos flere ortodokse theologer, og det fremhaeves, at den
skarpe pietistiske kritik forst og fremmest er bestemt af sendringer
i kravet til praestens habilitas, saledes at det nu bliver genfodelsen
og hvad den kan udvirke, der pointeres. Angaende sakramenter og
sakramentforvaltning folger pietisterne ortodokse baner, men fra-
rader f.eks. indgreb af den verdslige gvrighed mod sakrament-
foragtere. I sporgsmalet om kirketugt kan pietisterne ogsid vere
tilbageholdende over for mere hindfaste fremgangsmader, og hvad
skriftemalet angar, kan de nok rette en hvas kritik mod de ortodokse,
men det ser ud til, at den pietistiske opfattelse af skriftemalets egen-
art har tydelige forbilleder tilbage til efterreformatorisk tid. Ved
at leegge megen vaegt pa katekisationen indferer pietisterne et nyt
element i pastoraltheologien, hvis betydning navnlig var indsker-
pet af anglikanere, reformerte og reformbevagelsen. Ogsa i den
personlige sjzlesorg gennemferer pietisterne i den lutherske kirke,
hvad der var begyndt andetsteds, og den omfatter ikke blot omsorg
for syge, men ogsa sjelepleje, og den har mange facetter, hvor hus-
besggenes betydning bliver indlysende. De gudelige forsamlinger
kan for pietister blive et frugtbart led af embedsgerningen, hvortil
kommer fattigforsorgen, som allerede hos Niels Hemmingsen og
Brochmand udgjorde en serlig embedsfunktion, og hvis betydning
indskerpes af pietistiske theologer. —

Det benyttede kildemateriale er serdeles omfattende og alsidigt.
Forfatteren har anvendt kirkeordninger, kirkeretslig litteratur,
dogmatiske veerker, periodica, samlinger af pradikener og taler
foruden mangfoldige monografier vedrerende pastoraltheologien
og dens forskellige dele. Det er verker, som ofte har et betydeligt
omfang, og forfatteren har tydeligt nok gjort et stort arbejde for at
finde dem frem i danske og udenlandske biblioteker. Vagten er
lagt pa tysk litteratur fra den lutherske ortodoksi og pietisme, men
ogsa flere theologer fra andre kirkesamfund er behandlede. P4 denne
made inddrages Pontoppidans veerk i en sammenhang, hvor det
ubestrideligt horer hjemme i kraft af sine kvaliteter, men der er
langt flere danske og norske kilder at tage stilling til, end afhand-
lingen giver indtryk af — ikke mindst burde Herslebs ordinations-
taler og den danske kirkelovgivning vere udnyttet bedre. En va-



228 Votum over besvarelserne af Selskabets prisopgave 1964-65

sentlig kilde, Erasmus af Rotterdams »Ecclesiastes«, som Pontoppi-
dan selv henviser til, er ikke taget i betragtning. Flere andre
vaerker, ikke mindst af Spener og Francke, er gjensynligt heller
ikke anvendt, og nogle er ikke benyttet i den udstrekning, det
havde varet rimeligt. Alligevel ma udvalget anses for at vare hen-
sigtsmaessigt, og man ma anerkende, at forfatteren har evnet at
fremdrage gode og typiske eksempler, og at han er i stand til at
skelne mellem de nuancer, pd hvis forskydning udviklingen ofte
beror. \

Det ma ubetinget paskennes, at forfatteren har undgaet at for-
tabe sig i de detailler, som Collegium Pastorale er fuldt af. Men pa
den anden side har hans forkeerlighed for at beskeeftige sig med
ideerne og deres udvikling bevirket, at Pontoppidans veerk under-
tiden trenges for steerkt i baggrunden. Saledes er kap. 5 om praste-
gerningen mindre udferligt, end man ville vente ; det samme gaelder
behandlingen af predikenen og de sidste afsnit om forsamlinger og
fattigforsorg. Men disse og andre mangler - f.eks. savnes der en
oversigt over den hidtidige forskning og et forseg pa en kritisk
vurdering deraf, kendskabet til litteraturen om emnet kunne veare
sterre og litteraturfortegnelsen mere fuldsteendig — kan ikke til-
slore, at der i denne afhandling er givet en overordentlig dygtig
redegorelse for vesentlige sider af emnet. Forfatteren har beskaf-
tiget sig intensivt og metodisk med det store og forskelligartede
kildemateriale, han er i stand til at arbejde selvstendigt pa om-
rader, som hidtil kun er flygtigt berert, og er fortrolig med mang-
foldige emner, som tilsammen giver et indtryk af udviklingen. Hans
sprog er tydeligt og sagligt, omend noget tert, og han kan forme en
afhandling, som i det store og hele er veldisponeret. Vi ma derfor
indstille, at prisen ubeskéret tildeles forfatteren af denne afhand-
ling, og at der ikke uddeles andre belgnninger.

Knud Banning.[1] P. Q. Lindhardt.

Bestyrelsen tilsluttede sig ovennavnte indstilling. Forfatteren til
afhandlingen mrk. »Veritas et Pietas« viste sig at vare stud. theol.
Carl Christian Jessen. Prisen blev overrakt ham ved en Sammen-
komst pé »Institut for dansk Kirkehistorie« den 3. marts 1966, hvor
bestyrelsen og reprasentanter for pressen var til stede.

[1] Da professor N. K. Andersen havde frisemester i efteraret, indtradte Knud
Banning iflg. bestyrelsesbeslutning i bedemmelsesudvalget.



