Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. Arhundrede

Af Heinrich Roos

Det 13. arhundrede var den systematiske teologis blomstringstid i
middelalderen. Opdagelsen af den »nye« Aristoteles og det der-
med forbundne nye videnskabsbegreb (»scientia« mod »sapientia«)
pregede hele arhundredets teologiske tankning. Aristotelismen
som metode blev naturligvis ikke akcepteret uden modsigelse.
Hele arhundredet er et eneste opger med de nye tanker: en stadig
kamp mellem den mere konservative retning, som var inspireret
af den nyplatonsk-augustinske tankeverden, og den »moderne«
retning, som var under indflydelse af Aristoteles og hans arabiske
kommentator Averroes. I forste omgang sejrede den aristoteliske
retning. Men efter Tomas af Akvins ded (1274) indtil Duns Scotus’
fremtreeden (1302/3) var Henrik af Gent den ferende skikkelse ved
Pariser-Universitetets teologiske fakultet. Men Henrik af Gent
stod under Augustinus’ indflydelse og stettede sig i sine filosofiske
analyser til den nyplatonske Avicenna. Den andshistoriske front
forlob heller ikke enstydigt mellem teologerne i de nye tigger-
ordener. Gennemgéaende stod franciskanerne den augustinske ret-
ning ner, og dominikanerne den aristoteliske. Men franciskaneren
Bonaventura kender sin Aristoteles godt og citerer ham flittigt,
medens dominikaneren Mester Eckehart ganske tydeligt stotter
sig til nyplatonismen og dens middelalderlige forfegtere.

De store systematikere i dette arhundrede er Albert den Store,
Tomas af Akvin, Bonaventura, Henrik af Gent og Duns Scotus.
Ved siden af disse klassiske teenkere findes der imidlertid endnu
et stort antal »andenrangs« tenkere, hvis indflydelse var stor,
og hvis verker vi lidt efter lidt bliver narmere bekendt med.
Det 13. arhundredes teologi var pa ingen made ensrettet; dets
pluralisme var sterre, end vi i almindelighed er tilbgjelige til at
antage.

Denne nye blomstring af den systematiske teologi foregik ved
de nyoprettede universiteter, hovedsageligt Paris og Oxford. Til

33



498 Heinrich Roos

dens udvikling gav de forskellige nationer deres bedste kreafter.
Albert den Store var tysker, Tomas af Akvin og Bonaventura
italienere. Blandt de mindre betydelige tenkere findes person-
ligheder fra nesten alle europziske lande. Hvordan forholder det
sig med de nordiske landes, og iseer Danmarks, bidrag til denne
teologiske udvikling ? Tilsyneladende kender vi ingen danske navne,
som har gjort en indsats i denne nye teologiske selvbesindelse.
Man kunne maske tenke pa Anders Sunesens »Hexaémerong,
men hans veark tilhgrer i sin tankegang helt det 12. arhundrede.
Han dede 1228. Skeont den lerde srkebiskop af Lund i sin ung-
dom (indtil 1190) studerede i Paris, England og Italien, blev hans
veerk kun kendt i Norden. Der fandtes af dette vaerk fire hand-
skrifter i Hamburg, Sorg, Lund og Roskilde. De tre forste hand-
skrifter er imidlertid gaet tabt. M. Cl. Gertz har lavet sin udgave
efter det eneste manuskript, som er tilbage, nemlig det fra Ros-
kilde, der nu findes pa det Kongelige Bibliotek i Kobenhavn.
Sperger man efter grunden til denne tilsyneladende mangel pa
dansk deltagelse i det 13. arhundredes andsliv, ma man ikke
overse en vigtig kendsgerning. Dette nye andsliv kunne efter sin
natur kun udvikle sig ved de nye universiteter. Dér havde man
adgang til de nye handskrifter, dér traf man de nye mennesker,
dér blev de nye ideer diskuteret, dér kunne man fa de nye akade-
miske grader, som gav adkomst til pA embeds vegne at tale med
i det standende opger. Men Danmark havde intet universitet.
Vi er indtil nu meget darligt underrettet om preesternes uddan-
nelse i hele middelalderen [1], og i Danmark i seerdeleshed. For kon-
ciliet i Trient fandtes der ingen institutioner, som tog sig af de
fremtidige preesters teologiske og spirituelle uddannelse. Det var
overladt til deres eget initiativ, hvor de skaffede sig de latinske,
liturgiske og pastorale kundskaber, som krevedes til preeste-
vielsen. Det 3. Laterankoncil (1179) foreskrev (c. 18), at der ved
katedralkirkerne ansattes en magister, »qui clericos eiusdem ecclesiae
et scholares pauperes gratis doceat«[2]. Det 4. Laterankoncil (1215)
[1] Méaske méa »Stella clericorum« af Laurentius Johannes de Dacia (Ellen Jor-
gensen: Om nogle middelalderlige forfattere, Historisk Tidsskrift 8. R. III, 1911,
253 ff.) »Rotulus pugillaris« af Augustinus de Dacia (A. Walz, Des Aage von Déne-
mark »Rotulus pugillaris¢, Classica et Mediaevalia XV, 1954, 198 ff.) og »Religio
munda« af Thomas Hibernicus (Tue Gad i Kirkehistoriske Samlinger 7.r. 5. bd,
3. hafte, 1965, 435 ff.) opfattes som uddannelsesbeger for den gejstlighed, som ikke

studerer ved universiteterne.
[2] Decr., 1.V, tit. V, cap. 1.



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 499

foreskrev, at i det mindste enhver metropolitankirke skulle have
en teolog, »qui sacerdotes et alios in sacra pagina doceat et in his
praesertim informet, quae ad curam animarum spectare noscun-
tur«[3]. Om disse bestemmelser blev gennemfert i Danmark,
ved vi ikke. Men selv om disse bestemmelser blev gennemfort,
ville denne uddannelse nzppe have svaret til de krav, som den nye
tid stillede til de fremtidige preester.

En virkelig teologisk uddannelse, som berettigede til at tage
del i de nye andsstremninger, kunne ikke opnas i Danmark.
Havde man dygtige, begavede unge meend til radighed, matte
man sende dem til de udenlandske universiteter, forst og frem-
mest til Paris. Nu havde ganske vist Anders Sunesgn studeret
i udlandet. Men man m4 ikke glemme, at han tilherte Hvidernes
beromte slegt og kunne bekoste dette ophold med egne midler.
Men hvad med de andre, som det 3. Laterankoncil kalder »scholares
pauperes«? Forholdsvis tidligt var man i Danmark blevet op-
merksom pa dette braendende sporgsmal. I et dokument[4] af
17. maj 1253 flytter Biskop Jakob Erlandsen Helligaindshuset ved
Roskilde ind i selve byen, overdrager det nogle ejendomme og
opretter en fundats, som indeholder bestemmelser, bl.a. om de
peblinge, der far ophold i hospitalet, medens de studerer. Om
disse peblinge hedder det bl. a. i dokumentet: »Quandocumque
autem duo tales exstiterint inter ipsos qui sue probitatis obtentu
digni habeantur Parisius uel alias ad maius studium trans-
mitti .. .«[5], hvorefter der fastsattes, pa hvilke moralske og
gkonomiske betingelser dette skulle ske. Men ikke nok dermed.
D. 18. september 1284 bekendtger officialen i Paris, at Roskilde-
kanniken magister Peder Arnfast i sit testamente har overdraget
et hus i Paris til fattige danske studenter{6]. Vi har kun doku-
mentet i en dansk oversattelse. Deri hedder det, at »mester Peder
Arnfast, docter y thend hellige schrift, och cannick y Roschilde
y Danmarckis rige, hves siell gud naade, gaf och skistte y sitt
testamente, ett huus y Paris, paa then engelske gade wdi Osters
liggendis thill fattige studenteres af Danmarck nytte och brug
thend stund de y Paris studerer .. .«[7]. Uden tvivl star vi her

[3] Decr., 1. V, tit. V, cap. 5.

[4] Diplomatarium Danicum, 2. r., 1. bd., nr. 104.
[5] L c. nr. 104, pag. 91,26 f.

[6] Diplomatarium Danicum, 2.r., 3. bd., nr. 105.
[7] 1. c. nr. 105, pag. 113,23-27.



500 Heinrich Roos

foran grundleggelsen af det bersmte Collegium Daciae i Paris.
Men maske er det danske studenterhus oprettet ti ar tidligere.
I Chartularium Universitatis Parisiensis er der under »anno 1275«
aftrykt felgende dokument[8]: »Messire Jehan dict que 'an 1275
un docteur du pays de Dace donna un hostel assis & Paris pour les
escolliers du royaume de Dace & tiltre, et depuis eu lieu dudit
hostel les escolliers du royaume de Dace & tiltre de permutation
et eschange ont eu un autre hostel assis emprés les carmes«. Selve
dokumentet er fra 1384. Vi kan derfor ikke mere konstatere,
om tidsangivelsen 1275 er en skrivefejl for 1285. I dette tilfelde
ville den n@vnte »docteur du pays de Dace« veere Roskildekanniken
Dr. theol. Peder Arnfast. Er arstallet 1275 imidlertid rigtigt.
mé man give Dr. Alfred Otto ret, nar han taler om to danske
kollegier i Paris[9]. H. Denifle nevner i sin kommentar til doku-
mentet fra 1384, som tidsfester grundleggelsen af »Collegium
Daciae« til 1275, to personer, som skulle vere identiske med den
nevnte »docteur du pays de Dace«: ifglge Grammius (Oratio de
orig. et statu rei litter. in Dania) skal det vaere den udvalgte
Arkebiskop Erland Erlandsen af Lund (} 1276); ifelge »Gallia chri-
stiana« (VII, Paris 1742, p. 743) Johannes Dacus, kannik af Ste.
Geneviéve. Denifle tilfgjer endnu felgende bemeerkning : »Dani primo
habitabant domum in vico S. Genovefae«. Hvorfra han har sin viden,
unddrager sig vort kendskab. De danske studenter, som stu-
derede i Paris, herte til den engelske nation (natio anglicana),
som vi kan slutte af forskellige dokumenter.

Af de historiske dokumenter, som star til vor radighed, kan vi
drage folgende sikre slutning: i det mindste i anden halvdel af
det 13. arhundrede fandtes i Paris danskere, der havde studeret
dér og opniet den hgjeste akademiske grad enten i teologien
(sacra pagina) som magister theologiae eller i filosofien som ma-
gister artium. Disse danskere forblev enten i Paris, hvor de havde
en stilling ved universitetet eller i den kirkelige administration,
eller de vendte efter afsluttet studium tilbage til deres hjemland,
hvor de i regelen fik en eller anden betydelig stilling i kirkens
eller statens tjeneste. Desuden kan man slutte af disse doku-
menter, at man i Paris har oprettet en eller flere institutioner,
hvor de danske studenter under deres studieophold kunne bo:

[8] Chartularium Universitatis Paris., I, nr. 464, pag. 536.
[9] A. Otto, Johannis Daci Opera (Corpus Philosophorum Danicorum Medii
Aevi [=CPDMA] I) 1955, pag. xi, anm. 5.



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 501

det sakaldte Collegium Daciae. Med andre ord: de danske klerkes
studier i Paris var i anden halvdel af det 13. arhundrede blevet
institutionaliseret i Domus Dacie. De havde dermed opnaet et
tilknytningspunkt, hvorfra de havde mulighed for aktivt at tage
del i det andsliv, som udfoldede sig ved universitetet i Paris.

Vi kender en rzkke danskere, som i den tid har skrevet veerker
af sprogfilosofisk, astronomisk, matematisk og almindelig filoso-
fisk karakter. Men s& vidt vi kan se idag, er der iblandt dem ingen,
som har beskeaftiget sig med teologi i egentlig forstand. Deres
interesse 14 pa det filosofiske omrade, de arbejdede indenfor
det fagomrade, som herte til »facultas artium«. Om denne igjne-
faldende kendsgerning er en tilfeldighed eller skyldes andre grunde,
kan vi forelgbig ikke sige noget.

Blandt disse danske filosoffer er der nu nogle, som danner en
vis enhed, da de alle — omend ikke udelukkende — har besk®ftiget
sig med sprogfilosofien. Det drejer sig om Martinus de Dacia,
Boethius de Dacia, Johannes Dacus og Simon Dacus. Deres virke
ligger mellem 1260-1280, og i det mindste de tre forste af dem
var knyttet til Pariser-Universitet. Den forsker, som for forste
gang i sammenhseng har gjort opmeerksom pa disse danske filo-
soffer, er Martin Grabmann. Allerede i 1920 holdt han i Miinchen
et foredrag med titlen: »Die Entwicklung der mittelalterlichen
Sprachlogik«. Dette foredrag blev i vasentlig udvidet form offent-
liggjort i L. bd. af »Mittelalterliches Geistesleben« (1926, 104-146).
I en anmeerkning pa side 132 siger han: »Es wire sehr zu wiin-
schen, dass die logischen und sprachlogischen Abhandlungen dieser
Dacier kritisch gesichtet und nach dem Vorbilde Wallerands ediert
wiirden«. Efter Grabmanns forbillede taler man i den moderne
filosofihistorie om disse danske filosoffer som »Dacierne«; dr.
Jan Pinborg taler i sin disputats om »die ‘Schule’ der Dacer«[10].

I det folgende skal der gores et forsgg pa at praesentere disse
daciere. Hvem er de, og hvad har de skrevet?

Martinus de Dacia[11] (fra Ingemanns historiske roman »Erik
Menveds Barndom« kendt som »Mester Morten«) er et godt eks-
empel pa den levende forbindelse mellem Danmark og universitetet
i Paris. Han studerede i Paris og blev efter studieordningen farst

[10] Jan Pinborg, Die Entwicklung der Sprachtheorie im Mittelalter, Kopen-
hagen—Miinster 1967, 61 ff.

[11] H. Roos, Dic Modi significandi des Martinus de Dacia, Kopenhagen—Miin-
ster 1952, 47 ff.



502 Heinrich Roos

magister artium og derefter magister theologiae. Det var ogsa her,
at han skrev sine videnskabelige varker, som senerehen fik sa
stor en udbredelse. Magister Martinus ma have veret en betydelig
personlighed. Thi Kong Erik VI. Menved gjorde ham til sin
kansler. I et dokument af 24. juni 1288 navnes han forste gang
som Rigets kansler (»regni cancellarius«). 1296 sendtes han til
Rom, hvor han var Kongens prokurator i dennes proces mod
Jens Grand, @rkebiskoppen af Lund[12]. Efter processens afslut-
ning i 1297 taber hans spor sig. Vi ved ikke, om han vendte til-
bage til Danmark, forblev i Rom eller rejste til Paris. 1304 dede
han i Paris, hvor han blev begravet ved Notre Dame Kirken.
Af forskellige andre kilder ved vi desuden, at Martinus var prast,
havde formue og var kannik i Paris, Roskilde, Lund og Slesvig,
hvor han ogsa var provst.

Om Johannes Dacus[13] ved vi kun meget lidt. Han var magister
artium og optraeder som siddan i et dokument af 23. maj 1281,
hvis ‘Johannes Dicus’ er en fejlskrivning for ‘Johannes Dacus’[14].
Hans »Summa grammatica« er fuldfert 1280. Han var knyttet til
det bergmte kloster St. Victor i Paris som »huius ecclesie specialis
amicus«. Et lignende venskabsforhold bestod ogsad mellem ham og
klostret Ste. Geneviéve i Paris. I begge klostre levede og prak-
tiserede augustinerkorherrene deres fellesliv efter Augustinus’
gamle regel. Vi har tidligere set, at »Gallia christiana« (VII, Paris
1742, p. 743) som grundlegger for Collegium Daciae navner en
»Johannes de Dacia, canonicus S. Genovefae«. I Chartularium
Universitatis Parisiensis[15] findes nu et »Fragmentum Computi
receptarum bursarum ab Universitate Paris, suppositis, quorum
nomina afferentur, impositarume«. Denne fortegnelse straekker sig
fra d. 15. september 1329-7. marts 1336. Navnene pa de forskellige
»burser« er angivet efter gaderne, hvor de ligger. Under »n vico
Sancti Victoris« finder vi folgende bemeerkning: »In domo magistri
Johannis Dachiis iiij sunt socii«[16]. Altsd endnu 1329 kendes
et studiehus i Paris, som kaldes »Domus magistri Johannis Dachiis«.
I samme dokument nsvnes under »in vico Anglicorum« felgende:
»Nicolaus de Dacia cum 4 sociis«[17]. Men det hus, som Roskilde-

[12] N. K. Andersen, Zrkebiskop Jens Grand, Kebenhavn I-II, 1943-44.
[13] A. Otto . c., pag. X f.

[14] Allerede Grammius leser i Oratio de orig. »Dacus« for »Dicus¢, pag. 410.
[15] Chart. Univ. Paris., 1,1, nr. 1184, pag. 661.

[16] 1. c., pag. 667 a.

[17] L c., pag. 662 a.



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 503

kanniken magister Peder Arnfast i 1284 testamenterede til danske
studenter i Paris, ligger netop »paa then engelske gade wdi Osters«.
Vi kan altsd heraf slutte, at der i det mindste i 1329 fandtes to
danske kollegier i Paris. I hvert af disse huse fandtes 4 studerende.

Om Stmon Dacus ved vi intet. Efter Dr. Jan Pinborgs under-
sogelser[18] fandtes der i anden halvdel af det 13. &rhundrede to
grammatikere, hvis navn var Simon. Begge to har sandsynligvis
faet deres uddannelse i Paris. Om begge to eller en af dem var
af dansk oprindelse, er efter den nyeste forskning ogsa usikkert.
Iser vaerket »Domus Grammaticae« er fyldt med germanismer;
Prof. L. L. Hammerich formoder, at den latinske tekst rgber et
middelnedertysk substrat[19].

Den betydeligste og beromteste af de danske filosoffer i det
13. arhundrede er uden tvivl Boethius de Dacia. I adskillige sam-
tidige dokumenter nzevnes han i forbindelse med Siger af Brabant
som forfegter af en yderliggdende eller »heterodoks« (Van Steen-
berghen) aristotelisme. Tidligere forskere (is@r svenskerne Henrik
Schiick og Johs. Nordstrom) har havdet, at han var af svensk
oprindelse. Denne tese blev efterhanden overtaget af mange
middelalderforskere. Saledes kalder Gilson ham konstant »Boetius
of Sweden«, B. Nardi »l’averroista Svedese«. Mandonnet pa sin
side har udbygget en teori, hvorefter Boethius de Dacia dede
i Italien. Efter Prof. dr. Seren Skovgaard Jensens grundige under-
sogelse[20] er begge anskuelser urigtige. Skent det er rigtigt, at
betegnelsen »de Dacia« kan betyde ordensprovinsen »Dacia«, som
omfatter bade Danmark, Norge, Sverige og Finland, nar det
drejer sig om et medlem af franciskaner- eller dominikaner-
ordenen, kan det samme ikke siges om betegnelsen »dacus« eller
»de dacia regione«. Boethius de Dacia er af dansk oprindelse.
Et nyt handskrift, som A. Dondaine har fundet i 1947, beviser
ogsa klart og tydeligt, at de argumenter, hvorpd man har bygget
den teori, at han dede i Italien, er uholdbare. Vi ved med sikkerhed
kun, at han var dansker, og at hans Prisciankommentar er skrevet
kort for eller omkring 1270-72. Han var magister artium og til-
knyttet artistfakultetet i Paris. Nogle teser, som findes i hans veerk
»De aeternitate mundi« citeres ordret i det dokument, hvorved
erkebiskoppen af Paris, Etienne Tempier, i 1277 tilbageviste

[18] Jan Pinborg, 1. c. 96 f.

[19] 1. c. 96, Anm. 5.

[20] Seren Skovgaard Jensen, On the National Origin of the Philosopher
Boetius de Dacia (Classica et Mediaevalia XXIV, 1963, 232 ff.)



504 Heinrich Roos

anskuelser, hvorefter filosofiske og teologiske teser kunne vere
»due contrarie veritates«[21]. Dette dokument er rettet mod en
yderliggaende aristotelisme, som pa den tid var udbredt i det
filosofiske fakultet og bl.a. blev forsvaret af Siger af Brabant.
Det beremte katalog fra Stams, som anferer dominikanerordenens
lerde medlemmer, navner Boethius Dacus som dominikaner.
Det er imidlertid umuligt, at Boethius i den tid, hvor han var
lerer ved artistfakultetet 1 Paris, kan have vseret dominikaner.
Thi ifelge statuterne kunne medlemmerne af en orden ikke sam-
tidig veere professorer ved dette fakultet. Om Boethius senerehen
er indtradt i dominikanerordenen, ved vi intet, bortset fra vidnes-
byrdet i kataloget fra Stams. Men man kan heller ikke udelukke
denne mulighed. Vi kender ikke Boethius de Dacias dedsar. Vi
ved heller ikke, hvornar Martinus de Dacia, Johannes Dacus og
Boethius de Dacia tog deres magistergrad.

Vender vi os nu til disse danske filosoffers skrifter og deres
indhold, s& er det Martinus de Dacia’s verk »De modis significandic,
der har faet den storste udbredelse. Vi kender indtil nu ikke ferre
end 28 helt eller delvis bevarede handskrifter af dette verk;
desuden har vi kendskab til 6 handskrifter, som har eksisteret
og nu er gaet tabt. Dertil kommer 9 forskellige kommentarer
med i alt 24 handskrifter. Disse manuskripter daterer sig fra det
13.-15. drhundrede: et talende vidnesbyrd om dette verks store
udbredelse i nasten alle europwiske lande. Ved siden af dette
verk har Martinus de Dacia endnu skrevet en i form af Quae-
stioner affattet kommentar til Logica Vetus. Denne kommentar
findes imidlertid kun i ét manuskript (Erlangen).

Hans verk »De modis significandi« er en sprogteoretisk under-
sogelse. Efter en lengere indledning, hvor forholdet mellem det
sproglige udtryk (vox), begrebet (intellectus) og den betegnede
virkelighed (res) undersoges, gores der udferligt rede for de sa-
kaldte »modi significandi«, der konstituerer de grammatikalske
kategorier, som er overleveret fra Donat og Priscian. Det drejer
sig altsd om en »metagrammatik¢, som efter middelalderens op
fattelse geelder for alle sprog. Nar dette verk fik si stor en
udbredelse, skyldes det formodentlig to grunde: det var det forste
i sin art, det vil sige en spekulativ grammatik, som undersgger
sprogets struktur efter de metoder, som Aristoteles havde lert

[21] Chart. Univ. Paris., I, nr. 473, pag. 543, 12-13.



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. ¢rhundrede 505

det 13. arhundrede. Det var ikke blot en kommentar til Priscian,
men en systematisk opbygning af hele grammatikken. Den anden
grund, som sikrede dette verk dets store udbredelse, var dets
pedagogiske form. Det var ikke opbygget i form af Quaestioner,
hvor hele problematikken rulles op i »pro« og »contra«. Kort og
przcist fremlegger det de enkelte teser »modo positivo«, og ger
det endog i to omgange: forst i en mere almindelig form, derefter
i en mere indgidende og detailleret form. Martinus de Dacias veerk
har ligefrem dannet skole, som de mange kommentarer beviser.
I mange tekster fra det 14. og 15. arhundrede henvises til hans
veerk som til noget kendt.

P3 en eller anden made ma disse danske filosoffer i Paris have
haft et indbyrdes forhold; thi alle fire har beskaftiget sig med
sprogteoretiske emner. Ogsa Johannes Dacus[22] har skrevet en
»Summa grammatica«, hvor han behandler de samme problemer
som Martinus de Dacia. Men pa forskellige punkter adskiller den
sig fra Martinus de Dacias veerk. »Summa grammatica« er ufuld-
endt; den er betydelig storre end Martinus’ veerk og den er affattet
i form af Quaestioner. Desuden behandler den ikke blot de sproglige
kategorier (modi significandi), men ogsa sprogets grundelementer,
syllabae et voces. Johannes Dacus har kendt Boethius de Dacias
»Modi significandi« og tager pa nogle punkter stilling imod ham.

Som indledning til »Summa grammatica« har Johannes Dacus
skrevet en omfangsrig indledning, som kaldes »Divisio scientiae,
det vil sige en systematisk opbygning af hele det praktiske og
teoretiske videnskabsomrade, hvor de enkelte videnskaber s=zttes
i relation til de dengang kendte aristoteliske skrifter. Alene af
denne grund er denne del af »Summa grammatica« meget vigtig.
Den er et systematisk mesterstykke, da den sammenfatter hele
videnskabsteorien i anden halvdel af det 13. arhundrede. Ogsa i
dette vaerk har Johannes Dacus benyttet sig af Boethius de Dacias
undersggelser.

Desuden har Johannes Dacus endnu skrevet et Sophisma, som
er ufuldendt. Det drejer sig om et problem, som netop pa den
tid blev meget diskuteret i Paris, nemlig spergsmélet om tingene
bestar af én eller flere former[23]. Derfor kaldes hans Sophisma
ogsa »De gradibus formarum«. Medens den under Aristoteles’ ind-

[22] Hans varker er udgivet af A. Otto i CPDMA I, 1955.
[23] R. Zavalloni, Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des
formes, Louvain 1951.



506 Heinrich Roos

flydelse staende retning holdt pa, at der kun findes én form i
tingene (unicitas formae), fastholdt den franciskanske retning,
at der fandtes flere former i tingene, hvoraf de lavere staende er
inkomplette, medens den sidste form er »forma completivac.
Medens Boethius de Dacia i alle sine veerker med energi forsvarer
»unicitas formae« — pad samme made som Tomas af Akvin -, gir
Johannes Dacus ind for en »pluralitas formarum«. Dominikaneren
Johannes Picardi de Lichtenberg nevner omkring 1305 Johannes
Dacus ved siden af Avicebron som talsmand for denne anskuelse.
Denne kendsgerning har en vis betydning. Thi den viser, at der
herskede forskellige anskuelser blandt de danske filosoffer i Paris.
Johannes Dacus syntes at have stiet den mere konservative
retning nzrmere end f.eks. Boethius de Dacia. Hans venskabelige
forhold til augustinerkorherrene i St. Victor og Ste. Geneviéve
synes at pege i samme retning. I det mindste hans Sophisma
»De gradibus formarum« er af augustinsk-franciskansk, og ikke af
aristotelisk-tomistisk inspiration.

Ogsa de to forfattere, som gar under navnet Simon Dacus[24]
— hvis de er af dansk oprindelse —, har udelukkende behandlet
grammatikalsk stof. Den ene af dem har skrevet et veerk, som
kaldes »Domus grammaticae«. Den anden forfatter har skrevet
en kommentar til Martinus de Dacias »Modi significandi«. Samme
forfatter er det formodentligt, som i form af Quaestiones har kom-
menteret Priscians to sidste bgger om konstruktionen. Begge for-
fattere kan ikke male sig med de for anferte. Deres vaerk synes
at have vaeret beregnet for yngre studenter.

Boethius de Dacia er uden sammenligning den mest spekulative
af alle de nevnte danske forfattere. Maske er det ikke for meget
sagt, nar man heevder, at han — ved siden af Seren Kierkegaard —
hgrer til Danmarks store filosoffer. Selv i det 13. Arhundrede,
som har frembragt s& mange betydelige tankere, rager han frem
som en af de helt store. Hans systematiske kraft, spekulative
dybde og forbavsende realitetssans adskiller ham fra mange andre.
Hans stil er s4 preegnant, at man kan skelne et verk af hans hand
fra alle andre. Han er en af Danmarks store sgnner.

Forbavsende er ogsa hans produktions bredde. Ifglge kataloget
fra Stams har han skrevet folgende veerker: 1) De modis signifi-

[24] A. Otto, Simonis Daci Opera, CPDMA III, 1963. — Jan Pinborg, Eine
neue sprachlogische Schrift des Simon de Dacia, Scholastik XXXIX, 1964, 220 ff.



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 507

candi, 2) en kommentar til Topica Aristotelis, 3) til Physica,
4) til De caelo et mundo, 5) til De anima, 6) til De generatione
et corruptione, 7) til De sensu et sensato, 8) til De somno et vigilia,
9) til De longitudine et brevitate vitae, 10) til De memoria et
reminiscentia, 11) til De morte et vita, 12) til De plantis et vege-
tabilibus og endelig 13) bogen De aeternitate vitae[25]. Dertil
kommer endnu de to opuscula »De summo bono sive de vita
philosophi« og »De sompniis« samt forskellige sophismata.

Af disse veerker kender vi indtil nu felgende: hans Priscian-
kommentar »De modis significandi¢, som snart udkommer i »Corpus
Philosophorum Danicorum Medii Aevi«, hans Topikkommentar,
hvis udgave forberedes af Dr. A. Otto og Dr. Jan Pinborg, hans
Fysikkommentar og hans kommentar til De generatione et cor-
ruptione, som forberedes af Dr. Géza Sajo, og hans verk »De
aeternitate mundi«, som blev fundet og udgivet af samme for-
sker[26]. Desuden har Martin Grabmann udgivet de to opuscula
»De summo bono« og »De sompniis«[27] samt et sophisma »Omnis
homo de necessitate est animal«[28].

Det er sikkert endnu for tidligt at skrive en sammenhangende
fremstilling af Boethius de Dacias filosofi, nar kun en brgkdel
af hans veerker er udgivet. Mange af dem er endnu ikke genfundet
og skjuler sig under anonymitetens slor. Men allerede nu viser
der sig visse karakteristiske treek i hans filosofi. Han er i mod-
setning til Johannes Dacus bevidst tilhenger af Aristoteles.
Hans metode, hans inddeling og afgrensning af de enkelte viden-
skaber bygger helt og holdent pa de principper, som han finder
hos Aristoteles. Alligevel er han ikke en blind tilhenger af
»Philosophus«. Han vover ogsd at modsige ham, nar sandheden
tvinger ham dertil. Dertil kommer hans systematiske evner.
Han behandler ikke feenomenerne isoleret, men altid i sammenhang.
Indenfor denne systematiske sammenhsng interesserer han sig i
serlig grad for det metodologiske problem, hvorvidt den enkelte
videnskabsmand indenfor sit eget omrade er eneradende og kan
folge sine egne princippers konklusioner, selv om de modsiger
andre sandheder. Man har fra enkelte sider villet tillegge ham

[25] Udgivet af G. Meersseman, Rom 1936, pag. 64 (nr. 63).

[26] Géza Sajé, Boethii de Dacia Tractatus De aeternitate mundi, Berlin 1964.

[27] Martin Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben, II, 1936, pag. 200-224.

[28] Martin Grabmann, Die Sophismataliteratur des 12. und 13. Jahrhunderts,
Minster 1940, pag. 77-95.



508 Heinrich Roos

teorien om den dobbelte sandhed. Men nyere undersogelser viser,
at det naeppe er tilfaeldet. De tekster, iser i »De aeternitate mundig,
som synes at bekrefte denne teori, md narmest ses under en
metodologisk synsvinkel. Han er for klarhedens skyld optaget
af at skelne tros- og vidensomrader. Man har ogsa — is@r ud fra
hans lille, men mesterlige vaerk »De summo bono« — villet slutte,
at han gar ind for en immanent filosofisk verdensanskuelse, som
udelukker troen. Men man ma huske, at det ligefrem var forbudt
professorerne ved det filosofiske fakultet at beskeaftige sig med
rent teologiske problemer. Vi kender ikke et eneste rent teologisk
veerk af Boethius de Dacia. Han hgrer til artistfakultet og holder
sig strengt til sit fagomrade. I modseatning til arhundredets mange
teologer, som ogsd kommer ind pa filosofiske problemer, star vi
her over for en genuin tenker, som udelukkende teenker i filosofiske
baner. Han afgraenser strengt filosofien fra teologien.

I den store Prisciankommentar »De modis significandi¢, som
bestar af 134 quaestiones, behandler Boethius de Dacia de samme
problemer, som bade Martinus de Dacia, Johannes Dacus og de
to forfattere Simon de Dacia har undersggt. Men han ger det
pa en betydeligt mere overlegen made. Han trenger tilbunds
i de problemer, som de andre sa at sige kun rarer ved. Han skelner
mellem den behandling, som grammatikeren foretager, og den.
som logikeren, naturvidenskabsmanden og metafysikeren anvender
i undersogelsen af de samme problemer. Han legger megen veegt
pa den realitetsbinding, som alle sproglige udsagn indeholder.
Men samtidig er han opmarksom pa, at grammatikeren ogsd kan
udsige noget om ikke-reale ting. Hos Boethius de Dacia findes
der en antydning af, at sproget er menneskets vaerk helt igennem,
en tanke, som forst senerehen, iseer hos Nikolaus af Kues, far sin
fulde udvikling.

Det samme gelder hans Topikkommentar, hvor iser logiske
problemer star i forgrunden, men hvor ogsa etiske og metafysiske
spergsmal bliver behandlet.

Hans Fysikkommentar og kommentaren til De generatione et
corruptione er af interesse, fordi han dér kommer ind pa anskuelser,
hvor Aristoteles synes at vere i modstrid med kirkens lare.

Det samme geelder hans lille mestervark »De aeternitate mundic.
Han anferer forst de grunde, som taler for den anskuelse, at verden
er skabt i tiden. Derefter bringer han udferligt de grunde, som
taler for den anskuelse, at den af Gud skabte verden eksisterede



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. arhundrede 509

fra evighed af. Derefter tager han selvstendig stilling til problemet.
Udgangspunktet i hans lgsningsforseg er folgende: enhver viden-
skabsmand ma felge sin videnskabs principper, hvis disse er
konstituerende for selve videnskaben, og hvis fornegtelsen af dem
ville umuliggere selve hans videnskab. I dette tilfzlde ma han
fastholde disse principper og de deraf folgende konklusioner, selv
om disse konklusioner tilsyneladende modsiger en anden og hgjere
videnskabs resultater. Dette princip anvender han ogsid pa for-
holdet mellem tro og viden. Han gar altsa sterkt ind for enkelt-
videnskabernes autonomi. Alligevel bgjer han sig til sidst for troens
udsagn, fordi Gud i sin almagt formar mere end naturen. Men han
fastholder, at denne sidste erkendelse ikke er formidlet gennem
viden, men gennem troen, som ikke bygger pa beviser, men pa
Guds ord. Han gentager ustandseligt: »fides non est scientia«.

Det lille, ogsa stilistisk meget fint formede verk »De summo bono«
er i grunden en antropologi pa filosofisk basis. Hvad er mennesket ?
Hvad er dets opgave? Mennesket er det vaesen, som m4a indrette
sit liv efter fornuften. Menneskets mal er fellesskab med det
hojeste gode, det vil sige Gud. Man kan godt kalde dette verk
en antropologi pa humanistisk basis. Troens verden spiller ingen
rolle i dens opbygning. Det er, som den ikke eksisterede. Men
deraf kan man ikke slutte, at den ikke er til. Boethius de Dacia
holder sig inden for sit eget fagomrade. Han taler som filosof,
ikke som teolog. Han abstraherer, men ifslge middelalderens
tankegang galder: »abstrahentium non est mendaciume.

Ogsa det andet lille vaerk »De sompniis« er af stor betydning.
Lidt forenklende kan man maske sige, at »sompnia¢, »dremme-
verden« star for det, vi idag kalder det underbevidste og ubevidste
liv. I modsztning til samtidige forfattere, som plejede at tilbage-
fore disse feenomener til »overnaturlige« drsager sasom engle eller
djevle, paviser Boethins de Dacia, at de har deres grunde i sire
materielle ting, som ofte henger sammen med menneskets for-
dojelse. I dette lille veerk kan man gribe den danske filosofs
realitetsbetonede indstilling, som ogsa ellers gor sig geldende.

De fleste af de endnu ikke genfundne boethianske verker er
imidlertid Aristoteleskommentarer. Boethius har kommenteret hele
det dengang kendte aristoteliske Corpus. Det drejer sig om de
logiske, naturvidenskabelige, psykologiske, etiske og metafysiske
skrifter. Alene dette er en bedrift uden lige. I de os indtil nu til-
gengelige skrifter kan vi iagttage, at Boethius de Dacia meget



510 Heinrich Roos

ofte viser tilbage til andre vaerker, hvor han har behandlet et
problem udferligt og indgaende. Maske er det ikke urimeligt at
antage, at han i en afsluttende redaktion af sin samlede produktion
har tilfojet disse »Riickverweise«. Hvis denne teori holder stik,
er den igen et bevis pad styrken i hans systematiske teenkning.
Han var sig bevidst, at han havde skabt en sammenfattende
helhed.

Men Boethius var farst og fremmest en mand, som i sin filosofiske
tankegang var i pagt med fremtiden. Han ikke si meget afslutter
det 13. &rhundrede som indleder det 14. arhundrede. I hele det
12. arhundrede, ogsad hos de samtidige teologer, som havde deres
stasted i samme &rhundrede, sammenfattedes teologien under
begrebet »sapientia«. Dette rigt facetterede augustinske begreb
betyder i denne sammenhzng, at den filosofiske og den teologiske
tenkning danner en enhed. Allerede hos Peter Abaelard i det
12. 4rhundrede og endnu hos Nikolaus af Kues i det 15. &rhundrede
finder vi den anskuelse, at treenighedsdogmet var kendt for hed-
ningerne, selv om denne erkendelse skete »in involucro«. I det
13. Arhundrede blev hos de tankere, som stod under Aristoteles’
indflydelse, »sapientia« erstattet med »scientia«. Dermed var man
nedt til at skelne mellem en rent filosofisk og en rent teologisk
erkendelse. Filosofien steotter sig pa fornuftgrunde (ratio), teologien
eller troen pa Guds autoritet (verbum Dei). Denne skelnen mellem
filosofi og teologi pa basis af det aristoteliske ‘scientia’-begreb
er gennemfort hos Tomas af Akvin. Man kan se hele det 13.
arhundredes uendelig komplicerede andshistoriske udvikling under
denne synsvinkel, som s igen spejler sig i mange detaillespgrgsmal,
f.eks. i diskussionen om »unicitas« eller »pluralitas formarume.
Urgerede man ‘sapientia’-begrebet med understregning af tros-
erkendelsens primat, tilhgrte man den konservative retning, som
havde sine rgdder i det 12. arhundrede. Til denne retning med
augustinsk-nyplatonsk udgangspunkt herte gennemgaende fran-
ciskanerne: den mest profilerede er maske John Pecham (} 1292),
men ogsd Henrik af Gent og de teologiske kredse omkring erke-
biskop Etienne Tempier méa regnes til denne skole. Tempiers to
fordemmelsesdekreter af 1270 og 1277 var et forsgg pa at satte
denne retning igennem med kirkepolitiske midler. Helt pa den
modsatte side stod de tilhengere af en yderliggaende aristotelisme,
som i den grad urgerede ‘scientia’-begrebet, at de kom i konflikt
med den kirkelige leere. De sagde nemlig, at en filosofisk vel under-



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 511

bygget og stringent bevist sandhed m& vere rigtig, selv om den
modsiger en trossandhed. Modeleksemplet pa denne anskuelse var
kodets opstandelse og verdens evighed. Til denne retning, som
man efter Van Steenberghens forslag kalder den ‘heterodokse
aristotelisme’, herte Siger af Brabant og hans elever. De havde
deres institutionelle stasted i Pariser-Universitetets artistfakultet,
hvor man efter bestemmelserne ikke matte beskaftige sig med
teologiske problemer. Om de virkelig har lert de teser, som man
laster dem for, diskuteres endnu. Men én ting er givet: i den sam-
tidige, ret hidsige diskussion blev fronterne opfattet pa denne
made. Gik man imidlertid disse folk pa klingen og gjorde dem
opmaerksom pa det farlige i deres pastande, si »reddede« de sig
ved at sige, at de kun »citerede« Aristoteles, men at de ikke akcep-
terede hans meninger.

Midt imellem disse to yderliggdende retninger star Tomas af
Akvin. Han gar ud fra ‘scientia’-begrebet og skelner mellem
fornuft- og troserkendelse. Men efter at have skelnet mellem dem
binder han dem atter sammen i ‘sapientia’-begrebet. Det begreb,
som star over bade scientia og fides, er »veritas divina« eller »prima
veritas«. Med andre ord: troen og viden kan ikke modsige hver-
andre, da de begge udgar fra og bunder i den forste sandhed,
som er Gud.

Andshistorisk set ma man placere Boethius de Dacia i nerheden
af Tomas af Akvin. Den konservative retning indtog en vis ned-
ladende, for ikke at sige negativ holdning overfor al filosofi,
iseer den nye aristoteliske. Boethius de Dacias hovedanliggende
er — maske en kende sterkere end hos Akvinaten — at under-
strege filosofiens autonomi, vel at merke inden for dens egen
grenser og pa dens egen omrade. Pa det punkt er han i pagt med
fremtiden. Han heevder i den grad filosofiens selvstendighed,
at man somme tider har det indtryk, at han kommer i konflikt
med troen. Men heller ikke for ham findes der nogen modstrid
mellem tro og filosofi.

I slutningspassagen af sit lille mesterveerk »De aeternitate mundi«
sammenfatter han hele sit syn pad dette i samtiden meget om-
diskuterede problem. Han siger folgende[29]:

»Der er altsd ingen modsigelse mellem troen og Filosoffen
(= Aristoteles). Hvorfor skumler du altsd mod Filosoffen, nar

[29] Géza Sajo, l. c., pag. 60,762-62,999.



512 Heinrich Roos

du indremmer det samme som han ? Du skal ikke tro, at Filosoffen,
som satte sit liv ind pa studium af visdommen (sapientia!), pa
5 noget punkt modsagde den katolske tros sandhed. Du, som kun
har ringe indsigt i forhold til filosofferne, der var og er denne
verdens vismeend (sapientes!), skal tveertimod preve at forsta
deres udsagn. En leerers udsagn skal nemlig forstids maksimalt.
Og den fremgangsmade, som nogle ondskabsfulde anvender, som
10 progver at finde grunde, der (hos Filosoffen) pa et eller andet punkt
er i modstrid med den kristne tros sandhed, er ikke rigtig. Det
er jo hevet over enhver tvivl, at det er umuligt. De siger nemlig,
at den kristne som saddan ikke kan vere en filosof, da han ifelge
sin lov er tvunget til at opgive (destruere) filosofiens principper.
15 Dette er imidlertid forkert. Thi den kristne indremmer, at en
slutning, der er bevist med filosofiske grunde, ikke kan forholde
sig anderledes, netop af de grunde, ved hjelp af hvilke denne
slutning er draget, selv om det drejer sig om (rent) naturlige
grunde. At (f.eks) et dedt menneske ikke umiddelbart vender
20 tilbage til livet som den numerisk samme person, det indremmer
han som sandt pa grund af de (rent) naturlige grunde, som tvinger
ham til denne pastand. Men han indremmer (samtidig), at dette
kan ske pa grund af en hgjere arsag, som er hele naturens og hele
det skabte varens arsag. Hvis man derfor opfatter det skarp-
25 gindigt, tvinges den kristne ikke pa grund af sin lov at opgive
(destruere) filosofiens principper, men han »redder« savel troen
som filosofien, idet han hverken undergraver (corripiendo) den
ene eller den anden. Hvis der imidlertid findes en eller anden,
om han nu indtager en hgj kirkelig stilling eller ej, som ikke kan
30 forstd s& vanskelige problemer, s skal han ydmygt lytte (obediat)
til den vise og tro pa den kristne lov. Denne tro skal ikke stotte sig
pa et sofistisk argument (ratio sophistica), thi det fejler; heller
ikke pa et logisk argument (ratio dialectica), thi det giver ikke
samme sikkerhed som troen, da en logisk begrundelse aldrig er
35 sikker pa den modsatte anskuelses rigtighed; heller ikke pa et
bevisende argument (ratio demonstrativa), dels fordi et sddant
ikke er muligt i alle de ting, som vor lov foreskriver, dels fordi
det frembringer viden (scientiam!): »den syllogistiske bevisforelse
frembringer nemlig viden«, som Aristoteles siger i 1. bog af Poste-
10 riora. Men troen er tkke viden. Derfor er enhver kristen forpligtet
til at foje sig efter denne lov og at tro den, som det ber sig. Dette
give denne lovs stifter, den herlige Kristus, som er den velsignede
Gud i evigheders evighed. Amens.



Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 513

Denne interessante tekst er fyldt med skjulte henvisninger til
samtidige diskussioner. »Skumler« (murmuras) i 2. linie hentyder
til de antifilosofiske tendenser hos de konservative. Ogsa Tomas
af Akvin har skrevet et lille veerk »Contra murmurantes«. Linie 28:
ven eller anden, om han nu indtager en hgj kirkelig stilling eller
ej« er sikkert en hentydning til serkebiskoppen af Paris, Etienne
Tempier. Inddelingen af de forskellige »rationes« (linie 31-40) var
et yndet diskussionsemne ved artistfakultetet osv.

Vi har af dette veerk 6 manuskripter. Blandt disse handskrifter
er to skrevet af to kendte samtidige: P; stammer fra Peter de
Limoges (1 1306), G er en autograf af den bergmte Godfred af
Fontaines (1 1237/38). Begge to, men is@r den sidste, er afgjorte
tilheengere af Tomas af Akvin. Handskriftet P, har folgende slut-
ning: »Explicit liber de concordia fidei christianae et philoso-
phiae de aeternitate mundi a Toma de Aquino. Amen«. Dertil
kommer, at veerket i adskillige handskrifter star i umiddelbar
nerhed til veerker af Tomas af Akvin. Men dette vil sige, at en
lidt senere tid opfattede verket enten som skrevet af Tomas
af Akvin eller i det mindste som af tomasisk inspiration.

Meget interessant er ogsa felgende kendsgerning. L. 40 har
Boethius de Dacia den sikkert i samtiden chokerende seetning:
»Troen er ikke viden« (fides non est scientia). Godfred af Fon-
taines har i sit eksemplar (G) tilfgjet folgende satning: »Et fides
est infra scientiam. Est tamen certissima cognitio fidei, quia
nihil cadit sub fide nisi in quantum cadit sub prima veritate
sub qua nullum falsum stare potest«. De sidste ord (nihil-potest)
er imidlertid et ordret citat af Tomas af Akvin (S.Th.II./II.1,3).
Det vil sige: Godfred af Fontaines underbygger den lidt cho-
kerende s@tning »Troen er ikke viden« med et citat af Tomas af
Akvin.

Vi kender indtil nu endnu ikke alle verker, som Boethius de
Dacia har skrevet. Det ville derfor veere forhastet at feelde en dom
over hele hans filosofiske tenkning. Men allerede 1956 skrev
dominikaneren R.-A. Gauthier om de to varker, som dengang
forela i en kritisk udgave, De summo bono og De aeternitate
mundi, folgende: »’homme qui a écrit ces deux chefs-d’ceuvre
n’est inférieur & personne, et il est certainement & bien des égards
supérieur au grand Siger (de Brabant) lui-méme«[30].

[30] Bulletin Thomiste, Tome I1X, N° 3, 1956, pag. 928.

34



514

1.

10.

11.

Heinrich Roos

Tilleeg
Bibliografi over Boetius de Dacia

Af Jan Pinborg

A. Biografi

B. Hauréaw: Un des hérétiques condamnés & Paris en 1277.
Journal des savants 1886, s. 176-183.

B. Hauréaw: Boetius, maitre és arts & Paris. Histoire littéraire
de la France 30 (1888), s. 270-279.

Henrik Schiick : Svenska Medeltidsforfattare. Samlaren 12 (1891),
s. 154-170.

P. Mandonnet: Siger de Brabant et I’averroisme latin au xiiie
siécle. Fribourg 1899. 21911.

Johan Nordstrém: Bidrag rorande Boetius de Dacia. Samlaren
N.F. 8 (1927), s. 38-47.

. P. Mandonnet: Note complémentaire sur Boéce de Dacie.

Revue des sciences philosophiques et théologiques 22 (1933),
S. 246-250.

A. Dondaince: Le manuel de I'inquisiteur 1230-1330. Archivum
Fratrum Praedicatorum 17 (1947), s. 186 ff.

. 8. Skovgaard Jensen: On the National Origin of the Philo-

sopher Boetius de Dacia. Classica et Mediaevalia 24 (1963),
s. 232-241. Definitiv udnyttelse af det foreliggende kilde-
materiale.

B. Litteraturhistoriske arbejder (hdndskriftfund)

. Martin Grabmann: Neu aufgefundene Werke des Siger von

Brabant und Boetius von Dacien. Sitz.ber. Bayer. Ak. Wiss.
Miinchen 1924.

M. Grabmann: Die Opuscula De summo bono sive de vita
philosophi und De sompniis des Boetius von Dacien. Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge 6 (1931) s.287-317.
Kompletteret i Mittelalterliches Geistesleben II, 1936, s. 200-
224,

P. Lehmann: Skandinaviens Anteil an der lateinischen Litera-
tur des Mittelalters. Sitz.ber. Bayer. Ak. Wiss., Miinchen 1936,
s. 48-50.



12.

13.

14.

24.

Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. Grhundrede 515

M. Grabmann: Ungedruckte lateinische Kommentare zur ari-
stotelischen Topik aus dem 13. Jahrhundert. Archiv fiir Kul-
turgeschichte 28 (1938), s. 210-232. Genoptrykt i Mittelalter-
liches Geistesleben IIT (1956), s. 142-157.

M. Grabmann: Die Sophismataliteratur des 12. und 13. Jahr-
hunderts mit Textausgabe eines Sophismas des Boetius von
Dacien. Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittel-
alters 36. 1. Miinster 1940.

M. Grabmann: Thomas von Erfurt und die Sprachlogik des
mittelalterlichen Aristotelismus. Sitz.ber. Bayer. Ak. Wiss.,
Miinchen 1943. S. 80-83 Boetius de Dacia’s Modi significandi.

. P. Lekmann: Mitteilungen aus Handschriften VIII. Sitz.ber.

Bayer. Ak. Wiss., Miinchen 1944. (Flere handskrifter af Modi
significandi).

. J.J. Duin: La doctrine de la providence dans les écrits de

Siger de Brabant. Philosophes médiévaux III. Louvain 1954.

. Q. Sajé: Un traité récemment découvert de Boéce de Dacie

De mundi aeternitate. Texte inédit avec une introduction
critique. Budapest 1954. — Anmeldelser af denne udgave:
18-19 + nf. 42 ff.

M. T.d Alverny: Note sur deux manuscrits du De aeternitate
mundi. Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen
age 22 (1955), s. 101-112.

. R. A. Gauthier: anmeldelse af 17 i Bulletin Thomiste 9

(1954-56), s. 927-930.
(. Sajé: Boéce de Dacie et les commentaires anonymes inédits
de Munich sur la physique et sur la géneration attribués a
Siger de Brabant. Archives d’histoire doctrinale et littéraire
du moyen age 25 (1958), s. 21-58.

Anmeldelse og stillingtagen til denne artikel nf. efter nr. 38.

. J.J.Duin: Labibliothéque philosophique de Godefroid de Fontai-

nes. Estudios Lulianos III (Palma 1959), s. 21-36 og s. 137-160.
H. Roos: Boetius af Danmark. Catholica 18 (1961), s. 97-102.

. Q. Sajé: Boetius de Dacia und seine philosophische Bedeutung.

Die Metaphysik im DMittelalter, Miscellanea Mediaevalia II,
Berlin 1963, s. 454-463. Samler alle kendte handskrifter af
Boetius med undtagelse af de i 24 og 25 navnte.

H. Roos: Das Sophisma des Boetius von Dacien »Omnis homo
de necessitate est animal« in doppelter Redaktion. Classica et
Mediaevalia 23 (1962), s. 178-197.



516
25.

26.

27.

28.

29.

Heinrich Roos

H. Roos: Ein unbekanntes Sophisma des Boetius de Dacia.
Scholastik 38 (1963), s. 378-391.

C. Udgaver

De summo bono og De sompniis: 10.
De summo bono er oversat til japansk af Takeshiro Takada
(jvi. Bulletin de la Société Internationale pour I’étude de la
Philosophie Médiévale 4, 1962, s. 37).
De aeternitate mundi: 17. Nu aflest af:
Boetii de Dacia Tractatus de aeternitate mundi, ed. G. Sajé.
Quellen und Studien zur Geschichte der Philosophie IV,
Berlin 1964.
Anmeldelser:
Angelicum 42 (1965) s. 367-68 (C. Vansteenkiste).
Augustinus 10 (1965) s. 123 (V. Capanaga).
Bijdragen 26 (1965) s. 356 (C. Verhaak).
La Ciencia Tomista 92 (Salamanca 1965) s. 355.
The Modern Schoolman 42 (1964-65) s. 422 (Klubertanz).
Nouvelle Revue Théologique 86 (1964) s. 1125 (Ch. Martin).
Personalist 46 (Los Angeles 1965) s. 393 (G. Mac Gregor).
Revue Thomiste 65 (1965) s. 633-634 (M. V. Leroy).
Salesianum 26 (Torino 1964) s. 760.
Scholastik 40 (1965) s. 452-53 (W. Kutsch).
Speculum 40 (1965) s. 544-45 (J. R. Weinberg).
Studium 5 (Madrid 1965) s. 196 (Gonzales Pola).
Sophisma: 13 og 24.
Boetius’ vaerker vil udkomme i Corpus Philosophorum Dani-
corum Medii Aevi. Bind IV med Boetius’ Modi significandi
er i trykken og bind V Topik-kommentaren er under udar-
bejdelse.

D. Almene behandlinger
(Se desuden 1-2, 4, 6, 10, 23)

P. Doncoeur: Note sur les averroistes latins: Boéce de Dacie.
Revue des sciences philosophiques et théologiques 4 (1910)
s. 500-511.

M. Grabmann: Der lateinische Averroismus des XIII. Jahr-
hunderts und seine Stellung zur christlichen Weltanschauung.
Sitz.ber. Bayer. Ak. Wiss., Miinchen 1931-32.

M. Grabmann: Texte des Martinus von Dacien und Boetius



30.

31.

33.

34.

Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. drhundrede 517

von Dacien zur Frage nach dem Unterschied von essentia und
existentia. Miscellanea philosophica R. P. Josepho Gredt O.S.B.
oblata, Studia Anselmiana 7-8, Roma 1938, s. 7-17. (Boetius
teksterne fra kommentaren til Aristoteles’ Posteriora analytica).
E. Gilson: History of Christian Philosophy in the Middle Ages,
London 1955, s. 399-402. (Analyse af De summo bono).

P. Wilpert: Boethius von Dacien — Die Autonomie des Philo-
sophen. Beitrige zum Berufsbewusstsein des mittelalterlichen
Menschen, Miscellanea Mediaevalia III, Berlin 1964, s. 135-
152.

2. H. Roos: Forskellen mellem metafysik og enkeltvidenskab ifolge

Boetius de Dacia. Lumen 8 (1965) s. 157-170.

Der Unterschied zwischen Metaphysik und Einzelwissenschaft
nach Boetius von Dazien, Miscellanea Mediaevalia V, Berlin
1968.

F. van Steenberghen: La Philosophie au XIII¢ siécle. Louvain
1966, s. 402-412.

Gianfranco Fioravanti: Boezio di Dacia e la storiografia su
I’Averroismo. Studi Medievali, 3a serie, VII, fasc. 1, Spoleto
1966, s. 283-322. Betydningsfuld sammenfatning af Averrois-
mens problematik. Af seerlig interesse er maske pavisning af
lighedspunkter mellem Boetius og Albertus Magnus (s. 313-
314), inspireret af Bruno Nardis artikel: Note per una storia
dell’averroismo latino: la posizione di Alberto Magno di fronte
all’Averroismo. Rivista critica di storia della filosofia 2, (1947),
s. 197-220.

D. Studier over enkelte verker

Mods significandi: 14 og 15.

35.

36.

R. Gansiniec: Metrificale marka z opatowca i traktaty grama-
tyczne XIV i XV wieku. Studia staropolskie VI, Wroclaw 1960.
Jan Pinborg: Die Entwicklung der Sprachtheorie im Mittel-
alter. Beitrage zur Geschichte der Philosophie und Theologie
des Mittelalters 42,2. Miinster 1967, s. 77-86.

Topik-kommentar: 12.
37. Bruce Braswell: Godfrey of Fontaines’ Abridgement of Boetius

of Dacia’s Questiones supra librum Topicorum Aristotelis.

Mediaeval Studies 26 (1964), s. 302-314.

Elenchi-kommentar: 19 og 24.
Kommentar til Posteriora Analytica: 9, 13 og 29.



518 Heinrich Roos

38. Bruce Braswell: The Use of William of Moerbecke’s Recension
of the Posterior Analytics. A Second Instance. Mediaeval
Studies 24 (1962), s. 371-375.

Kommentar til Physica og til De generatione et corruplione: 20 og 32,
Anmeldelser og stillingtagen til 20 desuden af:

L. J. Bataillon, Revue des Sciences Philosophiques et Théolo-
giques 44 (1960), s. 161-162.

O. Lottin: Revue de théologie ancienne et médiévale 8 (1960).
no. 2036.

Kommentar til Metafysikken.

39. J.J. Duin: A la recherche du commentaire de Boéce de Dacie
sur la Métaphysique d’Aristote. Die Metaphysik im Mittel-
alter, Miscellanea Mediaevalia II, Berlin 1963, s. 446-453.

Kommentar til De anima.

40. M. Qiele: La date d'un commentaire médiéval anonyme et
inédit sur le Traité de I'’ame d’Aristote (Oxford, Merton College
275, fol. 108r-121v). Revue philosophique de Louvain 58 (1960),
s. 529-556. Giele har senere mundtligt foreslaet, at denne kom-
mentar maske er forfattet af Boetius, jvf. La filosofia della
natura nel medioevo. Atti del terzo congresso internazionale di
filosofia medioevale, Milano 1966, s. 696. Problemet krzever
nermere undersggelse.

Sophismata: 13, 24, 25, 36.

Opuscula: De summo bono: 6, 10, 30, 33.

41. E. Gilson: Le Moyen age et le naturalisme antique. Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moven age 7 (1932).
s. 5-38.

De somnirs: 10.

De aeternitate mundi: 17-19, 21, 23, 26, 33.

17 har fremkaldt en sterre debat. Foruden de nevnte artikler
og en raekke kortere anmeldelser:

Rivista critica di storia della filosofia (1957).s. 110-112 (E.Garin).
Speculum 30 (1955), s. 680-681 (S. Harrison Thomson).
Scriptorium 9 (1955), s. 153-154 (H. Silvestre).

Forelgbig folgende leengere bidrag:

42. E. (ilson: Boéce de Dacie et la double vérité. Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen age 22 (19355), s. 81-99.

43. 4. Maurer: Boetius of Dacia and the Double Truth. Mediaeval
Studies 17 (1955), s. 233-239.

44, P. Michaud Quantin: La double vérité des Averroistes. Un



48.

Danske filosoffer i anden halvdel af det 13. arhundrede 519

texte nouveau de Boéce de Dacie. Theoria 22 (1956), s. 167-184.

. F. Sassen: Boethius van Dacié en de theorie van de dubbele

waarheid. Studia Catholica 30 (1955), s. 266-273.

. F. van Steenberghen, i Revue philosophique de Louvain 54

(1956) s. 137-147.
Efter fremkomsten af 26 er diskussionen foruden i de der
nevnte anmeldelser viderefort i 33 og i

. Tullio Gregory: Discussioni sulla doppia verita. Cultura e scuo-

la 1962, s. 99-106.
Paul Wilpert: Ein Compendium des 13. Jahrhunderts. Gottfried
von Fontaines als Abbreviator. Mittellateinisches Jahrbuch IT
(1965), s. 165-180.



