Paulus Helie og Thomas More om bibeloverszttelse,
brug og misbrug
Af Th. Lyby Christensen

Reformationskampen begyndte med en klart afgreenset og praecist
formuleret protest mod et enkelt kirkeligt misbrug, men udviklede
sig med eksplosiv hast til et almindeligt opger over en bred front
med den katolske kirke. Dette opger matte ogsa komme til at om-
fatte en lang reekke andre spergsmal, som allerede i nogen tid havde
vaeret debatteret. Idet disse nu blev stillet og besvaret ud fra et
luthersk-reformatorisk grundsyn, og idet svarene blev baret frem af
det voldsomt voksende, lutherske rgre, kunde selve spergsmalene
undertiden komme til at sta i et ganske nyt perspektiv, der kunde
virke nok s& overraskende pa de mand, der tidligere havde arbejdet
med dem. Men i langt de fleste tilfeelde var det perspektiverne, ikke
spergsmalene, der var nye.

Blandt disse enkeltproblemer indtager sporgsmalet om leegfolkets
adgang til lesning af bibelen pad modersméilet en fremtreedende
plads. Det kom i en vis forstand bag pa kirken, idet det i kraft af
en teknisk opfindelse allerede var ved at blive besvaret i praksis,
inden det blev taget op til principiel afggrelse af kirken. Ved hjelp
af bogtrykkerkunsten kunde man nemlig i en ganske anden grad
end nogen sinde for imgdekomme eftersporgslen efter bibler pa
folkesprogene. Hvor stor denne efterspergsel var, far man et ind-
tryk af ved at se pa udbudet. En moderne, katolsk bibliograf reg-
ner med, at der fra 1466, da den ferste tyske bibel tryktes i Stras-
bourg, til 1522, da Luthers oversaettelse af Ny Testamente udkom,
kan pavises 63 helbibel-udgaver pa europziske folkesprog foruden
et langt steorre antal udgaver af enkelte bibeldele[1]. Men néir
mulighederne for at tilfredsstille behovet sidledes begyndte at nzerme

[1] Hans Rost: Die Bibel im Mittelalter (Augsburg 1939), s. 363-78, jfr. s. 418.
— De 63 udgaver fordeler sig med 18 tyske, 4 nederlandske, 23 franske, 12 italienske,
1 katalansk, 3 tjekkiske, 1 russisk samt 1 polsk, der dog kan vare senere end 1522.



274 Th. Lyby Christensen

sig det ubegrensede, matte ogsa de for kirken betenkelige sider af
sagen antage ganske andre dimensioner end for. Hvis man affandt
sig med en ukontrolleret trykning og spredning af oversattelser,
vilde man i virkeligheden have udleveret bibelen til leegfolket pa
nade eller unade. Ikke alene matte man forudse, at der vilde blive
trykt oversattelser, der hverken sprogligt eller dogmatisk var for-
svarlige; men med de oplag, den nye teknik kunde preastere, vilde
man vere ude af stand til at kontrollere, af hvem og til hvad be-
gerne blev brugt, nar de forst havde forladt trykkeriet, og man
matte derfor ogsa forudse, at uangribelige oversattelser vilde blive
leest og fortolket uden kirkelig vejledning og pa hejst angribelig
made. Under siddanne forhold kunde bibelen blive til et skarpt
vaben i en mulig legmandsoppositions hand. Det havde man set
ganske alvorlige eksempler pa for; men nu vilde disse perspektiver
veere uoverskuelige.

For tidens store reformbevagelse, bibelhumanismen, matte
sporgsmalet selvsagt veere af stor interesse. Det lod sig blot ikke gore
pa forhdnd at regne ud, hvordan den vilde besvare det. Det var
humanismens mal at genrejse og foraedle den europaiske kultur ved
at soge tilbage til dens antikke kilder og med dem som grundlag
rense den for de »barbariske« vildskud, der i tidens lgb havde bredt
sig over den. Overfort til kirkelig grund blev dette til bibelhuma-
nisme, idet bibelen er kristendommens grunddokument, og bibel-
studium blev saledes en simpel mulighedsbetingelse for beveaegelsen.
Men hermed er endnu intet sagt om leegfolkets adgang til bibellees-
ning. Bibelhumanisterne var selv klerikere eller akademisk ud-
dannede folk. For dem personligt matte det veere underordnet, om
bibelen blev oversat, idet de alle kunde lase den latinske tekst,
mens et stadigt stigende antal ogsé kunde lese grundteksterne. Det
var maske naturligt, om mange vilde tolke bevaegelsens principper
saledes, at bibelen burde gores tilgeengelig for s& mange som muligt
og derfor oversettes; men det var ikke en nedvendig konsekvens
af disse principper. Bibelhumanismen sigtede jo ikke mod nogen
kirkelig revolution, men habede pa, at dens ideer vilde sejre ved,
at hierarkiet efterhanden overtog dem. Kunde man opné, at kir-
kens ledelse gennemforte den tilstraebte renselse af kirke- og from-
hedslivet med bibelen som grundlag, behovede spergsmalet om
oversettelse ikke at veere noget kardinalpunkt.

Bibelhumanismen blev imidlertid fra forste feerd betragtet med
stor misteenksomhed fra indflydelsesrige, konservative kredses side.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversslttelse, brug og misbrug 275

Indtil den lutherske bevagelse opstod, spillede den rollen som det
urovakkende, for halv- eller helkatteri misteenkte element i kirken.
Det var derfor ikke alene en af bevaegelsens dygtigste, men ogséa
en af dens dristigste bedrifter, at Erasmus af Rotterdam i 1516
udgav »Novum Instrumentum Omne ...« den kritiske udgave af
Ny Testamente pa gresk[2]. Det risikable 14 i, at udgaven kunde
opfattes som et forsgg pa at rokke ved Vulgatatekstens anerkendte
stilling, den Vulgata, som gennem den firfoldige eksegese var blevet
knyttet s& neert til den skolastiske dogmatik, at endog sma an-
dringer i dens ordlyd kunde fa vidtreekkende konsekvenser pa det
dogmatiske omrade. Dertil kom, at konservative kirkemsnd be-
tragtede selve studiet af greesk som mistenkeligt. De klassiske,
graeske forfattere var jo hedninger og derfor i bedste fald interesse-
logse[3]. De graske bibeltekster havde man heller ingen brug for,
nar man i Vulgata havde den tekst, traditionen havde udpeget som
den korrekte. At antage, at den skismatiske greeske kirke skulde
have bevaret teksterne i bedre form end den rettroende katolske,
vilde veere urimeligt. Snarere matte man regne med, at de greeske
tekster var bevidst forfalskede, sd at de kunde daekke den greeske
kirkes kaetterier ind[4]. Ifglge Erasmus mente nogle endog, at det
blotte kendskab til greesk ngdvendigvis matte veere forbundet med
keetteri[5]. At udgive Ny Testamentes greeske tekst og aftrykke
en latinsk, fra Vulgata afvigende oversattelse ved siden af kunde
derfor, bortset fra, hvad sprengstof der matte findes i noterne,
meget vel opfattes som en revolutioner handling. Det var vel for at
forebygge denne opfattelse, at Erasmus dedicerede veerket til Leo X
selv, hvis velvillige indstilling over for hans arbejde var kendt,

[2] Udkommet hos Joh. Froben, Basel, i marts 1516. Herefter betegnet som
NT 1. - Da udgaven ikke har varet tilgengelig for mig, er henvisninger til den
anfort efter W. Schwarz: Principles and Problems of Biblical Translation (Cam-
bridge 1955).

[3] Jfr. diskussionen i »Antibarbarorum liber primus¢, Desiderii Erasmi Rotero-
dami Opera Omnia (Leiden 1703-6), bind X, sp. 1691 ff., specielt 1710 D-E. —
Denne udgave betegnes herefter »Opera« med henvisning til bind og spalte, evt. fol.

[4] Se f. eks. Louvain-professoren Martin van Dorps advarsler til Erasmus for
udgivelsen og den deraf felgende meningsudveksling, Opus Epistolarum Des.
Erasmi Roterodami, udg. af P.S. Allen m. fl. (Oxford 1906-58), bind II nr.
304,86-140 — 337,713-874 — 347,169-237 samt Erasmus’ referat af Edward Lee bind
III nr. 843,342-3. — Denne udgave betegnes herefter "EE« med henvisning til bind,
brevnummer samt evt. linje.

[5] Opera X, 1699 E, jfr. EE V, 1334,834-6.



276 Th. Lyby Christensen

ligesom han forsynede det med en »Apologia«, hvori han betonede,
at det ikke var beregnet til at erstatte Vulgata, kun til at lede til
bedre forstaelse af den[6]. Det viste sig da ogsa, at om end varket
straks modtoges med begejstring og anerkendelse fra mange sider,
skulde det med tiden skaffe Erasmus fortredeligheder nok[7].

Skent verket saledes i sig selv var lidt af et vovestykke, drager
Erasmus, da han i fortalen »Paraclesis« behandler spergsmalet om
oversaettelse, klart og utvetydigt den radikale konsekvens af sit
syn. For ham er skriften Kristi rene og enkle filosofi, der overgar
alle andre dels derved, at den har absolut gyldighed, fordi den er
himmelsk, dels derved, at den i lige grad er tilgengelig for lerde
og ulerde. Konsekvensen mé blive, at alle far adgang til lesning
af den: »Thi voldsomt uenig er jeg med dem, der ikke vil have, at
de guddommelige skrifter, oversatte til folkets sprog, leeses af leeg-
folk ... Jeg vilde gnske, at alle kvinder leste evangeliet og de
paulinske breve. Og gid disse var oversat til alle sprog, sa at de
kunde leses og kendes ikke blot af skotter og irer, men endog af
tyrker og saracener ... Gid det stammede herfra, hvad bonden
kvad ved sin plov og vaveren nynnede ved sin skyttel, at det var
med den slags fortellinger, den vejfarende lettede rejsens kedsom-
hed«[8]. Hvis Kristi leerdom séaledes blev dagligt bred, vilde efter
Erasmus’ mening al strid forsvinde og fred og endraegtighed komme
til at herske.

Men var det ikke netop bender, veevere, kvinder og deres lige,
der pa grund af bibellzesning havde sluttet op om de middelalder-
lige keetterbevegelser, valdeserne, lollarderne osv.? Der havde bi-
bellzesningen netop ikke fremmet endraegtighed, men protest og op-
ror mod kirkeautoriteten. Og fa ar efter, at Erasmus havde skrevet

[6] Apologia, NT 1, fol. bbb 7r, jfr. Opera VI, fol. ++2v. — Dedikationen frem-
kaldte et meget nadigt svar, som Erasmus aftrykte i de felgende udgaver, se Opera
VI, fol. +1v.

[7] Se f. eks. A. Bludau: Die beiden ersten Erasmus-Ausgaben des Neuen Testa-
ments und ihre Gegner (Biblische Studien, hrsgg. von O. Bardenhewer, bind VII,
Freiburg Br. 1902).

[8] Vehementer enim ab istis dissentio, qui nolint ab idiotis legi divinas Literas,
in vulgi linguam transfusas ... Optarim ut omnes muliercule legant Euangelium,
legant Paulinas Epistolas. Atque utinam hazc in omnes linguas essent transfusa,
ut non solum a Scotis & Hibernis, sed a Turcis quoque & Saracenis legi cognosci
possint . .. Utinam hinc ad stivam aliquid decantet agricola, hinc nonnihil ad radios
suos moduletur textor, hujusmodi fabulis itineris teedium levet viator. (NT 1, fol. aaa
4v, jfr. Opera VI, fol. +3v).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversattelse, brug og misbrug 277

ovenstaende, var den lutherske bevaegelse en realitet. At den matte
g4 ind for legfolkets uindskrenkede adgang til bibelleesning, var
klart. Det fulgte ikke alene af den centrale stilling, bibelen indtog i
Luthers personlige udvikling og i den lutherske teologi. Men som
Luther selv udviklede[9], var et gejstligt monopol pa udlegning af
bibelen et af de bedste veern om det bestiende og dermed en af de
steerkeste hindringer for den lutherske frelsesforstaelses og den
lutherske reformations udbredelse. Det naturlige modstykke hertil
matte, bade ud fra en teologisk og en mere taktisk synsvinkel, blive
leren om det almindelige praestedemme, anvendt pa bibelfortolk-
ningen. De lutherske bibeloversazttelser blev saledes ikke alene et
naturligt led i reformen af kirkelivet; de blev tillige et af de bedste
vaben i selve kampen for reformens gennemforelse. At dette matte
mangedoble de kirkelige betenkeligheder ved legfolkets frie bibel-
leesning, er indlysende.

For mere konservative ander matte spergsmalet derfor ikke vaere,
hvordan man fik bibelen udbredt sd vidt som muligt, men snarere,
om man ikke helt skulde udelukke legfolk fra lesningen af den. Af
lokale myndigheder var det forsggt for. Synoden i Toulouse 1229
havde forbudt, at leegfolk ejede bibelen, bortset fra ganske enkelte
skrifter eller skriftstedsamlinger til andagtsbrug; og end ikke disse
matte ejes i oversettelse. P4 medet i Tarragona 1234 nedlagde
Jakob I af Aragonien og det lokale episkopat forbud mod, at nogen,
gejstlig eller leg, ejede bibelen i oversettelse, og pabgd endvidere,
at eksisterende oversattelser afleveredes til opbranding. Oxforder-
synoden 1408, ledet af @rkebiskop Thomas Arundel, forbed, at
nogen herefter egenmaegtigt oversatte nogen bibeltekst til engelsk
eller andre sprog, ligesom den forbed, at oversettelser, stammende
fra Wyclifs tid eller senere, lestes helt eller delvist, offentligt eller
privat, medmindre de var godkendt af den pagaldende biskop eller
i seerlige tilfeelde af provinssynoden. Forbudet var tydeligt nok
rettet mod wyclifitterne, men begrundedes med vanskelighederne
ved at oversmtte preecist fra et sprog til et andet. Endelig kan
naevnes @rkebiskop Berthold af Mainz’ dekret af 1485, der forbgd
tryk, salg eller fremstilling af enhver tysk oversattelse af en hvil-
ken som helst bog fra et hvilket som helst sprog uden forudgaende
godkendelse af universiteterne i Mainz eller Erfurt. Det fremgar
klart af sammenhangen, at det i forste raekke er bibelen, der tenkes

[9] »An den christlichen Adel —«, Weimar-udgavens bind 6 (1888), s. 411-2.



278 Th. Lyby Christensen

pa, og forbudet motiveres med, at det tyske sprog ikke er meegtigt
at gengive de hellige teksters ngjagtige mening, hvorfor faren for
misbrug eges ved oversattelser[10]. I alle disse tilfeelde var det
frygt for eller kamp mod katteri, der havde drevet de kirkelige
myndigheder til at regulere bibelleesningen. Et almindeligt forbud
var aldrig kommet[11]; men man havde heller aldrig staet over for
s&4 omfattende en oppositionsbevaegelse med s& ypperlige tekniske
hjelpemidler som den med bogtrykkerkunsten bevaebnede luther-
dom. — Og da nu bibelhumanismen virkelig havde vundet indpas
blandt folk, hvis kirkelighed var betydelig mere markant end Eras-
mus’, kunde det for disse blive et alvorligt spergsmal, om man
ogsd pa dette punkt skulde folge mesteren. Vi skal her drage nogle
sammenligninger mellem de overvejelser, to mend gjorde sig, der
hver for sig folte sig bade som kirkens tro sgnner og som disciple
af Erasmus, nemlig danskeren Paulus Helie og englenderen Tho-
mas More.

At Paulus Helie var bibelhumanist, reformkatolik og Erasmus-
discipel, kunde der ikke veere tvivl om. Det tidligste veerk af ham,
vi har vidnesbyrd om, var et angreb pa forfald i kirken. Det naeste
er en Erasmus-oversattelse. Selv var han fra 1519 lector in sacra
pagina ved Kgbenhavns universitet, og i brevet til Petrus Ivari
(1524) beklager han sig bittert over sine angribere, fordi de udraber
den som katter, der i skolerne fortolker Kristus, Paulus eller Peter,
dvs. evangelierne eller apostelbrevene[12]. Gang pa gang henviser
han til skriften, ofte suppleret med fornuften (naturligt, redeligt

[10] De refererede bestemmelser findes i J.D. Mansi: Sacrorum Conciliorum
Nova, et Amplissima Collectio, bind XXIII (Venezia 1779), sp. 197 (kap. XIV),
sst. sp. 329 (kap. II), sst. bind XXVI (1784), sp. 1038 (kap. VII) samt i C. Mirbt:
Quellen zur Geschichte des Papsttums (5. Auflage, Tiibingen 1934), s. 245-6.

[11] Ferst i 1559 udsteder Paul IV (Caraffa) et generelt forbud mod at trykke,
lzese eller eje bibelen pa folkesprogene uden inkvisitionens tilladelse, se herom Fr.
Heinrich Reusch: Der Index der verbotenen Biicher I (Bonn 1883), s. 266.

[12] Skrifter af Paulus Helie, udg. af Det danske Sprog- og Litteraturselskab
(1932-48), bind I, s. 182,26-8. De andre to skrifter er »De Simoniaca pravitate«
(1517) og »En cristhen forstis lere« (1522). Det sidste findes i samme bind, s. 3—-159.
Om det forste se bind VII, s. 3. - Henvisninger til P. H.’s skrifter anfores herefter
med bind, side samt evt. linje i denne udgave. Da der i den folgende fremstilling
hovedsageligt bygges pa »Svar til Hans Mickelsen« (1527), »Svar til Kong Gestaffe
(1528) og »Mod Malmebogen« (1530), forkortes disse i noterne til henholdsvis SHM,
SKG og MMB. De evrige skrifter vil blive betegnet med udgavens forkortede titler.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversalielse, brug og misbrug 279

eller kristeligt skel), som autoriteten. Til den har han s stor tillid,
som om han »herde Christum selff tale mett leffuendis rest«[13],
og nar hans modstandere i reformationskampen spiller skriften ud
imod ham, kan hans forsikringer om, i hvor hgj grad han selv foler
sig bundet til den, nasten antage karakter af det barokke[14]. I
skriftet »Mod Malmgbogen« erklerer han endog, at han vil »for alle
thenom wiige, som kwnne mett scrifftt oc christelige skiell andett
betyge end ieg nw tror, oc then hellige kircke haffuer lertt for
meg«[15], hvilket jo, hvis det skal tages for sit palydende, ma inde-
baere, at skriften er hans hgjeste autoritet, og at endog kirkeleren
mé indtage en underordnet stilling i forhold til den.

Helt sa enkel er sagen dog ikke. En nzrmere undersggelse[16]
vil vise, at hans skriftsyn, specielt hans syn péa forholdet mellem
skrift og kirke, er sa kompliceret, at det n®ppe er muligt at bringe
det pa en absolut entydig formel. Lettere bliver det ikke af, at
nasten alle hans bevarede teologiske skrifter er mere eller mindre
polemiske indleg i dagens debat, ikke systematiske lerefremstil-
linger. Men s& meget er i hvert fald klart, at der hverken er tale om
et luthersk sola scriptura-princip eller en wyeclifitisk biblicisme.
Skriftens autoritet begrundes med, at den er inspireret af Hellig-
anden, som har abenbaret al sandhed[17]. Det er derfor ikke bogen
som sadan, de »soorthe oc dede bogstaffue«, der er den egentlige
autoritet, men Guds ord, formidlet af Helliginden; og det &dben-
bares ogsa andre steder end i bibelen. Hvad Gud har abenbaret
for hundrede eller to hundrede ar siden, hvad han abenbarer i dag
eller vil abenbare i fremtiden, er lige sa vist Guds ord som det, der
blev dbenbaret for tusind ar siden, for apostlene eller profeterne[18].
Ganske vist hevder han, at han bruger bibelen som prgvesten for
senere abenbaringers segthed, hvorved den synes at bevare en ser-
stilling. Men han stiller dog kun det krav til de senere abenbaringer,

[13] SKG, II, 325.

[14] Forordet til »Martin Luther: Bedebog«, I, 189,18-21. SHM, II, 102,12-5.
SKG, II, 325,28-326,2. MMB, III, 124,29-31.

[15] MMB, III, 60,26-9.

[16] Af hensyn til sammenligningen med Thomas Mores tanker opridses i det
felgende hovedtreekkene af P. H.’s kirke- og skriftsyn, uanset at grundigere rede-
gorelser foreligger. Iser henvises der til J. Oskar Andersen: Paulus Helie I (1936),
s. 50-72.

[17] SHM, II, 53,21-4 — 57,18-21.

[18] SKG, II, 139,10-7, jfr. 136-7.



280 Th. Lyby Christensen

at de ikke ma stride mod den[19]. Der synes intet at vere i vejen
for, at de kan g ud over, hvad den siger — i modsat fald vilde de
jo ogsd veere overfladige —, og deres stilling i forhold til bibelen
bliver derfor alligevel ret selvstendig.

Hertil kommer hans tanker om skriftens rette forstaelse, der be-
tyder en yderligere, veesentlig modifikation af dens seerstilling. Han
erkender, at den undertiden er »diwb oc wklar¢, at den kan vaere
tvetydig, og at der kan veaere spergsmal, den slet ikke udtaler sig
om[20]. Fortolkning kan da blive nedvendig. Og vel ved han, at
ret skriftfortolkning krever visse rent menneskelige forudsatnin-
ger[21]; men der vil dog blive steder tilbage, hvor den er sa dyb
og uklar, at den simpelt hen ikke kan forstds ud fra de blotte
ord[22]. Hvad er da rimeligere end at henvende sig pa de steder,
hvor den samme Helligand, som inspirerede skriften, i gvrigt har
givet sig udtryk, og saledes bede Helligainden fortolke sine egne
ord[23]? — Helliganden opfattes altsa som ophav béade til de selv-
steendige abenbaringer og til den rette fortolkning af de uklare steder
iskriften. Herved gges den betydning, der ma tilleegges de instanser,
der betragtes som talerer for Helliganden, idet skriften altsa i visse
tilfeelde kun kommer til orde gennem dem. Og samtidig mindskes
veerdien af skriftens funktion som kontrolinstans, idet Helligandens
talergr legitimeres som sddanne pa grundlag af, at de ikke strider
imod den skrift, som de pa visse steder selv fortolker.

Det er i virkeligheden yderst tvivlsomt, om der i Paulus Helies
tenkning overhovedet findes et skarpt skel mellem begreberne
abenbaring uden for skriften og fortolkning af dens uklare steder. 1
»Svar til Kong Gestaff« opregner han helligdagens flytning fra lgr-
dag til sendag, Sennens vaesensenhed med Faderen, Helligindens
udgang fra Faderen og Sgnnen, paskens fejring pa en sendag samt
anerkendelsen af kaetterdabens gyldighed som eksempler pa kirke-
lig leere og praksis, der ikke kan begrundes ud fra skriften. Saledes,
fortsetter han, findes der mange ting vedtaget fra forste begyndelse,
sther icke ere saa aff scriffthens bare text, att then mene mand kan

[19] SKG, 1I, 138,10-8 — 139,17-22 — 296,7-8 — 313,7-11.

[20] SHM, II, 62-3. SKG, II, 138,18-27. »Biskoppernes Gensvar« (1533), IV,
124,27-31.

[21] Om dette se J. Oskar Andersen, anf. skr. s. 57-9.

[22] SHM, 1I, 55,23-6 — 102,10-2.

[23] SHM, II, 54,4-16 — 55,26-30. MMB, III, 113,18-24. »Om Canon i Messen«
(1531), IV, 99-100 (Frit efter Fridericus Nausea Blancicampianus, se VII, 112).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversetlelse, brug og misbrug 281

thenom ther wddrage, men findis dog saa wdi scriffthens sande oc
diwbe mening, ther Gudt haffuer saa tith obenbaridt som behoff
gioris ...«[24]. At skriften er dyb, betyder siledes ikke blot, at
den er uklar, men tillige, at der ligger en skjult mening i den, som
kun kan oplyses ved en serlig 4benbaring. Det samme indtryk far
man, nar man ser, at han i »Biskoppernes Gensvar« gengiver forleg-
gets »quaecunque per Ecclesiam catholicam nobis credenda propo-
nuntur« med »hwess then menige christhen kircke er aff sckrifften
hemelige obenbaritt«(25]. Det er klart nok, at denne gengivelse
gar ud over originalen for at fastholde skriften som grundlag for
alt, hvad kirken lerer. Men dette lader sig netop kun ggre ved at
lade forstaelsen af skriften veere resultat af abenbaring[26]. —
Men nar skellet mellem fortolkning af skriftens dybe steder og aben-
baring i den grad fortoner sig i det uvisse, og nar abenbaringerne i
ovrigt indtager en sa selvstendig stilling i forhold til skriften, sa
bliver ogsa forholdet mellem skriften og de evrige Helligindens
taleror i den grad en vekselvirkning, at skriften i praksis er sup-
pleret med en hel reekke andre lreautoriteter. Det kan endog disku-
teres, hvilken af parterne, det star steerkest i denne vekselvirkning.
Det er derfor ngdvendigt at undersgge, hvilke disse andre autori-
teter er, og hvordan de erkendes som Helligandens redskaber. Forst
herved kan det blive klart, i hvilken forstand bibelen virkelig er
hans hgjeste autoritet.

Han gor selv adskillige steder rede for det forste af spargsmalene,
dog med nogen variation i valg af eksempler og med sa liden preaeci-
sion i afgrensningen, at en inddeling i grupper ikke kan blive
seerlig skarp. Det vil dog n®ppe kunne kaldes en fortegning, om
man regner med tre hovedgrupper, nemlig 1. Den kirkelige tradi-
tion, 2. Koncilieafgorelser og 3. Karismatiske enkeltpersoners liv
og lere[27].

[24] SKG, II, 228-30.

[25] 1V, 157,3-4, jir. »Confutatio Lutheranismi Danici anno 1530 conscripta a
Nicolao Stagefyr seu Herborneo¢, udg. af Ludwig Schmitt (Quaracchi 1902), s. 108.

[26] Jfr. SHM, II, 54-5, hvor han udtrykkeligt nevner kirkefeedrenes (herunder
Cyprians!) anerkendelse af Roms primat, deres faste og deres ihukommelse af af-
dedes sjzle som eksempel pa fortolkning af »dybe stycker wdi scrifften« — uden at
noget tyder pa, at han har tenkt pa bestemte bibelsteder.

[27] Tilleb til en sadan inddeling findes f.eks. i svaret til Petrus Ivari, I
180,8-11, hvor han udfordrende sperger, om hans lere afviger si meget som en

fingersbred »a scripturis et patribus, a conciliis aut canonibus« (foruden skriften
altsa gruppe 1 og 2). Endvidere i SHM, II, 102, hvor der som skriftfortolkere op-



282 Th. Lyby Christensen

Den kirkelige tradition kan her defineres som en sum af lare-
punkter og anvisninger, der er overgivet kirken af Kristus og apost-
lene ved siden af skriften, overleveret af aposteldisciplene og de
oldkirkelige feedre og efter senere nedskrivning bevaret af kirken
gennem tiderne[28]. Behandlingen af dette punkt viser en ejen-
dommelig kombination af en segte humanistisk sggen efter kilderne
‘med en mere kirkeligt-dogmatisk holdning. Han har overméade re-
spekt for oldkirken og dens kirkefedre alene af den grund, at de
i tid stod Kristus og apostlene s meget nermere, end vi gor. De
er vore primerkilder til, hvad disse matte have leert ud over det,
der star i skriften; og han sgger da ogsad med rent historiske og ekse-
getiske overvejelser at godtgere, at deres lerdomme naturligst for-
stis som stammende fra apostlene[29]. Men skent sddanne sand-
synlighedsbeviser er sterkt fremtreedende i polemikken, turde det
afgerende dog veere den rent dogmatiske antagelse, at Helliginden
er barer af og siledes garant for den oldkirkelige lereoverleve-
ring [30]. Dette kan for ham at se slet ikke drages i tvivl, hvilket
blandt andet ses af en ofte forekommende anvendelse af modsigel-
sens grundsztning: Skulde reformatorerne have ret i deres pa-
stand om kirkens vildfarelse i lere og praksis, matte Gud jo have
ladet sin kirke skgtte sig selv i fjorten-femten hundrede ar[31].
Det absurde i denne tanke er for ham egentlig nok til at vise den
kirkelige traditions principielle legitimitet. Men nar det saledes pa

regnes »then christen kirckes seeder, hellige mendz beger oc leffnete og senere
»then hellige kirckis gantscke Raad« (gruppe 1, 3 og 2). Ydermere i SKG, II,
125,11-2, hvor der som autoriteter efter skriften navnes sthen hellige kirckis dom

. martyrum blodt, oc helligemendtz lerdom« (gruppe 2 og 3), samt II, 3134,
hvor et skriftbevis seges opstillet, efter at felgende autoriteter, der burde have
veret tvingende, forst er anfert: »Birgitte obenbarilse ... then menighe cristhen
kirckis seedwaane ... alle the hellige mentz lerdomme, som nw tilfornet ere be-
neffende« (gruppe 3, 1 og 3. — De omtalte hellige mand betegner en glidning fra 1
over i 3, jfr. s. 283, note 32). Endelig kan navnes MMB, III, 60,18-21, hvor der pa
linje med skriften navnes »then gamble christhen kircke« og »the christelige raad oc
forfaedre som haffue brugett scrifftt oc skiell¢ (gruppe 1 og 2).

[28] Almindeligt frems®ttes teorien i SKG, II, 314,5-12 og i MMB, III,
104,25-105,9 samt 134,18-21.

[29] »Undervisning om Luthers Handele I, 272-4. SKG, II, 227, 305. MMB,
III, 104.

[30] MMB, III, 60: »sthen gamble christhen kircke (som war raad oc regeerett
aff Gud)«. Jfr. SKG, II, 56,28-32. »Om Canon i Messen¢, IV, 71,31-73,14 (Frit efter
Blancicampianus, se IV, 327).

[31] SHM, II, 52, 102. MMB, III, 135,29-136,7 (jfr. 141,1-2) m. fl. st.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloverseltelse, brug og misbrug 283

forhand er givet, at den har Helligdndens autoritet bag sig, er det
ogsa ganske fglgeret, at han dels omtaler den som fortolkning af
skriften, dels som selvsteendig dbenbaring[32]. Og det er ligeledes
ganske naturligt, at de ovenfor citerede ord om eventuelt at lade
kirkeleren stevne for skriftens domstol umiddelbart folges af en
erklering om det utilberlige, ukristelige og uredelige i at fremfere
ny og usedvanlige lerdomme »then gamble christen kircke wberaad
oc wattspord, nar ieg er wiiss giortt att hwn war bode raad oc
regeerett aff then helliand, altiid befwnden wdi stoer wskyldig-
hed ...« og desuden altsi forste generation efter apostlene. Men da
denne regel utvivlsomt ogsa skal gzlde for forstaelsen af skriften,
s4 kan der jo overhovedet ikke opsta nogen konflikt mellem denne
og den kirkelige tradition — eller med andre ord: Skriften er autori-
tet, for si vidt som den fortolkes i overensstemmelse med den
kirkelige tradition — ellers ikke[33].

Man ma da sperge, om Helliginden ikke fortsat vejleder kirken,
om denne ikke stadig sidder inde med en gudgivet, absolut lare-
autoritet, og hvor denne i givet fald kommer til udtryk. Tanken er
s& meget mere naerliggende, som han jo netop ikke betragter dben-
baringen som afsluttet. Men spergsmalet turde veare et af de vanske-
ligste i hele hans teologi, og det har derfor ogsa veeret et af de mest
omstridte. P4 den ene side star C. T. Engelstoft, der ikke mener, at
han tillegger kirken nogen egentlig leremyndighed. For Engels-
toft er fremhavelsen af skriften som »Troens Regel« det faste
punkt, idet han dog er klar over, at traditionen samt »senere Aaben-
barelser gjennem Propheter eller Sendebud« er selvstendige kund-
skabskilder ved siden af denne. Han erkender, at konciliet er hgjeste
autoritet i spgrgsmal om skriftfortolkning eller om kirkens styrelse;
men skent han ser, at Helligdndens bistand til koncilierne n#vnes,
vil han dog ikke tillegge dette nogen virkelig betydning, men

[32] Jfr. tankeeksperimentet i SKG: Selv om skarsilden ikke kunde bevises af
skriften, »oss burde en tha att troo, att the gode helghen som haffue lert saadan
lerdom wdi then hellige kircke, haffde noghet merckeligt fundament paa ath staa,
oc fordi om thennom haffue then mening att the haffue inthe lzrtt eller screffuet
for wdhen wnderwiisning aff then hellige scrifft, eller oc Gudtz besynderlige oben-
barilse ...« (II, 304). De derefter opregnede eksempler pa sadanne gode helgener
er Clemens, Dionysios og Tertullian, der n®vnes som aposteldisciple, samt Augu-
stin, Athanasios, Chrysostomos, Hieronymus, Ambrosius, Gregor, Bernard og
Birgitta (II, 307-13). Jfr. »Om Canon i Messens, IV, 99-100.

[33] Jfr. »Biskoppernes Gensvar¢, IV, 116,15-20 og »En kristelig Forligelse«
(1534), V, 320,19-25.

19



284 Th. Lyby Chrislensen

mener, at koncilieafgerelserne forst og fremmest betragtes som ud-
slag af koncilfedrenes rent menneskelige visdom. Konciliet har
saledes ingen egentlig, inspireret leremyndighed, endsige da mulig-
hed for at formidle dbenbaringer. Dets virksomhed er slet og ret
fortolkende. Endnu mindre mener han, at der tilleegges det enkelte
kirkelige embede nogen leremyndighed, heller ikke paveembedet,
idet paven blot betragtes som den forste af biskopperne[34]. - P4
den anden side star Ludwig Schmitt, der regner skriften, traditio-
nen samt »Privatoffenbarungen« med til Paulus Helies »Glaubens-
quellen¢, men som dog mener, at der tillegges bade paven og kon-
ciliet ufejlbar lereautoritet, hvorfor de vel méa regnes med. Troen
pa »Privatoffenbarungen« som alment gyldige trosregler opfattes
som en undskyldelig fejltagelse, og der konkluderes, at Paulus
Helie principielt star pa samme dogmatiske, bibelske og historiske
grundlag som Eck, Emser og »dr. Stagefyr« uden nogen form for
tillempning til »den renere bibellere«. Han er kort sagt »ganz ka-
tholisch« [35]. — Spergsmalet er altsa, i hvor hgj grad Paulus Helies
bibelhumanistiske holdning anfegter hans afhengighed af kirke-
institutionen. Engelstofts opfattelse, hvorefter kun skriften, tradi-
tionen og de senere, individuelle 4benbaringer herer med til lere-
grundlaget, vil i virkeligheden betyde, at han dogmatisk star helt
frit over for den. Hans anerkendelse af samtidens kirkelere er i
ethvert givet gjeblik afheengig af hans personlige sken over, om
den er tro mod grundlaget. Hvis derimod Schmitt har ret i, at der
findes kirkelige instanser, hvis afggrelser pa forhand opfattes som
inspirerede af Helligdnden, sa ma jo ogsa disse til enhver tid regnes
med til leregrundlaget. I sa fald kan der vare god grund til at
betegne ham som »katholische.

Det er ngdvendigt at skelne skarpt mellem Paulus Helies udta-
lelser om kirkens kollektive organ, konciliet, og om det enkelte
kirkelige embede, hvilket under hensyn til diskussionens forlgb
iser vil sige paveembedet. Med hensyn til det sidste har Schmitt
uret. De citater, han anferer for at pavise leeren om pavens ufejl-
barhed, er ikke tvingende. Nogle af dem drejer sig om kirken, ikke
om paven. Andre drejer sig om hans myndighed som kirkens sty-

[34] C. T. Engelstoft: Paulus Elie (Nyt historisk Tidsskrift II, 1848), s. 416-21,
og De confutatione latina (Kebenhavns universitets program 1847), s. 15-7.

[35] Ludwig Schmitt: Der Karmeliter Paulus Helia (Freiburg Br. 1893), s.
121-30.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversetlelse, brug og misbrug 285

rer, ikke om hans eventuelle dogmatiske autoritet. Det afgerende
citat — fra »Biskoppernes Gensvar« — har Paulus Helie ikke forfattet,
kun oversat. Og betragter man denne oversattelse i sin helhed,
synes dens afvigelser fra originalen, der dog vel ma vare vigtigere
end overensstemmelserne, netop at vise, at oversetteren har be-
fundet sig ilde ved den strenge papalisme og segt at modificere
den[36]. Snarere kunde man vere i tvivl et par steder i »Svar til
Kong Gostaff«; men her ber man nok felge J. Oskar Andersens
fortolkning, hvorefter der normalt ikke tilleegges de enkelte bisper
eller paver andet end en styrende myndighed. Nar der i visse til-
feelde ogsa tillegges dem leremyndighed, sker det ikke for embedets
skyld, men fordi de pageldende tillige besidder de sarlige kende-
tegn, der nermere skal omtales under den neste gruppe[37]. Hvad
angar bispernes og pavernes styrende myndighed, regner Paulus
Helie aldeles ikke med nogen ufejlbarhed under deres udgvelse af
den. Det fremgar af, at han taler om misbrug af embedet og endog
holder muligheden for lydighedsnsegtelse aben[38]. Over for det
kirkelige embede er hans personlige sken ud fra det bibelske og
patristiske grundlag altsa virkelig en effektiv begrensning.
Vanskeligere er spergsmalet om de kirkelige lederes felles optrae-
den som kirkens reprasentation, specielt pa det gkumeniske kon-
cilium[39]. Her gor det tvetydige hos Paulus Helie sig s sterkt

[36] Se herom Engelstoft: De confutatione latina s. 33-5.

[37] J. Oskar Andersen, anf. skr. s. 66-9.

[38] SHM, II, 103—4, iseer randnote s. 104. SKG, II, 225,2-11. »Om den Lutherske
Handel« (1532), V, 14,12-22,

[39] Nar der i det folgende tales om koncilieafgerelser, skal udtrykket ikke tages
i streng, kanonisk forstand. P. H. synes ikke at skelne skarpt mellem det skumeni-
ske koncilium og lokale synoder. I MMB (III, 105) taler han saledes om »the forste
fijre christendoms raad¢, og sammenhsngen viser, at det drejer sig om de forste
okumeniske, saledes at det ®ldste er konciliet i Nikaa 325. Men i samme skrift
(III, 158) taler han om synoden i Ankyra 314, som synes at blive ligestillet med
konciliet i Nikeza. Og i SKG (II, 229) taler han om stadfastelsen af ketterdabens
gyldighed pa »thett menige cristhendoms raadt, som war holdhet wdi Carthagine
stadt«. Formodentlig er der sket en forveksling med synoden i Arles 314, hvor
kaztterdabens gyldighed virkelig blev stadfastet, mens den netop blev underkendt
pa synoderne i Karthago 255-6. Men uanset om man ser pa bynavnet eller pa sagen,
fores man altsa tilbage til et menige kristendoms rad, som er ®ldre end det forste.
Sprogbrugen er upracis, og udtrykket koncilieafgorelser er da valgt som en praktisk
betegnelse for kirkelige lederes kollektive optraden som kirkens reprasentation,
specielt pa det ekumeniske koncilium. — Det folger i ovrigt af denne uklarhed, at
det til tider kan veere et spergsmal, hvor grensen mellem gruppe 1 og 2 gar.



286 Th. Lyby Christensen

geldende, at det endog slar igennem i J. Oskar Andersens referat
af ham. Adskillige steder betoner dette nemlig hans overbevisning
om Helligandens inspiration af koncilierne, der i praksis ma lige-
stille deres afgorelser med skriften; men et enkelt sted hevdes det,
at koncilierne kun betragtes som inspirerede, »naar de bgjer sig for
Skrift og Apostellere og giver denne Fasthed ved Forklaring eller
ved Bud, som virkelig fremmer Guds Bud i Skriften«[40]. Efter
dette skulde altsa det individuelle sken alligevel vere stillet over
konciliet. — Men denne fortolkning er nappe rigtig. Det star dog
fast, at Paulus Helie tror, at Helligainden vil veere med kirken til
evig tid, saledes som Jesus selv har lovet det[41]. Det star lige-
ledes fast, at han betragter kirken, dvs. romerkirken, som hersker-
inde over vor tro, hvilket ogsa efter J. Oskar Andersens mening
ma indebzre en leremyndighed[42]. Men hvis denne ikke kommer
til udtryk gennem noget enkelt, kirkeligt embede, s& mé det dog
veere betenkeligt at indfere det individuelle skens forbehold over
for konciliet, med mindre man kan finde det udtrykkeligt nevnt i
forbindelse med det. Jeg har ikke kunnet finde et sidant sted, og
J. Oskar Andersen anferer ingen eksempler pa det [43]. Derimod
findes der adskillige steder, hvor der tales ganske uforbeholdent om
den guddommelige bistand, der gives til konciliet [44]. To steder an-
fores der et reguleert skriftbevis for dets inspiration[45]. Og som
J. Oskar Andersen selv indrgmmer, findes der ogsa steder, hvor
koncilieafggrelser udtrykkeligt ligestilles med skriften [46]. Nar her-

[40] Anf. skr. s. 61, jfr. s. 81. — Uden forbehold n@vnes konciliernes autoritet
8. 53, 55 (her er der dog kun tale om oldkirkens), 59, 60 samt 68-9.

[41] SHM, II, 56,28-32. »Biskoppernes Gensvar¢, IV, 115,17-21.

[42] »Chronicon Skibyense«, VI, 86,2-8. I, 180,26-32. SHM, II, 12. Jfr. J. Oskar
Andersen, anf. skr. s. 65.

[43] Ganske vist henviser han pa neste side til tre steder i svaret til Gustav
Vasa (II, 207, 210, 235), hvor der unagtelig opereres med en individuel skelnen
mellem de kirkelige anvisninger, der er givet Gud til lov, og som skal overholdes
som hans egne, og dem, der er givet for at fremme menneskers formal. Men denne
skelnen er det principielle svar pa det sjette og syvende spergsmal, der dels drejer
sig om aflad, dels om kirkelige anvisninger for tjeneste for Gud i videste forstand.
Det er altsa ikke specielt konciliets anvisninger, der skelnes imellem.

[44] SHM, II, 23,15-20 - 55,26-30. SKG, II, 227,32-228,10 — 238,32-239,13 —
261,20-32. MMB, III, 95,17-25.

[45] SKG, II, 210: »kirckins raadt oc forstandere« og MMB, III, 126: »saa mange
christelige raad som warett haffue wdi then hellige kircke fra forste begyndilse«. —
Skriftbeviset er Mt. XVIII, 20.

[46] SKG, II, 227,26-9 — 261,27-30. — Nar P. H. et enkelt sted, hvor han i evrigt



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 287

til kommer, at Helligdindens inspiration pa flere af de anforte
steder netop sattes i forbindelse med konciliets fortolkning af
skriftens dybe steder, og at der undertiden ogsa antydes en dobbelt
funktion, saledes at det ogsa skulde kunne fgje nyt leerestof til[47],
s ser jeg ikke rettere, end at man mé regne konciliet med i den
reekke af fortolknings- og abenbaringsformidlere, som Paulus Helie
i praksis ligestillede med skriften. — P4 en vis made kan han endog
siges at stille det over den, idet han, godt katolsk, ger opmserksom
pa, at det jo er kirkens forstandere og pralater, der med Guds rad
har fastslaet, hvad der skal regnes for hellig skrift og hvad ikke[48].
I denne forbindelse citerer han med fuld tilslutning Augustins be-
romte ord, at han ikke vilde tro evangeliet, hvis han ikke forst havde
troet »kirckins samburde raadt oc samtycke«[49], og straks efter
gor han i gvrigt opmaerksom pé, at det ogsa er kirkens forstandere,
der har stadfestet aposteltraditionen. Men hermed er jo hele skrif-
tens autoritet afledet af kirkens. Sammenligner vi med de tidligere
navnte skriftbeviser, stir vi altsa over for en veritabel cirkelslut-
ning: Skriften legitimerer konciliets autoritet, men det er konciliet,
der har legitimeret skriftens. — Det turde herefter vere klart, at
de af Helliginden inspirerede koncilier og den af Helliganden in-
spirerede skrift for ham er s nert sammenknyttede, at en kon-
flikt mellem dem s& vel som en konflikt mellem skriften og tradi-
tionen principielt er umulig. Tilbudet om at lade kirkelaren stevne

udtrykker sig meget kraftigt om konciliets autoritet, specielt nevner de fire forste
(MMB, III, 105), ma det ses i sin sammenhang. Dels bevager han sig her i grense-
omradet mellem gruppe 1 og 2, dels henviser han til »kirckelow oc keijsere lows,
der netop naevner disse fire; men at der ikke er tale om en begrensning af autorite-
ten til disse fire, ses af steder som de s. 286, note 44 n®avnte, der alle taler om kon-
ciliet i almindelighed.

[47] Saledes iser SKG, II, 228,7-10. MMB, III, 126,4-8.

[48] SKG, II, 226. — J. Oskar Andersen havder i fortolkningen af dette sted, at
det for P. H. afgerende har veret, at »Oldkirkens Ledere endnu sad inde med en
historisk Viden for de nytestamentlige Skrifters Vedkommende, som en senere
Kirketid ikke kan have« (anf. skr. s. 61). Men det nzvner P. H. netop pa dette
sted ikke et ord om. Han anferer kun den begrundelse, at kirken »haffde dess magt
hooss sijne forstandere, at hwn schulde met Gudtz raadt demme paa alle scriffter
...« Det m& dog vel opfattes som en dogmatisk og ikke som en historisk begrun-
delse.

[[49] Saledes gengiver P. H. Augustin. I originalen: Ego vero Evangelio non
crederem, nisi me catholicee Ecclesiz commoveret auctoritas (J.-P. Migne: Patro-
logia Latina XLII (Paris 1841), sp. 176).



288 Th. Lyby Christensen

for skriftens domstol er, ogsa nar det geelder koncilieafgerelser,
rent retorisk.

Det vil allerede veere fremgéet, at jeg finder Engelstofts bestem-
melse af konciliets funktion som rent fortolkende for snever. Jeg
tror ikke, at Paulus Helie drog s& skarpt et skel mellem fortolkning
og &benbaring. Ligeledes mener jeg, at Engelstoft i urimelig grad
undervurderer hans afheengighed af konciliet, ndr han skriver:
»Kirkens dogmatiske Auctoritet oploses . .. i enkeltstaaende Mands
Leeremeninger, og den kan kun fgie Seedvanens og Aarhundreders
Heaevd til de hellige Meends Yttringer.« Engelstoft henviser til et
sted i »Svar til Kong Gestaff«, der skal »antyde alle hans Stetter
for en Leere«[50]. Men som pévist[51] nevner dette sted netop ikke
alle stotterne. Og ndr man ser pd Paulus Helies bemarkninger til
den tidligere refererede rakke af koncilieafgorelser, som dels er af
dogmatisk, dels af praktisk art, kan man darligt veere i tvivl om,
at han tilleegger konciliet en selvstandig, dogmatisk autoritet. Han
erklerer nemlig udtrykkeligt, at disse punkter ikke kan bevises af
skriften, at man derfor for konciliets stadfastelse af dem nok kunde
drage dem i tvivl »for wden syndt¢, men at man derefter ikke kan
bestride dem »wdhen seg till fordemmilse«[52]. — Jeg ser heller ikke,
hvorledes Engelstofts opfattelse skal kunne forliges med, at Paulus
Helie i »En kristelig Forligelse« haevder, at konciliet har korrigeret
vildfarelser hos kirkefeedre som Cyprian, Hieronymus og Augu-
stin[53].

Nar J. Oskar Andersen s§ kraftigt fremheaever Paulus Helies »pie-
tistiske« kristendomsforstéelse og dens betydning for hele hans teo-
logi[54], rerer han uden tvivl ved et meget veesentligt punkt. Det
er utvivlsomt ogsd berettiget, at han p& dette grundlag skelner
mellem forskellige kirketider, der i ulige grad har levet op til den
apostolske tids ideal og derfor i ulige grad kan tjene til forbilleder
for Paulus Helie. Men nér han — i polemik mod Schmitt — gir s&
vidt som til at lade den pietistiske kristendomsforstéelse begrense
kirkens autoritet, siledes at samtidens kirke, herunder et eventuelt
koncilium, kun anerkendes under visse omstandigheder, s& tror

[60] Engelstoft s. 420. — Stedet er II, 313.

[61] Se s. 281-2, note 27.

[52] SKG, II, 228-9.

[563] V, 321.

[64] Se f. eks. anf. skr. s. 60: »Kristendom er for ham i ferste Rekke Liv og
Livsferelse som Frugt af Trosforholdet til Kristus¢, jfr. sst. s. 71-2.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloverseettelse, brug og misbrug 289

jeg, han drager en konsekvens, der ikke findes hos Paulus Helie selv.
Teksterne gor oprer mod denne fortolkning, og herved opstdr uover-
ensstemmelsen i Andersens referat.

Vanskeligheden ligger i, om man kan forene den pietistiske hold-
ning med et si realistisk kirkebegreb, som leeren om konciliets ube-
tingede autoritet forudseetter. I sig selv passer den jo nok si godt
til et spiritualistisk kirkebegreb. Og dette er netop, hvad Andersen
soger at tilleegge Paulus Helie. Det sker, ndr han hevder, at kirken,
dvs. den empiriske kirke, for ham kun er Kristi kirke under visse
omstendigheder. Det sker, ndr han skelner mellem »den aktuelle
Kirke« og »den Kirke, som giver Skriftleren »Bestand« og lever i
Overensstemmelse med den og Apostellzeren«. Og det sker, ndr han
henviser til det sted, hvor kirken beskrives som »eett aandeligtt
riige ... alle christen mennischirs samfwnd« og opfatter dette som
definition pé »Kirken i egentlig Forstand«. Herved bliver kirken til
en rent dndelig storrelse, en congregatio sanctorum, som er uer-
kendelig, fordi den enkelte herer til den i kraft af et personligt,
direkte trosforhold[55].

Ikke desto mindre viser Andersens referat klart, at Paulus Helie
ogsd opererer med et realistisk kirkebegreb. Andersen erkender
nemlig, at han »identificerer »den hellige Kirke« med Romerkirken«,
at han tilleegger den leremyndighed, at han betragter dens embede
som en legitim videreforelse af det af Kristus indstiftede apostolat,
samt at Guds ndde kun formidles i kirken, hvorfor brud med denne
betyder frelsesfortabelse[56]. Herved bliver kirken pd god katolsk
vis til en guddommeligt indstiftet, objektiv frelsesanstalt, hvis dom
den enkelte selvfalgeligt m& underordne sig.

Der behover ikke at vaere nogen fejl i denne opstilling. Det er
ikke umuligt p4 en gang at haevde begge disse kirkebegreber. Det be-
romteste eksempel herpd er vel Augustin. Men nér det spiritualistiske
kirkebegreb gares til baggrund for et pietistisk forbehold over for
den empiriske kirkes autoritet, s& bliver det i s& eksklusiv forstand
identificeret med kirken, at det kommer til at udelukke det reali-
stiske kirkebegreb. Dette ses, nidr man forer Andersens tankegang
ud i dens konsekvens. Efter hans opfattelse er den empiriske kirkes
autoritet betinget af, at den vedkender sig det apostolske ideal s&
velilivsom ilere. Afgorelsen af dette spargsmal, dvs. anerkendelsen

[65] Sst. s. 60-3, jfr. s. 81.
[66] Sst. s. 65-6, 69, 82-3.



290

Th. Lyby Christensen

eller forkastelsen af den empiriske kirke, er resultatet af et indivi-
duelt sken ud fra det bibelske og patristiske grundlag. Men nar
denne satten sig til doms over den empiriske kirke begrundes med,
at kirken i egentlig forstand er en rent dndelig storrelse, s& bliver jo
den empiriske kirke, den guddommeligt indstiftede, objektive frelses-
anstalt, alligevel kun kirke i uegentlig forstand. Sat pé spidsen kan
det udtrykkes siledes: Hvis Paulus Helies bibelhumanistisk-pieti-
stiske censur over den empiriske kirke virkelig giver som resultat,
at den har svigtet sit grundlag — hvilket Andersen anser for en
mulighed —, s& kan man kun fastholde det realistiske kirkebegreb —
hvilket Andersen anser for en ngdvendighed — ved at lade Paulus
Helie std i et valg mellem at blive i frelsesanstalten, hvor néde-
midlerne forvaltes, og sdledes anerkende en falsk og keattersk kri-
stendomsforkyndelse — eller at bryde med kirken for at praktisere
segte kristendom, hvorved han forspilder mulighederne for frelse.

Jeg skal ikke bestride, at sddanne ulgselige konflikter kan fore-
komme hos ham. Det er rigtigt, at hans pietistiske kristendomsfor-
stdelse er udtryk for en individualistisk tendens i hans tenkning,
som i sin konsekvens kunde komme i konflikt med det realistiske
kirkebegreb. Utvivlsomt findes der i hans teenkning en latent spaen-
ding mellem disse to tendenser. Jeg tror blot ikke, den kommer til
udtryk i forholdet mellem hans to kirkebegreber. Var det tilfeldet,
kunde han neppe have optridt som en si lidenskabelig forsvarer af
den empiriske kirke. — Andersen vil udligne spandingen og dermed
forklare hans standpunkt ved at indfere den ejendommelige skelnen
mellem den aktuelle kirke og den kirke, der giver skriftleren be-
stand. Men det var jo dog netop den aktuelle kirke, han skulde for-
svare som den eneste sande. Standpunktet forbliver egentlig ufor-
stdeligt — fordi Andersen i virkeligheden — imod teksterne — har
ladet det realistiske kirkebegreb falde.

Der findes imidlertid en mulighed for at fastholde det samtidig
med, at den pietistiske kritik af kirkens fejl far frit lob. Man kunde
nemlig gore geldende, at kirken pé en gang kan vare et dndeligt
rige, stiftet af Kristus og styret af den Helligdnd, og en samling af
syndige mennesker[57]. For s& vidt som den er det forste, er den en

[57] Jeg mener ikke, at P. H.’s beskrivelse af kirken som et andeligt rige ude-
lukker denne fortolkning. Udtrykket behever neppe pa hans tid og i hans mund
at betyde, at den er et rent &ndeligt rige, som ikke samtidig kan fremtrade i en meget



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 291

manifestation af gudsriget pd jorden og derfor selvfglgeligt ufejl-
bar. For s& vidt som den er det andet, kan det slet ikke undgés, at
dens medlemmer, endog dens embedsmend, fejler bade i liv og lzre,
endog i dens navn og under udovelse af en myndighed, der er givet
af Gud. I stedet for at skelne mellem den aktuelle kirke og den
egentlige kunde man da skelne mellem kirken som kollektiv og
kirken som en sum af enkeltindivider. Der savnes ikke tilknytnings-
punkter for denne skelnen, idet Paulus Helie selv flere steder ad-
varer mod at sette det individuelle sken op mod helhedens[58]. I
virkeligheden er jo hans stadige henvisninger til alle &rhundrederne
og alle de lande, der endnu ikke er faldet fra, ikke andet end en
betoning af kollektivets ret over for individet. Men dette giver mu-
lighed for at havde, at kirken sidder inde med en ufejlbar lereauto-
ritet samtidig med, at man angriber dens fejl. Paulus Helie er ube-
tinget lydig mod den aktuelle kirke, vel at merke, ndr han er sik-
ker pd, at det virkelig er kirken, der taler. Og hvor kan man vere
mere sikker pd det end der, hvor kirken optrader som en enhed ?
Hvis gudsriget pd jorden nogen sinde skal kunne blive manifest,
mi det vaere der. Nér kirken ifglge forjaettelserne er under Hellig-
dndens stadige, aktive ledelse, s& m& Helligdnden ngdvendigvis
veere til stede pd koncilierne. Derfor er deres afgorelser under alle
omstendigheder autoritative, uanset deres enkelte medlemmers
syndighed. Men at kirkens eller Helligdndens regst lyder gennem den
enkelte, tilfaeldige biskops eller paves udtalelser, er aldeles ikke sik-
kert. P4 baggrund af hans neesten luthersk pessimistiske syn pd
menneskets muligheder over for synden m& man snarere sige tvart
imod. Her, over for den enkelte, m& den pietistiske provelse og
selvprovelse da satte ind med fuld skarphed. Her har alle hans
straffe- og bodspredikener deres rette adresse. Men gelder det
konciliet, ber man folge de steder hos Andersen, der taler ubetinget
om dets autoritet: »Her staar Kirken atter samlet, og her tror han,
at Helligaanden vil vejlede ... naar Kirken trues af Strid og Split-
telse, er Konciliet hojeste Autoritet; der er Helligaanden til Stede
— om Paven har den, er ikke givet«[59].

handgribelig, jordisk skikkelse. Schmitt neerer da heller ingen betenkeligheder ved
at anfere det selv samme citat til stette for sin opfattelse — og mener altsa, at det
geelder romerkirken.

[58] F.eks. SKG, II, 125,26-32 — 228,4-8 — 260,25-31. MMB, III, 93,24-30.

[59] Det er formodentlig Andersens overbetoning af det spiritualistiske kirke-
begreb, der et enkelt sted far ham til at citere fejlagtigt: »Kirken er paa faldende



292 Th. Lyby Christensen

Der er altsd god grund til at betegne Paulus Helie som katolsk,
om end ikke som papalist. P4 den anden side lader det sig ikke nagte,
at hans tredje gruppe af fortolknings- og abenbaringsformidlere, de
karismatiske enkeltpersoners liv og lere, stiller hans katolicisme i
et lidt ejendommeligt lys. Det var ikke uden grund, at Schmitt
fandt det forngdent at anfgre undskyldende bemzerkninger om den.
— Som vi allerede s under behandlingen af den kirkelige tradi-
tion [60], danner de oldkirkelige feedre, der rent historisk stod apost-
lene nermest, for ham indledningen til en rekke af »helgener«, der
— ganske vist med store spring — streekker sig ned gennem hele kir-
kens historie. Disse af Helliginden seerligt udvalgte personer for-
midler ligesom konciliet den fortsatte udfoldelse af dbenbaringen.
Det skal forstas ganske bogstaveligt, nar han siger, at som Gud
under den gamle pagt har forkyndt sin vilje gennem profeter, sa-
ledes har han ogsa gjort det under den ny gennem profeter, mar-
tyrer, hellige bisper og fedre[61]. Idet disse taler under Hellig-
andens inspiration, kan deres udsagn dels opfattes som selvsteendige
abenbaringer, dels som fortolkning af skriftens dybe steder[62]; men
i begge tilfeelde har de samme almene gyldighed som den: »- the

Fod« (anf. skr. s. 63). I teksten star: swerden ganger paa faldinde fode«, og denne
setning er udtryk for en almindelig betragtning af verdenslebet som et stadig
fortsat fald (MMB, III, 175). — Nar Andersen fortsetter: »og han peger truende paa,
at Gud kan udvelge sig et nyt Folk (I1,202)«, er referatet korrekt, men sammen-
hazngen tyder pa, at Andersen tager ordet »folk« i overfert betydning og lader det
gelde kirken. Saledes er han da ogsa blevet forstaet i den nyeste fremstilling af
emnet (Niels Knud Andersen og P. G. Lindhardt: Den Danske Kirkes Historie III,
8. 255), hvor der refereres: »Gud kan valge et nyt folk og forkaste kirken«. Men dette
er en fejltolkning. P4 de to foregaende sider henviser P. H. til Graekenland, Rusland,
Behmen »oc andre mange landt¢, som er gledet ud af kristenheden og kommet under
tyranni, fordi gejstligheden blev foragtet. Langt mere af Europa vilde have lidt
samme skabne, erklerer han, hvis ikke gejstligheden havde varet holdt i @re. Og
sé folger advarslen: Han frygter, at som Gud har forladt andre, tidligere kristne
lande for deres synders skyld, saledes vil han ogsa forlade os og udkéare sig et andet
folk, der vil vaere mere taknemligt mod ham, end vi har varet. Det er saledes aldeles
klart, at »folk« skal tages i ligefrem betydning. Der er tale om at flytte kirken fra
det danske folk til et andet, ikke om at stifte en ny kirke.

[60] Se s. 283, note 32.

[61] SKG, II, 209, jfr. 137.

[62] Som skriftfortolkere n®vnes inspirerede enkeltpersoner SHM, II, 14,18-27
- 16,7-11 — 54,4-16 — 102,6-10. SKG, II, 209,26-9. Som formidlere af selvstendige
abenbaringer nevnes sadanne SKG, II, 137, 296, 304. MMB, III, 129. Men ifelge
sagens natur er grensen ogsé her flydende.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 293

hellige mendtz gierninger, bud, oc befaling [er] oss scrifftt
nock«[63]. — Det springende punkt er nu udvelgelsesprincippet, kri-
teriet for, at de profetiske skikkelser virkelig er under Helligandens
inspiration. Dette sgger han nemlig ikke i kirkens anerkendelse af
dem, men i det vidnesbyrd om hellighed og fromhed, han selv kan
afleese i deres liv. Efter hans mening ma nemlig dette, at en person
er under Helligindens indflydelse, ngdvendigvis give sig udtryk
hos ham[64]. Af siddanne udtryk har jertegn eller martyrier en
ganske serlig beviskraft[65]; men til andre tider ngjes han med en
simpel henvisning til et fromt levned: »Then som gor thet hand
leer fraa seg om thet er got, hannwm tro wij waere een sand lere
far«[66]. Nar han vil gardere sig mod falske profetier, kan han op-
stille visse betingelser for, at de skal kunne anerkendes. Han kreaever
saledes, at jertegnene skal sigte pa at bevise, at Gud er Gud, ikke
blot pa at forundre menneskene. Han forlanger, at profeternes
udsagn skal veere forligelige med skriften, med redeligt skel og vor
kristne tro, samt at angreb pa synd skal ske uden personsanseelse.
Han kan tilfgje, at profeterne ikke ma soge egen fordel, ligesom han
naturligvis kraever overensstemmelse mellem liv og lere[67]. Men
det kendetegn, der skulde veaere det sikreste, kirkens anerkendelse,
spiller stadig ikke nogen afgerende rolle. — Naturligvis regnede han
ikke med, at nogen af de profeter, han anfarte, stod i modstrid med
kirkens leere. Det fremgar alene af, at han krever forligelighed med
vor kristne tro. Alligevel indtager han en ret selvstendig stilling til
det almindeligt anerkendte. Han kan f. eks. hevde, at kattere har
indfert falske beretninger om undere og jeertegn i kirkens beger[68];
og han kan fra sin egen tid eller den nermest foregaende nzvne
profeter, der aldeles ikke var anerkendte, eller som der stod betyde-
lig strid om. Han vidste, at Birgitta af Vadstenas abenbaringer var

[63] MMB, III, 125.

[64] Utvivlsomt er det et pracist udtryk for hans egen mening, hvad han i 1532
oversatte efter Erasmus: »The som regieris aff then helligaandt haffue teghn med
seg icke allene udi tale oc gierninger men ocsaa udi eghen oc ansicht, disligest udi
fachter oc lader« (*Om den Lutherske Handel¢, V, 23, jfr. Opera X, sp. 1594 A).

[65] SHM, II, 14 — 102-3. SKG, II, 210,11-9 — 224-5. MMB, III, 128,12-25 —
192,8-14.

[66] SHM, II, 54,27-8, jfr. 54,15-6. MMB, III, 129,1-5 — 190-1. Jfr. de negative
bestemmelser SKG, II, 132 og 203 (»Jeg er icke prophet, inthe wedt ieg heller aff
Gudtz lenlige domme fordi ieg er een syndig mandt«).

[67] SKG, II, 291, 293, 296. SHM, II, 54.

[68] SKG, II, 289.



294 Th. Lyby Christensen

blevet alvorligt anfaegtet; men selv bruger han de kraftigste udtryk
om deres troverdighed[69]. Og med begejstring kan han omtale
Erasmus som Helligdndens talergr, skont denne endnu var udsat
for harde angreb fra kirkeligt-konservativ side[70]. Nar han faler,
at han star over for @gte, kristen fromhed — og herved méa man for-
std den form for fromhed, han havde erkendt som aposteltidens -,
sd behgver han ikke at afvente kirkens dom for at erkende, at den
pageldende er under Helligandens forelse.

Men hermed beveaeger han sig ud pa gyngende grund. Fromhed
var dengang si lidt som nu et entydigt begreb. Vil man nermere
bestemme det som aposteltidens fromhed, fgres man lige ind i en
af hgj- og senmiddelalderens heftigste stridigheder, der netop drej-
ede sig om, hvori denne egentlig bestod. Som et resultat af denne
strid havde man faet officielt fastslaet, hvad der ikke var apostolsk
livsforelse. Hvad den var, stod mere hen i det uvisse. — Nar Paulus
Helie med dette mangetydige begreb som grundlag udpeger de
profetiske skikkelser blandt folk, som ikke var eller ikke kunde
veere anerkendt af kirken, s& er det i sidste instans en rent personlig
fromhedsforstaelse, der gor udslaget. Vil man end afvise den nega-
tive funktion, J. Oskar Andersen tillagde det pietistiske sken, nem-
lig at begranse konciliets autoritet, s4 ma det dog indremmes, at
her, i sin positive funktion, er det en levende realitet af storste be-
tydning. Hans tredje gruppe af lereautoriteter hviler pa det.

Men hermed har han pa beteenkelig vis bragt sig pa linje med en
af hgj- og senmiddelalderens mest problematiske, andelige strem-
ninger, som man - trods dens mangfoldighed i udtryksformer -
under et kunde betegne som den religiose individualisme. Karakteri-
stisk for denne er tendensen til at gere forholdet mellem Gud og den

[69] SKG, II, 175: »Thet er wmoieligt at Gudt kan liwge«. II, 296: »The gode
engle som fere Gudtz bwdskaff, kwnne icke liwge«. — Teoretisk indremmer han mu-
ligheden af, at hun kan fejle; men hans egen redegerelse herfor viser med al enskelig
tydelighed, at han ikke har regnet med denne mulighed for i yderste nedsfald. —
P. H. kendte Gersons angreb pa dbenbaringerne, som han affardiger med, at Gerson
jo ikke havde set de opfyldelser af hendes profetier, som eftertiden havde (SKG,
II, 300-1). Derimod lader det sig n®eppe afgere, om han har vidst, at Baseler-kon-
ciliet havde fordemt den pastand, at de havde samme krav pé tiltro som evange-
lierne. Man har naeppe fra Vadstena udfoldet store anstrengelser for at gore dette
kendt i Norden (Se Carl Silfverstolpe: Om kyrkans angrepp mot Revelationes
Sanctz Birgitte (Kungl. vitterhets historie och antiqvitets akademiens handlinger,
Ny foljd 12:4, 1895), s. 48-50, jfr. s. 32-4).

[70] I, 6.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversetlelse, brug og misbrug 295

enkelte til det centrale i kristendommen og den enkeltes religiase
folelse til hojeste instans i spergsmalet om, hvad ret kristendom er.
To ting skal her fremhaves ved denne stromning : dels, at den kunde
give sig udslag i flere forskellige, specielle beveaegelser, dels, at dens
forhold til kirken preges af en maerkelig dobbelthed. — Fra slut-
ningen af 11. &rhundrede — med redder helt tilbage til lothringer-
reformens dage — optraeder den i pietistisk skikkelse i tanken om
imitatio pauperis vite Christi, ofte forbundet med fri vandrepree-
diken, som idealet for den kristnes liv. Hurtigt gik denne pietisme
i forbindelse med en anden, udpraeget individualreligios bevaegelse,
nemlig mystikken, og den religizse individualisme kunde nu i
begge disse skikkelser ga i kirkeinstitutionens tjeneste og virke som
en af dens sterkeste stotter, siledes som det iser skete i munke-
ordnerne. Men tendensen til at gore det individuelle gudsforhold
til det afgerende kunde endnu lettere fore til en sveekkelse af in-
teressen for kirken som institution eller endog til opposition imod
den, f. eks. mod dens opgden i storpolitik. Hertil kom, at bade my-
stikken og den fri vandrepradiken vanskeligt lod sig kontrollere
af de kirkelige myndigheder. Den religisse individualisme matte
ifglge selve sit vesen padrage sig en principiel mistanke fra hierar-
kiets side. I virkeligheden er det middelalderlige katterbegreb og
middelalderkirkens principielle stilling til ketteriet forst og frem-
mest et resultat af brydningen mellem kirken og den religigse indi-
vidualisme. Heraf kommer dobbeltheden i bevaegelsens skaebne. I
12. drhundrede kunde fattigdomsidealet siledes inspirere bade en
Bernard af Clairvaux og en Arnold af Brescia. Da det samme ideal
i slutningen af 12. og begyndelsen af 13. arhundrede gav sig udtryk
i valdesernes vandrepradiken, her forbundet med biblicisme, er-
klerede kirken det krig, hvorved valdeserne blev tvunget ud i sekt-
vasen og kirkefjendskab. Men da det samme ideal toges op af den
til det yderste kirketro Frans af Assisi, accepterede kirken det og
gjorde tiggerordnerne til sit modtreek mod den kaetterske opposi-
tion, hvorved den religigse individualisme fik aflgb inden for kir-
kens mure, og truslen forvandledes til et aktiv. Selv i denne stil-
ling kunde imidlertid bevaegelsens farlige tendenser udvikles. Det
ses netop af den omtalte, store strid, der begyndte inden for fran-
ciskanerordenen, og som drejede sig om, hvor radikalt fattigdoms-
idealet skulde opfattes, hvor absolut den apostolske fattigdom var.
Forholdet kompliceredes ved, at den radikale retning, spiritualerne,
lod sig pavirke af endnu en udpraeget individualistisk stremning,



296 Th. Lyby Christensen

nemlig apokalyptikken, der gennem Joachim af Fiore og hans di-
sciple havde faet sit afggrende gennembrud i den vesterlandske kri-
stenhed. Da paven i 1323 tog definitivt parti imod spiritualerne og
erklerede leren om Kristi og apostlenes absolutte ejendomsleshed
for katteri, dreves de i stort tal ud af kirken og blev som i sin tid
valdeserne til kirkefjendtlige sekter. Et eksempel er fraticellerne,
der endte med at betragte kirken som det store Babel. Men samti-
dig kunde en moderat pietisme leve videre inden for de kirketro dele
#f ordnerne, iser hos de sikaldte observanter. — Vi ser altsi den
religizse individualisme glide af sted gennem hgjmiddelalderen,
placeret hen over kirkens graense med udlgbere helt ind i dens cen-
trum, men dog stadig med betydende dele uden for den eller i kamp
mod den. I denne placering fortsatte den gennem senmiddelalderens
rige opbud af individualreligigse stremninger, indtil den bred af-
gorende igennem pa reformationstiden, hvor bade bibelhumanis-
men og reformationsbevegelserne i vid udstraekning kan forstas
som udtryk for religigs individualisme. I samme, tvetydige stilling
finder vi de nzvnte, specielle stromninger, den af fattigdomsidealet
pavirkede pietisme, biblicismen, mystikken og apokalyptikken. Og
af alle disse fire stremninger viser Paulus Helie sig at vere pavirket.

Hans interesse for bibelen trenger ikke til nsermere pavisning.
Ligeledes er det nerliggende at forsta hans virksomhed som pietistisk
kirkerevser som udslag af observantisk pavirkning[71]; og hentyd-
ninger til mystikere eller apokalyptikere dukker op adskillige steder
i hans skrifter. Et enkelt, serlig interessant sted skal fremdrages,
nemlig den ejendommelige profetkatalog, vi finder i »Svar til Hans
Mickelsen«. Han erkender her, at Luthers klager over kirkelige mis-
brug i vid udstraekning er berettigede. Men det undskylder ikke
Luthers voldsomme fremferd. Der har for vaeret sendebud fra Gud,
der har klaget over de samme misbrug, dog i bedre mening end
Luther. Af sidanne Guds sendebud nzvner han fglgende: »Sanctus
Bernhardus ... sancta Birgitta, Elizabeth, Hildegardis, Mektildis,
Cyrillus, Methodius, Telesphorus, Katharina Senensis, Rober-
tus«[72]. De syv af disse navne identificeres af kommentaren[73]
med middelalderlige skikkelser, og holder vi os forelgbig til disse

[71] Den danske karmeliterprovins menes at have anerkendt observansen,
dog i moderat form, se J. Oskar Andersen, anf. skr.s. 39.

[72] 11, 22.

[73] VII, 38.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversetielse, brug og misbrug 297

identifikationer, der ma betragtes som sikre eller overvejende sand-
synlige, fores vi lige ind i den individualistiske tradition, her re-
preesenteret ved pietisme, mystik og apokalyptik. Ydermere demon-
strerer listen klart det tvetydige i bevaegelsens forhold til kirken,
idet den spznder fra Bernard, der gvede den sterste indflydelse pa
kirkens gverste ledelse, til skikkelser, hvis profetiske nadegave kun
delvist eller slet ikke var anerkendt af kirken, eller som endog havde
veeret udsat for harde angreb. Striden om Birgittas dbenbaringer
er omtalt. Ogsa Elisabeth af Schonaus abenbaringer blev anset for
tvivlsomme og aldrig officielt anerkendt. Det lykkedes heller al-
drig’at fa Robert af Arbrissel kanoniseret, og skent Hildegard af
Bingen efterhdnden blev anerkendt som helgen, skete det dog pa
irregulzer made og forst efter flere fejlslagne forseg[74].

Maiske er den fra et kirkeligt synspunkt tvivlsomme tendens i
listen starkere, end Paulus Helie selv var klar over. P4 baggrund
af det neere andelige sleegtskab, der er mellem de syv navne, og pd
baggrund af, at de alle stammer fra tiden ca. 1050-1380, virker det
ikke overbevisende, at kommentaren identificerer de tre resterende
med oldkirkelige skikkelser, nemlig henholdsvis kirkefaderen Kyril
af Alexandria, origenisternes fjende Methodios af Olympos og den
romerske biskop Telesforus[75]. Det er ikke let at se noget specielt
feellesskab mellem Kyril af Alexandria og de middelalderlige my-
stikere, is@r ikke, hvis det skal bestd i kritik af kirkens, hvilket vel
her vil sige gejstlighedens, synder. Det vilde veere langt rimeligere
at antage, at Paulus Helie teenker pd det apokalyptiske skrift »Ora-
culum angelicum Cyrilli¢, som han udtrykkeligt henviser til et an-
det sted[76]. Alene kommentarens oplysninger om dette etablerer
en naturlig sammenhang mellem det og de ovrige navne. Det er
preget af joachimitisk apokalyptik, det angriber forfald i kirken,
og det forsvarer spiritualerne over for deres forfelgere, idet det ha-
ber pd reformer ved den tyske kejsers hjzlp. Det menes at veere
skrevet i 13. &rhundrede, og det ned en serlig popularitet blandt
karmeliterne, idet det efterhdnden blev tillagt den formodede kar-
melitergeneral Kyril af Konstantinopel. Det métte vaere meget ner-

[74] Se de pageldende artikler i M. Buchberger: Lexikon fiir Theologie und
Kirche (2.udg. Freiburg Br. 1957 ff.), henholdsvis bind III, sp. 818-9, bind VIII,
sp. 1335 og bind V, sp. 341-2.

[75] VII, 38, jfr. 306.

[76] MMB, III, 229, jfr. VII, 93—4.



298 Th. Lyby Christensen

liggende for Paulus Helie at lade netop dette skrift glide ind i
listen.

Heller ikke den romerske martyrbiskop Telesforus, om hvem man
kun ved meget lidt, synes at have nogen sarlig berettigelse i denne
sammenhzeng. Ypperligt passer derimod den fra 14. drhundrede
stammende forfatter Telesforus af Cosenza, hvis traktat » de cau-
sis, statu, cognitione ac fine instantis scismatis et tribulationum
futurarum —« er bevaret i flere udgaver, bl. a. i den samling af apo-
kalyptiske skrifter, der udkom hos Lazarus de Soardis i Venezia i
1516, og som pd titelbladet beerer et billede af Joachim af Fiore
samt ordene »Abbas Ioachim magnus propheta«. Telesforus’ skrift
profeterer om, hvordan kirken efter skismaets katastrofe vil op-
leve en fornyelse ved, at en tysk kejser Frederik ITI udsetter den
for sveere forfolgelser og sdledes tvinger den tilbage til den apo-
stolske fattigdom. Herved banes der vej for dens genrejsning, der
vil blive gennemfort af en pave, der betegnes som »pastor angeli-
cus¢, og som vil stotte sig til et nyoprettet fransk kejserdemme.
Disse begivenheder danner indledning til Antikrists komme og ver-
dens ende. — Skriftet er steerkt afhengigt af joachimitisk og
pseudojoachimitisk apokalyptik, is@r af ovennavnte »Oraculum an-
gelicum Cyrilli«. Det menes at vare blevet til i 1386 ved en over-
arbejdning af et skrift fra ca. 1360. Om end forfatteren i indled-
ningen bevidner sin loyalitet mod kirken, er der almindelig enig-
hed om, at han skal sgges i spiritualernes mere yderliggdende kredse,
blandt clarenerne eller fraticellerne[77].

Hvad angdr »Methodius¢, kan det ikke helt afvises, at navnet
daekker over Methodios of Olympos, dog kun i uegentlig forstand.
Sandsynligvis drejer det sig om en apokalypse, der blev tillagt
ham, men som i virkeligheden er blevet til i Syrien i 7. &rhundrede
under indtryk af araberstormen. I veldige visioner skildres her de
ulykker, som »Ismaels senner« skal bringe over de kristne, idet det
dog betones, at Gud ikke lader dette ske af keerlighed til de frem-
mede, men udelukkende for at straffe de kristne for deres synder,
der udmales i drastiske skildringer. Igennem bglger af katastrofer,

[77] Se Emil Donckel: Studien iiber die Prophezeiung des Fr. Telesforus von
Cosenza, O. F. M. (Archivum Franciscanum Historicum XXVI, Firenze - Qua-
racchi 1933, s. 29-104 og 282-314). Efter dette skrift (s. 81) er titlen citeret. —
Donckel mener, at navnet er zgte, og at Telesforus var clarener, mens A. Posch
(LThK IX, sp. 1347) er tilbejelig til at opfatte navnet som et pseudonym og for-
fatteren som fraticeller.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloverseltelse, brug og misbrug 299

hvorunder »romernes konge« spiller en central rolle som kristen-
hedens forsvarer, fores det kosmiske drama frem til Kristi gen-
komst og den endelige dom. — Oprindelig skrevet pd syrisk blev
skriftet senere oversat til grask, derfra igen til latin, hvilket skete
i et frankisk kloster p4 den tid, da den arabiske flodbglge var niet
dertil. Sdledes overfort til den vestlige verden levede det videre her
og blev med mellemrum fremdraget, nr nye katastrofer som f. eks.
tatarernes fremtraengen gav det fornyet aktualitet, indtil det i 15.
og 16. &rhundrede oplevede en renassance med adskillige trykte
udgaver, denne gang under indtryk af tyrkerfaren. For den middel-
alderlige apokalyptik har det spillet sd stor en rolle, at Ernst Sackur
endog kan haevde, at »die Methodiusschrift hat einen so universellen
Einfluss gehabt wie kaum eine andere des Mittelalters, vom Kanon
und den Kirchenvitern abgesehen«[78]. Pseudomethodios danner
sdledes bro mellem en tradition, der gir helt tilbage til de hedenske
sibyller, og den vesterlandske, kristne apokalyptik, der fra hgj-
middelalder strakker sig gennem senmiddelalder ind i rensssancen
og utvivlsomt endnu lengere frem.

At dette skrift har pdvirket den tradition, Paulus Helie gser af,
er klart. At det ogsd pé hans tid kendtes som et selvstendigt led i
denne tradition, ses af samtidige, apokalyptisk inspirerede skrifter.
Som eksempel kan n@vnes det anonyme »Onus ecclesiae«, der udkom
hos Johannes Weyssenburger, Landshut, i 1524, og som i sine social-
og kirkepolitiske synspunkter stdr Paulus Helies tanker ret ner.
Det n®vner blandt sine kilder Telesforus og de af ham benyttede
profetier — herunder Kyrils —, og endvidere Hildegard af Bingen,
Katharina af Siena samt — med serlig respekt — Birgitta og Pseudo-
methodios[79]. Det forekommer mig derfor, at de her foresldede
identifikationer er de sandsynligste [80]. Men dermed bliver Paulus
Helies afheengighed af den senmiddelalderlige apokalyptik, endog
i dens halvt eller helt haeretiske former, yderligere understreget.
Det skal blot tilfgjes, at han neeppe selv var klar over, hvor tvivl-
somme disse »Guds sendebud« var. Det viser hans afsluttende ka-

[78] Ernst Sackur: Sibyllinische Texte und Forschungen (Halle a. S. 1898),
8. 6. — Foruden til dette skrift, hvori der findes en udgave af teksten s. 59-96,
henvises der til Michael Kmosko: Das Réitsel des Pseudomethodius (Byzantion VI,
Bruxelles 1931, s. 273-96), hvor problemet om originalsproget leses.

[79] Se f. eks. »Onus ecclesiae« kap. 2-3.

[80] Identifikationen af Methodius skyldes cand. theol. Frands Ole Overgaard.

20



300 Th. Lyby Christensen

rakteristik: »— dog ath the hwerckin foractede embede eller magt
som Luther hand ger, oc thijn fwle kettere«.

Men nar Paulus Helie s& ubekymret om kirkens anerkendelse,
blot pa grundlag af sit individuelle skon over, hvor den ®gte, af
Helligdnden inspirerede fromhed findes, kan etablere en med skrif-
ten, traditionen og konciliet ligestillet gruppe af lereautoriteter,
og nar han ydermere i den grad udfylder den med navne fra den
kirkeligt tvivlsomme, individualistiske tradition, s& mé det erken-
des, at vi her star over for en tendens i hans teenkning, som bade
formelt og reelt peger i helt modsat retning af hans respekt for det
overleverede og for kirkeautoriteten. I forholdet mellem denne
gruppe og de to andre findes den latente spaending mellem indivi-
dualisme og kirketroskab, som i J. Oskar Andersens referat blev
til en konflikt mellem to kirkebegreber og en faktisk opgivelse af
det realistiske. Det var en fejltolkning. Det spiritualistiske kirke-
begreb er ikke baggrunden for Paulus Helies individualisme, og
det er ikke ngdvendigt at regne med en konflikt mellem de to kirke-
begreber. Men spaendingen mellem hans forskellige leereautoriteter
er en realitet. Hvis den individualistiske tendens drives ud i sin
konsekvens, vil grunden vare taget bort under kirkens autoritet,
og hans »system« vil veere spreengt.

Det er derfor ikke underligt, at der kommer noget tvetydigt over
hele hans teologi, eller at det er s vanskeligt at stille den pa en
entydig formel. Hans udgangspunkt er at sgge Helligindens oplys-
ning om, hvad der er ret, kristen tro og livsferelse. Da han mener, at
denne forst og fremmest kommer til udtryk i bibelen, betragter han
sig selv som skriftteolog og bibelen som sin hgjeste autoritet. Men
denne pastand kan kun anerkendes, hvis man samtidig anerkender
bade hans opfattelse af, hvor Guds ord i gvrigt er at finde, og det
uopredelige vekselvirkningsforhold, han etablerer mellem bibelen
og de gvrige formidlere af Guds ord. Hermed modificeres skrift-
princippet til ukendelighed. — Vil man sgge den egentlige autoritet
blandt fortolkerautoriteterne, der forklarer bibelens rette mening,
stoder man pa den vanskelighed, at disse representerer modstri-
dende tendenser. Man kan ikke gore nogen af dem til det overord-
nede princip, hvorunder de gvrige mé indordne sig, uden at komme
i konflikt med teksterne. Resultatet bliver en fortegning, hvilket
bade Engelstofts og Schmitts forseg viser.

Men nar det ikke lader sig gere at ordne hans tanker i et logisk
sammenhangende system med et klart fikseret grundprincip, sa



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 301

skyldes det netop, at teorien for ham var noget sekundert. Den var
et nedslag af praksis, som var hans personlige fromhedsliv. Det af-
goarende er derfor, at han kunde forene de to tendenser i praksis.
Utvivlsomt var hans fornemste redskab i hans sggen efter Hellig-
andens oplysning en umiddelbar, religios og etisk fglelse[81]. Der-
for kunde han sa ureflekteret bgje sig for de skikkelser, i hvis liv
han fandt sit fromhedsideal realiseret, og i hvis udsagn han mente at
hgre Helligdndens rgst. Men da han med al sin selvstendighed og
sin reformiver dog var en ret konservativ natur[82], matte han
ogsa omfatte den fra faedrene nedarvede kirkeinstitution, hvorigen-
nem Guds ord er néet til os, med religigs ®refrygt. Selve sit from-
hedsideal opfattede han som en kirkelig arv, som den sgte kirke-
lige livsform, og troede derfor ogsé, at de profeter, der forkyndte
det, alle var kirkens tro og lydige bern. Den religiose folelse retter
sig mod institutionen, og den individualistiske tendens virker sa-
ledes med til at bekraefte kirkeautoriteten. Nar man da i den teore-
tiske opstilling kan pavise modstridende tendenser, s& ma det ikke
glemmes, at dette netop er teori. Selv gjorde han ikke disse ten-
denser til principper, der matte konfronteres, og som man méatte
velge imellem. Spendingen var udlignet i praksis — til fordel for
kirkeautoriteten. I teorien forblev den uudlignet, fordi den var ube-
vidst.

P4 denne baggrund vil det forstas, hvorfor Paulus Helie matte
blive en ensom mand under reformationskampen. Ud fra sin dybe
folelse af det forpligtende i sit fromhedsideal kunde han felge re-
formatorerne endog et meget langt stykke i deres kritik af mis-
brug og forfald i kirken og i kravet om reform. Men hans eget re-
formprogram sigtede mod en reform af det enkelte menneske[83].
Nar reformatorerne vilde reformere selve de institutioner, der havde
givet anledning til s4 megen misbrug, matte han regelmaessigt svare:

[81] Jfr. Engelstofts rammende formulering: » magis sensum animi pii quam
certum systema more Mysticorum sectatus ex utraque parte dimicantium quaedam
assumsit et magis rem practicam quam theoreticam disquisitionem curz cordique
habuite (De confutatione latina s. 35).

[82] Ikke uden grund bemarker Engelstoft: »Respect for det Bestaaende er en
Grunds®tning i al hans Ferd«; sml. f. eks. MMB, III, 144: »Inghen ting kand for-
baedris bode hasteliige oc well«.

[83] Se f. eks. SHM, II, 108,16-9. »Om Canon i Messen¢, IV, 27,19-22. »Om den
Lutherske Handels, V, 19,12-6. »Biskoppernes Gensvar«, IV, 125,21-4.



302 Th. Lyby Christensen

Misbrug ophaver ikke brug[84]. At kirken var fuld af synd, beted
ikke, at dens herre havde opgivet den. Den var stadig den institu-
tion, hvorigennem Helliginden virkede og talte, og brud med den
var derfor brud med den Helligand. — Og fuldt ud kunde han sam-
stemme med reformatorerne i at legge skriften til grund for det
teologiske arbejde. Ogsd han mente, at skriftens forsemmelse og
vrange brug var et af de tydeligste tegn pa forfaldet i kirken. Hans
motto »pia eruditio et erudita pietas« knyttede fornyelsen af skrift-
studiet og udrensningen af misbrugene sammen, ganske som refor-
matorerne gjorde det. Brevet til Petrus Ivari viser, hvor bittert han
i den anledning blev angrebet af de konservative. Men en endnu
bitrere modsetning 14 gemt i hans evige indvending mod reforma-
torerne: Vi er ikke uenige om skriften, dvs. om dens autoritet, men
om dens rette mening. Mens de forstod skriftprincippet eksklusivt,
matte hans opfattelse af forholdet mellem kirke og skrift fore til,
at hans skrifttroskab udfoldede sig inden for de rammer, som hans
kirketroskab satte. Skulde disse to hensyn synes at skere hinan-
den, vilde det for ham veare ret skrifttroskab at lade kirkens for-
tolkning afgere sagen — idet man saledes fulgte Helligdndens for-
tolkning af dens egne ord. Trods al ngdvendig kritik kunde han
derfor drive sit skriftstudium i det hab og i den forvisning, at det
kun vilde ramme misbrugene og saledes rense og styrke kirken,
ikke skade eller gdeleegge den. Men dertil brugte efter hans sken
reformatorerne skriften og forvandlede saledes det, han betragtede
som legemidlet for kirken, til et dreebende vaben imod den. Da
matte han erkende, at vrang brug af skriften kan vere varre end
slet intet brug[85], og fjendskabet matte blive uforsonligt.

Det kan ikke umiddelbart udledes af det foregiende, hvordan
Paulus Helie har stillet sig til den beundrede Erasmus’ krav om
bibelens oversettelse til modersmalene. Men man ter i hvert fald
regne med, at han har kendt det. Kommentarbindet til hans skrif-
ter oplyser, at han har brugt Erasmus’ 1523-overszttelse af Ny
Testamente til latin, hvori ogsa »Paraclesis« er aftrykt[86]. Alene

[84] Kommentarbindet anferer 11 henvisninger for denne s®tning (VII, 327).
Med samme ret kunde man tilfeje folgende: I, 265. 11, 33, 143, 176, 275-6, 279, 283.
III, 91, 98-9, 127, 181-2, 216-7, 261. V, 85,13-7. Evt. ogsa 319,13-23.

[85] MMB, III, 251.

[86] VII, 184, 188, 189 m. fl. st. — Ganske vist kom der ifelge Bibliotheca
Erasmiana, Nieuwkoop 1961, 2e serie s. 57-8 i 1523 ni udgaver af Erasmus’ latinske
overszttelse, hvoraf kun et komplet eksemplar har veret tilgengeligt for mig,
nemlig Frobens udgave, som kom i Basel i januar. De side 276 citerede ord star her
fol. Bb 1-Bb 2.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversetlelse, brug og misbrug 303

det, at Erasmus sa steerkt fremforte dette krav, ma have gjort ind-
tryk pa ham. Og vi har da ogsa i det mindste et vidnesbyrd om, at
han pé et vist tidspunkt virkelig har gnsket, at bibelen matte blive
oversat til dansk, nemlig fortalen til Frans Wormordsens overset-
telse af salmerne, som kom 1528, og hvortil Paulus Helies egen over-
settelse »Om Psalterens Kraft« var fgjet[87]. Frans Wormordsen
beklager her, at han er s uvant med dansk, og siger, at dette vilde
have kunnet ses pa oversattelsen, »Ther som then gode fader Lector
Paulus mijn gamble mestere haffde icke met sijn twnge som met
een gran fell hiwlpitt meg til at foge thette mit arbeijde effter
danscke maals naturlige eijedom. hwilcked han tilbeden giorde
meaget heller en mange aff hans wwenner sckule troo som hanwm
nw berobe thett hellige Euangelij fiende oc modstandere Nar han
altijdt giffuer thette arbeijde stor magt som wdi een retsindig me-
ning wdtrycker then hellige scrifft paa wor almenelige tale. Att han
aff sijn fornwfft merckelige besinder huess fruct ther wdaff kan
fodis. icke alsomeniste alle Danscke mendt till gode. Men oc saa
Swenscke oc norgscke. oc om nogre andre findis. huess maall som
haffuer almenig eijedom mett then danscke tale —«[88].

Nu er der adskillige uopklarede spergsmal forbundne med denne
udgivelse. Det er uklart, hvor omfattende Paulus Helies revisions-
arbejde har varet, og hvornar det er foretaget. Det er uklart, hvor-
vidt han var vidende om og billigede, at hans oversattelse blev ud-
givet sammen med Wormordsens. Det er et spergsmal, hvordan for-
holdet mellem de to i det hele var, da udgivelsen fandt sted; og
folgelig er det ogsd et spergsmal, hvordan Wormordsens tilsyne-
ladende sa venlige ord egentlig skal forstas[89]. Jeg finder det dog
rimeligst at folge Kristen Valkner, nar han opfatter dem som en
velment apologi for Paulus Helie over for de bibelhumanistiske
karmeliteres mistanke om, at han ikke lengere var deres mand.
Havde Wormordsens egentlige hensigt vaeret at bringe Paulus Helie
i vanskeligheder, matte han kunne finde langt enklere mader at
gore det pa. — Men det er yderst tvivlsomt, om Paulus Helie i 1528

[87] Jfr. III, 39-55.

[88] Dauids psaltere paa danske wdsat aff B. Francisco Wormordo Carmelita
(Rostock 1528), fol. A 4. — I citatet er forkortelser opleste. I lighed med, hvad der
er sket i Paulus Helie-udgaven (se VII, 202), er tegnet y med to punkter over
opfattet som identisk med tegnet ij.

[89] Se herom Kristen Valkner: Paulus Helie og Christiern II. Karmeliterkolle-
giets opplesning (Oslo 1963), s. 90-7.



304 Th. Lyby Christensen

kunde godkende dette referat af sin stilling[90]. Det kan derimod
meget vel veere dekkende for en tidligere fase af hans udvikling.
Henvisningen til betydningen af det skandinaviske sprogfelles-
skab bearer afgjort segthedens prag. Det turde veere ulige mere
sandsynligt, at den virkelig stammer fra hallenderen Paulus Helie,
hvis moder var af svensk afstamning, end at hollenderen Frans
Wormordsen selv skulde have opfundet den, det vere sig nu i god
eller i ond hensigt. Og selve samarbejdet tyder da ogsa pa, at han
virkelig, da det fandt sted, var venligt indstillet over for bibel-
oversattelser.

Men Paulus Helie skulde snart leere, at spergsmalet om skriftens
rette mening ikke alene var et spgrgsmal om fortolkning, men i hgj
grad ogsé et sporgsmal om oversattelser. I 1524 udkom i Wittenberg
den forste komplette danske og dermed den ferste komplette nor-
disksprogede oversettelse af Ny Testamente, iveerksat af den land-
flygtige Chr. IT og udfert af hans tro meend Christiern Vinter, Hans
Mikkelsen og Henrik Smith[91]. Hermed var det, der for Paulus
Helie havde stiet som en tiltalende mulighed, blevet til en hojst
ubehagelig virkelighed. Oversaettelsen var steerkt afhengig af Lu-
thers, hans to fortaler var aftrykt i den, og der var tilfgjet randnoter
og ordforklaringer af umiskendeligt reformatorisk preeg. Dertil kom
det brev til alle danske meend og kvinder, som Hans Mikkelsen
havde forfattet og indsat som fortale til apostelbrevene[92], og
hvori der rettedes voldsomme angreb pa gejstligheden, mens refor-
mationen pi det ngjeste knyttedes sammen med Chr. II's sag.
Verket matte siledes i sin helhed fremtraede som et politisk og
kirkepolitisk kampskrift, der p4 begge omrader talte en sag, der i

[90] Valkner mener, at samarbejdet er af @ldre dato, mens udgivelsen af det
skulde vare beserget af Wormordsen alene — uden Paulus Helies vidende og vilje.
Hypotesen forekommer sandsynlig, bl. a. fordi man herved vilde komme ud over
den vanskelighed, at Paulus Helie i 1526—7 kan have sa sterke betenkeligheder ved
bibeloversattelser, som vi skal fa at se i det felgende, og dog i 1528 selv deltage i
en sadan. Den er derfor lagt til grund for fremstillingen her. Men man mé sé ganske
vist forudsztte, at Wormordsen — méske i den bedste mening — taler mod bedre
vidende, nar han om Paulus Helies oversazttelse skriver: »Then samme bog haffuer
forneffnde Lector Paulus nw wdsett paa Dantsche oc ladit wdgangett met thenne
psaltere —« (fol. B 6). Vel skal man ikke presse ordet »nw« (jfr. Valkner s. 93); men
tilbage star dog ordene »ladit wdgangett¢, der dog vel tillegger Paulus Helie med-
ansvar for udgivelsen.

[91] Danske Bibelarbejder fra Reformationstiden, genudgivet i Facsimile af
Det danske Sprog- og Litteraturselskab, I (1950).

[92] Fol. Aa 2-Aa 4.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 305

hvert fald siden 1522 havde vaeret Paulus Helie inderligt imod. Da
han i 1526 skriver og i 1527 udsender sit svar til Hans Mikkelsen i
alle kristne danske mends navn, er tonen da ogsa tilsvarende heftig.
En randnote meddeler — om ikke just kort, s dog klart: »Hans
Mickilsen er listig, slett, falsck, snedig, forgifftig och sckalckactigy;
og for at undga al tvivl oplyser den foregaende, at »Luther gaar
Hans Mickelsen langt tilfornet i logen oc skalkhedt«[93]. At dom-
men ud fra disse forudsetninger ma blive hard, siger sig selv. Den
fordemmes allerede af sin hensigt, som jo simpelt hen er at vekke
opregr og ulydighed mod bade verdslig og gejstlig evrighed[94].
Dertil kommer, at selve overszttelsen er uforsvarlig, ikke alene pa
grund af sin kaetterske tendens[95], men ogsa fordi den rent sprog-
ligt er en uhyrlighed : »tw haffwer thet hwercken wdseth aff latijne
eller tydscke, men sompt aff thet ene oc sompt aff thet andet, oc
fordi haffuer tw stwndwm seett thet maal ther hwercken er Tydscke

eller Danscke ... Saa haffuer tw forwanled textin, ath the som ere
kloge, forstode the icke latinen, aff Danscken sckulde the icke bliffue
wijse«[96].

Men et er Hans Mikkelsen og den wittenbergske oversaettelse, et
andet det principielle spgrgsmal om oversattelser. Pa det giver
skriftet ikke noget klart svar; men betenkelighederne er til stede i
rigeligt mal. Paulus Helie fastslar, at han ikke misunder leegfolket
bibelteksten[97]. Naturligvis ma enhver kende si meget af skriften
og Guds ord, som angar hans salighed, og som han kan forsta[98].
Saledes er der vel neppe nogen, der nogen sinde har villet forholde
leegfolket kendskabet til Guds bud[99]. — Men at den menige mand
skulde kende, forstd og behandle hele skriften. — ja, var det end
sommeligt, sd er det dog ikke muligt. Hans Mikkelsen mener, at
skriften er umiddelbart forstielig for enhver. Men hvis det er til-
feeldet, hvorfor udsendte Kristus da sine apostle og deres efterfol-
gere, bisper og praster? Det vilde jo i s& fald have veeret nok at
udsende boger og lade kristendommen udbredes gennem selvstu-
dium. Hvis menigmand lige s& godt kan forstd skriften som de

[93] II, 35.
[94] II, 48.

[95] II, 48. 56,23-7.
[96] II, 48-9.

[97] II, 59.

[98] II, 60.

[99] 1I, 62-3.



306 Th. Lyby Christensen

lerde, hvorfor agtes da Paulus hgjere end de andre apostle for sin
skriftklogskabs skyld ¢ Hvorfor palegger han Timotheus at under-
vise ! Hvorfor rader Hans Mikkelsen selv sine lasere til hellere at
hore Guds ord end lese hans oversattelse[100]? Hvis skriften
virkelig er umiddelbart forstaelig for enhver, hvorfor skriver luthe-
ranerne da sa mange forklaringer til den, forklaringer, som under-
tiden ikke ligner hinanden mere, end en ko ligner en vejrmelle ?
Ja, ikke alene er reformatorerne i vild uenighed indbyrdes om skrif-
tens mening; men Luther er endog uenig med sig selv; hvoraf man
kan skeonne, at deres pastand om, at Helliginden oplyser skriftens
mening for enhver, er falsk; thi Helliginden er endragtigheds me-
ster og radgiver og ikke tvedragts. Men nar de vise og lovkyndige
ikke altid kan fatte dens mening, hvordan skulde da den uvidende
menige mand kunne det[101]? Hans Mikkelsens pastand, at alle
skal kende den, fordi alle har brug for Guds ord, er en begrebsfor-
virring, der vilde svare til, om han vilde kreve, at alle skulde veere
skomagere og skraddere, kokke og bryggere, fordi alle har brug for
kleder og sko, mad og drikke[102].

Og er Hans Mikkelsens standpunkt absurd, sa er dets konsekvenser
farlige. S& mangen hellig preest og munk, som Hans Mikkelsen ikke
er verdig at muge under, har ment, at det hverken var ngdvendigt
eller gavnligt, om legfolk kendte alle skriftens hemmeligheder. Nar
de forfangeligt begynder at spekulere pa de dybe spergsmal, som
det ikke er deres sag at lgse, ender de let i ketteri[103]. Og til risi-
koen for kaetteri kommer risikoen for mere tilfeeldigt misbrug. Det
er nu engang sadan, at jo helligere en ting er, des mere tilbgjelige
er folk til at misbruge den. Det lyder som en direkte replik til
Erasmus, nar han siger: »Kwnde werden ther aff forbeadris, giffue

[100] II, 60-2.

[101] II, 16-7.

[102] II, 59-60.

[103] II, 58-9. — I overensstemmelse med hele sit skriftsyn fremhaver Paulus
Helie gang pa gang, at kaettere altid kan fa skriften til at stette deres mening, og at
den saledes slet ikke i sig selv kan sikre mod katteri, saledes SHM, II, 11, 53.
SKG, II, 276. MMB, III, 104, 133, 252, 280. »En kristelig Forligelse«, V, 320. Til
tider kan han endda havde, at alle ketterier stammer fra overdrevet og respektlest
skriftstudium (MMB, III, 93. »Biskoppernes Gensvar«, IV, 116). Han er ikke blind
for, at sddanne katterier i mange tilfeelde begynder hos vildferte lerde, ikke hos
legfolk (II, 276); men han vil neppe af den grund betragte overszttelser som
mindre farlige, idet de giver legfolket mulighed for at lese teksten med den vrange
fortolkning i tankerne.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 307

thet Gud, ath then wijse som bonden qweder hoss sijn plog, och
qwinner nar the spinde aff rock, wore draghen oc wdsett aff then
hellige schrifft. Men . .. the schulde snarlighe saa ilde brwge schriff-
then, nar hwn waare kommen wdi waane, som the nw brwge hans
hellighe ded och pijne, hans werdighe fem wnder oc blodt, medt
dyre eder oc bespottilse, wdi drick, daabill, morderij, mandrab,
gerighed, och anden Guds forthernilse«[104]. Og efterhanden glider
Erasmus’ idylliske vision fuldsteendig i baggrunden til fordel for en
ganske anderledes mork forestilling om, hvad det vil betyde, om
bibelen kommer i hvermands hand: Om ogsa evangeliet har varet
forsomt, sa skal dog ikke bgnder og borgere, kreemmere eller bads-
mend, ryttere eller snaphaner komme det til gangs igen. Det ma
blive klerkenes sag, og det skal forega i »skolerne¢, — altsd gennem
det bibelhumanistiske arbejde pa universitetet. Men skal det trak-
teres i Abenbare kroer, badstuer, bartskerhuse, blandt drankere og
doblere, dansere og springere, hunde og hofmend, af skraeppere og
darer, pibere og legere, skomagere og skraeddere, blandt hvilke den
synes visest, som mest kan rabe, skraeppe og spotte, da skal det
aldrig komme til en endraegtig og ensindig ende[105].

Det meste af dette vil ramme ikke alene Chr. IT’s oversettelse,
men enhver. End ikke, hvor han taler om det bibelhumanistiske
arbejde for igen at fa evangeliet pa fode, er der tale om oversattel-
ser, men om udpraeget teologisk arbejde. Den klare afvisning far vi
ikke. Tvaertimod indremmer han to steder, at hvis Chr. IT’s over-
settelse havde veret sprogligt og dogmatisk uangribelig, havde den
dog i nogen grad kunnet forsvares[106]. Dgren holdes altsa stadig
pa klem. Men unxgtelig er det betenkelighederne, der dominerer
billedet.

Kristen Valkner har i den for navnte, glimrende undersggelse
fremsat den teori, at bruddet mellem Paulus Helie og hans disciple
skulde skyldes uenighed om hvermands ret til at lese bibelen pa
modersmalet. Anledningen skulde netop vere Frans Wormordsens
Psalter-udgave, og bruddet skulde altsa veere sket i 1528[107]. Hvis
denne teori er rigtig, kunde man vente at finde en klar afvisning

[104] II, 59. — Vi skal senere (s. 310) komme tilbage til det ejendommelige for-
hold, at Paulus Helie er sa angst for misbrug, skent hans yndlingssetning ellers
lyder: Misbrug ophaver ikke brug.

[105] II, 65-6.

[106] II, 49, 50.

[107] Anf. skr. s. 111-2.



308 Th. Lyby Christensen

af bibeloversattelser i skriftet »Mod Malmegbogen«, som er dateret
1530, men som dengang ikke kom i trykken. Valkner ngjes med at
konstatere beteenkeligheder, dog »av en slik art at de matte ramme
enhver bibeloversettelse som ble trykt til fritt bruk for lekfolk.
Maske kunde det forsvares at gi et skridt videre og regne med en
virkelig afvisning. Den star der blot ikke med rene ord, fordi spergs-
malet om bibeloversattelser her er keedet sammen med spergsmalet
om messen. Sammenkaedningen stammer fra Malmebogen, der under
redeggrelsen for de sendringer, der er sket i messen, ogsa oplyser,
at den nu holdes pa dansk, og erklerer det for godt og tilberligt,
om »all then hellige schrifft oc al guds tienneste, ther almindelige
sker«, kunde vare pi modersmalet[108]. Folgelig kedes de to
sporgsmal ogsd sammen i Paulus Helies svar[109]. — Han fastslar
her, at ingen har noget imod, at menigmand leser den hellige skrift
i oversattelse, nar det sker som forberedelse til at hgre pradiken
over den laeste tekst. Men, fortsetter han, mange vise mend er i
stor tvivl om, hvorvidt det er gavnligt, »nar driistige folck tage ther
wdaff stor orsage, till at demme paa the stocke lerdom, wdi huilcke
the haffue platt inthet forstand«. Men det var jo netop efter hans
skon det, der skete, nar borgmestre og rad begyndte at reformere
deres byer pa egen hand under henvisning til bibelen[110]. - Endnu
engang fremhsever han det urimelige i, at legfolk, der savner ekse-
getisk trening, skulde kunne fastsla skriftens rette mening, nar
fagfolk ikke altid kan det. Han indrgmmer, at vi tit og ofte fgjer
den menige mand i en god mening, men fortsetter, at hvis denne
gode mening far en skadelig virkning, vilde der dog veere en meget
bedre mening i ikke at fgje ham. Nar man beteenker, hvordan han
matte bedemme udviklingen indtil 1530, ma dette pege frem mod
en afvisning. — Nu felger ganske vist en erklering om, at det aldrig
har vaeret forbudt at lese bibelen i oversaettelse, tvaert imod: hele
bibelen har i lang tid vaeret oversat pa mange sprog og er leest uden
indvendinger. Men en konstatering af, hvordan tilstanden er, siger
jo ikke ngdvendigvis noget om, hvordan forfatteren mener, den
burde vare. Jeg tror ikke, det er tilfzeldet her. Bemszrkningen er
simpelt hen et svar pa Malmgbogens pastand, at kirken har forbudt
bibelleesning p4 modersmalet[111]. Den tilbagevises lettest ved en

[108] Peder Laurenssen: Malmebogen, udg. af H. F. Rerdam (1868), fol. 22r.
[109] III, 115-20.

[110] Jfr. {. eks. Malmebogen fol. 3v—4r.

[111] Jfr. Malmebogen fol. 22r: »— siden menigheden er forment oc fra tagen



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversattelse, brug og misbrug 309

henvisning til de faktiske forhold. Men denne tilbagevisning star
som en sidebemerkning, et indskud i den egentlige argumentation.
Det ma vare berettiget at opfatte den som et »selv om det faktisk
ikke er forbudt legfolket at lese bibelen (og Malmgbogens pastand
saledes er logn) .. .«; og forst efter dette indskud fortsztter tanke-
gangens hovedlinje: s nager det dog nogle gode mend, at den nu
skal lzses af hver mand, nu, da den er oversat af kaettere. At disse
ketterske oversettelser i virkeligheden har gjort enhver oversset-
telse farlig, fremgar af det folgende: Katterne haevder, at latinen
skjuler sandheden. Men det vil jo i Paulus Helies mund blive til, at
den forhindrer katteriets udbredelse[112]. Konsekvensen ma vare,
at man fastholder latinen; og dette synes mig da ogsa at sta klart
nok udtrykt umiddelbart efter: »Thet som Blondus scriffuer, huore
att sanctus Hieronijmus wds®tte messen paa thet Sclauonische
maall[113] gier meg wiiss, att thet schulde fordi nw icke skee.
Haffde thet icke bleffuet mijsbrugett, tha wore then seed end nw
wed magtt«. Og sa folger — forbleffende nok — en meget kraftig
erklering om, at Paulus Helie hellere vil indlade sig pa eksperi-
menter med noget nyt, end han vil ga med til at fastholde noget
oprindelig godt, som er kommet i misbrug. Altsa: Misbrug ophever
brug!

Efter ordlyden gelder afvisningen altsd kun messen. Det kan
synes pafaldende, at Paulus Helie ikke omtaler Malmgbogens umid-
delbart foregdende argument, at Hieronymus ogsd oversatte bibe-
len pa »sit eget dalmatisk maal«[114]. Det kunde opfattes saledes,
at han gar uden om det for ham serligt pinlige problem om skriften.
Men i betragtning af, at han ikke har holdt de to spegrgsmal klart
ude fra hinanden, og i betragtning af de premisser, der allerede er
anfert for en afvisning ogsé af skriftens oversaettelse, ma det dog
veere mest nerliggende blot at opfatte det som en forenkling. Af-

scrifftens wnderstand, oc them vchristelige forbudet, atth the maa icke haffwe
schrifften oc lese paa menig mandts twngemaal«. Fo). 22v: »The sige nw saa vore
forblinnede Pawens klercke oc tilhengere, att scriften maa icke widhes eller han-
teres aff hwer mand«.

[112] Jfr. SHM, II, 47-8.

[113] Jfr. Malmebogen fol. 22v.

[114] Det var ikke usedvanligt at anfere dette til fordel for bibeloversettelser.
Det bruges ogsé hos Frans Wormordsen (Psalteret fol. B 3v) og hos Hieronymus-
kenderen Erasmus i hans forsvar mod Sorbonnes fordemmelser 1526 (Opera IX,
871 B). Det er maske fra ham, argumentet oprindelig stammer.



310 Th. Lyby Christensen

visningen af det ene Hieronymus-eksempel ma indebaere afvis-
ningen af det andet. Nar han velger messen som eksempel, ma det
skyldes, at den kan demonstrere, hvad han her gnsker at sla fast:
at misbrug ophaver brug. Denne regel var jo efter hans mening
virkelig blevet effektiv for messens vedkommende, derimod ikke for
skriftens; men at han mener, den burde blive det, skulde dog vist
veere klart.

Vi kan altsa sla fast, at Paulus Helie er alt andet end konsekvent;
og selvmodsigelsen bliver ikke mindre sldende, nar man tenker pa,
at han netop tidligere har brugt de leerdes eventuelle misbrug af
bibelen til at demonstrere, at misbrug ikke ophsever brug[115].
Ikke kolig logik var hans sag, men nidkeaerhed for, hvad han holdt
af. Man kan derfor vel med J. Oskar Andersen hevde, at den nega-
tive seetning »Misbrug ophsever ikke brug« er »maksime« eller »grund-
setning« for ham[116]; men det ma sd samtidig geres klart, at
»maksime« ikke er det samme som »dogme«. Hvis omstendighederne
taler derfor, kan den modsatte, positive setning ogsa bruges[117].

At inkonsekvensen dukker op netop her, kan belyse den skeer-
pede situation, Paulus Helie star i. Latinen skjuler sandheden, siger
keaetterne. Det betyder, at far de bibelen oversat, er de i stand til
at bortfortolke den @=dle, af Helligdnden indblseste mening, der kun
vilde kunne gavne kirken, og fa teksten til at stette deres eget,
kirkegdeleggende keetteri i stedet[118]. Og da skaden nu er sket,
og de hellige skrifter allerede foreligger i oversattelser, beregnet pa
kettersk fortolkning, mens katterske synspunkter behersker bor-
gerstanden i hele byer, sa vil kaetteriet ogsad uvegerligt komme til
at bestemme diskussionen, og menigmand vil stadig leese det ind i
teksterne, selv i uangribelige oversattelser. Men hermed er man jo
langt ude over, hvad Paulus Helie forestiller sig, nar han udslynger
sin »maksimes, idet der her ikke blot er tale om at bruge teksterne

[115] SKG, II, 276.

[116] Anf. skr. s. 71 og 85.

[117] Det skal indremmes, at den negative s®tning forekommer tiest. Den
positive regel udvikles udferligt og med eksempler i »En cristhen forstis leres, I,
124-7, jfr. V, 219-22 (efter Erasmus). Endvidere optrader den i SHM, II, 23,11-3.
MMB, III, 64,9-11 — 108,8-14 — 115,25-30 (den i teksten omtalte sammenhang),
118 (det citerede sted — der i evrigt afskrives i »En kristelig Forligelse«, V, 308-9),
188. »Biskoppernes Gensvar«, IV, 240,24-6 (efter »dr. Stagefyr«). Ejendommeligt
nok synes den ogsé at ligge bag formuleringen V, 85,20-3 — lige efter den negative
regel. — Ang. forekomsten af denne se s. 302, note 84.

[118] Jfr. III, 134-5.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 311

forkert, men om at f& dem til at sige det modsatte af deres =dle
mening. Og s& mé man dog vist hellere »i en bedre mening« standse
det, der maske var pabegyndt i en god mening: at oversatte de
hellige tekster til modersmalet. Ikke principielt, men under de i
1530 herskende forhold er Paulus Helie imod bibelens overssttelse
til dansk.

Trods sin store beundring for Erasmus synes han altsid at vare
endt med bevidst at tage afstand fra ham pa dette punkt. At Hel-
liganden taler gennem Erasmus, betyder ikke, at den altid ger det.
Netop hans selvsteendighed hindrer ham i at veere slavisk bundet til
sine profetskikkelser. Sa afhangig af dem blev han aldrig, at de
kunde beholde deres autoritet, hvis dette for ham at se bragte kir-
ken i fare.

I 1528 befandt en engelsk humanist sig i samme situation, som
Paulus Helie havde befundet sig i to ar for, da han svarede pa Hans
Mikkelsens brev. Den engelske praest William Tyndale var i 1524
draget til kontinentet, hvor han, der i forvejen havde haft here-
tiske tendenser, blev ivrig lutheraner. Han oversatte her Ny Testa-
mente til engelsk, og fra foraret 1526 blev oversattelsen smuglet ind
i England og solgt i stort antal. Tyndales tekstgrundlag var heller
ikke uangribeligt, malt med moderne malestok; dog var det langt
bedre end grundlaget for Chr. II's Ny Testamente, bl. a. fordi Tyn-
dale som graskkyndig kunde drage nytte af Erasmus’ udgaver.
Dertil kom hans ypperlige sprogbegavelse, der gjorde oversettelsen
til intet mindre end en milepel i engelsk sproghistorie. Ogsa han
havde forsynet sin tekst med skarpt polemiske glosser og margina-
ler, og dette i forbindelse med oversattelsens kvalitet matte gore
det hele til en for kirken ganske alvorlig sag.

Det engelske hierarki var klar over faren. Allerede fra Wyeclifs
tid havde bibelovers®ttelser vaeret brugt som vaben mod gejstlig-
heden, og man var skredet ind imod dem[119]; og stadig levede i
lollardiske kredse en brandende interesse for bibelen pa modersmalet.
Heller ikke det specielt lutherske problem var man ukendt med.
Luthers egne skrifter var tidligt begyndt at dukke op i England - i
1521 fandt de forste bogbal i den anledning sted —, og stadig disku-

[119] Se s. 277. — Til det folgende jfr. f. eks. H. Maynard Smith: Henry VIII
and the Reformation (London 1948), iser s. 239, 248-75 og 298-304, og E. G.Rupp:
Studies in the Making of the English Protestant Tradition (Cambridge 1947), iser
s. 1-38.



312 Th. Lyby Christensen

teredes de lutherske tanker med den sterste iver, iser blandt de
yngre teologer i Cambridge. Hertil kom en vis antiklerikal stemning
blandt borgerne i London. Der var saledes god grund til at frygte
ubehagelige folger af Tyndales oversattelse. Arkebiskop William
Warham og Londons Biskop Cuthbert Tunstall prevede da ogsa pa
at undertrykke den med forbud, opkeb, bogbal, predikener og
advarsler til Londons boghandlere, mens kardinal Wolsey forsggte
ved diplomatiske henvendelser at hindre trykning af nye oplag.
Men alt var forgeves. Ogsa dengang virkede bogforbud snarest som
reklame for de pagzldende bgger. Og de katterprocesser, der i
arene 1526-8 fortes dels mod lollarder, dels mod Cambridge-folk
som Robert Barnes og Thomas Bilney, bidrog ogsa snarere til at
oge den religigse uro end dempe den. Der matte settes en virkelig
modoffensiv ind mod kaetteriet; og i 1528 udstedte da Tunstall til-
ladelse til at eje og leese kaetterske bager til sin gode ven, Sir Thomas
More, hvorved denne sattes i stand til at optage en litterser polemik
med Tyndale[120].

Det var en af Englands ypperste mand, der siledes kaldtes til
kamp mod kaetteriet. Fodt i 1478 som sen af en davaerende sagforer,
senere dommer, havde Thomas More faet en glimrende uddannelse
forst hos aerkebiskop Morton, senere i Oxford. Efter faderens gnske
vendte han 1494 tilbage til London for at blive uddannet som
jurist; men ved siden af studierne plejede han ivrigt bade humani-
stiske og teologiske interesser. Saledes skaffede han sig i disse ar
betydelige kundskaber i greesk. De fremragende humanister John
Colet, William Grocin, Thomas Linacre, William Lily og forst og
fremmest Erasmus var hans nare venner. Steerkt draget af det reli-
gigse liv overvejede han en tid at blive preest og boede i fire ar
hos karteusermunkene i London, dog uden at aflegge munkelsf-
terne. Sin dybe religigsitet opgav han aldrig. I sine senere ar bar
han hemmeligt en harskjorte under sine kleder. — Dette hindrede
dog ikke, at han fra sin ungdom i erkebiskoppens hus og til sin ded
var kendt for at vere en ualmindelig munter og vittig mand, hvilket
ogsd undertiden ses af de littersere arbejder i humanistisk stil, han
skrev i sin ungdom. I 1516 udsendte han det glimrende, socialfiloso-
fiske tankeeksperiment om fantasilandet »Utopia«, der ikke alene

[120] The Correspondence of Sir Thomas More, udg. af Elizabeth Frances
Rogers (Princeton 1947), s. 386-8. — Dette vark citeres herefter »Corr.« med hen-
visning til side, evt. ogsa linje.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversetlelse, brug og misbrug 313

kom til at grundlegge en tradition for behandlingen af samfunds-
spergsmal, men som ogsa selv har gjort sig geeldende i den teoretisk-
politiske debat lige til vor tid. I konsekvens af sin humanistiske
interesse og sit nere venskab med Erasmus forsvarede han i 1515
denne over for Martin van Dorp[121], sandsynligvis med sterre
held end Erasmus, hvis selvforsvar ikke gjorde indtryk pa Dorp;
men efter Mores indleg i striden trak han uforbeholdent sine an-
greb pa Erasmus tilbage[122]. Ogséa senere matte More rykke ud til
forsvar for sin ven[123], ligesom han i 1518 forsvarede studiet af
graesk over for de konservative »trojanere« i Oxford [124]. Men ogséa
mod lutherdommen vendte han sig. I 1523 greb han under pseudo-
nymet William Ross ind i striden mellem Luther og Henrik VIII
pa den sidstes side, og et par ar efter polemiserede han mod Bugen-
hagen[125].

Efter at have opgivet at blive praest virkede han som sagferer,
senere under-sheriff i London, efterhdnden ogsa som politiker. Fra
1504 var han medlem af underhuset, fra 1523 speaker. Gentagne
gange tog Henrik VIII ham i sin tjeneste ved diplomatiske mis-
sioner; i 1517 udnevnte han ham til medlem af Privy Counecil, i
1521 til under-treasurer og knight, og senere kom adskillige andre
hgje poster; bl. a. blev han high steward for begge universiteterne,
og kongen behandlede ham efterhanden som en af sine fortroligste
venner. I 1529 blev han som den forste l,egmand i Englands histo-
rie lordkansler. Men da var allerede Henrik VIII’s segteskabssag
under opsejling, den, der skulde blive anledning til kongens brud
med paven og dermed ogsa blive Mores skeebne. Efter »The Sub-
mission of the Clergy« 1532 nedlagde han sit embede, og da han i
1534 negtede at aflegge en loyalitetsed, der indebar en underken-
delse dels af Henrik VIII’s egteskab med Catherine, dels af pavens
myndighed i England, blev han fengslet. Under feengselsopholdet
blev han anklaget for at have bestridt suprematiaktens berettigelse
og blev efter en tvivlsom proces dedsdgmt for hgjforreederi og hals-

[121] Se s. 275, note 4.

[122] Mores indleg: Corr. 27-74. Dorps tilbagekaldelse skete i »Oratio in prae-
lectionem diui Pauli¢, holdt 1516, udgivet i Antwerpen 1519. Se Erasmus’ og Mores
anerkendende breve til ham i anledning af tilbagekaldelsen: EE II, 438 og Corr.
164-5.

[123] Corr. 137-54, 206-12 samt 165-206.

[124] Corr. 111-20, jfr. EE III, 948,182-219.

[125] Corr. 323-365.



314 Th. Lyby Christensen

hugget 1535. Beretningen om hans sjelsstyrke og ro, der end ikke
pa skafottet lod ham glemme sig selv eller den for ham sa karak-
teristiske harmoni mellem religigsitet og humor, har til alle tider
aftvunget dyb respekt. Ikke underligt, at han er blevet genstand
for en formelig kult fra engelske katolikkers side — han kanonise-
redes da ogsa i 1935 — men ogsa for ikke-katolikker er han blevet
stdende som noget ner den ideale engleender[126].

More arbejdede hurtigt. Endnu i 1528 havde han afsluttet »A
Dialogue concernynge heresyes and matters of religion ...« og i
1529 kom den i trykken. I 1530 udsendte Tyndale »An answere unto
Sir Thomas Mores dialoge«, hvorpa More svarede i den enorme
»The Confvtacion of Tyndales Avnswere«, af hvilken de tre forste
»bager« udkom 1532, de fem folgende i 1533, mens et fragment af en
niende »bog« forst blev udgivet af William Rastell i 1557. Men
endnu i senere skrifter, »The Apology« 1533 og »The Debellacyon
of Salem and Bizance« s. 4. vender More tilbage til striden med
Tyndale og hans meningsfeeller[127].

Problemet om overszttelse af bibelen behandles iser i »Dia-
logue«, der, som navnet angiver, er formet som en samtale.
More beretter i indledningen, at en af hans venner har sendt
en ung mand, kaldet Sendebudet (The Messenger) til ham for
at here hans mening om tidens religisse brydninger. I en time-
lang samtale, undertiden afbrudt af maltider og spadsereture
i haven, en enkelt gang af en lengere pause, gennemdreftes
de brendende sporgsmal. Bagefter skriver More samtalen ned, lader
teologisk uddannede venner gennemse den og lader den ga i tryk-
ken. — Samtaleformen er efter alt at demme en fiktion; men det
samme stilistiske mesterskab, som fik adskillige i samtiden til at
opfatte »Utopia« som en virkelig rejsebeskrivelse og udbede sig en
naermere angivelse af, hvor landet 14, ger sig ogsa gzldende her, sa
at fremstillingen foles som en virkelig diskussion med realistisk
klingende misforstaelser og gentagelser, krydret af illustrerende
anekdoter, indslag af barsk humor og drilske udfald parterne imel-

[126] Se f. eks. R. W. Chambers: Thomas More (The Bedford Historical Series
II, London 1949), s. 277 og 351.

[127] Titlerne pa Mores verker er her anfert efter "The Workes of Sir Thomas
More Knyght ... wrytten by him in the Englysh Tonge«, udg. af William Rastell
(London 1557). Denne udgave betegnes herefter YEW¢. Dele af den er genoptrykt i
facsimile, vedfojet en version med moderniseret, men inkonsekvent retskrivning, i
»The English Works of Sir Thomas More« I-1I, udg. af W. E. Campbell (London
1931).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversalttelse, brug og misbrug 315

lem. Sendebudet antager efterhanden ret tydelige traek for laeseren.
Han er ikke alene en vel orienteret mand, men han er ogsa ganske
uimponeret og meget oppositionelt indstillet. More misteenker ham
endog i begyndelsen for at vere lutheraner[128]. Vi vilde vel sna-
rere kalde ham biblicist. Hans skriftprincip virker underligt meka-
nisk, sammenlignet med Luthers[129]; men netop pa denne bag-
grund ma naturligvis diskussionen om skrift og kirke og om Tyn-
dales oversazttelse blive swrlig grundig. — Alt ender naturligvis
lykkeligt med, at Sendebudet erklerer sig overbevist om katolicis-
mens sandhed og kaetteriets vildfarelser; men det ma indrgmmes,
at kritikken af kirken fremfgres klart og sterkt, si steerkt, at det i
visse tilfaelde kan vere et spergsmal, om Mores omhyggelige gen-
drivelse virkelig er overbevisende.

Msiske er der flere grunde til den realistiske tone, der praeger
»Dialogueq, end blot stilkunst. More havde en svigersen ved navn
William Roper, om hvem Nicholas Harpsfield beretter, at han, da
han blev gift med Mores yndlingsdatter Margaret, var »a meruailous
zealous Protestant«[130]. Hans omvendelse til lutherdommen skil-
dres i udtryk, der minder en del om Luthers krise i klosteret, og
som karakteristisk for hans vildfarelser navnes dels leeren om ret-
feerdiggorelse af tro alene, dels, at han vragede kirkens seedvanlige
fromhedsgvelser og forsomte gudstjenesten for i stedet at ruge over
en luthersk bibel som den eneste kilde til visdom. Brendende af
iver og »puffed vp with pride« kastede han sig ind i debatter med
teologerne og segte at komme til at predike offentligt, idet han
mente sig i stand til at overbevise endog de leerdeste. Som folge heraf
blev han indstavnet for kardinal Wolsey, men slap af hensyn til
More med en advarsel, mens hans feller blev tvunget til at afsveerge
offentligt. Dette deempede dog pd ingen méde hans iver. — Det er
indlysende, at denne sag méatte vere overordentlig pinlig for More,

»A Dialogue concernynge heresyes . . .« og »The Confvtacion ...« vil blive citeret
efter EW, idet dog forkortelser er opleste. I noterne betegnes de henholdsvis som
»DCH¢ og »Conf.«. Ved DCH henvises der til bog, kapitel og side i EW, mens der
ved Conf. henvises til bog og side. »"The Apology« citeres efter Arthur Irving Tafts
udgave (Early English Text Society, Original Series nr. 180, London 1930), herefter
betegnet som »Taft«. Der henvises her til kapitel og side, savel i Taft som i EW.

[128] DCH I, 1 (EW 111 G).

[129] Se f. eks. DCH I, 20 (EW 146 A-C) og I, 26 (EW 164 A).

[130] Nicholas Harpsfield: The life and death of Sr Thomas Moore ..., udg. af
E. V. Hitchcock (Early English Text Society, Original Series nr. 186, London 1932),
8. 84-90.

21



316 Th. Lyby Christensen

iser da det unge par ogsd efter giftermalet vedblev at veere med-
lemmer af hans husstand ; og han har utvivlsomt gjort sit bedste for
at f4 svigersennen fra katteriet. Der falder pd denne baggrund et
ganske sarligt lys over Ropers senere erklering, at han aldrig har
set, More vred [131]. — Men efter nogen tids forleb, forteller Harps-
field, opgav More og sagde under en fortrolig samtale til sin datter:
»Megge, I haue borne a longe time with thy husbande; I haue rea-
soned and argued with him in those pointes of religion, and still
geuen to him my poore fatherly counsaile; but I perceaue none of
all this able to call him home; and therfore, Megge, I will no longer
argue nor dispute with him, but will cleane geue him ouer, and gett
me another while to God and praye for him«[132]. Post hoc eller
propter hoc: Roper indsd kort efter sin vildfarelse og vendte tilbage
til katolicismen. I Mores senere &r var han og Margaret hans ner-
meste fortrolige og sikre stotter for katolikkerne. Efter Mores ded
horte de til den kreds af hans nere venner og sleegtninge, der pietets-
fuldt vernede om alle minder efter ham, utvivlsomt med det dob-
belte formél at holde mindet om ham i live og dermed ogsd at
stotte den katolske sag under de folgende &rs omveltninger. Bade
Ropers og Harpsfields biografier og Rastells udgave af Mores en-
gelske skrifter mé ses som udslag af disse bestrabelser.

I »Dialogue« beretter More, at han har kendt »right good witz,
som dels af dovenskab, dels af stolthed (pride) har kastet vrag pé
al anden leerdom end den hellige skrift, idet de har overbevist sig
selv om, at dette er ret, enfoldig kristendom. Men derefter har stolt-
hedens &nd taget magten over dem, og da de ikke har kunnet gere
sig bemerkede ved at docere sidanne sandheder, som alle kender,
har den drevet dem til at lancere »paradoxis and strange opinionse,
som de stotter pd vilkdrligt fortolkede skriftsteder uden at lade sig
rokke af, at hele Kristi kirke siger det modsatte. Og nir de sdledes
er kommet ind pd det forkerte spor, »thei take the bridle in the
teth, and renne foorth lyke an hedstrong horse, that all the world
can not plucke them backe«[133].

Det er netop med disse ord, Harpsfield beskriver Ropers fra-

[131] »Whom, in xvj yeares and more, being in house conuersant with him, I
could neuer perceive as much as once in a fvme« (William Roper: The Lyfe of Sir
Thomas Moore ..., udg. af E. V. Hitchcock (Early English Text Society, Original
Series nr. 197, London 1935), s. 36,3-5).

[132] Harpsfield s. 87,18-24.

[133] DCH I, 22 (EW 149-50, citatet: 150 B).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversellelse, brug og misbrug 317

fald[134]. I betragtning af, at bdde Roper og Harpsfield harte til
kredsen bag Rastell-udgaven, som de begge henviser til[135], kan
denne overensstemmelse neppe vere en tilfaldighed. Harpsfields
ord mi vere citat af More, og det vil vere naturligt ogsd at
opfatte dem som en fortolkning, siledes at Harpsfield mener, at
More med de omtalte »good witz« bl. a. har teenkt p4 Roper. Mores
ord om dem er ganske vist skarpe; men ikke skarpere end Harps-
fields om Roper. I gvrigt skrev Harpsfield sin biografi pd opfor-
dring af Roper, til hvem han ogsd dedicerede den, ja, Roper skrev
endog sin som kilde for Harpsfield [136]; s& fortolkningen gir sand-
synligvis tilbage til Roper selv. — Men har More séledes under ud-
arbejdelsen af »Dialogue« haft svigersennens tidligere vildfarelser i
tankerne, ma det ogsd vere rimeligt at antage, at reminiscenser af
deres gamle diskussioner dukker op i samtalen mellem More og
Sendebudet. Ved denne antagelse kunde man i hvert fald komme
ud over den psykologiske gdde, at More, der med en si breendende
alvor sgger at presse de synspunkter igennem, som han i bogstavelig-
ste forstand anser for ene saliggerende, samtidig skulde kunne
sidde og opfinde si studentikost drilagtige kommentarer, som han
legger Sendebudet i munden.

Da ligheden mellem Mores situation i 1528 og Paulus Helies i
1526 er s slaende, kan det ikke undre, at der ogsa findes ligheds-
punkter mellem deres verker. Begge forsikrer, at modpartens over-
sxttelse er bade sprogligt og dogmatisk uforsvarlig, om end der af
gode grunde laegges mest vaegt pa det sidste hos More[137]. Den
endelige dom er lige knusende i begge tilfaelde. Det vilde veere hab-
lgst at gere Tyndales oversattelse brugbar, erklerer More. Lige-
som man hellere ma vave et helt nyt stykke tej end begynde at sy
hullerne i et net sammen, siledes man man ogsd hellere lave en
helt ny oversattelse end begynde at rette fejlene i Tyndales[138]. —
Det er ogsa klart nok, at de to forfattere bevaeger sig i samme tanke-
verden. Den felles humanistiske baggrund ses f. eks. af, at de begge
kan illustrere deres synspunkter med @sopiske fabler[139]. At de

[134] » he tooke the brydle into the teeth, and ranne forth like a headstronge
horse, harde to be plucked backe againe« (Harpsfield s. 84,9-10).

[185] Roper s. 73,19-20 — 84,11 og 99,14. Harpsfield s. 100,15-20.

[136] Harpsfield s. 3-6.

[137] DCH III, 8-10 (EW 220-4).

[138] DCH III, 10 (EW 224 A-B).

(139] Et enkelt eksempel skal n®vnes, idet det vistnok ikke for er erkendt, at



318 Th. Lyby Christensen

ogsa begge kan anfere bibelcitater i rigt mal, er en selviglge. Men
ogsd de oldkirkelige feedre spiller en fremtraedende rolle for dem
begge ; og nar More skal argumentere for disses trovaerdighed, finder
vi adskillige tanker, der minder om Paulus Helie, f. eks. at skrift-
fortolkeren kendetegnes ved foreningen af fromhed og lerdom, at
der ma tilleegges den fortolkning, der stottes af traditionen og majori-
teten, afgorende vaegt, at en hellig livsfarelse og iseer kraftige ger-
ninger er tegn pa Guds serlige nade, hvorfor der ogsa ma tillegges
den pageldende serlig autoritet som fortolker. Dog har disse over-
vejelser mindre selvsteendig betydning hos More end hos Paulus
Helie, idet More udtrykkeligt underordner dem under spergsmalet
om kirkens autoritet [140]. — Og da More og Sendebudet gennem en
lang diskussion om helgener, billeder, valfarter og mirakler er naet
dertil, at man ma finde et faelles udgangspunkt for at komme
videre, finder vi hos More en ret ngje parallel til Paulus Helies
synspunkt, at udgangspunktet méa vere skrift og skel, og at uenig-
heden i virkeligheden geelder fortolkningen af skriften: »For we
muste agre in reson wher faith refuseth it not. And ouer that we
shall agree vpon the hole corpus of scripture, as well the new testa-
ment as the old. But in the interpretation we may paraduenture
styck, Is it not so? Yes quod he«[141]. — Men da problemet om

P. H. her hentyder til Asop. Det drejer sig om en fabel, som More refererer pa
folgende made: Enhver baerer to seekke over skulderen. I den, der heenger pa brystet,
lzgger man andres fejl og betragter dem derfor ofte. Sine egne fejl leegger man i
den anden og svinger den om pé ryggen, hvorved man selv — men ikke andre —
taber den af syne (Jfr. Esope: Fables (udg. for ’Association Guillaume Budé af
Emile Chambry, Paris 1927), s. 133). Bade More og P. H. bruger den som svar pa
anklager mod gejstligheden og som appel om at lade en eventuel reformation besta
i styrkelse af den personlige fromhed.

More citerer fabelen i DCH III, 11 (EW 225D), P. H. i SKG, II, 195,9-12,
»Biskoppernes Gensvar«, IV, 140,26-8 og i »En kristelig Forligelse«, V, 263,5-10.
De to sidstnevnte steder er efter forleg, jfr. henholdsvis »Confutatio Lutheranismi
Danici« 8. 96 og Opera V, sp. 498 E. P. H.’s egen hentydning til den i SKG er ret
vag, men dog vist klar nok til at kunne erkendes, iser da vi fra andre steder ved,
at P. H. kendte Asop. Det tyder ogsa pé, at han kender den, nar han oversztter
Erasmus’ »suam inspiciat manticam« med »haffuer syne egne synder for eghenc.
Ellers vilde Erasmus’ udtryk jo vere uforstaeligt for ham.

I alle tilfzzlde mé det betragtes som en fejl, at kommentarbindet nevner IV, 140
i en reekke citater, der skal illustrere ®gte dansk taleméade hos P. H. (VII, 212,
jfr. 210).

[140] DCH I, 28 (EW 171 A-D).

[141] DCH I, 18 (EW 141 G).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 319

fortolkerautoriteten kort efter tages op til principiel behandling,
viser forskellen sig, idet More meget hurtigt og preecist kan besvare
dette for Paulus Helie si indviklede sporgsmal: Fortolkerautorite-
ten ligger hos kirken! Han er ganske vist klar over, at spgrgsmalet
er bade omstridt og vanskeligt, og derfor optager diskussionen
herom og om hele forholdet mellem skrift og kirke ogsa temmelig
megen plads[142]; men Mores eget standpunkt er urokkeligt: Kir-
ken er Guds reprasentant over for mennesker og har derfor absolut
autoritet over den kristnes tro og liv, herunder ogsa over hans
forstaelse af skriften[143]. Ved denne evige ordning holder Gud
det menneske, der ved hovmodigt kundskabsbegeer faldt i synd, nede
i ydmyghed, idet han demonstrerer hans vankundighed for ham ved
at forpligte ham til at tro ikke alene skriften, men ogsé kirken og
dens fortolkning af skriften, endog imod hans egen fornuft[144].
At kirken har denne enestadende autoritet, demonstreres omhygge-
ligt bade med fornuftgrunde og ud fra skriften, iser loftet i dabs-
befalingen[145]. Og med vanlig omhu far More endog gjort op-
maerksom pé, at han udmerket ved, at disse redeggrelser ikke er

[142] DCH I, 20-31 (EW 145-77) samt III, 1 (EW 203-6).

[143] »And thus it appereth that not onely Christ is the man that ye be sent
vnto and commaunded by god to beleue and obey, but also the churche is the per-
son whom ye be by Christ commaunded to hyre and beleue and obey. And therefore
if ye will in faith or lyuynge or auoydynge of all damnable errour (that ye might
fall in by mysseunderstandynge of scripture) take a sure and vnfallyble way, ye
must in all these thinges hyre beleue and obey the churche, which is as I say the
person whom Christ sendeth you to for the sure solucion of all such doubtes, as to
the man in whose mouth he speketh him selfe, and the holy spirite of his father in
heuen.« DCH I, 27 (EW 168 D-E).

[144] »And therfore are we bounden not onely to beleue agaynste our owne
reason, the poyntes that God shewed vs in scripture, but also that God techeth
his churche without scripture againste our owne mynde also, to gyue diligent
hyrynge, ferme credence, and faithfull obedience to the church of Christ, con-
cernyng the sense and vnderstandinge of holy scripture ...« DCH I, 27 (EW
168 F-G).

[145] DCH I, 28-9 (EW 171-4). — Fornuftsbeviset rekapituleres i kap. 28
(EW 172 D-E) pa folgende made: »Than sythe ye grant that the church shal euer
endure, and that it could not endure without the knowlege of such thinges as may
please god, nor those thinges can bee all knowen yf knowledge lacked of those
thinges that god byndeth vs to beleue, nor the knowledge of them any thyng serue
to the knowledge and warnyng geuen vs of goddes pleasure, but yf we not onely
can tel them but also beleue them, whiche beliefe ye graunte is called faith, of this
it consequentlye foloweth that the churche all wayes hath and all wayes shall haue
the knowledge and belief of such thinges as God will haue it bounden to beleue.«



320 Th. Lyby Christensen

beviskraftige i sig selv, kun hvis man forudsstter troen, som fas
ved »secrete inspiracion« af den Helligind [146]. Dette kommer saer-
lig klart frem, da Sendebudet under en leengere pause i diskussionen
har veret pa universitetet, hvor han har truffet en mere sofistisk
anlagt kammerat, der har drevet ham ind i en cirkelslutning for
saledes at lamme Mores bevisforelse — i virkeligheden den samme
cirkelslutning, som vi paviste hos Paulus Helie: Kirkens autoritet
afledes af skriften, men skriftens af kirken[147]. Men den trenede
jurist lader sig ikke fange i en cirkelslutning. Han fralegger sig
bestemt at have brugt skriftbeviset som det eneste eller det afgo-
rende argument for kirkens autoritet. Det er mest praktisk at an-
vende over for biblicister; men det er ikke i sig selv tvingende.
Det er kun troen, og den er Helligindens veerk: »For we besyde the
scripture do beleue the churche, bycause that God him selfe by
secrete inspiracion of his holy spirite, doth (if we be willyng to
lerne) teche vs to beleue his churche«. Men det er den samme, inspi-
rerede tro, der driver mennesket til at bgje sig bade for skriften og
for kirken[148]; og hvis den forudsattes, viser altsa for More bade
skriften og fornuften, at det er kirken, der er den umiddelbare repree-
sentant for Gud.

P3 baggrund af, hvad vi s. 313 har sagt om udviklingen, der forte
til Mores ded, ber vi méske her pracisere, hvor kirkens myndighed
efter hans mening finder sit egentlige udtryk. Han er ikke papalist.
I diskussionen med Sendebudet henviser han udtrykkeligt til kon-
ciliets afgorelse i tvivlsspergsmal[149]. Og klart kommer hans kon-
ciliaristiske holdning til udtryk i det vigtige brev til Thomas Crom-
well fra marts 1534. Han indremmer her, at han tidligere har veeret
i tvivl om, hvorvidt pavens primat var indstiftet af Gud. Han fra-
rédede endog i sin tid Henrik VIII at nwevne det i skriftet mod
Luther, idet han - med god grund, ter man sige, — gjorde gzldende,
at en kraftig understregning af netop dette punkt kunde blive ube-
hagelig for Henrik, hvis han eventuelt senere kom i strid med paven.
Dette gjorde dog intet indtryk pa kongen. — Men da denne tznkte
situation f& ar efter blev til virkelighed, var More gennem studier
ndet til et andet standpunkt. Han mente nu, at man matte regne

[146] DCH I, 25 (EW 158 E-159 A).
[147] Se s. 287.

[148] DCH III, 1 (EW 203-6, citatet: 206 E).
[149] DCH I, 27 (EW 167 H).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversattelse, brug og misbrug 321

med en guddommelig indstiftelse af pavedemmet, ndr dog alle kirke-
faedre og koncilier syntes at regne med den. Under disse omstendig-
heder vilde det ikke vere til nogen nytte at bestride den umiddel-
bare, guddommelige indstiftelse, idet der jo i alle tilfeelde foreld en
middelbar — gennem kirken. Resultatet vilde derfor blive det samme,
nemlig at ingen pd egen hdnd kunde na®gte paven lydighed: »- sith
all Christendom is one corps, I can not perceive how eny membre
therof may withowt the comen assent of the body departe from the
comen hede.« Det er derfor meningslest at diskutere spergsmaéilet
videre péd lokal basis. — Men at det kan tages op af konciliet, er han
pd den anden side ikke i tvivl om. I de kraftigste vendinger under-
streger han konciliets autoritet som yvndowtable« og som den eneste
garanti imod fuldstendig forvirring. Aldrig har han tenkt sig, at
paven stod over konciliet, tvaert imod: Han nsvner det som en
selviglge, at konciliet i givet fald kan afsette paven[150].

Det er séledes klart, at det i sidste instans afgerende for Mores
stilling — ogsd i reformationskampen — er den opfattelse, at den af
Gud selv stiftede og styrede kirke mé fremtrede som en paviselig
korporation. Nar kirken optreder som en enhed, siledes som det
sker pd konciliet, kan man vere sikker pd, at den reprasenterer
Gud; og for sd vidt som paven reprasenterer denne enhed, vil More
hellere do end nzegte ham lydighed. Men at paven til enhver tid
og under alle omstendigheder gor dette, er ikke sikkert.

I forhold til kirken ma skriften saledes indtage en tilbagetrae-
dende stilling. Den af Helliganden inspirerede tro udbredes ved den
mundtlige forkyndelsestradition, der gennem apostlene gar tilbage
til Kristus selv, ikke ved skriften — ja, Helliginden vilde have kun-
net lade troen vokse og udbredes, om si skriften slet ikke fand-
tes[151]. Kirken er denne traditions fortsattelse og derfor det pri-

[150] Corr. s. 498,200-499,262, citatet: s. 498,232-4.

[151] » his faith was by the mouthes of his holy messengers put in to mennes
eres, and by his holy hande written in mennes hartes or [before] euer any worde
therof almost was written in the boke. And so was it conuenient for the lawe of life,
rather to be written in the lyuely mindes of men, than in the dead skindes of bestes.
And I nothynge doubte, but all had it so ben, that neuer gospell hadde ben written,
yet shoulde the substaunce of this faith neuer haue fallen out of christen folkes
hartes, but the same spirite that planted it, the same shoulde haue watered it, the
same shoulde haue kepte it, the same shoulde haue encreased it.« DCH I, 256 (EW
158 H-159 A). — »And none Euangelist was there nor none Apostle, that by writtyng
euer sente the faith to any nacion, but if thei were firste enformed by worde, and that
god had begon his church in that places DCH I, 25 (EW 159 C).



322 Th. Lyby Christensen

mare. Skriften — som er udvalgt og overleveret af kirken[152] -
er det sekundere, et nedslag af traditionen. Den bevidner selv, at
ikke alt, hvad Jesus har leert, star i den, og at apostlenes anvisninger
ikke altid er nedskrevet, f. eks. Johs. 21 [v. 25] og 16 [v. 12] samt
2. Thess. 2 [v. 15] og 1. Kor. 11 [v. 23ff.]. Sddanne apostolske leer-
domme bevares i kirketraditionen, f. eks. blanding af vin og vand i
nadverens sakramente, helligdagens flytning til sendag, Marias evige
jomfruelighed m. m. At kirken bevarer denne tradition ren, samt
at den med usvigelig sikkerhed fortolker skriften og skelner mellem
®egte og falsk i senere dbenbaringer, det er Kristi eget lofte garan-
tien for[153]. — Skriften er utvivlsomt »the hyest and the best
lernyng that any man can haue, if one take the right way in the
lernynge«[154]. Den er »so meruaylously tempered, that a mouse
may wade therin, and an Olyphaunt be drowned therin —«, dvs. en-
hver kan na til bunds i den, hvis man bruger troen som stottestav
og leretraditionen og fornuften som vejledere; men hvis man sgger
at bane sig vej gennem dens hemmeligheder i hovmod og tillid til
sin egen demmekraft, mens man kaster vrag pa leretraditionen,
vil man nedvendigvis »synke ouer the eres and drowne«. Og i skarp
modsaztning til det s. 279 nzvnte, tvetydige Paulus Helie-citat
hedder det: »And of al wreches worst shal he walke, that forsyng
Iytell of the faith of Christes churche, cometh to the scripture of
God, to loke and trye therin whether the church byleue a right or
not. For either doubteth he whether Christe teche his church trewe,
or elles whether Christ techeth it at all or not. And than he doubteth
whether Christ in his wordes dyd say trewe, whan he said he woulde
be with his church till the ende of the world.«[155]. Af denne fatale

[152] DCH 1, 30 (EW 174 D-175 D), hvor ogsa det s. 287 nevnte Augustin-
citat anfores.

[153] »But as it may be that many thynges be there not all at ones reueled and
vnderstanden in the scripture, but by sondry times and ages mo[re] thinges and
mo[re] by God vnto his churche disclosed . .. so I am very sure that the holy goste
that God sente into his churche. And Christ him selfe that hath promised vnto the
ende of the worlde to perseuer and abyde in his church, shal neuer suffer his catho-
like churche neither to agree to the makynge of any lawe that shal be to God damn-
ably displesaunte, nor of any trewth that god would were beleuyd to determine
or byleue the contrary. For than hadde Christ which is all trouthe, broken his
promise, and (whiche were blasphemy and abhominable to thinke) were waxen
vntrewe«. DCH I, 25 (EW 159-162, citatet: 160 B-D).

[154] Jfr. DCH I, 25 (EW 156 F): »— an inestimable treasure as the cause stan-
deth«.

[155] DCH I, 25 (EW 162 G-163 A).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 323

fejl er alle de gamle kaetterier opstaet. — Men siden det er djevelens
storste lyst at bringe mennesker til misbrug af de i sig selv bedste
ting, er dette misbrug af skriften netop s nerliggende en fare,
hvilket More som for naevnt selv har set eksempler pa[156]. For at
undgé den ma man — foruden at orientere sig i kirkefeedrenes kom-
mentarer og bede om Guds nade og hjelp — forst og fremmest sgrge
for at blive forsvarligt opleert i kirkens tro, »all suche pointes and
articles as the churche beleueth«. Hvis skriften efter anvendelsen
af dem stadig synes en at tale imod kirkens lere, bgr man i tilslut-
ning til Augustin regne med oversattelses- eller afskriverfejl, nu
om dage evt. trykfejl, eller regne med, at man selv ikke forstar tek-
sten rigtigt, klynge sig til kirkens tro og lade teksten blive bedre
forstaet, nar det behager Gud at give nade til det. Saledes vil man
veare sikker pa enten at have sandheden eller i hvert fald ikke bega
nogen dgdelig fejltagelse[157].

Om end man ved dette resonnement gang pa gang mindes om
Paulus Helie, er det dog klart, at Mores teologi virker mere kirkelig
og for sa vidt mere konservativ end hans. Henvisningen til kirkens
autoritet er hos More pracis og eksklusiv; og den individualistiske
tendens optreeder hos ham kun i helt underordnet stilling. End-
videre savner man Paulus Helies heftige bekendelser af serefrygt for
skriften. Vel bevidner More sin respekt for den; men stillet over for
den iver, hvormed han paviser farerne ved misforstaet skriftstu-
dium, forstair man egentlig meget vel Sendebudet, nar han ironisk
sporger, om More da mener, at Gud havde gjort bedre i ikke at give
os skriften[158]. Det svarer hertil, at More ikke i samme grad som
Paulus Helie anerkender anklagerne mod preesteskabet for uduelig-
hed og demoralisation. Han erkender kort, at vi naturligvis alle,
gejstlige som lege, er arme syndere, Gud bedre os alle, og at det
vilde veere en fordel, om »better ley men and fewer« blev gjort til
praester. Men skal man som Sendebudet sammenligne med andre
lande, er More overbevist om, at den engelske klerus savel i leerdom
som i livsforelse star fuldt pa hejde med, ja overgar gejstligheden i
et hvilket som helst andet land [159].

[156] Se s. 316.

[157] DCH I, 22 (EW 151 E-152 A).

[158] DCH I, 25 (EW 156 C).

[159] DCH III, 11 (EW 225 B-D). - Det er i denne sammenheng, More henviser
til den s. 318 nevnte Asop-fabel.



324 Th. Lyby Christensen

Man matte derfor vente, at problemet om oversattelser af bibe-
len hurtigt kunde affeerdiges. Leegmandene kan jo blot holde sig
til kirkens leere og skriftudleegning. Men det gar anderledes. Proble-
met rejses i Dialogues III. bog, hvor Sendebudet bittert angriber
praesteskabet, fordi det forbyder oversattelser. More bensegter sim-
pelt hen, at dette er tilfeldet, og tilbageviser Sendebudets henvis-
ning til Oxforderkonstitutionen[160] ved at forelegge ham tek-
sten, der klart viser, at der ikke er tale om forbud, men om censur,
hvilket i begges gjne er noget ganske andet[161]. Alligevel fast-
holder Sendebudet angrebet, idet han nu hevder, at praesteskabets
forvaltning af denne censur i praksis virker som et forbud. More
soger energisk at afbgje anklagerne; men i det principielle spgrgsmal
giver han angriberen ret: End ikke en berettiget frygt for misbrug
ber forhindre, at skriften gores tilgengelig p4 modersmalet: »For
elles if the abuse of a good thing should cause the taking away
therof from other that would vse it well, Christ should hymself
neuer haue been borne, nor brought hys fayth into the world, nor
god should neuer haue made it neither, if he should for the losse of
those that would be damned wretches, haue kept away the occasion
of reward from them that would with helpe of his grace endeuor
them to deserue it«[162].

Men nar More gnsker bibelen oversat, skyldes det aldeles ikke
noget gnske om dermed at dbne vej for en friere bibeltolkning eller
en deraf folgende friere forstaelse af kristendommen. Det vilde
netop vere, hvad han forstir ved misbrug af bibelen. Som det
klart vil fremgé af det folgende, tilsigter han ikke i mindste made
at svaekke kirkens monopol p4 skriftfortolkning. — I sin glede over
at f& medhold fortsmtter Sendebudet nemlig med heftige udfald
mod praesterne, der bruger »euery rotten reason that they can find«
for at forholde laegfolket bibelen. De pastar, at kundskabsterst er
farlig, og at skriften slet ikke kan oversattes til et barbarisk sprog
som engelsk. Iser fremhaver de, at skriftens ord er fode for sjelen;
og som man kun giver smabern melk og tyggemad, siledes kan
heller ikke legfolket, der kristeligt set er bern, tale at fa skriftens
ord serveret direkte, uden at det forst er tygget (»chammeds) for

[160] Se s. 277.

[161] DCH III, 14 (EW 233 F-234 F).

[162] DCH III, 16 (EW 241 G-F, jfr. 245 C-D). — Ganske det samme argument
bruger Frans Wormordsen i indledningen til Psalteret (fol. B 2-B 3).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 325

dem. Navnlig dette sidste er Sendebudet oprert over: »— by god
they shal for al that well fynde in some of vs that an olde knaue is
no chylde«. Men desveerre viser det sig, at More i vid udstraekning
godkender disse »rotten reasons«. Utvivlsomt kan videbegzer veere
»inordinate« — og er det, hvis legfolket ikke vil ngjes med at lese
skriften, men drister sig til selv at »tygge« den, dvs. at fortolke og
diskutere de store hemmeligheder i den, som de viseste og de leerde-
ste ikke altid er i stand til at »tygge«. Jo mindre baggrund folk har
for deres l®sning, jo mere uforstandige, uvidende og tabelige de er,
desto ivrigere vil de vaere til at fortolke, og med desto storre sik-
kerhed vil de udtale sig om de dunkle spgrgsmal. Hvordan skulde
de kunne gore det uden ved katterske fortolkninger at bringe deres
egne og andres sjele i fare? Og respekten for den hellige skrift vil
synke, nar den saledes pa overmodig og uzrbgdig vis skal diskuteres
hen over maltidet: »And there whan the wyne wer in and the witte
out, woulde they take vpon them with foolish wordes and blas-
phemie to handle holie scripture in more homely maner than a
song of Robin hode«. En sadan brug af skriften vil blive leegfolket
til skade i stedet for til gavn. Den ene del af Kristi kirke skal ikke
pille ved den andens embede: »— and therfore ... I can in no wise
agree with you that it wer mete for men vnlearned to be busy with
the chamming of holy scripture, but to haue it chammed vnto
them. For that is the preachers part and theirs that after longe
studye are admytted to reade and expown it«[163].

Preesternes betenkeligheder er altsa vel begrundede. Men allige-
vel onsker More bibelen oversat. Han gnsker, at leegmeendene far
mulighed for at bruge den som opbyggelseslesning, idet de leser
budene eller andre let forstaelige tekster og lader de svaerere ligge
til kirkens fortolkning; eller de kan lese den som forberedelse til
at hare praediken[164].

Dette forekommer ham sa vardifuldt, at han ikke vilde hindre
en eneste from leegmand i siledes at drage nytte af bibelen, om
ogsa han derved kunde hindre hundrede kattere i ved bevidst mis-

[163] DCH 1III, 16 (EW 241 F-243 G, citaterne: 241 F, 242 A, 243 B og 243
F-G). — Det er karakteristisk for More — og for hans tid —, at rationelle grunde i
nogen grad flyder sammen med dogmatiske, sd at han i samme afsnit kan argu-
mentere med klerus’ uddannelse og med kirkens guddommelige orden som f. eks.
fremstillet i Ef. IV, 11 eller Ex. XXIV (EW 242 B-H).

[164] DCH III, 16 (EW 243 C-F, jfr. 244 G-H).




326 Th. Lyby Christensen

brug at tage skade af den[165]. De sproglige vanskeligheder bekym-
rer ham ikke. Eftertrykkeligt fejer han den pastand af bordet, at
bibelens mening ikke skulde kunne udtrykkes pa »a tong vulgare
and barbarous« som den engelske. Enhver betenkelighed af den art
mé ogsad ramme de hellige mand, der forst nedskrev de hellige tek-
ster, al den stund de oprindelig blev skrevet p4 to folkesprog og over-
sat til et tredje, som hver for sig var »as verye vulgare as ours«[166].
Det virkelige problem er ikke sproget, men misbruget, og det vil
ikke blive forhindret ved forbud mod oversettelser; for tilbage bli-
ver problemet om de praster, »as can no more than theyr grammer,
and verye scantly that«. De har jo ikke storre forudsatninger for
at finde den rette mening i den latinske tekst, end kvinderne har for
at finde den i en engelsk. I gvrigt opstar kaetterierne snarere hos
urolige hoveder blandt de leerde end hos laegfolk. Hvis frygten for
dem skulde kunne retferdiggere et forbud mod bibelen pa engelsk,
skulde den forbydes pa alle sprog. Intet godt kan fremmes uden
risiko; og vel kan man sege at begrense denne, men at forbyde
bibeloversattelser af hensyn til dem, der vilde misbruge dem, vilde
veere en lige sd stor misforstielse som at amputere et ben for at
kurere gigt i taen eller et hoved for at kurere tandpine[167].

I stedet foreslar More nu en kontrolordning, der skulde kunne
forebygge eller i hvert fald begrense misbruget. Man kunde lade
oversattelsen udfere af nsome good catholike and well learned mang,
evt. af en kommission. Det ferdige verk kunde autoriseres og be-
fordres i trykken af biskopperne, til hvem ogsa det trykte oplag
skulde fordeles. Nar de sa selv uddelte det til leegfolket, vilde enhver
biskop have sikkerhed for, at bggerne kun kom i henderne pa
»such as he perceiueth honest, sad, and verteous¢, og som han sken-
nede vilde bruge dem pa den rigtige made; og de skulde naturligvis
tilbageleveres ved indehaverens ded. Sendebudet mener, at folk sik-
kert hellere vilde kebe bggerne selv end fa4 dem gratis under biskop-
pelig kontrol. Muligvis, svarer More; men de, der vilde vere util-
fredse med at fa4 dem pa den af ham foresldede made, vilde netop
veere dem, der gnskede dem af tvivlsomme grunde. De vilde nzppe
blive negtet »any honest housholder to be by his discrecion reue-
rently red in his house. But though it wer not taken to euery lewde

[165] DCH III, 16 (EW 245 C).
[166] Ogsa dette anforer Frans Wormordsen (Psalteret fol. B 4).
[167] DCH III, 16 (EW 243 G-244 G, citaterne: 241 H og 244 D).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversellelse, brug og misbrug 327

lad in his own handes to rede a litle rudely whan he list, and then
cast the boke at his heles, or among other such as himselfe to kepe
a quotlibet and a pot parlament vpon, I trow there wil no wise man
find a faulte therin«[168]. Skriften er medicin for den syge og faede
for den raske; men mangen syg tager sig selv for rask, og der er s3
mange slags fode i skriften, som ikke alle taler lige godt. En kan
tale de synoptiske evangelier, men ikke Johs.; en Acta, men ikke
Apokalypsen; en Efeserbrevet, men ikke Romerbrevet. Derfor er
det kun rimeligt, om biskoppen, som Gud har indsat som stiftets
overlege, der skal stille diagnoserne, ogséa foreskriver, hvor megen
og hvilken slags medicin hver enkelt far. »And thus may the
bishoppe order the scripture in our handes, with as good reason as
the father doeth by his discrecion appoynte which of his children
may for hys sadnes kepe a knife to cut his meate, and which shal
for his wantonnes haue his knife taken from him for cutting of hys
fyngers«[169].

Denne rigoristiske kontrolordning er ifglge Mores egne ord ikke
hans egentlige program, kun et alternativt forslag til det forbud, han
s& gerne vil undgé. Netop pa baggrund af hans kirkelige betaenkelig-
heder ber dette understreges. Endnu mod samtalens slutning fast-
holder han, at »the whole byble might for my minde be suffered to
be spred abrode in englishe«[170], og at det kun er for at undga
forbud, han fremsatter sin plan. I stadig nye formuleringer frem-
hever han, at »No good thing ought to be put awaye because of the
missevse therof«[171]; og sammenligningen mellem vore to huma-
nister giver saledes forelpbig det paradoksale resultat, at den mere
kirkeligt-konservative Thomas More gar ind for bibelens oversaet-
telse, idet han argumenterer med Paulus Helies yndlingssetning:
Misbrug ophsever ikke brug, mens den mere bibelsk og individua-
listisk orienterede Paulus Helie gar imod ud fra erkendelsen af, at
misbrug alligevel kan blive sa groft, at det bar oph®ve brug.

[168] DCH III, 16 (EW 245 F-246 B, citaterne: 245 F, 245 G og 246 A-B).

[169] DCH III, 16 (EW 246 E-247 A, citatet: 246 H-247 A). — Som en kuriosi-
tet kan det n®vnes, at man ogsa finder lignelsen om kniven hos den kendte Stras-
bourg-predikant Johannes Geiler af Kaysersberg (1445-1510), der med den som
illustration advarer imod, at legfolket far adgang til bibellesning; se Lucien
Pfleger: Geiler von Kaysersberg und die Bibel (Archiv fiir elséssische Kirchen-
geschichte I, Bonn 1926) s. 124.

[170] DCH III, 16 (EW 247 A-B).

[171] DCH III, 16 (EW 244 B, randnote).



328 Th. Lyby Christensen

Tiden skulde dog vise, at heller ikke More var konsekvent i sin
anvendelse af satningen. Det fremragende polemiske indleeg, han
havde leveret, kunde lige s& lidt som de gvrige modforanstaltninger
standse udbredelsen af Tyndales Ny Testamente. Nye oplag tryktes
i Antwerpen og oversendtes til England, til dels finansierede af for-
tjenesten pa de forste sendinger, herunder ogsa de betydelige par-
tier, biskopperne havde opkegbt for at holde autodafe pa dem. Im-
porten og salget synes at veere sket gennem det sare effektivt orga-
niserede handelskompagni The Merchant Adventurers, der var si
vant til halvt eller helt illegale forretninger, at det var umuligt at
kontrollere[172]. Og testamentet fulgtes af en bred strem af kaet-
terske og antiklerikale skrifter. I 1532 klager More: »Our Lorde
sende vs now some yeres as plentuous of good corne, as we have
had some yeres of late, plentuous of euill bookes. For they haue
growen so fast, and sprongen vp so thycke, full of pestilent errours
and pernicious heresies, that they haue infected and kylled, I feare
me, moe selye symple soules, then the famine of the deare yeares
haue destroyed bodyes¢; ja, han formoder endog, at dyrtiden og
vareknapheden netop er udtryk for Guds begyndende reaktion imod
det tiltagende kaetteri[173]. Endvidere opregner han 23 af de kaet-
terske skrifter, idet han dog forsikrer, at han ikke kender det fulde
antal; og i spidsen stiller han »Tindales newe testament, father of
them al by reason of hys false translating«[174]. Der matte altsa
efter hans sken vare al grund til at frygte, at kaetterske bibelfor-
tolkninger vilde vinde indpas i folket.

Og maske har vi allerede fra 1530 et vidnesbyrd om, at han har
sendret standpunkt.

Na&r der i det folgende skal sgges pdvist en glidning i Mores stil-
ling i lobet af reformationskampen, ber det understreges, at dette
intet har med den traditionelle diskussion om Mores konsekvens
eller inkonsekvens at gere. Vi betragter her kun det isolerede
sporgsmal om bibelens oversattelse. — Men af hensyn til sammenlig-
ningen med Paulus Helie kunde det navnes, at de religisse bryd-
ninger placerede dem begge i stillinger, der let kunde misforstds, og

[172] Se herom H. Maynard Smith, anf. skr. s. 285-7 og 300-3.

[173] Conf., Preface (EW 339 C-340 A).

[174] Conf., Preface (EW 341 D-343 G). — Han navner kun de engelske skrifter.
Antallet af indsmuglede, katterske skrifter pa fremmede sprog erklerer han for
uoverskueligt.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloverseltelse, brug og misbrug 329

som ogsd er blevet det indtil de seneste tider. Begge var kendte som
kritikere af det gamle; og begge fandt deres plads blandt reforma-
tionens iherdigste modstandere og bekeempere. Miske var det endog
i begge tilfalde pd biskoppelig opfordring, de optog kampen[175].
For Mores vedkommende var misforstelsen serligt nerliggende
péd grund af hans ungdomsverk »Utopia«, som eksperimenterede
med nok si radikale tanker badde angdende religionen og samfundet,
og som i gvrigt ned europeisk bersmmelse. Og under den bitre
strid udeblev misforstéelsen da heller ikke. More blev s& vel som
Paulus Helie beskyldt for at vere en »vendekabe¢, en holdningsles
opportunist, hvilket vi senere skal se et eksempel pa. Ligeledes mg-
der vi den fra Paulus Helies historie s& vel kendte beskyldning, at
han fik betaling af biskopperne for sin anti-reformatoriske polemik,
som egentlig var imod hans inderste overbevisning. Den fremfores
med stor bitterhed af Tyndale, der £. eks. sammenligner Mores for-
hold til biskopperne med Judas’ til yppersteprasterne[176]. I 1532
karakteriserer han ham som »sir Thomas More, Kt, which knew the
truth and for covetousness forsook it again«[177]; og ligefrem verbal
overensstemmelse er der mellem hans erklering samme sted: »cove-
tousness blinded the eyes of that gleering fox more and more« og
Paulus Helies ben til borgerne i Randers, at de kun vil agte p4, hvad
han skriver, ikke p4 hans person, idet deres pradikanter jo beskylder
ham for at vere »forblindett (som the siige) aff gerighedt«[178].

At beskyldningerne i begge tilfeelde var uretfeerdige, er der ingen
tvivl om. Da More endelig fik tilbudt en rundelig belgnning af bi-
skopperne, svarede han, at han hellere vilde kaste den i Themsen end
tage imod en penny af den[179]. Men det protestantiske had til
»forraederen« skulde dog holde mistanken i live gennem generationer,
suppleret med et vev af tilsyneladende ganske grundlese legender
om hans diabolske fryd ved at tortere arresterede keettere. — Og
selv efter at det konfessionelt bestemte had var trddt i baggrunden
for en mere saglig vurdering, har forskerne haft det storste besver

[175] Jfr. om P. H. VII, 35.

[176] Tyndale’s Answer to Sir Thomas More’s Dialogue (udg. af Henry Walter
for The Parker Society, Cambridge 1850), s. 16 og 148. — Denne udgave citeres
herefter »Walters.

[177] Tyndale: Expositions and Notes etc. (udg. af Henry Walter, Cambridge
1849), s. 100.

[178] IV, 26.

[179] Apology 10 (Taft s. 52, EW 867 C-D). Jfr. Roper s. 45-8.



330 Th. Lyby Christensen

med at forlige »Utopia«s ideer med Mores senere holdning [180], vel
fordi man har underkendt »Utopia«s karakter af tankeeksperiment
og ironien i den humanistiske dialogform. For mig at se er det bide
hos Paulus Helie og hos More kontinuiteten, der ger storst indtryk.

Henrik VIII blandede sig i disse ar i stadig hejere grad i kirkens
anliggender. Han kunde vel teenke sig adskilligt »reformeret«; men
den forste betingelse matte vaere, at det skete under hans kontrol,
og han gnskede indtil videre ikke, at hans katolske rettroenhed
skulde kunne drages i tvivl. I 1529 nedsatte han en kommission til
undersggelse af de ketterske skrifter, ledet af erkebiskop Warham
og bestaende dels af gejstlige, dels af universitetsfolk. Resultatet
forela pa et mode den 24. maj 1530, som kongen selv deltog i, og
nedfeldedes i et pa medet udstedt officielt dekret i Warhams
navn[181]. Pa grundlag af udferlige citater fordemmes heri som
keetterske syv navngivne bgger, de fleste af Tyndale, foruden »the
translation also of Scripture corrupted by William Tyndall, as well
in the Olde Testamente[182] as in the Newe«. Endvidere anfores
in extenso en proklamation, der skulde opleeses for folket af pree-
sterne [183]. Heri n®evnes seks af de indicerede bgger foruden Tyn-
dales testamente, og det pabydes, at alle eksemplarer af disse samt
af visse nermere angivne kategorier af bgger skal udleveres. — I et
seerligt afsnit behandles herefter det principielle spergsmal om bibe-
lens oversazttelse. Da det efterhanden er blevet en udbredt opfat-
telse, at kongen har pligt til at serge for, at bibelen oversaettes og
gores tilgengelig for legfolket, har han ogsd bedt kommissionen
overveje dette spergsmal. Man er naet til det resultat, at »the having
of the hole Scripture in Englisshe is not necessarye to cristen meng;
den samme opbyggelse, som evt. kunde fas ved bibelleesning, kan
ogsa fas gennem belering af prasterne; og i gjeblikket, hvor sa
mange ketterske begger og meninger er i omlgb, vilde en oversaet-
telse til frit brug for legfolk snarere virke yderligere forvirring og
nedbrydning end opbyggelse. Engelske bibler vil derfor ikke blive
tilladt. Tkke desto mindre har kongen hgjtideligt erkleret, at han
vil sgrge for, at en palidelig oversattelse af Ny Testamente bringes
i stand, saledes at han kan frigive den, nar han skenner folket

[180] Se herom Taft s. VII-VIII.

[181] »A publick instrument ...« aftrykt i David Wilkins: Concilia Magnae
Britanniae et Hiberniae, bind III (London 1737), s. 728-37.

[182] Tyndale havde i januar 1530 udgivet en overs®ttelse af Pentateuchen.
[183] »the bill in Englisshe to be published by the prechours¢, Wilkins s. 735-6.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversatlelse, brug og misbrug 331

»mete, apte, and convenient to receyve the same«; og det kan derfor
i proklamationens afslutning papeges, at jo ngjere man holder sig
de deri givne forbud efterrettelig, des snarere kan den lovede, auto-
riserede oversattelse blive til virkelighed.

I juni samme ar fulgtes dekretet op af en kongelig proklamation,
der vel indeholder visse afvigelser fra det, f. eks. en ret kraftig ud-
videlse af bogforbudet og regler for dets handhavelse, men som i
de principielle argumentationer og konklusioner dog felger det ret
ngje[184].

Det er et spargsmal for sig, hvad der egentlig var kongens hensigt
med denne aktion. H. Maynard Smith mener, at det var et sarlig
snedigt treek for at fa begge parter i religionsstriden til at slutte
op bag ham. De, der gnskede en bibeloversattelse, kunde herefter
sla sig til tals med, at det dog nu var sikkert, at den kom, iser hvis
man undgik at irritere kongen; og de, der ikke gnskede den, kunde
troste sig med, at den dog indtil videre var forbudt[185]. At kongen
spillede dobbeltspil, kan man i hvert fald vanskeligt tvivle pa, nar
man ser, at han deltager i fordemmelserne af et veerk som Tyndales
»The obedience of a Christen man ...« (1528), der i sin yderligt
ensidige hevdelse af kongens absolutte, gudgivne suverznitet pas-
sede som hand i handske til den politik, Henrik netop i disse ar
slog ind péa. Der berettes om, hvor begejstret han var, da han leste
bogen, og det er en kendsgerning, at han i 1531 hemmeligt sogte at
fa Tyndale til at vende tilbage til England[186]. Henriks politik
var forst og fremmest at styrke kongens magt. Hvis et bibelforbud
passede i denne politik, kunde han nok ga ind for det; men i gvrigt
matte hans hovedsigte veere ikke at styrke, men at svaekke kirkens
stilling. Og det anede adskillige allerede i 1530.

Det er et ganske andet spergsmal, hvem der deltog i dekretets
udstedelse, og hvorledes deres stilling til det var. Det er ikke ganske
ligegyldigt, idet bade dekretet selv og den kongelige proklamation
gang pa gang understreger kongens gnske om, at enhver af del-
tagerne skulde have absolut frihed til at sige sin mening uden hen-
syntagen af nogen art, og idet den fuldsteendige enighed i afgorel-
serne ligeledes betones. H. Maynard Smith karakteriserer flertallet

[184] Trykt hos Wilkins, s. 740-2, og i A. W. Pollard: Records of the English
Bible (London 1911), s. 163-9.

[185] Anf. skr. s. 322-4.

[186] Se herom H. Maynard Smith, anf. skr. s. 308-10.

22



332 Th. Lyby Christensen

af kommissionens medlemmer som »scholars bred in the New Learn-
ing but adhering to the old theology«[187]; og i spidsen for delta-
gerne i det afsluttende mode, straks efter @rkebiskoppen, nevner
dekretet »the noble parsonage Sir Thomas More, knight, grete
chauncelour of Inglonde«. Hvis der virkelig var fuld frihed til at
udtrykke sin mening, kunde More i kraft af sin stilling og sine ser-
lige kvalifikationer i spergsmalet om katterske skrifter og bibel-
oversattelser vanskeligt veere tavs. At han ogsa turde sige sin me-
ning selv i situationer, hvor det kunde vzre farligt, er der eksempler
nok pé, bade for og efter 1530. Kunde han da godkende de trufne
beslutninger ?

At man fordemte og forbgd de kaetterske skrifter, vilde han
utvivlsomt bifalde, og det gelder ogsa forbudet mod Tyndales
oversettelse. Allerede i »Dialogue« havde han energisk forsvaret
opbrendingen af den[188]. Heller ikke kunde han indvende noget
imod, at man fastslog, at det ikke var nadvendigt, at bibelen forela
i oversettelse. Han havde jo selv hevdet, at den teoretisk set helt
kunde undveres[189]. Men tilbage bliver dog, at man udstedte et
reguleert, om end kun midlertidigt, forbud mod bibeloverseattelser.
Nar man tenker pa, hvor ivrigt han havde taget afstand fra dette
i »Dialogue«, hvordan kan dekretet si meddele, at »it was thought
ther in that assemble to all and singuler in that congregation, that
the kings highnes and the prelats in soo dooing, not suffering the
Scripture to be divulgid and communicate in the Englishe tonge
unto the people at this tyme doth well«? Kunde virkelig de kaetterske
skrifter motivere et midlertidigt forbud, nar More dog i gvrigt hellere
vilde se hundrede kattere tage skade af bibellesning end en eneste
from mand blive hindret i at drage nytte af den?

Der synes virkelig at have veaeret diskussion. Dekretet taler ikke
alene om forsamlingens omhyggelige overvejelser og undersggelser,
men siger ogsa, at vedtagelsen skete »after ... all thinges sayde
might be on both sidys, and for bothe parties spoken, deduced, and
brought furthe«; og de antydninger, vi far af diskussionen, tyder
egentlig ogsd netop pa sddanne betenkeligheder, som More kan
have haft. Dekretet fastslar, at »like as the having of Scripture in
the vulgar tongis, and in the commen peoples handes, hath ben by

[187] Anf. skr. s. 323.
[188] Se iser DCH III, 8 ff. (EW 220 {f.).
[189] Se f. eks. note 151.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversatlelse, brug og misbrug 333

holy fathers of the churche heretofore in some tymes thought mete
and convenient; soo at another tyme it hath ben thought to holy
fathers not expedient to be communicate amongs them¢; og som
umiddelbar baggrund for den almindelige tiltreedelse af forbudet
anfgres, at »holy doctours testifie upon suche like considerations,
the semblable hath been doon in tymes past¢. Nu var Mores hen-
visning til kirkefsedrenes og traditionens vejledning jo aldeles ikke
nogen tom floskel, som det fremgar af hans sndrede stilling til
pavedemmet; og i 1528 havde det netop veret et af hans argumenter
imod et forbud, at »neuer ment they [o: al holy doctours] as I sup-
pose the forbydding of the byble to be readde in any vulgare
tong«[190]. Hvis den reaktionzre flgj under forhandlingerne virke-
lig har kunnet legitimere et midlertidigt forbud med henvisning til
fortilfeelde, som man matte tillegge normativ betydning[191], fin-
der jeg det derfor ikke usandsynligt, at More efter nogen betsenke-
lighed har givet efter og accepteret det, s meget mere, som det jo
netop kun skulde veere midlertidigt. Det kan tilmed have staet for
ham som den sikreste vej til at na frem til en forsvarlig overseet-
telse[192].

Man ma ogsé betenke, i hvor hgj grad han tidligere havde under-
streget lydigheden mod gejstligheden. P4 baggrund af den skerpede
situation er det derfor nok muligt, at han har kunnet godkende den
afsluttende erklering: »— ye cannot require or demande Scripture
to be divulged in th’Englishe tonge, otherwise then upon the dis-
cretions of the superiours, soo as whensoever they thinke in their
conscience it may doo yowe good, they may and doo well to geve
it unto you, and whensoever it shall be seen otherwise unto them,
they do amisse in suffering you to have it«. Men det kan si nappe
heller naegtes, at der i det specielle spergsmal om bibelens oversat-
telse er sket en sndring i hans holdning. At afggrelsen eksklusivt
laegges hen til gejstligheden, uanset oversettelsens kvalitet og art,
er afgjort en skearpelse i forhold til den fortolkning af Oxforder-

[190] DCH III, 16 (EW 243 G).

[191] Det er nwrliggende at tenke pé de s. 277 nevnte bestemmelser.

[192] Tyndale anser ham for at vare en af hovedmandene bag forbudet (Walter
s. 168). Dette kan man dog nappe legge vegt pa, da Tyndale befandt sig langt fra
begivenhedernes centrum og i evrigt var villig til at tro alt, hvad der i hans gjne
var ondt, om More. Vigtigere er det, at Harpsfield opfatter ham som en af initia-
tivtagerne til aktionen (anf. skr. s. 225); men han omtaler kun de katterske skrifter
og leftet om en senere overs®ttelse, ikke det midlertidige forbud.



334 Th. Lyby Christensen

konstitutionen, som han selv opstillede i »Dialogue«[193]; og den-
gang mente han, at den gav det endelige svar pa spergsmalet.
Vender vi os til Mores egne skrifter fra den felgende tid, kan vi
da ogsa iagttage en klar sendring i hans holdning. Han opdagede
ligesom Paulus Helie efterhanden, at reglen »Misbrug ophaever ikke
brug« kun kunde gelde inden for visse graenser. Da Tyndale i 1530
skriver sit »Answer¢, synes han et sted at tillegge More medansvar
for Erasmus’ »Encomium Moriae¢, der blev skrevet i 1509 under et
besgg hos More. Tyndale kalder hanende Erasmus for Mores »dar-
ling« og pastar, at hvis »"Encomium Moriae« blev oversat til engelsk,
vilde enhver kunne se, hvor helt anderledes More dengang tenkte,
end han nu skriver[194]. More svarer i »Confvtacion« og benaegter,
at han har sendret synspunkter. "Encomium Moriae« har han ikke
noget ansvar for, da den er skrevet af Erasmus; og den er i gvrigt
kun en satire over visse misbrug i forbindelse med helgendyrkelsen.
At tillegge Erasmus den samme holdning over for sagen selv, som i
satiren udtrykkes over for misbrugene af den fiktive person, forfat-
teren selv betegner som den personificerede darskab, vilde veare
lige s& urimeligt som at tillegge More de betydelig skrappere ud-
talelser, han lader Sendebudet fremfare i »Dialogue«. Der skulde
sammenhaengen dog ellers vaere klar nok. Men sa vidt er det kom-
met, siden Tyndale begyndte at forgifte sindene med sine katterske
bgger, at man nu neppe nok kan nevne sadanne ting i et skuespil,
uden at folk tager skade af dem. Under disse omstendigheder vil
More meget have sig frabedt at f4 »Encomium Moriae« oversat til
engelsk: »I say therfore in these dayes in which men by theyr owne
defaulte misconster and take harme of the verye scrypture of God,
vntyll menne better amende, if any man would nowe translate
Moria in to Englyshe, or some workes eyther that I haue my self
written ere [o: before] this[195], albeit ther be none harm therin,
folke yet beyng (as thei be) geuen to take harme of that that is
good, I would not onely my derlinges bokes but mine owne also,
helpe to burne them bothe with myne owne handes, rather then
folke should (though through theyr own faut) take any harme of
them, seying that I se them likely in these dayes so to doe«[196].

[193] »theyr intent was that the byshop should approue it if he found it fault-
lesse ...«, DCH III, 16 (EW 245 D-E).

[194] Walter s. 16.

[195] Utopia ?

[196] Conf. II (EW 422 D-423 A, citatet: 422 H-423 A).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 335

Her er det aldeles klart, at misbrug ophever brug. Og selvmodsigel-
sen er sa meget mere oplagt, som det i begge tilfeelde drejer sig om
bager, hvori der ikke er noget ondt, men som det onde eventuelt
vil blive fortolket ind i. I 1532 kan dette perspektiv fa More til,
hvad han ikke vilde i 1528: at forbyde en oversattelse.

Man kunde indvende, at More vel ikke vilde mene, at hans egne
ungdomsvaerker var si verdifulde som bibelen, og at han derfor
ikke vilde anse det for sa stort et tab, om de blev undertrykt. Men
det almene princip, der opstilledes i »Dialogues, er dog brudt. Hertil
kommer, at ikke alene paralleliseringen med bibelen i det citerede
stykke, men hele ssmmenhangen synes at vise, at eendringen i hans
»maksime« ogsa gelder bibelen. Faren ved kettersk fortolkning af
i sig selv uangribelige skrifter illustreres netop med en henvisning
til forbudet af 1530. S4 alvorlig er situationen, at kongen har fundet
det ngdvendigt »for the whyle« at forbyde bibeloversattelser, for at
ikke onde mennesker skal gore sig selv dedelig skade og sprede
smitten videre ved at drage de gode ting, de leeser i bibelen, »into
the colour and mayntenance of their owne fonde fantasies, and
turnyng all honye into poyson«. Det ma have veret en kendt sag for
alle interesserede, at More selv havde deltaget i forberedelserne til
denne beslutning. Havde han misbilliget resultatet, kunde han
darligt have refereret det her uden at markere en vis afstandtagen.
Men han bruger det tvert imod som legitimerende baggrund for sin
censur over sine egne og Erasmus’ veerker. Det ma vare naturligst
at opfatte det sadan, at han virkelig har godkendt forbudet.

Og denne godkendelse synes da ogsa at foreligge ganske klart i
VII. bog af »Confvtacion«. Han svarer her pa et afsnit af Tyndales
»Answer¢, hvori denne gentager pastanden, at gejstligheden ude-
lukker legfolket fra lesning af skriften[197]. Logikken i Mores
svar er ikke umiddelbart indlysende for en protestant, og det kan i
hvert fald ikke have gjort noget indtryk pa Tyndale. Han begynder
med at fastsla, at »I haue in the boke of my dialogue proued alredy,
that Tyndall dothe in thys poynt falsely belye the clergye —«.
Uanset hvad man mener om argumentationen i »Dialogue¢, ma det
dog undre, at den efter Mores mening ogsa kan gwlde efter 1530.

[197] »For as they have destroyed the right sense of it with their leaven; and
as they destroy daily the true preachers of it; and as they keep it from the lay-
people, that they should not see how they juggle with it; even so would they des-
troy it also, could they bring it about, rather than we should come by the true
understanding of it ...«, Walter s. 48.



336 Th. Lyby Christensen

Men forklaringen pa det da indferte forbud felger umiddelbart efter :
»— and that of trouth Wyeclyffe, and Tyndall, and frere Barns, and
suche other haue bene the onely cause for whyche the scripture
hath bene of necessitie kept out of the lai peoples handes, and that
of late, specyally by the politike prouision and ordynaunce of our
most excellent souerayne the kynges noble grace, not wythoute
great and vrgent causes manifestly rysing vppon the false maliciouse
meanes of William Tindal, for which al the lai people of this realme,
both the euil folke that take harme by him, and the good folke that
leese [o: lose] the profitte by him, haue great cause to lament that
euer that manne was borne«[198]. — Vi star her over for et af de fra
politik s& vel kendte tilfeelde, hvor to modstandere ud fra nejagtig
de samme premisser ma feelde diametralt modsatte domme. Kends-
gerningen er, at biskopperne har udstedt et forbud og tilskyndet
kongen til at sanktionere det. Dette benagter heller ikke More,
skent han hele tiden taler om den kongelige proklamation. Tyndale
konkluderer herudfra, at skylden for forbudet hviler pa biskop-
perne. For ham er de nemlig kristendommens og sandhedens fjen-
der, og det er kun, hvad man kunde vente, at de udelukker laegfolk
fra bibelen for siledes at hindre dem i at se, hvordan de selv spiller
bold med teksterne. Latinen skjuler sandheden, sagde de danske
reformatorer. - For More er Tyndale og hans feller oprerere mod
kirken og mod Gud. De er »the onely cause« til forbudet og ma
derfor ogsa beere det fulde ansvar for det. Havde de ikke veret,
vilde det ikke veere kommet ; men nu var man tvunget til at udstede
det for at hindre, at de gjorde andre skade ved deres voldferelse og
fordrejelse af teksterne. Det er altsa biskopperne, der star pa bibe-
lens, sandhedens og legfolkets side, og More kan derfor mene, at
hans apologi for dem stadig gwlder, uanset at de faktisk har udstedt
et forbud, siden den blev skrevet. Det er ikke fakta, men ens eget
forhold til fakta, der betinger ens dom over dem. — Men at More
kan se »great and vrgent causes«, ja ligefrem »necessitie« for forbudet,
uanset at det rammer bade »euil folke« og »good folkeq, det er der i
hvert fald ikke tvivl om; og vi ma derfor hevde, at der er sket en
eendring i hans standpunkt, om end han vel nappe selv vilde have
indremmet det.

Endnu et enkelt sted i Mores skrifter m& vi behandle, idet det
hardnakkede forsgg pa at fastholde teorien pa trods af praksis her

[198] Conf. VII (EW 678 B-D).



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 337

kommer meget klart til udtryk. Det stammer fra »Apology« fra
1533, hvori han besvarer en reekke af de indvendinger, der er blevet
fremfort imod hans tidligere skrifter. Han stiller sig her pa samme
standpunkt som dekretet af 1530, at det ikke er ngdvendigt for sjee-
lenes frelse, at bibelen foreligger p4 modersmalet, idet den ngd-
vendige kristelige oplysning kan fis gennem praesternes beleering.
Efter med vanlig dygtighed at have argumenteret for dette, fort-
setter han: »Many haue thought yt a thing very good & profitable,
that the scrypture well and trewly translated sholde be in the
englyshe tong. And all be yt that many ryghte wyse and well lerned
bothe, & very vertuouse folke also, both haue bene and yet be in a
farre other mynde: yet for myne owne parte, I bothe haue bene
and yet am also of the same opynyon styll, as I haue in my dyaloge
declared, yf the men were amended and the tyme mete therfore«
[199].

More husker altsa stadig, hvad han har sagt i 1528, og mener
virkelig at veere konsekvent. Men den afsluttende betingelsesbi-
setning er dog en alvorlig modifikation. »amended« betyder for-
bedret, ®ndret i forhold til den nuvarende status, som altsa ikke
kan veere god nok; og at det virkelig skal tages for sit palydende,
ses af, at det var med det samme ord, han betingede sit private
forbud mod oversettelser af hans egne og Erasmus’ vaerker. »vntyll
menne better amende¢, vilde han foretraekke at brende dem frem
for at lade dem oversette. — Og kunde More pa nogen made mene,
at tiden var »mete«, passende, for en bibeloversettelse i 1533% Vi
har allerede set et par vidnesbyrd om den uro, hvormed han be-
tragtede kaetteriets fremgang. At han ansa kirken for i betenkelig
grad at veere i defensiven, ses af et andet sted i »Confvtaciong,
hvor han anvender Jesu ord om, at merkets bern er klogere end
lysets bern, pa forholdet mellem kattere og katolikker. Han fort-
setter, at som de trofaste disciple i Gethsemane Have faldt i sgvn,
s&4 at kun Judas var vagen, »so whyle these Judases watche and
study aboute the making of their vngraciouse bokes, good and
trew beleuing men that were meete to aunswere them, and that were
able in writing to much more then ouermatche them, ... be now
so forweryed wyth the sorowe and heauinesse to se the world waxe
so wretched, that they fall euen in a slumber therewyth and lette
these wretches alone«[200]. Den samme lignelse bruger han i

[199] Apology 4 (Taft 12-3, EW 849 H-850 D, citatet: Taft 13, EW 850 B-C).
[200] Conf., Preface (EW 355 H-356 B).



338 Th. Lyby Christensen

»Apology« i en sammenheang, der tydeligt viser hans sengstelse over
udviklingen. Indtreengende advarer han mod passivitet fra kirkens
side. Man kan tabe selv den retfaerdigste sag ved ikke at satte noget
ind p4a den, og forskellen mellem katolikkernes og katternes iver er
ofte som forskellen mellem »frost and fyre«. Ganske vist tror han
ikke, at kaetteriet nogen sinde vil kunne overvalde hele kirken, sa
lidt som havet nogen sinde vil kunne opsluge alt det faste land;
men havet har dog opadt betydelige omrader, ja hele lande; og
saledes vil ogsd kaetteriet kunne anrette uhyggelige ulykker, hvis
man undervurderer faren og forsgmmer at standse det i tide. Under
disse omstendigheder burde det veere udelukket, at man slekker
pé biskoppernes ret til at skride ind mod kattere, saledes som det
er foresliet. Den er mere pakrevet nu end nogen sinde[201]. -
Men hvis initiativet i den grad 14 hos katterne, hvis problemet
netop var det, at de ved deres vrange bibelfortolkninger vandt
stadig flere tilhengere og siledes drog flere med sig i fortabelsen,
var tiden da passende til at frigive teksten ?

Hertil kommer det forhold, som More i sin dybe loyalitet aldrig
nevner, men som han ma have kendt si vel som nogen: at kongen
siden 1529 havde fort en klart antiklerikal politik, stottet til et lige
s& antiklerikalt underhus og en machiavellistisk minister, Thomas
Cromwell. Hovedparten af »Apology« er netop rettet mod et skrift,
der ivrer for denne politiks fortsettelse[202]. Selv havde More i
1532 nedlagt sit embede pa grund af den; og allerede i 1531 havde
kongen tvunget konvokationerne til at anerkende ham som den
engelske kirkes og gejstligheds »supremum caput«, dog med til-
fojelsen nquantum per Christi legem licet«[203]. Det var ikke umu-
ligt at skimte, hvor dette vilde ende: i brud med paven og uind-
skreenket kongeligt supremati, siledes som det skete i 1534. Ikke
blot religigst, men ogsa politisk var kirken pa det alvorligste i de-
fensiven; og en mand, der kendte Henrik VIII, som More gjorde det,
kan meget vel have veaeret plaget af frygt for, at han for eller senere,
hemmeligt eller a4benlyst, vilde begynde at stotte ketteriet som led
i denne politik [204].

Det forekommer mig, at netop More matte finde tiden si lidet
egnet til frigivelse af bibelteksten, som den vel kunde vere; og

[201] Apology 47 (Taft 179-85, EW 921 B-923 F).
[202] Se herom Taft XXXVII.

[203] Wilkins s. 725, jfr. 742.

[204] Jfr. Taft XXXIV-XXXVIII.




Paulus Helie og Thomas More om bibeloversettelse, brug og misbrug 339

betingelsesbisetningen ma derfor opfattes saledes, som jo ogséa ord-
lyden laegger det neer: som en hentydning til og en godkendelse af
det midlertidige forbud. Men sammenligner man med de kategoriske
udtalelser i »Dialogue«, er glidningen da &benbar. Det mi vaere
korrekt at opgere hans stilling i tilsvarende udtryk, som vi s. 311
brugte om Paulus Helie: Under »normale« forhold vil More klart
g ind for bibelens oversattelse; men ikke i tiden efter 1530.

A. I. Taft heevder — med henblik pa den traditionelle diskussion -,
at »The difference that is discernible between More’s earlier and
later writings is a difference, not in principle, but in emphasis«[205].
Denne vurdering, som jeg i gvrigt finder rammende, kan ikke opret-
holdes her. Det vilde vere rigtigere at sige, at han lader det mindre
hensyn vige for det storre. Nar selve kirkens skaebne star pa spil,
ma ensket om en bibeloversxettelse, som det dog aldrig har veeret
tvingende negdvendigt at f& opfyldt, midlertidigt ombyttes med
onsket om, at den ikke kommer. Herved vil man ogsa i hejere grad
kunne redde noget af den konsekvens, som More selv gnskede at
demonstrere, idet man kan tilfgje, at kun saledes kan der skabes
mulighed for at f& det opfyldt pa rette made senere. Saledes kan
han selv mene at vare konsekvent, mens det for os mé se ud, som
om han modsiger sig selv.

Sammenligningen er hermed gennemfort. Om end vi har kunnet
pavise visse forskelle mellem de to mand, méa det dog vist indrem-
mes, at lighederne er mest igjnefaldende. Ikke alene er deres kultu-
relle og teologiske forudsaetningerivid udstraeekning de samme ; men de
positioner, de selv nar frem til ud fra disse forudsatninger, er ogsa
naert beslegtede. Derfor kommer de for det her behandlede spargs-
mals vedkommende til at gennemlgbe parallelle udviklinger. Og i
hvert fald pa et punkt far de ogsad samme skebne: Skont de begge
er mend af sjelden karakterstyrke og retlinethed, kommer de i
reformatorernes gjne til at std som de store forreedere. — Begge er
fuldt gyldige udtryk for den humanistisk inspirerede reformbevae-
gelse, til hvilken der stilledes sa store forventninger, indtil dens
stilfeerdige tale overdgvedes af den lutherske reformations barskere
toner. De erkender, at kirken bestar af mennesker, der kan gore sig
skyldige i fejl og forssmmelser. De ser, at deres samtids kirke er

[205] Taft VIII. — Om det her behandlede sted siger han (LXXIII-LXXIV):
»More appears to regard his earlier statement with certain misgivings, but those
misgivings are not strong enough to warrant his retracting it«.



340 Th. Lyby Christensen

preget af formalisme og stagnation, og at den virkelig treenger til
reform. Og dog er de selv den middelalderlige, katolske kirkes segte
born. De regner med en gennemskuelig, guddommelig verdensorden,
hvori kirkeinstitutionen indtager en central stilling, idet den jo
ikke blot er en samling af enkeltmennesker, men tillige og ferst og
fremmest gudsrigets jordiske manifestation, som med rette indtager
en patriarkalsk og autoriter stilling over for den enkelte, svarende
til Guds stilling over for kirken. Derfor kan de begge illustrere
kirkens situation under reformationstidens trangsler med billedet
af et ulydigt barn, der straffes af sin fader eller moder. Dette billede
giver mulighed for at fastholde erkendelsen af, at kirkens folk selv
har fejlet og tilladt s& store mangler og brest, at ulykkerne egentlig
ikke er mere, end de har fortjent; og dog mistes ikke et gjeblik
barneforholdet til Gud. Det bliver forstaeligt, at Gud tillader kaette-
riet at rase, idet han jo dog kun lader det fungere som sit tugte-
middel; og netop herved anbringes det pa sin rette plads: som riset i
den kerlige faders eller moders tugtende hand, som den straffende
dog i virkeligheden afskyr fuldt si& meget som den straffede, og
som derfor ogsa kastes pa ilden efter brugen [206]. Thi for dem begge
er kaetterne mennesker, som har brudt med og rettet deres angreb
imod gudsriget pa jorden og dermed i virkeligheden mod Gud selv,
og de kan derfor kun betragtes som »affskaarne menniskir fraa then
hellige oc cristhen kirckis samfundt«, "Who be therby cut of from
the lyuely tre of that vyne, and waxyng withered braunches, be
kepte but for the fyre first here and after in hell¢, - medmindre de
da angrer og vender tilbage[207].

Den glidning, der her er pavist hos dem, er da heller ikke udtryk
for holdningsleshed eller svigten, men netop for, at de livet igennem
fastholder de samme begreber om, hvad der er de grundleggende
veerdier. Vel er de bibelhumanister; men de er forst og fremmest
katolikker. Bibelen er kirkens og forkynder den samme sandhed,
som kirken forvalter. Derfor kan de nok give Erasmus ret i, at den
beor oversettes, si leenge man virkelig tor vente, at dette kan fremme
en kirkelig fornyelse; men nar de stir midt i den kamp, hvor selve

[206] P. H.: I, 267. 268-9. More: Conf. VI (EW 630 C-E) og Apology 47 (Taft
182, EW 922 D-E).

[207] P. H.: II, 123. More: DCH I, 25 (EW 160 B). — Maske ber man tage for-
behold for P. H.’s vedkommende, nar More henviser k®tterne til ilden »first here«.
Han var som bekendt ikke nogen blodhund (II, 181,21-6). For Mores vedkommende
skal ordene tages bogstaveligt.



Paulus Helie og Thomas More om bibeloversattelse, brug og misbrug 341

kirkens eksistens synes at std pa spil, og hvor bibelen misbruges
som dens fjenders fornemste vaben, da ser de spgrgsmalet under
synsvinkler, som er skjulte for Erasmus. Vel ophaever misbrug ikke
brug; men nar alt kommer i den grad af lave, at bibelen tvinges til
tjeneste for katteriet, sandheden til tjeneste for lognen, da ma man
for sandhedens og bibelens egen skyld midlertidigt suspendere den
konsekvente holdning.

Tilbage star kun det spergsmal, hvorfor Paulus Helie synes at
vaere foran More i udvikling, s at denne i 1528 endnu star pa samme
standpunkt som Frans Wormordsen, der dog ganske kort tid efter
skulde gi over til reformationen, imod Paulus Helie. Svaret er en-
kelt: Det skyldes forskellen i lokale forhold og den forskellige hastig-
hed, hvormed reformationen udviklede sig i de to lande. Man kan
f. eks. forestille sig Mores forslag om en kontrolleret bibellaesning
overflyttet til Danmark og forelagt Paulus Helie. Han kunde naeppe
have haft meget at indvende imod det; men han stod blot i den
ulykkelige situation, at der her i landet neppe kunde sammensattes
en kommission af kvalificerede, katolske oversettere, og at der vel
ikke kunde findes mere end en eller to biskopper, der vilde veere i stand
til at administrere kontrolordningen, saledes at den gav mening.
De mand, der skulde lede den katolske kirke her, havde slet ikke
dygtighed eller format til at overtage ledelsen af udviklingen. Da
de i 1530 fik chancen for et 4bent opger med predikanterne, matte
de dels henvende sig til den for sa forketrede Paulus Helie, dels til
Tyskland om hjzlp. Hvad der fandtes af teologisk duelighed, var
— bortset fra Paulus Helie selv — pa det reformatoriske hold. Derfor
havde han ikke andre muligheder end at ga imod overssttelser. —
Men mens Paulus Helie i Danmark stred som en ensom kaempe,
kunde englenderen More i 1528 anlegge et langt mere optimistisk
syn pa situationen. Han kunde stadig habe pa, at den bibelhumani-
stiske reformbevagelse vilde komme til at bestemme kirkens kurs.
Vel var de fleste af hans gamle venner fra humanismens gennem-
brudstid dede; men deres tanker var det langtfra. John Fisher,
manden, der havde kaldt Erasmus til Cambridge og saledes grund-
lagt og senere vogtet den humanistiske tradition der, levede endnu
og var som biskop af Rochester en af kirkens hgjst respekterede
mend. Det var endnu langt fra klart, hvilke muligheder kongens
egteskabssag indebar. Han stod som troens forsvarer og tillige som
velynder af »The New Learning«. Det samme gjaldt serkebiskopperne
Wolsey, der havde grundlagt Cardinal’s College i Oxford, og War-



342 Th. Lyby Chrislensen

ham, der havde stottet Erasmus. Blandt de yngre maend i kirkens
tjeneste fandtes adskillige ypperlige begavelser, »bred in the New
Learning but adhering to the old theology«. Og selve den mand, pa
hvis opfordring More optog kampen mod katteriet, Cuthbert Tun-
stall, var humanist. Det er karakteristisk, at Tyndale havde hen-
vendt sig til ham om protektion, inden han drog udenlands - og
oversatte det Ny Testamente. Her var der altsa virkelig mening i at
forestille sig kirkens ledelse under bibelhumanistisk inspiration ga
i spidsen for en reform, der gradvist kunde afskaffe de indgroede
misbrug og de dbenbare mangler og netop derved forebygge den
egentlige kirkelige revolution. I Danmark var den katolske kirke
ded, inden den blev afskaffet. Der var kun et fallitbo at gere op,
og Grevefejden blev en socialt bestemt borgerkrig, ikke en religions-
krig. I England radede den endnu over betydelige krefter. At dette
har haft afgerende betydning for den engelske reformations forlab,
s& forskelligt fra den danske, som det blev, er abenbart. Det er
heller ikke ukendt, at mend, som i mangt og meget kunde medes
med More, gled med over i den engelske statskirke, og at hans dnds-
retning saledes fortsat kunde gore sin indflydelse geeldende pa Eng-
lands officielle kirkeliv. Men det bar ogsa nzvnes, at skont Mores
optimisme pa den katolske kirkes vegne hurtigt aflastes af dyb og
berettiget bekymring, s4 var den engelske katolicisme, som han sa
helhjertet repraesenterede, dog sterk nok til at leve videre gennem
arhundrederne i en aldrig brudt tradition. At den ved sin blotte
eksistens ogsd har sat sit preeg pa engelsk kirkeliv bade i og uden
for statskirken; er umiskendeligt den dag i dag.



