Den sociale problemstilling
ved udforskningen af de gudelige vekkelser[1]
Af H. P. Clausen

Dansk kirkehistorisk forskning har ved sit arbejde i de senere ar
med de religiose vakkelser i 1800-tallet rort ved problemer af
vidtreekkende betydning for forstielsen af det danske samfunds
udvikling. Det gelder, hvadenten man anlegger et kirkehistorisk
eller et profan-historisk synspunkt pa udviklingen.

Det nye og dermed ogsd det betydningsfulde ved den kirke-
historiske indsats har ligget i, at de gudelige vaekkelser er blevet
betragtet i deres samfundsmsssige sammenheng. I kirkehistorien
er gennem de sidste 10-15 ar en socialt orienteret historieforskning
fort frem med en intensitet, som naeppe har sin lige pa andre
omréader af vor historieskrivning. Ordet »social« har vaeret kodeordet
i adskillige af de kirkehistoriske arbejder, der har beskaftiget sig
med veekkelserne.

Vor indsigt i veekkelsernes historie er derved blevet vasentligt
udvidet. Gennem det store og paskennelsesvaerdige arbejde, der
nu udferes for at samle og bearbejde kilderne til de gudelige vaek-
kelsers historie i ferste halvdel af det 19. arhundrede, styrkes
yderligere vore muligheder for at na til en mere omfattende for-
staelse af vaekkelsesbevaegelsernes problematik. [2].

Men denne indsats og det synspunkt, der har varet beerende for
en del af den, har fort os frem til forskningsproblemer, som efter-
handen traeder tydeligere og tydeligere frem. Det er problemer, som
har krav pad opmeerksomhed af to grunde. Den ene er af mere
principielt-metodisk art, den anden knyttet til selve beskrivelsen

[1] Hovedsynspunkterne i denne artikel har veret fremlagt i et foredrag i
Theologisk Forening i februar 1964. Manuskriptet er, med undtagelse af en en-
kelt tilfaojelse s. 166, afsluttet i efteraret 1964.

[2] Hermed sigtes til: Vakkelsernes Frembrud i Danmark i ferste Halvdel af
det 19. Arhundrede. Udg. af Institutet for Dansk Kirkehistorie under redaktion af
Anders Pontoppidan Thyssen (1960 ff.). Hertil slutter sig: Forsamlinger og Mor-
moner, ved Knud Banning (1960).



138 H. P. Clausen

og forstaelsen af det konkrete fenomen: de veligiose veekkelses-
bevaegelser og deres placering i samfundet for 1850.

Man mé rejse spergsmalet om det metodiske indhold og rekke-
vidden af de forklaringer, der er givet i de tilfelde, hvor en social
terminologi er anvendt ved beskrivelsen af den gudelige forsamlings-
bevaegelse. Dermed rerer man ved selve det metodiske grundlag
for socialhistorien, og netop den nyere kirkehistorie opfordrer til
principielle metodiske overvejelser, som rsekker videre ud til en
stor del af den historieforskning, der pa en rekke felter udferes
under et socialt synspunkt.

Sammenhangende hermed star problemet om, hvordan vakkel-
sernes placering i det danske samfunds udvikling skal opfattes.
Der er f. eks. det vigtige sporgsmal, om de gudelige vaekkelser har
forbindelse med almuens udvikling til politisk selvstendighed,
og i givet fald, hvordan denne forbindelse er beskaffen. Skal man
begrunde et svar pa dette spergsmal, fores man ind pa en over-
vejelse af baggrunden for eller — om man vil — arsagerne til vaek-
kelsernes opkomst og seregne forlgb. Netop pa dette punkt bliver
den sociale betragtnings indhold og rekkevidde af storste betydning
for udforskningen af vakkelserne i praksis.

Sammenhzangen mellem den metodiske og den praktisk-historiske
side af de problemer, der her skal analyseres lidt mere indgaende,
er tydelig nok. Tanken er i det folgende at give en oversigt over
den forskning, som har lagt vaegten pa at forstd veekkelserne i
forste del af 1800-tallet ud fra deres sammenhaeng med samfundets
udvikling ievrigt, specielt deres afheengighed af gkonomisk-sociale
forskydninger i samfundet. Denne betragtningsmade vil i det
folgende almindeligvis blive kaldt »det sociale synspunkte, »den
sociale tese«, »den sociale forklaring« o. s. v.

Dernzst skal der gores et forsgg pa at drefte nogle af de problemer
og vanskeligheder, de hidtidige sociale forklaringer af vaekkelses-
bevaegelsen har afdekket. Bl. a. ma det vere af interesse at over-
veje disse forklaringers frugtbarhed, sammenholdt med det tra-
ditionelle krav til historien om at beskrive de fortidige faanomener
med deres s@rpreg og i deres fulde individuelle udfoldelse. Endelig
skal der antydes en afgrensning af den sociale synsmade, d. v. s.
en specifikation af betydningsindholdet i begrebet »social¢, som
muligvis vil kunne danne udgangspunkt for en adakvat beskrivelse
af den gudelige forsamlingsbevaegelse i dens samfundsmzessige
sammenhaeng.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vakkelser 139

Nu er en betragtning af de religiose og kirkelige feenomener
1 deres sammenhang med og afhengighed af samfundsstrukturen
naturligvis ikke noget nyt. Ogsa i studiet af veekkelserne og de
kirkelige retninger har denne synsmade gjort sig geldende tidligere,
omend sporadisk. Alligevel foltes det som et temmelig voldsomt
nybrud, da den kirkehistoriske forskning i 1950’erne for alvor
flyttede tyngdepunktet fra de religiose kategorier til de sociale
ved beskrivelsen af vaekkelserne.

Antagelig spillede det her en rolle, at sndringen i forsknings-
retningen fandt sted under en vis polemik mod den @ldre forskning,
der overvejende havde interesseret sig for det religisse indhold i
de vaktes forkyndelse[3]. I mange kirkelige kredse matte det vaekke
forargelse, at den kirkehistoriske forskning nu bevidst si bort
fra veekkelsernes eventuelle forhold til det himmelske og i stedet
nesten demonstrativt interesserede sig for »de sinds- og samfunds-
tilstande som i forbindelse med en bestemt forkyndelse danner og
former bestemte tidsbundne folkelige bevaegelser«[4]. At syns-
punktet videnskabeligt set var frugtbart, skal vi se i det folgende,
men dets udformning og dermed ogsd udnyttelsen af det blev
preeget af, at det tilspidsedes polemisk for bedre og hurtigere at
kunne trenge igennem.

Allerede i 1926 skrev forfatteren Hans Kirk i den forste argang
af tidsskriftet Clarté en kort, men meget lest artikel: »Religion
og Hartkorn«[5]. Titlen peger tydeligt pa den vej, man senere
i forskningen er gaet for at traenge ind i vaekkelsesbevaegelsernes
sociale sammenheeng. Kirk behandlede her de skonomisk-sociale
forudsatninger for livssyn og religigs holdning i Grundtvigianismen
og Indre Mission. I 1928 gav han synspunktet kunstnerisk udtryk
i romanen »Fiskerne«.

Lidt senere tog historikeren Hans Jensen problemet op, da
han skrev sit veerk om steenderforsamlingernes historie. Han mente,
at der i de tidlige religizse veaekkelser forberedtes noget af det,
som ved siden af de samfundsgkonomiske drivkrafter skulle skabe
veksten for de demokratiske beveaegelser i vort samfundsliv[6].

[3] Ne de flg. citater fru P. G. Lindhardt: Vakkelse og kirkelige retninger
(1951) - 2. udg. 1959. Henvisninger vil normalt veere til 2. udg.

[4] Lindhardt, op. cit. 17.

[5] Clarté, 1. arg. (1926), 135-39.

|6] Hans Jensen: De danske Stenderforsamlingers Historie I (1931), 59.



140 H. P. Clausen

Tilsyneladende satte Hans Jensen her den religisse bevagelse
og de samfundsgkonomiske drivkrafter ved siden af hinanden.
Han opfattede dem vel snarere som parallelle fenomener end som
fenomener, der var afh®ngige af hinanden i den forstand, at
#ndringen i den samfundsgkonomiske struktur betingede udvik-
lingen af den religisse almuebevagelse.

Hans Jensen pegede pa, at selv om det 19. arhundredes forste
egentlige folkebevaegelse altsd var udpreeget religigs, »indremis-
sionsk¢, sd har den dog, nar den ses i et historisk perspektiv, sin
ejendommelige plads i vor politiske udvikling. »I al denne modige
salmesang lod fra fattige hytter de forste toner, der varslede den
gamle almues andelige rejsning«[7].

I en stor, men ikke i alle henseender lige vagtig afhandling
om »Brud og Sammenhseng i dansk Aandsliv efter 1864«[8], gentog
Hans Jensen i 1943 dette synspunkt. For ham var forsamlings-
beveaegelsen ikke blot en indsats i det religigse liv, men i det hele
taget udtryk for en steerkere selvhaevdelse fra den gamle landalmues
side. Derfor métte vaekkelserne betragtes som en forberedelse af
den politisk-demokratiske bevagelse, som pregede det 19. arhun-
drede. I den religiose autodidakts opposition mod den akademisk
uddannede sogneprast — og det er jo et vigtigt treek i forsamlings-
bevagelsen — s4 Hans Jensen »et tydeligt socialt moment«. I denne
sammenhang fremhaevede han den newre forbindelse mellem kirke-
historien og den politiske og sociale historie. [9].

Afhandlingens tyngdepunkt 14 imidlertid, som titlen antyder,
i tiden efter 1864, hvor den bl. a. beskaftigede sig med dannelsen
af de kirkelige retninger, som pregede den sidste del af arhun-
dredet. Hans Jensen antog med al mulig forsigtighed, at Grundt-
vigianismen og Indre Mission hver havde sin specifikke sociale og
gkonomiske baggrund[10]. Her drages det gkonomisk-sociale ind
i en snzvrere sammenhaeng med det religiose, end Hans Jensen
havde gjort for de tidligere veekkelsers vedkommende. Der havde
han ngjedes med at henvise til deres betydning som forberedelse
af eller parallel til den politiske udvikling.

[7] Ibid.

[8] Kirkehistoriske Samlinger 6. rk. 1V. bd. (1942-44), 270-349.

[9] Ibid., 286.

[10] Jfr. Hal Koch i: Et kirkeskifte. Studier over brydninger i dansk kirke-
og menighedsliv i det 19. arh. under redaktion af Hal Koch (1960), 10.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vaekkelser 141

Ganske tilsvarende tanker traeffer vi, da den sociale betragtnings-
made for alvor kommer til at gere sig geldende i kirkehistorien.
Det sker med professorerne P. G. Lindhardt og Hal Koch, og
forst med dem kan vi sige, at vekkelserne blev gjort til genstand
for en i egentlig forstand socialt orienteret beskrivelse. Lindhardts
og Hal Kochs synspunkter er imidlertid ikke identiske, og det
har en vis betydning, at man praeciserer afvigelserne mellem deres
opfattelser.

Hos P. Gi. Lindhardt synes det sociale, nar han bruger ordet,
narmest at sta for det skonomisk-sociale, selv om han i »Vaekkelse
og kirkelige retninger« ikke er helt klar og skarp i terminologien.
Dog mere end antyder han det gkonomiskes primat i sine over-
vejelser ved at skrive om det brud, som vakkelse er » social,
i okonomisk og dermed i politisk forstand«[11]. Bogen igennem
giver han tydeligt gkonomisk-sociale forklaringer pa veaekkelserne
og pa andre kirkelige fenomener.

Det treeder skarpt frem i selve definitionen pa en vaekkelse.
Det hedder hos Lindhardt, at veekkelsesbevaegelse kun kendes
mar — i forbindelse med @ndringer i samfundsstrukturen — nye
sociale lag dannes og befolkningsgrupper som hidtil har levet
upaagtet eller uden at kunne gore sig geeldende begynder at keempe
for en plads i solen«. Han peger pa politiske og religigst motiverede
frihedsbestraebelser i det 19. arhundrede, som sammen med den
tekniske revolution gav forudsetninger for vaekkelsesdannelse.
Men det afgerende, fremheever Lindhardt, er, »at veekkelsernes
tilblivelse, vaekst og konsolidering falder sammen med den radikale
sendring af de sociale forhold som indledtes med bondereformerne«[12].

Det skal forstas pa den made, at med udskiftningen og selvkeobet
opstod en ny individualistisk bondekultur i pagt med bonde-
standens nye sociale stilling, dens politiske aspirationer og gkono-
miske styrke. Bonden blev gkonomisk, socialt og politisk set per-
sonlig myndig, og tilsvarende lgsnedes hans traditionelle andelige
afhengighed af kirken. Fglgen var ven personlighedsreligion som
fungerede i nye, socialt eller psykologisk betingede, gruppefzlles-
skaber og vakkelsesbeveaegelser . . .«[13].

Hos P. G. Lindhardt gar altsid det sociale element ind i selve
definitionen pa en veaekkelse, og »social« méa her betyde »gkonomisk-

[11] Lindhardt, op. cit., 9. Fremhavelsen af dermed er foretaget af mig.
[12] Ibid., 18. Hvor intet andet nevnes, er fremhavelserne Lindhardts.
[13] Ibid., 23.



142 H. P. Clausen

social«. Religigs vakkelsesbeveaegelse ses som en funktion af an-
dringer i den gkonomiske samfundstilstand og lader sig kun for-
klare og beskrive pid denne sociale baggrund. F. eks. mener Lind-
hardt, at benders og preasters optreeden mod hinanden i de gudelige
vekkelsers tid og ogsa senere i drhundredet var et udtryk for,
at de optradte »som stender der keempede for hver deres klasse-
interesser«[14].

Vaxkkelsen er for Lindhardt det sociale gennembruds od og til
dels dets drivkraft. Han finder det naturligt, at den socialt be-
tingede rejsning mellem 1800 og 1840 var mest karakteristisk pa
det religigse felt, fordi vi netop der har med det mest personlige
at gore[l15].

I konsekvens heraf hedder det i Lindhardts bog, at den kirke-
historiske forskning skal holde sig til det, »som lader sig iagttage
og erkende, forst og fremmest da de sociale og psykologiske reali-
teter«[16]. Teologiske kampe, skriver han, »afspejler altid med
sikkerhed visse sinds- og samfundstilstande og er i den forstand
udtryk for solide realiteter«. Om de kirkelige retninger hedder
det i fortsattelse heraf, at »bag alle teologiske formuleringer er
forskellen pa de grundtvigske og de andre begrundet v forskellige
livs- og menneskesyn som igen bunder i hindfaste sociale og psykolo-
giske realiteter«[17].

Her er formuleret synspunkter, som i hgj grad var tiltreengte,
men som ogsad har faet en polemisk tilspidsning, der har gjort dem
vanskelige at handtere.

Endelig ma det neevnes, at Lindhardt i lighed med Hans Jensen
fremheaever vekkelsernes forbindelse med almuens politiske gennem-
brud. De gudelige forsamlinger er vore forste folkemader, og hvor
veekkelsen bredte sig, aftog almuemandens frygt for de store.
Lindhardt konkluderer: »Den gudelige veekkelse er de kirkelige ret-
ningers og det folkelige selvstyres vugge«[18].

Mange af disse synspunkter gir igen hos Hal Koch, der navnlig
har taget problemerne op i 6. bind af »Den danske Kirkes Historie«
fra 1954. Her ligger det samfundsmassige aspekt i, at Hal Koch

[14] Ibid., 24.
[15] Ibid., 45.
[16] Ibid., 17.
[17] Ibid., 66 f.
[18] Ibid., 46.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige veekkelser 143

s& veekkelserne som led i den store beveaegelse, der i lgbet af 1800-
tallet havde til resultat, »at almuen, den brede umyndige befolk-
ning, er blevet myndig og selvstendig og pa alle punkter, religigst,
politisk, gkonomisk, erhvervsmaessigt og kulturelt har vennet sig
til selv at tage ansvar og treeffe bestemmelser«[19].

Sikkert med rette peger Hal Koch pa, at denne selvstendig-
gorelse, almuens opvagnen, giver det danske folks historie sit
serpreg i det 19. arhundrede. Den brede almue gjorde sig pa alle
livets omrader selvstendig, tog sin skebne i sin egen hind og
satte sig op mod godsejernes og akademikernes formynderstyre,
skriver han i en anden forbindelse[20]. Vakkelserne og de folke-
lige bevegelser var da den form, hvorunder forandringen fandt
sted [21].

De religiose veaekkelser bliver derved et udtryk for, at folket
selv »vagner til aktivitet og ryster den besiddende formynderklasses
ag af sine skuldre«[22]. Her knyttede Hal Koch forbindelsen til
den politiske udvikling. Han betragtede vaekkelserne som »en
forstegrede af den andelige rigdom, som bondemulden skulle beereq,
og i deres spor fulgte den politiske opvagnen[23].

Men Hal Koch ngjedes ikke med som Hans Jensen og Lindhardt
at pege pa sammenhzngen mellem vakkelsesbevaegelsen pa den
ene side og den politiske og sociale udvikling pa den anden. Han
overvejede ogsé, hvori denne sammenhsng bestod. For det politiske
livs vedkommende antydede han det kronologiske forlgb: forst
kom vaekkelserne, derefter almuens politiske opvagnen. Og han
nevnede, at adskillige af mendene fra den gudelige forsamlings-
beveaegelse tog skridtet over i det politiske[24].

Derimod afviste Hal Koch at genoptage den principielle dis-
kussion om, hvorvidt den gkonomisk-materielle udvikling har
betydning for det andelige liv. I stedet formulerede han som sit
synspunkt, at den udvikling, der fik den danske bonde til uden
revolution at beveaege sig bort fra de patriarkalske forhold og
naturalgkonomien over til den moderne tids gkonomisk-sociale
individualisme med tilhgrende pengegkonomi, » en aldeles 4benbar

[19] Da. Kirk. Hist. VI (1954), 17.
[20] Et kirkeskifte, 24.

[21] Da. Kirh. Hist. VI, 170.

[22] Ibid., 18.

[23] Ibid., 18 f.

[24] Som note 23.




144 H. P. Clausen

og overvejende grad havde veeret med til at bestemme ogsa det
andelige liv«[25].

Landboreformerne var altsa ogsa for ham baggrunden for vak-
kelsesbeveaegelsens vekst. Iser lagde han vagt pa, at overgangen
til selveje og udflytningen af gardene sprangte det gamle landsby-
feellesskab, sa bonden blev tvunget til at blive individ, enkeltperson.
Derfor blev udflytningen forudsatningen for og til dels drivkraften
i almuens selvstendiggerelse. »Okonomisk og socialt foregar gennem
landboreformerne den samme frigorelse og opvagnen til selv-
steendighed, som religiost giver sig udtryk i vaekkelserne og deres
skarpe modse@tningsforhold til gejstligheden«[26].

Dog understregede Hal Koch, at hele samspillet mellem gkono-
misk-social udvikling og andelig selvstandighedsgerelse endnu var
uudforsket. Det var derfor sveert at sige, hvad der gik forud,
og hvad der fulgte efter. Desuden ansa han det for mere end van-
skeligt at udrede de vidt forskellige traek i vekkelsesbevaegelsens
gkonomisk-sociale baggrund, som vekslede fra egn til egn, ofte
endda fra sogn til sogn, under indflydelse af lokale forhold og
serpragede personligheder[27].

Dette synspunkt skerpede Hal Koch senere, idet han fandt
det sveert at afgere, om den kirkelige udvikling gik forud og pa-
virkede den politisk-sociale, eller det var omvendt. Han foretrak
derfor at tale om en »parallelisme« mellem demokratiseringen og
den kirkelige udvikling.

Han fandt det utvivisomt, at vakkelsen havde vseret med til
at forberede og opdrage almuen til politisk virksomhed. Men han
mente pa den anden side, at den kirkelige demokratisering og ikke
mindst den kirkelige partidannelse havde den politiske udvikling
til forudsetning[28]. Man skal merke sig, at de sidst naevnte
feenomener sa afgjort horer hjemme i 2. halvdel af 1800-tallet.
Det har sin betydning, fordi man nok i betydeligt omfang har veeret
tilbgjelig til uden nzrmere provelse at overfere synspunkter og
resultater fra sidste til forste halvdel af 1800-tallet[28a].

Vendt mod professor Lindhardt advarede Hal Koch desuden
mod for ensidigt og for ivrigt at opspore en gkonomisk-social

[25] Op. cit., 28 f.

[26] Ibid.

[27] Op. cit., 258 f.
[28] Et kirkeskifte, 24.
[28a] Se ndf. s. 154 ff.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vekkelser 145

baggrund eller forklaring pa sa at sige alle feenomener[29]. Denne
bemerkning giver os anledning til at preecisere forskellen i opfat-
telsen hos de to fremmeste talsmeend for en social betragtning af
vaekkelsesbevagelserne.

For begges vedkommende er det klart, at det sociale synspunkt
har i hvert fald to forudsatninger. For det forste det faktum,
at den gudelige forsamlingsbevaegelse i begyndelsen af 19. arhun-
drede i mods®tning til den tidligere pietistiske veaekkelse havde
sit udspring i almuen selv og forte sig frem som en almuebevaegelse.
Det ma kalde pa en undersegelse af samfundsstrukturen, nar man
vil beskrive forsamlingsbeveegelsen og de senere kirkelige retninger.
En sidan undersggelse er si meget mere naturlig, som historie-
forskningen i almindelighed har sat de socialhistoriske under-
spgelser i forgrunden i den sidste menneskealder. Denne metodiske
udvikling i forskningen er netop den anden hovedforudsstning for
den sociale opfattelse i kirkehistorien.

Hos Hal Koch udkrystalliserede betragtningsmaden sig da i en
skildring af det 19. &rhundredes kirkelige og religiose feenomener
pa en bred samfundsmeessig baggrund. For ham var det afgerende
at fa karakteriseret det 19. arhundrede som de folkelige rorelsers
arhundrede og bringe den kirkehistoriske udvikling i samklang
hermed. Derimod veg han tilbage for en mere direkte samfunds-
meessig eller »social« forklaring pa de kirkehistoriske faenomener.

Sadanne sociale forklaringer finder vi derimod hos P. G. Lind-
hardt. Ogsa hos ham spores det bredere samfundsmassige aspekt,
men hans bog er dog ferst og fremmest praeget af en ret handfast
tendens til at pege pa de gkonomisk-sociale forudsetninger for
vaekkelse og forklare de konkrete vakkelsesbeveaegelser ud fra
sadanne forudssetninger. I den forbindelse méa det understreges,
at Lindhardts arbejde i hgjere grad er et inspirerende forslag til
en tolkning af det 19. arhundredes kirkehistorie, end det er en
beskrivelse af de konkrete vakkelsesfeenomener [30].

Lindhardts og Hal Kochs synsmader er her refereret si for-
holdsvis indgaende, fordi det ma gores klart, at begrebet »social«
hos dem begge anvendes med et helt uspecificeret betydnings-
indhold. Ordet »social« har jo et seerdeles bredt betydningsspektrum,
og hverken Hal Koch eller P.G. Lindhardt afgrenser nzermere

[29] Et kirkeskifte, 11.
[30] Jvfr. min anmeldelse af 2. udg. af Vaekkelse og kirkelige retninger. Jyske
Samlinger, ny rk. V (1960), 219-22.

10



146 H. P. Clausen

ordet, nar de bruger det. Mest precis er vel Lindhardts sprogbrug,
idet han som navnt oftest teenker pa det skonomisk-sociale, mens
Hal Koch bevidst holder sig til et bredt samfundsmeessigt aspekt
og en tilsvarende uafgraenset brug af ordene »samfundsmassig« og
»social¢.

Konsekvensen af denne terminologiske vaghed ma naturligvis
blive, at der i realiteten siges meget lidt konkret om, hvordan
den samfundsmsssige udvikling influerede pa veaekkelserne. Det ses
klarest, nar man betragter nogle af de veerker, som med inspiration
fra Lindhardts og Hal Kochs synsmader opererer med en samfunds-
maessig betragtning af de tidlige veekkelser. Her skal fremdrages
to af disse arbejder.

Kaj Baage har i sin disputats om Jacob Christian Lindberg
selvsagt i hgj grad mattet beskaftige sig med Lindbergs forhold
til de vakte[31]. Baags overtager her direkte Lindhardts definition
pé en vaekkelse og betragter de folkelige vaekkelser som »— i alt
fald til en vis grad — udtryk for en social rejsning af samfunds-
klasser, som i arhundreder havde veeret holdt nede«[32]. Med
stotte hos Knud Banning[33] kalder Baage de vaktes »preestehad«
socialt betinget, »et udtryk for lererens og bondens trang til at
treede op mod gejstligheden«[34].

En nermere specifikation af begrebet »social« gives ikke, men
det betyder ogsa mindre i Baages sammenhseng, fordi hans resonne-
ment ikke anfegtes af, om ordet social skal tolkes i den ene eller
den anden retning. Derimod kan hans bog tjene som eksempel pa
den veegt, den sociale betragtning af forsamlingsbevagelsen meget
hurtigt har faet.

Lindhardts syn pa veekkelserne har kunnet ga lige ind i Baages
fremstilling som en vel etableret og acceptabel karakteristik af
bevegelsen. I virkeligheden har Baage ikke undersggt, om den
lindhardtske definition pa vaekkelse nu ogsa var adasekvat for den
del af den gudelige forsamlingsbevaegelse, han vil skildre. Derved
har han rent faktisk givet definitionen et mere bindende indhold.
end den behgver at have i Lindhardts kontekst, hvor den kan
tolkes som et forslag til en forklaring[35].

[31] Kaj Baagoe: Magister Jacob Christian Lindberg. Studier over den grundt-
vigske bevagelses forste kampéar. (1958).

[32] Ibid., 58 med note 12.

[33] Sml. ndf. s. 148.

[34] Baage, op. cit., 252.

[35] Sml. ovf., s. 145.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige veekkelser 147

I Knud Bannings bgger om skolelereren Rasmus Sgrensen og
hans stilling i den sydvestsjellandske vekkelse[36], er den sociale
argumentation tydeligere og ogsd af sterre betydning for hele
fremstillingen. Bannings opfattelse af Rasmus Serensen bygger
pé den tese, at Rasmus Sgrensens straeben var socialt bestemt eller
havde et socialt sigte. Gennem Rasmus Serensen vil dr. Banning
forstd tendenserne i en gren af den sjellandske forsamlingsbevee-
gelse. Han vil vise, at Rasmus Sgrensens gerning ikke blot bygger
pa religisse og sociale bestrebelser, »ymen at de religiose og sociale
Tanker tndgaar en intem og wuoploselig Forening«[37].

Bannings arbejder kan derfor betragtes som et forsgg pa at
overfore Lindhardts og Hal Kochs betragtningsmader pa et kon-
kret udsnit af vekkelsesbevaegelsen og pa en mand, der sggte
at prege denne del af vakkelsen i en kort periode. Dr. Banning
mener, at Rasmus Sgrensen gennem sit forsvar for menighedens ret
til pa4 egen hand at ordne det religizse liv netop repraesenterer
den frigerende tendens i tiden, som Hal Koch talte om. Rasmus
Serensen er, skriver Banning med Hal Kochs formulering, »i stort
og smét . . . almuesmanden, der ryster formyndernes ag af sig«[38].

Det er helt klart, at Banning ud fra dette synspunkt har givet
os en indtrengende analyse af grundtreekkene i Rasmus Sgrensens
tankeverden — i hvert fald som Serensen selv gerne sa den udlagt.
da han prevede at overskue sin virksomhed[39]. Rasmus Sgrensen
gav tidligt og tydeligt udtryk for den opfattelse, at de hgjere
samfundsklassers tid var ved at veere forbi i Danmark[39a].
Bade i sin religigse og i sin politiske agitation byggede han pa
denne anskuelse.

Men spogrgsmaélet er, om det sociale synspunkt giver en adekvat
beskrivelse af Rasmus Sgrensens personlighed og hans virksomhed.
Tilsyneladende kommer man ikke tilstraekkeligt i dybden med
analysen, nar man blot karakteriserer Rasmus Serensens syn og

[36] Knud Banning: En landsbylerer. Skoleleerer Rasmus Sorensens ungdom
og lerergerning 1799-1814. (1958); sm.: Degnekristne. En Almuerejsning. En
Studie over den gudelige Veaekkelse paa Sydvestsjzlland med s@rligt Hensyn paa
Skoleleerer Rasmus Serensens Virke. (1958). — Jvf. min anm. i Jy. Sml.,, ny rk. V,
88-96.

[37] Degnekristne, 20. Fremh®velserne er Bannings.

[38] En landsbylerer, 97. — Degnekristne, 261.

[39] Jvf. Jy. Sml., ny rk. V, 95.

[39a] Pontoppidan Thyssens indledn. t. 1.bd. af Vakkelsernes Frembrud i
Danmark etc. (1960), XXV.



148 H. P. Cluusen

kamp som socialt bestemt. Bruger man i denne forbindelse ordet
»social« uden nsermere specifikation, slerer man den historiske
virkelighed mere, end man tydeligger den. Ved anvendelsen af en
ensidig social betragtningsméade pa en enkelt mand og hans virk-
somhed, nas graenserne for den sociale terminologis nytte i historien,
og man tvinges til en nermere overvejelse af, hvad man konkret
skal leegge i begrebet »sociale.

Hos Banning finder man intet steds en forklaring pa, hvad han
vil forsta ved ordet »social«. Ser man nermere til, opdager man dog.
at han dermed i al almindelighed hentyder til, at forsamlings-
bevaegelsen var en almuebevaegelse, og at de vakte ofte stod i et
vist modsetningsforhold til gejstligheden. Det vil med andre ord
sige, at »praestenaget«, som ogsid Hans Jensen talte om, sattes
lig med en social modsetning.

Det er naturligvis at give begreberne et indhold, eftersom to
samfundsgrupper star over for hinanden i denne modsatning.
Men man méa gere sig klart, at man ikke far beskrevet konfliktens
indhold og baggrund ved uden nzrmere specifikation at kalde den
social. Hojst kan man dermed give en karakteristik af Rasmus
Serensens forklaring pa sin egen optraeeden. Den vaekkelsesbevaegelse,
han en tid deltog s& ivrigt i, beskrives ikke adekvat ved, at man
gentager ordet social, hver gang de vakte og prasterne star i
opposition til hinanden. Vakkelsens placering i samfundet og de
samfundsmeessige forudssetninger for den afdeekkes ikke.

Der vindes ikke noget i klarhed ved at tale om en social konflikt,
hver gang en af de vakte i forsamlingsbevagelsen kommer i mod-
setning til en praest. En religios strid i forste halvdel af 19. arhun-
drede mé naesten pr. definition have en praest som den ene part.
Det interessante ma da ligge i at bestemme baggrunden for og
indholdet i striden og se, hvad der i det pageldende tilfeelde forar-
sagede preestenaget. Vil man hefte betegnelsen »social« pa mod-
setningsforholdet, ma man enten kunne eftervise en social argumen-
tation hos en af parterne eller hos dem begge, eller man ma kunne
sandsynliggere, at de stridendes engagement virkelig kan have
veeret bestemt af deres sociale placering. Forst da siger den sociale
forklaring noget om de vakte og vaekkelserne.

Det er let nok at pege pa tilfeelde, hvor den sociale etikette i
virkeligheden kommer til at sta i vejen for den dyberegiende
forstaelse af bl. a. Rasmus Sgrensens personlighed og af vakkel-
sernes egenart. F.eks. kan stridigheder mellem en prast og de



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vaekkelser 149

vakte udmaerket skyldes forstielig personlig krenkelse hos den
preest, der hardt og uforsonligt blev angrebet af de gudelige for-
samlingsfolk.

Netop den sterke selvretferdighed og den umilde fordemmelse
af anderledes taenkende, som i en vis udstreekning var et serkende
for de vakte[40], kunne virke udfordrende pa mere forsonligt og
individualistisk indstillede praester og legfolk. Ret beset passer
kategorien »individualisme« kun pa de pietistiske vaekkelser, nar
de betragtes fra den religiose side, hvor subjektivismen er tydelig.
Men ser vi pa den uforsonlighed, hvormed de vakte krevede
ganske stramme adferdsnormer overholdt af de enkelte mennesker,
bevager vi os langt bort fra, hvad der kan sammenfattes i begrebet
individualisme.

Vakkelserne var set indefra snavre i deres normer for tolkning
af skriften og for den sande kristelige livsforelse. Bade som enkelt-
personer og som gruppe var de vakte antagelig adskilligt mindre
individualistisk indstillede end deres modstandere, specielt de
rationalistiske preester, som de angreb. Det individualistiske element
ligger pa det teologiske plan: Vaekkelserne var udtryk for en per-
sonlighedsreligion. Set i en samfundsmessig sammenhseng var
veekkelserne ikke udtryk for individualisme, og det vil veere meget
vanskeligt at give en acceptabel beskrivelse af vaekkelserne ud fra
det synspunkt, at de var en reaktion i retning af individualisme
pa den samfundsmeessige udvikling.

Det betyder for det forste, at man ma regne med religiose og
psykologiske bevaeggrunde i mange af de konflikter, de vakte
kom i med folk fra andre sociale lag. Om man vil kalde det sociale
stridigheder bliver naturligvis en smags sag, men en sarlig praktisk
brug af ordet er det nzppe.

For Rasmus Serensens vedkommende er det sarlig tydeligt, at
hans person blev en anstedssten, som udleste adskillige af de
stridigheder, han kom ud for. Hans personlige forfaengelighed og
hans stridbarhed matte stode mange[41]. Preasternes kritik af ham
kan derfor udmserket i mange tilfeelde forklares ud fra en menne-
skeligt forstaelig reaktion pa hans person. Der skulle ofte mere
end almindeligt kristeligt talmod til at bzere hans optreden[42].

[40] Da. Kirk. Hist. VI, 15 f.
[41] Ibid., 268.
[42] Jvf. eksempler i min anm. af Bannings bog i Jy. Sml. (se note 36).



150 H. P. Clausen

Det kan vere rigtigt, som dr. Banning skriver, at man ved
at feestne sig for sterkt ved Rasmus Sgrensens utalelige opforsel
let overser hans mange tiltalende egenskaber[43]. Men man ma ikke
af den grund ga uden om at se hans optreeden ogsad som udslag af
hans demonstrative selvtillid og trang til at vise, at han var mindst
lige sa4 begavet som de preester, skabnen eller tilfzldet havde
givet mulighed for at studere. Han folte det som en uretferdighed.
at han ikke var blevet prest, og en af hans dremme var, at hans
son skulle blive prast for at indfri de forhabninger. han selv havde
haft.

Her er naturligvis fra hans side tale om en reaktion pa en social
uretfeerdighed, men de konflikter, han fortes ud i af den grund,
forstas dog ferst til bunds, ndr man tager hensyn til hans s@regne
sind. Og man kan ikke fra Rasmus Serensen slutte til de vakte i
almindelighed. Modsztningen mellem dem og praesterne kan oftest
bedre beskrives uden en social terminologi, fordi den har sit udspring
i de vaktes syn pa, hvad der gjaldt deres sjels frelse, og presternes
ofte xgte folte kristelige reaktion p4 hovmodet og den manglende
kristelige ydmyghed, der fik de vakte til med hellige miner at
foragte deres medborgere og tale nedszttende om deres trosiver[44].
Stridighederne kan ikke bare opfattes som pa den ene side de
vaktes forspg pa at krenke praesteembedet og pa den anden pree-
sternes tendens til at fole embedet gaet for neer.

Man kan med andre ord komme til med en lgs social terminologi
at lukke for forklaringer pa vaekkelsesfenomener, som ville betyde
en langt mere udtemmende beskrivelse. Dette synspunkt kan
maske yderligere klargeres med udgangspunkt i et eksempel fra
P. G. Lindhardts behandling af Tidehvervsbevaegelsen[45].

Lindhardt skriver, at denne bevagelse jo aldrig slog igennem
folkeligt eller folkekirkeligt, og deri ser han noget afgerende for
den kirkelige retningsdannelses vilkar i det 20. &rhundrede[46].
Der eksisterede efter Lindhardts opfattelse ikke mere en »sociologisk
situation¢, sd vekkelse kunne opstid: Den sociale nivellering hin-
drede, at der fremstod nye sociale grupperinger, som en bevaegelse
kunne knytte til ved.

[43] En landsbylerer, 97.
[44] Jfr. Degnekristne, 79.
[45] Lindhardt, op. cit. 195 ff.
[46] Ibid., 200 f.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige veekkelser 151

Med andre ord: Betingelserne for vakkelse, som de er forudsat
i Lindhardts definition, er ikke til stede. Altsa kan der ikke opsta
vaekkelse; Tidehverv kan ikke fa folkelig tilslutning. Antagelig
er dette at presse den sociale hypotese lovlig meget[47].

Argumentets kraft afhenger af, hvad vi ved om sammenhaengen
mellem de to vagt definerede feenomener social nivellering og
religiost liv i 1920’erne og 30’erne. Vi ved vel ikke stort andet,
end at en forkyndelse som den tidehvervske ikke fik tilslutning
i bredere kredse, men det berettiger ikke uden videre til at sige
noget om sammenhangen mellem Tidehvervs folkelige fiasko og
den manglende »sociologiske baggrund«. Det kan man kun gere
under forudsetning af, at man enten er helt sikker pa definitionens
bzreevne, eller at man kan vise, at den pastdede sammenhseng
faktisk er til stede. I hvert fald ma man, hvis man vil undgé en
tautologi, veere helt pa det rene med, hvad man mener, og hvad
man vil bevise: tesen om baggrunden for veaekkelsen eller Tide-
hvervs situation. Begge dele kan ikke eftervises p4 samme gang.

Det for os interessante er, at P. G. Lindhardt i umiddelbar
fortsettelse af overvejelserne over Tidehvervs manglende samfunds-
maessige grundlag gennemfgrer en skarp analyse af de elementer
i Tidehvervsprasternes forkyndelse, der stod i skerende kontrast
til den vage blanding af »missionsk« bestemt pietisme, rationalisme
og idealisme, der kan siges at karakterisere flertallet af danske
folkekirkekristne. Her har vi en fuldt dekkende forklaring, der
afslgrer mere om Tidehvervs manglende succes, end den sociale
terminologi kan vise. Man far atter her sagt en del mere om den
konkrete situation end ved blot at klebe den sociale etikette pa.

Hensigten med disse referater har vaeret at pege pa, at sa lenge
man anvender en uspecifik social terminologi, far man ikke sagt
meget af vaegt om baggrunden for vaekkelserne og om deres placering
i samfundet. Man opnéar heller ikke en serlig indtraengende analyse,
hverken af vakkelserne som folkelig bevagelse eller af de vakte selv.
Man narres af den sociale betragtningsmades nyhed til at tro,
at man har fiaet mere at vide, end man faktisk har.

Men det betyder ikke, at en social problemstilling er uden
betydning ved arbejdet med de tidlige veaekkelser i 1800-tallet.
Anvendelsen af den kraver imidlertid en vis overvejelse af det
metodiske indhold i den sociale betragtning samt af, hvad vi i

[47] Sml. Jy. Sml., ny rk. V, 221.



152 H. P. Clausen

det hele taget ved om den sociale udvikling og den religiose be-
vaegelse. Et fingerpeg om overvejelsernes retning far man ved at
leese dr. theol. A. Pontoppidan Thyssens indledningskapitel til
forste bind af verket om Vaekkelsernes Frembrud i Danmark i
forste Halvdel af 19. Arhundrede [48].

Med dette veerk er, kan man sige, indtradt en tredie fase i den
moderne udforskning af veekkelserne mellem ca. 1800 og 1850.
P. G. Lindhardt og Hal Koch begyndte med at formulere den sam-
fundsmsessige holdning i forskningen. Dernzst fulgte undersggelser,
som udnyttede denne synsmade. Det gav stastedet og den forste
afgreensning af, hvor langt man kunne rekke derfra. Tredie fases
indsats bestir i at fremlaegge og bearbejde hele kildestoffet, sa
vi far materialet til en bedemmelse og placering af vekkelserne i
samfundshelheden. Nar pa denne méade de hidtidige mere tentative
forklaringsforseg skal omsattes til en dybtgaende forskningsindsats,
melder sig naturligt ensket om en besindelse pa de praktiske og
metodiske problemer i denne forbindelse.

Pontoppidan Thyssen understreger, at man star over for et
meget stort forskningsprogram, der vil raekke langt ud over det
kirkehistoriske plan, hvis man skal have udbytte af de sociale
teser om vaekkelserne. Spogrger man, hvorfor vakkelserne fik seerlig
tilslutning i folkets brede lag, hvordan de opstod, og hvilke forud-
setninger de havde, vil man opdage, at en lang rakke faktorer,
som ikke bare er gkonomisk-sociale, har gjort sig gzldende. Pon-
toppidan Thyssen peger bl. a. pa, at 1700-tallets pietisme har
haft en indirekte indflydelse, og at rationalismens sendring af
forholdet mellem kirke og folk samt denne andsretnings betydning
for folkeoplysningen méa teelles med blandt vaekkelsens forudseet-
ninger [49].

Det er ikke nok at bringe det hele pa en ukompliceret, social
formel. Vi har — i hvert fald endnu — ingen virkelig mulighed for
at afveje de enkelte elementer i baggrunden for vekkelsesbeveegel-
sen mod hinanden. Hertil kommer, at vi stadig ikke har lost
problemet med at give ordet »social« et indhold, som ger det til
et effektivt instrument ved beskrivelsen af vakkelserne.

Ogsa Pontoppidan Thyssen anferer landboreformerne som en
af de vigtigste forudseetninger for vaekkelsesbevagelsen[50]. Ud-

[48] Se note 2.
[49] Op. cit., XX ff.
[50] Ibid., XXIV.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige veekkelser 153

skiftningen, overgangen til selveje, den gkonomiske fremgang
o.s. v. fik vidtreekkende folger for bondestandens gkonomiske og
sociale stilling, og det har rimeligvis cgsa influeret pa bendernes
holdning til religisse sporgsmal.

Men samtidig fremhaever Pontoppidan Thyssen, at vaekkelserne
i 19. arhundredes forste halvdel kun for en ringe del omfattede de
bonder, der havde gavn af landboreformerne[51], og som altsd med
Lindhardts ord var pa vej frem mod en plads i solen. Vakkelserne
kan kun med store forbehold kaldes en bondebevagelse. Af det til
nu fremlagte materiale fremgar, at tjenestefolk og andet tyende,
husmand og inderster, fiskere og fattige landhandveerkere udgjorde
den faste stok blandt de vakte. Ofte ser man, at et stort antal af
de vakte boede pa overdrev, hvor de som husmeend og udflyttere
antagelig har hort til den darligst stillede del af landbobefolkningen.

Desuden fandt vakkelserne ogsa tilslutning i byerne, hvor
de gkonomiske og sociale strukturaendringer ikke uden videre kan
parallelliseres med udviklingen pa landet. Imidlertid ser det
ud til, at ogsd i en by som Kebenhavn herte de vakte til i de
okonomisk darligst stillede klasser. Dr. Baage har vist, at den
kobenhavnske vaekkelse havde sit tyngdepunkt i handels- og hand-
veerkerstanden med et meget betydeligt isleet af svende og karle [52].
Det vil sige, at der ogsid her er tale om samfundsklasser uden
storre udsigt til social opstigning.

Man teor derfor antage, at de tidlige veekkelser iser er karak-
teriseret ved at veere baret af de fattigste i samfundet[53]. »Den
udvikling, der begyndte med Landboreformerne, kan derfor ikke
forklare Vaekkelsernes Opstaaen«, skriver Pontoppidan Thyssen[54].
Nedenfor skal narmere dreftes, om der dog trods alt ikke er plads
til en hypotese, som forklarer noget af sammenhangningen mellem
vakkelserne og samfundsudviklingen efter landboreformerne. Men
det er i hvert fald klart, at man ikke som det har varet tilfeldet,
kan regne med den forholdsvis direkte sammenhang mellem bonde-
frigerelse og veaekkelse. »Det ngje Samspil mellem Bondens politisk-
gkonomiske-sociale Fremrykning og den grundtvigske Veakkelse

[51] Ibid. XXVI.

[62] Veaekkelsernes Frembrud I. Vakkelse og Kirkeliv i Kebenhavn og Omegn
af Kaj Baage (1960), 116 f.

[53] Jvf. Johan Jergensens anm. af Degnekristne i Fortid og Nutid XX (1957—
59), 232.

[54] Som note 51.



154 H. P. Clausen

horer en senere Tid til¢, hedder det hos Pontoppidan Thyssen[55],
og dermed tenker han pa tiden efter 1850.

Skal man undersgge sammenhzngen mellem den gkonomisk-
sociale og den religizse udvikling for de tidlige vaekkelsers ved-
kommende, er man vanskeligt stillet. Vi kender ikke takten i de
gkonomisk-sociale @ndringer efter landboreformerne med de lokale
forskelle, der kan have gjort sig geldende. Vi ved for lidt om
de sociale skel inden for almuen, og vi kender kun grove omrids
af reformernes indflydelse pa mentalitet og tankegang. Vi har et
almindeligt overblik, og vi har en idé om udviklingens forelgbige
politiske kulmination i 1849, men vi har ikke det detailkendskab,
som mé vere forudsetningen for med udbytte at sette den religigse
og den sociale udvikling i relation til hinanden.

Hertil kommer den vanskelighed, at man kun sjeldent treeffer
en social argumentation hos de vakte. Politisk-sociale bimotiver
herer til undtagelserne i deres udtalelser[56]. Man finder i kilde-
materialet kun fi og neppe representative udtryk for, at en
social bevidsthed, en klassefornemmelse 14 bag den religigse ud-
foldelse. De vakte vendte sig nok skarpt og respektlgst mod
presterne, men fra vaekkelsens synspunkt fandt opgeret si godt
som altid sted pa et religiost grundlag. Det religiose engagement
var det primere for forsamlingsfolkene. Kunne de ikke fa forkyndt,
hvad der for dem var den sande kristendom, matte de for deres
saligheds skyld vende sig mod statskirken.

Vi kan da i grove trek skitsere den situation, vi star i, nar vi
skal komme til rette med forsamlingsbevaegelsen. Vi har at gere
med en almuebeveagelse, tilsyneladende overvejende med tilhold
i de fattigste samfundsgrupper, som religiost setter sig op mod
presterne og statsmagten. Mods®tningerne fandt udtryk i en
religios, ikke i en politisk-social argumentation.

f De forseg, vi har set pa at forklare dette feenomen ved hjexlp
af sociale kategorier, har ikke taget tilstreekkeligt hensyn til de
faktiske muligheder for at swtte social og religiss udvikling i
forbindelse med hinanden og har for upracist peget pa landbo-
reformernes betydning. Desuden har de i et vist omfang stillet
sig i vejen for en mere indtreengende analyse af vaekkelserne selv

__og deres placering i samfundsudviklingen.

Helt tydeligt er det, at den sociale betragtning i flere henseender

(55] Ibid.
[56] Ibid.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vekkelser 155

har sit udspring i interessen for den sidste halvdel af det 19. drhun-
drede. Som det bl. a. er tydeligt hos Hal Koch, har man villet
anskue det 19. arhundrede som de folkelige bevaegelsers arhundrede,
og da man kendte resultatet af denne udvikling i arhundredets
senere del, har man projiceret erfaringerne herfra tilbage. Hoved-
interessen har ligget i at vise forudsetningerne for den senere
udvikling og udpege trak, der viser hen imod den. Derved har
man i nogen grad forvekslet udviklingens resultat med "~ dens
arsager, og man har gjort det vanskeligt at beskrive de tidlige
veekkelser ud fra deres egne forudsetninger.

Det hanger sammen med en almindelig tendens til at se det 19.
arhundredes danske historie som et forlgb, der via den frie forfat-
ning i 1849 over provisorietiden ender med systemskiftet i 1901.
Det 19. arhundrede ses som historien om folkestyrets vaekst, og alt
indrangeres pa denne linie. Det kan blive en fare, nar man vil have
det fulde indtryk af tiden for 1848, som i mangt og meget er in-
teressantest, nar man ikke vil se den som en periode, der har sin
vasentligste betydning ved at veere optakt til den efterfolgende halv-
del af arhundredet.

Det er ogsad helt klart, at hypotesen om en forholdsvis enkel
sammenhang mellem gkonomisk-sociale fenomener pa den ene
side og religios veekkelse pa den anden er szrdeles anvendelig og
frugtbar i analysen af det kirkehistoriske forlgb fra arhundredets
midte og fremefter. Her er den brugbar, og det er forstaeligt,
at man ved udforskningen af de tidlige veekkelser har varet til-
bejelig til at bruge ordet »social« med bitoner af erfaringer fra
anden halvdel af 1800-tallet.

I det hele taget ligger der et metodisk problem gemt i, at den
socialhistoriske betragtningsmade netop har tiltrukket sig op-
maerksomhed og vundet sin forste tillid, fordi den er sa udmeerket
et instrument til at beskrive tiden efter den industrielle revolution
i Vesteuropa og USA. Man kunne da iagttage en omformning af
samfundet og de menneskelige livsvilkar, som meget tydeligt hang
sammen med den gkonomisk-tekniske udvikling.

Det var let at se, hvordan industrialiseringen og den gkono-
miske ekspansion fik meget store samfundsmassige konsekvenser
og ogsa virkede ind pa ands- og kulturlivet. Det gav basis for en
bredt samfundsorienteret historisk interesse. I forste omgang
havde den et kulturhistorisk sigte, men kom senere til at give
plads for en mere udpreget samfunds- eller socialhistorie[57].

[57] Sml. den korte oversigt i min Hvad er historie? (1963), 38 ff.




156 H. P. Clausen

Dermed rejser sig det spergsmal, som den tyske historiker,
Theodor Schieder, har formuleret: Har man nu blot med social-
historiens betragtningsmade opdaget et heuristisk princip til at
beskrive industrialismens verden med adakvate midler, eller har
man virkelig faet nye principper til tydning af enhver historisk
epoke overhovedet ?[58] Med andre ord: Kan de kategorier og den
metode, hvormed man beskriver samfundet efter den industrielle
revolution uden videre overfgres til andre perioder, eller skal
kategorier og begreber i hvert enkelt tilfelde dreftes i forbindelse
med det konkrete udsnit af den historiske virkelighed, man vil
analysere ?

Problemet skal ikke loses her. Blot skal det bemarkes, at hvad
der i det foregaende er sagt og i det folgende siges om arbejdet
med veakkelserne, bygger pa den opfattelse, at en del af den sociale
betragtnings utilstreekkelighed netop skyldes, at man for mekanisk
har overfort begrebsapparatet fra sidste til forste del af arhun-
dredet uden at omjustere det. For en opfattelse af historien, der
gar ud fra, at historikerens opgave er, sa vidt det er muligt, at
beskrive den historiske virkelighed med dens s@rpreg og i dens
fulde udfoldelse, mé det vare en selvislge, at forklaringsprincipper
ikke uden overvejelse og eventuelt modifikation lader sig flytte
fra periode til periode eller fra forskningssituation til forsknings-
situation.

Men de metodiske overvejelser forer os videre endnu -- ogsa
med vort specielle problem, de tidlige religiose vaekkelser. Styrken
i den moderne, socialt orienterede historieforskning, som den bl.a.
har udfoldet sig i Frankrig, har veret dens arbejde med strukturer,
systemer eller langtidsprocesser, der opviser permanente eller i
hvert fald stabile traek over en lengere periode[59]. Varigheden,
»le mystére de la durée«[60], er et vigtigt element i fransk social-
historie.

Nu er strukturbegrebet ikke seerlig klart defineret i den sociale
historie, men det er givet, at med skellet mellem en struktur-
historie og den mere traditionelle begivenhedshistorie rykkes

[58] Th. Schieder: Strukturen und Personlichkeiten. Hist. Zeitschrift, bd. 195
(1962), 266.

[59] Jvf. Ottar Dahl: Om &arsaksproblemer i historisk forskning. Forsek pa en
vitenskapsteoretisk analyse (1956), 166 ff.

[60] Udtrykket brugt af Philippe Ariés, citeret af Schieder, op. cit., 266 med
note 1.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vaekkelser 157

problemet om enkeltindividets handlinger i deres samfunds-
maessige sammenhseng ind i en serlig belysning. Derfor bliver
overvejelserne over struktur-historiens muligheder af betydning for
os i vor sammenheeng bl. a. i forbindelse med den manglende
sociale argumentation hos de vakte.

Den franske historiker Fernand Braudel har talt om en »histoire
structurale«, som han satter lig med en »histoire lentement rythmée«
og definerer som gruppernes og gruppedannelsernes historie[61].
I modseetning til den politiske historie, begivenhedshistorien,
beskeftiger den sig med de dybereliggende sammenhsenge og
arsager, ikke med de mere tilfeeldige, overfladiske begivenheder.
Man vil vise mennesket i relation til og i afhengighed af dets
fysiske og psykiske omgivelser og se de menneskelige handlinger
som bestemt af sociale og psykologiske faktorer. Man interesserer
sig for det, der i dybden er bestemmende for en gruppes adfeerd,
for en andelig bevaegelse o.s. v.

Heri er for sa vidt intet nyt for historieforskningen. Den har
altid mattet beskeeftige sig med problemet om forholdet mellem
samfundsstruktur og enkeltindivid, omend dette problem i tidens
lob har antaget forskellig skikkelse. Men historieforskningen har
ikke kunnet fastlegge et bestemt skema for, hvordan forholdet
skal opfattes[62]. Nordmanden Ottar Dahl har peget pa, at graden
af personlig handlingsfrihed og indflydelse udefra er forskellig
for forskellige personer og i forskellige situationer. Vi har derfor
ikke at gogre med »deterministiske« og »indeterministiske« alterna-
tiver, der udelukker hinanden, men med gradsforskelle fra situation
til situation[63].

Det medfegrer imidlertid, at man fra situation til situation méa
tage stilling til, hvordan balancen skal opfattes. I selve forsknings-
forlgbet skal historikeren afdsekke, hvordan relationen i det givne
tilfeelde falder ud. Forholdet mellem individet og dets sociale
omverden kan i historien aldrig betragtes som et fastslaet princip,
men mé betragtes som et abent problem, der skal lgses i hver
enkelt forskningssituation. Pastanden om sammenh@ng mellem
den sociale udvikling og den menneskelige adferd skal proves

[61] Fernand Braudel: La Méditerranée et le Monde Méditerranéen a 1’époque
de Philippe II (1949), XIII. — Citeret af Schieder, op. cit., 273 note 2.

[62] Schieder, op. cit., 272 f.

[63] Dahl, op. cit., 171.



158 H. P. Clausen

i hvert enkelt tilfeelde. Kun pa den made beskrives de historiske
forleb og tilstande i deres szregenhed.

For vort eget konkrete problem betyder det, at vi ikke ma
lade os forlede til at se veekkelserne som udtryk for hypotetiske,
sociale og psykologiske krafter. Vor opgave ma veare at betragte
de vaktes individuelle og felles reaktion pa en bestemt skonomisk
eller politisk samfundsstruktur. Vi kan ikke ngjes med at pege
pa de sociale og psykologiske traek i en bestemt situation, vi ma
ogséa sandsynliggere, at de sociale pavirkninger faktisk omsattes til
religios adfeerd.

R. G. Collingwood har sagt det pd den made, at det ikke er de
menneskelige omgivelser i sig selv, der betinger en bestemt kultur,
men hvad mennesket kan fa ud af sin fysiske og sociale om-
verden[64]. Det vil sige, at nar man under et socialt aspekt arbejder
med typebegreber (veekkelser f. eks.) eller forklaringsmodeller som
Lindhardts pastand om sociale omlejringer som forudsaetning for
vekkelse, ligger betragtningens videnskabeligt-metodiske nytte
for historien i den rigdom af konkrete traek i den historiske virkelig-
hed, historikeren sattes i stand til at efterspore og pavise. Nytten
ligger ikke primeert i selve opstillingen af typebegrebet eller
modellen.

Det er givet, at den menneskelige adfeerd kan vere socialt
betinget, endda sa den enkelte mister sin individualitet og kun
fremstar som en bestemt type i samfundet[65]. Man kan i den
sociale historie se bort fra enkeltindividernes motiver og tale
om gruppemotiver, klassebevidsthed o. s. v. Der kan vare tale om,
hvad man har kaldt »motivationskaeder¢, som tillader os at slutte
ogsé til motiver hos mennesker, hvis egne motiveringer ikke er
overleveret i kilderne[66]. I realiteten er det, hvad man ger,
nar man tilleegger det sociale eller andre krafter betydning for
vekkelserne.

Heri er intet illegitimt. Ingen moderne historiker kan undga
at interessere sig for de samfundsmeessige sammenhsenge i det,
han beskeftiger sig med. Han méa arbejde med typer, strukturer,
gruppemotiver, gruppebevidsthed etc. Afgerende er det imidlertid,
at historiske begreber kun har mening, nir man opfatter dem

[64] R. G. Collingwood: The Idea of History (1946), 79.

[65] Schieder, op. cit., 283.

[66] Ernst Pitz: Geschichtliche Strukturen. Betrachtungen zur angeblichen
Grundlagenkrise der Geschichtswissenschaft. Hist. Zeitschrift, Bd. 198 (1964), 270.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vekkelser 159

som beskrivelse af faktisk forekommende menneskelige realiteter,
bestemt ved tid og sted[67].

Strukturer, typer o.s.v. kan bruges til at bestemme, hvad
Schieder kalder det »overpersonligt-almene« i historien[68]. Her
ligger den moderne socialhistoriske forsknings store muligheder.
Men man ma holde fast ved, at de begreber, man da arbejder med,
ikke har en egen eksistens, uafhengigt af den epoke, man behandler,
og de mennesker, der lever i den. Man har f. eks. ikke at gore med
sociale normer eller sociale krefter af en hgjere objektivitet, som
tvingende bestemmer den menneskelige adfserd. Lindhardts sociale
og psykologiske realiteter[69] er hverken mere eller mindre reelle
end hvilke som helst andre historiske begreber, som viser sig egnede
til at beskrive et konkret udsnit af den historiske virkelighed.

Samfundsmaessige strukturer eller normer eksisterer kun i og
med de mennesker, som barer dem eller bgjer sig under dem.
Klassebevidsthed ma f. eks. forstds ud fra mangfoldigheden af
faktisk givne individuelle og gruppemassige reaktioner pa en
bestemt klasse- eller samfundstilstand[70]. At de kan bestemme
menneskelig adferd skyldes alene, at enkeltindividerne er villige
til at folge pabuddet. Den sociale determinering af de menneskelige
handlinger mé opfattes som en appel til individuel opfyldelse[71].

For historieforskningen vil det frugtbare ligge i den mangfoldig-
hed, der kendetegner menneskets mgde med de normer og struk-
turer, det selv har skabt, og som prager det{72]. Denne relation
kan ikke fikseres i en enkelt formel, som kan daekke alle eventuali-
teter. I hver enkelt situation mé en analyse, en beregning af situa-
tionens elementer til, og netop derved fores historikeren videre
fra opstillingen af pastande om sammenh@ngen mellem struk-
turerne og de sociale pavirkninger pa den ene side og den menneske-
lige adfeerd pa den anden. Han tvinges til en beskrivelse af selve
den konkrete adfeerd pa den givne sociale baggrund.

Det betyder i vort tilfalde, at det ikke har steorre interesse
i almindelighed at tale om sociale konflikter i forbindelse med
vaekkelserne. Opgaven ma veare at betragte de vaktes individuelle

[67] Ibid., 272.
[68] Schieder, op. cit., 277.
[69] Ovf. s. 142.
[70] Schieder, op. cit., 278.
[71] Ibid., 281.
[72] Ibid., 284.



160 H. P. Cluusen

og faxlles reaktion pa en bestemt social tilstand. Det afgerende
er at vise, hvordan de vakte i praksis fulgte en impuls under
pavirkning af en bestemt pavirkning udefra.

Hvis vi vil anlegge en social betragtningsméade, ma vi altsa
gore os klart, at den skal bruges til helt konkret at vise de vaktes
reaktion pd den sociale udfordring eller p4 anden made legge
et indhold i ordet social, sa det virkelig deekker det stykke virkelig-
hed, vakkelserne reprasenterer.

Henter vi et skonomisk-socialt betydningsindhold fra arhun-
dredets sidste halvdel, vil man opdage, at vakkelserne ofte er
mest interessante ved deres afvigelse fra forklaringsskemaet.
I egne med tilsyneladende samme gkonomisk-sociale struktur
optraeder f. eks. veekkelse i det ene sogn, men ikke i det andet.
Nogle steder er udflytterne det baerende element i bevagelsen,
andre steder deltager de ikke; til gengwld traeffer man sa under-
tiden gardmeend i forsamlingerne, hvor ellers den fattigste land-
almue skulle ventes. I jyske egne med mange selvejerbgnder og
enegarde finder man ikke veakkelse, skont det som naevnt ofte
forudsesettes, at udflytning og oplesning af landsbyfellesskabet
andre steder fremmede vakkelserne.

En beskrivelse af detaillerne i en historisk situation, opnéaet
ved at betragte de faktiske afvigelser fra den opfattelse af sammen-
hengene, man startede med, kan veere sardeles udbytterig og
metodisk anbefalelsesverdig. Men der bliver dog problemer tilbage,
som ikke kan leses ad den vej. Derfor mad man ogsad preve at
anlegge en beskrivelse, som i et vist omfang dekker de feenomener,
der skal beskrives. I det foreliggende tilfaelde vil det sige at give
begrebet social et betydningsindhold, som ger det til et bedre
analyseinstrument.

De hidtidige forseg pa at anlegge en social betragtning pa
veekkelserne er overvejende blevet i det abstrakte plan, og man
har ikke i tilstraekkelig grad stillet de begreber, man arbejdede med,
over for den historiske virkelighed, som den kan nas gennem
kildematerialet. Det kan g& ved oversigter efter de store linier
som hos Hal Koch, eller nar en ny forklaringsméade skal preesen-
teres som hos P. G. Lindhardt. Men ved detailunderspgelser slar
det ikke til. Da ma man preve at give begrebet »social« et betyd-
ningsindhold, som ger det til et effektivt analyseinstrument i den
givne periode over for de givne feenomener.

Vil man opretholde den gkonomisk-sociale betragtning af



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vekkelser 161

vaekkelserne, skal man nok i hgjere grad end hidtil interessere
sig for de gkonomisk-sociale skel inden for landalmuen selv[73],
og ikke forst og fremmest beskaftige sig med modsstningerne
mellem prester og veaekkelsesfolk. Denne side af stridighederne
beskrives forst tilfredsstillende, nar man legger et politisk aspekt
ind i den socialt orienterede analyse. Derved kan modsatnings-
forholdet forklares under hensyntagen til den manglende eller
svage sociale argumentation fra de vaktes side.

Det bliver ogsa i dette tilfeelde veesentligt at tage sit udgangs-
punkt i de forandringer, der fandt sted i samfundet for og under
veekkelsernes frembrud. Folgerne af landboreformerne er naturlig-
vis her helt centrale, iser udflytningerne og den begyndende
overgang til pengegkonomi. Hertil ma legges kommunikations-
udviklingen, de forbedrede samfaerdselsmuligheder, den hurtigere
postgang o.s.v. Og man mé pege pa den egede leseevne og i
fortsettelse heraf pa den sgede produktion af religios og anden
pjecelitteratur — senere ogsi en gget avisproduktion og avislesning.
Sterre og sterre dele af befolkningen sattes bade gennem lesning
og gennem personlige kontakter i stand til at orientere sig om,
hvad der skete i andre af landets egne. De lokale greenser sprengtes
i mere end én forstand [74].

Dette er altsammen i videste forstand samfundsmassige faktorer
af betydning for vaekkelserne. Ikke fordi de kan have varet ophav
til en mere eller mindre vagt defineret udvikling af bgndernes
selvsteendighedsfalelse og frihedstrang, men fordi de helt konkret
omformede livsvilkarene, samtidig med at der skabtes nye skel
i almuen. Det gav baggrund for vaekkelse, og det var forudsatningen
for, at bevagelsen kunne brede sig ud over de gamle sogneskel.

Landboreformerne resulterede bl. a. i en ganske folelig skonomisk
betinget modsetning mellem gardmandsstanden og de lavere
samfundsgrupper pa landet, og kloften uddybedes under landbrugs-
krisen i 1820’erne. De fattigste lag af landalmuen kom til at sta
alene uden den tryghed, som fmllesskabet dog havde givet dem.
Drevet af den religigse impuls fandt da netop disse smakarsfolk
sammen i vakkelsesbevegelserne, som bandt dem ind i en ny
medmenneskelig solidaritetsforbindelse til aflgsning af den gamle,
der var sprengt. Tilmed rakte det ny fallesskab helt ind i det
hinsidige og gav vel derfor de vakte fornemmelsen af en erstatning

[73] Johan Jergensen i Fortid og Nutid XX (1957-59), 325.

[74] Pontoppidan Thyssen, op. cit., V og VII.

11



162 H. P. Clausen

for den delvise materielle tryghed, landsbysamfundet hidtil havde
givet.

Der kan let i eeldre historie findes tilsvarende eksempler pa,
at oplesning af ét fellesskab forer de bortspreengte samfunds-
grupper ind i et andet, ofte med religiost vaekkelsespraeg. Syns-
punktet er her naturligvis kun formuleret som en antydning,
der kraever ngjere overvejelse og konfrontation med kildematerialet,
for det fikseres. Men anlegger man dette synspunkt, vil man ud
fra det ogsad kunne beskrive baggrunden for veaekkelse i byerne,
og man kan forklare, at s mange udflyttere fra overdrevene var
med i veekkelsen i Kgbenhavns omegn.

Desuden vil man have udgangspunktet for en hypotese til
forklaring af den snaeverhed og intolerance, der praegede mange
af de vakte. Den kan, som vi har set, henfores til et religigst motiv,
eftersom deres egen made for de vakte var den eneste made,
man kunne opna den evige salighed pa. Men snzverheden kan
ogsad haenge sammen med, at man folte trang til skarpt at markere
sammenholdet i de nye grupperinger, man var fundet sammen i.
Samfundsudviklingen opfordrede maske nok til individualisme og
selvsteendighed, men de vakte tog ikke konsekvenserne af denne
udfordring. Tvertimcd sogte de stotte hos hinanden i et i en
vis forstand lukket fwollesskab, som samfundsmeessigt ikke var
symptom péa individualisme.

Set pa den made bliver det stadig vigtigt, at veekkelsesbeveegelsen
i sit udspring og sin rekruttering var en almuebeveegelse, og at
den var den ferste gruppedannelse, som ikke var knyttet til
landsbyfellesskabet, men byggede pa feelles andelige interesser[75].
Det helt afgorende er imidlertid, at kategorien »social« og kategorien
vindividualisme« méa specificeres p4 en anden made end senere
idrhundredet, hvis disse kategorier skal rumme de tidlige vaeekkelser.

Dermed er ikke taget stilling til, om den samfundsmsessige
udvikling da er ophav til den religigse veekkelse. Der er blot peget
pa de samfundsmeessige forudsatninger for, at en religigs impuls
med de forudsatninger af vidt forskellig art bag ud i tiden, som
Pontoppidan Thyssen har opregnet, kunne udvikle sig til vaekkelses-
bevegelser netop i de forste artier af 1800-tallet.

Men hertil kommer en anden samfundsmassig konflikt, som
matte opstd, nar enkeltpersoner selv eller i feellesskab med andre
som folge af et religiost engagement tog de religigse spergsmal op
" [75] Ibid., XIX ff.



Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige veekkelser 163

pa egen hand. De stedte da mod det eneveldige samfunds statslige
ramme.

Det var i strid bade med det eneveldige systems dnd og med
dets skrevne bestemmelser, at der eksisterede gudelige forsamlinger,
hvor en fri debat af allehande kirkelige spgrgsmal kunne finde sted.
Ovrigheden matte principielt vende sig imod en sadan ukontrolleret
offentlig debat, i hvilke samfundsklasser den sa end fertes. Men
i seerlig grad matte man naturligvis frygte et brud pa samfunds-
ordenen, nar grupper, der hidtil havde holdt sig i ro, begyndte
at rore pa sig.

Mange praster folte som statens embedsmznd en naturlig
forpligtelse til at forsvare det bestaende. Derfor matte de reagere
mod de vakte. Hos tilheengerne af den bestiende samfundsorden
spores netop af politiske grunde et ubehag ved tendenserne til
en separatisme, der kunne spraenge statskirken. Man matte mod-
arbejde eller i hvert fald overvage de vaktes goren og laden for
at begrense virkningen af dette brud pa den arhundredgamle
samfundstilstand.

Derfor kan det ikke undre, at den politiske argumentation
netop hyppigst treffes hos vaekkelsesbevaegelsens modstandere.
Det kan ikke bare skyldes, at de vel er ophavsmeend til den steorste
samlede del af kildematerialet om forsamlingerne, og specielt den
del, hvor de politiske og samfundsmessige konsekvenser af vekkel-
sen bergres. Det ma ogsd henge sammen med, at den politisk-
sociale problemstilling opstod ved sammenstadet mellem de religiost
engagerede og dem, der forstod de politiske konsekvenser af de
religiose krav. I hvert fald skal man vere varsom med uden daekning
i kilderne at se modstanden mod veaekkelserne som et bevis pa,
at kritikerne og modstanderne betragtede beveegelsen som mindre-
veerdig, alene fordi den var opstiet i almuen.

Givetvis kan der findes eksempler pa, at nogle bekzmpede
vaekkelserne ud fra et standssynspunkt for at holde staender-
samfundet intakt. Mange tilheengere af landboreformerne og
almueskoleloven var vel ikke alle lige villige til at acceptere konse-
kvenserne, nar det sa ud til, at reformerne kunne bane vejen for,
at almuen blev andet end almue. Men en sidan motivering kan
ikke med grund seges bag al modstand mod veekkelserne.

Selv hvor det er tilfeldet, vil der vere en veaesensforskel pa, om
man ser en social selvh@vdelsestrang i den religiose almuebevaegelse,
eller om man —som det er sket her — gar ud fra, at det politisk-sociale



164 H. P. Clausen

aspekt dukker op ved bekempelsen af vekkelserne. Det er forst og
fremmest bag modstanden, den politisk-sociale holdning kan pavises.

I dette perspektiv kan det ikke mere virke pafaldende, at en
politisk-social argumentation er sjelden hos de vakte. Indholdet
i de vaktes forkyndelse skulle heller ikke gore dem sarlig abne
for interesser, rettet mod dennesidige problemer. De kempede for
deres religiose synspunkt, og de kunne da, nar de stedte p4 mod-
stand, blive nedt til at argumentere mod staten. Det var statens
indflydelse pa det religisse liv, de vendte sig imod.

Selv for en mand som Rasmus Serensen gelder det, at hans
polemik er rettet mod statsmagtens indgriben i troslivet. I sin
afhandling, »Om det sande Lererkald i den christne Menighed«[76].
som af Banning med rette kaldes veesentlig for forstaelsen af ham.
taler han om modssetningsforholdet mellem stat og kirke[77]. Han
underbygger kravet om adskillelse af de to med teologiske og
historiske pastande om statens vold mod den levende kristendom,
som den manifesterede sig i »menigheden«. Men det er hgjst uklart,
hvad Rasmus Sgrensen her og andre steder forstir ved »menig-
heden¢, og man har ikke lov til at tolke ham ud fra en forenklet
social terminologi, der saetter menighed lig almue og lader staten
std for de besiddende klasser[78].

Afggrende er, at man skal spge den samfundsmessige spending
i modsaetningen mellem vakkelse og statsmagt. Her 14 udfordringen,
og den matte tages op, enten der var tale om standsbevidsthed,
der fandt udlgsning gennem vaekkelsen, eller ej. Sammenstedene
mellem de vakte og det enevaldige systems preester kan udmaerket
tolkes socialt, uden at der indiceres det mindste om en klasse-
bestemt bevidsthed, som omsattes til religios aktivitet.

Med en sadan mere nuanceret brug af begrebet »social« far det
en frugtbar operationel funktion i vaekkelsesforskningen. Vi kan
bruge det uden automatisk at implicere en antagelse om, at det
sociale er nzermeste eller vigtigste forudsatning for religios veekkelse
overhovedet. P4 samme méade kan man antagelig losne forbindelsen
mellem den religizse og den politiske udvikling i forste halvdel
af 19. arhundrede for ogsa pa dette omrade at undga en forpligtelse
til pa4 forhand at se sammenhange dér, hvor det er vor opgave
at pavise dem.

[76] Theologisk Maanedsskrift, 13. bd. (1828), 97-111.
[77] Degnekristne, 44.
[78] Jvi. Jy. Sml., ny rk. V, 94.




Den sociale problemstilling ved udforskningen af de gudelige vaekkelser 165

Det er allerede nevnt, at et politisk engagement ikke 14 i naturlig
forlengelse af vaekkelsesforkyndelsen. Den politiske bondebeveagelse
begyndte da ogsa i Holbsek amt i egne, hvor forsamlingsbevagelsen
ikke havde haft indflydelse. Af det foregdende vil det desuden
veere fremgaet, at man ikke med foje kan ligestille de vaktes
stridigheder med den eneveldige stat med de senere politiske
angreb pa systemet. Resultatet var vel i meget det samme, men
udgangspunktet for modsaetningerne var forskellige, og en direkte
forbindelse mellem religios og politisk folkebevagelse kan derfor
ikke knyttes, blot fordi begge havde felles modstander.

I denne forbindelse betyder det antagelig mindre, at flere navne
fra vaekkelserne gar igen i det politiske rore[79]. Atter her treder
naturligvis Rasmus Sgrensen frem som det vigtigste eksempel.
Dr. Banning har utvivlsomt ret i, at han streebte videre end mod
sognebandslesningen. Han ville en sprengning af statskirken,
og det ikke blot af religiose grunde [80]. Der 14 et politisk moment
i hans agitation.

Med sit politiske instinkt, som ingen kan afdisputere ham,
sporede Rasmus Segrensen pa linie med de meend, der bekempede
vaekkelserne, de politiske konsekvenser af den religisse udvikling.
Han forudsa som de resultatet af de indre spendinger, der opstod
i den eneveldige stat. Enten Rasmus Sgrensen ville have brudt sig
om det eller ej, ma vi derfor i denne henseende placere ham ved
siden af de gejstlige modstandere, han foragtede sa dybt.

I sin bedgmmelse af det politiske moment i vaekkelsesbevaegelsen
viste han nejagtig samme indsigt og forstielse som sine mod-
standere. Han drog blot en anden konsekvens. Derfor kunne han
allerede som vakkelsesmand leegge et politisk aspekt ind i sin
agitation, og han kunne uden besvar glide over i den politiske
bevagelse.

Men da det skete, var hans indflydelse i vakkelsesbeveegelsen
jo ogsd svundet ind, antagelig fordi han netop med sit politiske
perspektiv skilte sig ud fra veekkelsesfolkene i al almindelighed.
At han kunne flytte fra den ene lejr til den anden siger derfor
mere om ham og hans synspunkter end om de to beveaegelser og
deres mulige sammenhzng.

Det frugtbareste vil nok veere i det 19. arhundredes forste

[79] Pontop. Thyssen, op. cit.,, XXV og Banning i Et kirkeskifte, 83.
[80] Degnekristne, 254 og 282.



166 H. P. Clausen

halvdel at se det politiske og det religisse rere som udtryk for,
at vi ma regne med det, den tyske historiker Ernst Pitz, har kaldt
en »motivhorisont«[81]. Dermed mener han, at en periode ofte er
karakteriseret ved, at man pa en rekke omrader kan pege pa
overensstemmende motivationskaeder[82], uden at der kan efter-
vises en kausal sammenhang mellem dem.

I enevaldens sidste periode op til 1849 er det tydeligt, at der
skete en omformning og gradvis oplesning indefra af det ene-
veeldige system. Over for veekkelserne viste det sig ved, at der
i praksis herskede langt storre frihed i de kirkelige spergsmal,
end man kunne have ventet ud fra systemets formelle struktur.

Her har vi et af symptomerne pa, at statsmagtens greb om
bade de andelige og de verdslige livsytringer sveekkedes. Der
opstod derved en situation, som mere end noget andet er karak-
teristisk for den sene danske enevelde. Vi ma i artierne op til 1849
regne med en indre spanding i staten som felge af den ggede ret.
borgerne i praksis fik til fri udfoldelse, samtidig med at systemets
rammer opretholdtes.

Denne situation fik gkonomiske, politiske, nationale, religigse
og flere andre konsekvenser, men interrelationen mellem disse
forskellige omrader af udviklingen beskrives formentlig bedst ved
postuleringen af en felles motivhorisont, som ikke hemmer den
videre forskning ved at indicere en handgribelig sammenhaeng.
Det religiose og det politiske rore bindes da kun sammen af, at
de to feenomener kan ses som parallelle trek i den sene eneveeldes
samfundsstruktur. Det er stort set den samme opfattelse, som
Hal Koch med en anden begrundelse standsede ved.

Som et enkelt eksempel kan anfores. at det nationale udmsarket la-
der sig indrangere pa denne linie. I de modsa®tninger, man f. eks. i ar-
hundredets forste par ti-ar kan spore mellem tilhangerne af stotte
til det danske sprog i Slesvig og modstanderne af denne tanke, treef-
fer man hos modstanderne en argumentation, der alene tager hen-
syn til at bevare det bestaende for ikke at sa splid mellem borgerne
i samme stat. Den statslige ramme ville spraenges, hvis de nye tan-
ker vandt frem. Derfor - og ikke af andre grunde - matte man be-
kempe dem [83].

De sidste 15 ars forskning navnlig med henblik pa vaekkelserne

[81] Pitz, op. cit., 276 f.
[82] Ovf. s. 158.
[83] H. P. Clausen: Dansk og tysk pa Als 1812—48. I. Senderj. Arb. 1965. 17 tf.




Den sociale problenstilling ved udforskningen af de gudelige vekkelser 167

har gjort skellet mellem kirkehistorien og profanhistorien flydende.
Derfor vil en omfattende behandling af den religiose udvikling op
til 1850 under et samfundsmeessigt aspekt fa indflydelse pi vor
opfattelse af hele den danske samfundsudvikling. En tilfreds-
stillende behandling af denne periode vil stille krav til bade kirke-
historikere og profanhistorikere om at finde frem til betragtnings-
mader, som for alvor kan kaste lys over det danske samfund i en
periode, der nok kan trenge til en socialhistorisk forskningsindsats.

Hvad til dels skitsemeessigt er fremlagt i det foregaende, er
teenkt som en antydning af en betragtningsméde, som dels giver
den sociale terminologi et indhold, s& den kan bruges meningsfuldt
i en beskrivelse af vaekkelserne for 1850, dels forer bort fra en
a priori-antagelse om en forholdsvis enkel sammenhang mellem
social og religiss udvikling samt om en kronologisk-arsagsmaessig
sammenhzeng mellem vekkelse og politik. Det er klart, at megen
detailforskning star tilbage, for disse problemer kan lgses tilfreds-
stillende. Men det er ogsa klart, at denne forsknings resultater vil
afhange af de overvejelser, man gor sig om dens retning og indhold.
Betragtningerne i denne afhandling skulle veere et bidrag til disse
overvejelser.



