
Mater Ecclesia - et tolkningsforsøg 
af døbefonten i V. Egede kirke

Af Frans Carlsson

V. Egede kirkes døbefont er et unikum med henblik på dens ikono­
grafiske udformning. På kummen og vulsten er, som fontens ene­
ste udsmykning, fremstillet en kvinde uden tøj, som lader sig die 
af to dyr, på højre side en drage og på venstre side et firefodet 
dyr, men det mest bemærkningsværdige ved hele fremstillingen er, 
at den er vendt op og ned, så at kvinden og dyrene står på hovedet 
(fig. 1, 2). Kvinden synes imidlertid uberørt af disse omstændig­
heder, idet et smil synes at spille over hendes læber. Hendes hår, 
som lader ørerne frie, falder frit ned over fontens vulst, og hun 
holder sine hænder frem, den højre åben med håndfladen fra sig og 
med fingerspidserne nedad (set fra hende) og den venstre halv­
knyttet og med to kugleformede genstande, men i øvrigt i overens­
stemmelse med den højre hånd. Til slut må nævnes, at hun savner 
underkrop.

Vedrørende denne fremstilling skriver M. Mackeprang: »Af La­
sterne, der sammen med Dyderne ikke er noget ukendt Motiv i 
fremmed Fontekunst, er kun én sikkert paaviselig herhjemme, 
nemlig ‘Luxuria’ af hvilken vi har den mærkelig nok paa Hovedet 
vendte Fremstilling paa V. Egedefonten: En Kvinde der dies af 
to Drager«[1]. Videre hedder det: »Højst besynderlig baade ved 
sit Motiv og ved dettes Placering er Vester Egedefonten. I et regel­
mæssig formet Felt paa den nederste Del af den ellers helt glatte 
Kumme samt paa den overvættes svære Vulst er i omvendt Stilling 
udhugget Hoved og Overkrop af en Kvinde med lange svungne 
Horn, der dies af to Udyr med spidst Hoved og - ligesom Kvinden - 
mandelformede Øjne. Det ene er et langstrakt, f irf odet Dyr, 
det andet en vinget Drage med krøllet, i Spidsen tvedelt, Hale.

[1] M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige Døbefonte, København 1941. 
p. 61.



2 Frans Carlsson

4. Terra. Kalkmaleri fra Limburgkatedralen, fra 1200-tallets første halvdel. Foto fra 
P. Clemen: »Die Malerei des Rheinlandes«, Publikationen der Gesellschaft für rheini­

sche Geschichtskunde. Düsseldorf 1916.

Vi står her overfor en i Middelalderens kirkelige Symbolik ret 
almindelige Fremstilling af ‘ Yppigheden ’ (Luxuria)« [2].

Motivet med kvinden, der lader sig die, er foruden i V. Egede 
kendt fra seks andre skandinaviske døbefonte nemlig fra Ålborg [3], 
hvor de diende dyr er løver. Fra Broby (Sjælland) [4], Lyngsjö 
/Skåne) [5], Ö. Hoby (Skåne) [6] og Simris (Skåne) [7] er dyrene i 
samtlige tilfælde drager, medens i Knislinge (Skåne) [8] er de diende 
dyr slanger. Symbolet er også kendt fra et tympanon i Gosmer kirke 
(Jylland) [9], fra kalkmalerierne i Birkerød kirke (Sjælland) [10] 
samt fra en portalomfattning på Väte kirke (Gotland) [11]. I Gosmer 
er dyrene løver, medens det i Birkerød og Väte er drager.

[2] Ib. pp. 80 ff.
[3] Ib. fig. 248 b.
[4] Ib. fig. 481 b.
[5] L. Tynell: Skånes medeltida dopfuntar, h. I-IV. Stockholm 1913-21. pi. 

VIII: 1,4.
[6] Ib. pi. XXIV: 1, XXV:2.
[7] Ib. p. 67.
[8] Ib. pi. XIV: 3.
[9] M. Mackeprang: Jydske Granitportaler. København 1948. fig. 150.
[10] O. Odenius: »Den döda modern som däggas av ormar, Några anteckningar 

kring Luxuriamotivet ‘femme aüx serpents’«, Danske Studier. København maj 1961. 
fig. p. 17.

[11] Sveriges kyrkor, Gotland III. Stockholm 1942. fig. 326.



1. V. Egedefonten. Foto fra M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige 
Døbefonte. København 1941. fig. 50.

2. Mater Ecclesia, V. Egedefonten. Foto forf.

3. Terra og Aqua. Marginaltegning fra Odbertevangelariet, ca. år 1000. Foto fra 
H. Swarzenski : Monuments of romanesque Art. London 1953. fig. 69:161.



5. Terra. Sakramentarium fraS. Denis, ca. 870. Foto fra H. Swarzenski: Monuments
of romanesque Art. London 1953. fig. 5:9.

6. Aer. Glasmaleri fra Lausannekatedralens rosetvindue, ca. 1235. Foto fra Ellen 
J. Beer: Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der kosmologischen Bilderkreis. 

Basel 1952. Taf. 18.



7. Luxuria. Kalkmaleri fra Birkerød kirke, ca. 1400. Foto forf. — 8. Prudentia. Sta­
tue fra kardinal del Montezdis grav i S. Sabina, Rom, ca. 1480. Foto fra Carla Faldi 
Gugielmo: »Roma/basilicadi S. Sabina«, Tesori d'Arte cristiana. Bologna 1966. p. 106.

9. Ecclesia. Glasmaleri fra katedralen i Bourges, 1200-talet. Foto fra E. Male:
L'Art religieux du XII le Siècle en France. Paris 1910. fig. 169.



11. Ecclesia og de troende i vintræet. Skulptur på stræbepiller fra Strassburg 
domkirke,ca. 1225. Foto fra R. Hamann & K. Wilhelm-Kästner: Die Elisabeth kirche 

zu Marburg und ihre künstlerische Nachfolge II. Marburg 1924. Abb. 120.

12. Maria givende die til en troende. Stik til dekorationsplade for et relikvarium, 
år 1519. Foto fra Fritz: Gestochene Bilder. Köln & Graz 1966. Abb. 44.



Mater Ecclesia - et tolkningsforsøg af døbefonten i V. Egede kirke 3

Den diegivende kvinde kan have et halvt dusin forskellige be­
tydninger så som elementerne Terra, Aqua og Aer, dyden Prudentia, 
lasten Luxuria og Ecclesia. Det viser sig også, at det samme begreb 
somme tider har ét dyr, somme tider to. Disse kan være ensartede, 
men også forskellige, og de er slet ikke nødt til at die kvinden, men 
kan simpelthen blive holdt i hendes hænder. En diegivende Terra 
med to slanger findes i Odbertevangelariet (fig. 3), med en slange 
og et svin på en hvælving i Limburgkatedralen (fig. 4), og med 
to mennesker i et sakramentarium fra S. Denis (fig. 5). Aqua- 
symbolikken er fastlagt på en relief i benediktinerklostrets kors­
gang i Moissac[12], medens motivet i Lausannekatedralens roset­
vindue symboliserer Aer (fig. 6). I Birkerød repræsenterer billedet 
Luxuria (fig. 7), og som Prudentia findes den på kardinal del 
Montezdis grav i S. Sabina, Rom (fig. 8), medens den på et glas­
maleri i Bourgeskatedralen er symbol for Ecclesia (fig. 9).

Af alle disse forskellige betydninger, som den diegivende kvinde 
kan have, er to, som kan sættes i et meningsfyldt forhold til døbe­
fonten nemlig Aqua og Ecclesia. Et symbol for Aqua kan anses 
for et meget passende motiv på en font, men denne tolkning giver 
intet svar på, hvorfor billedet er vendt på hovedet, thi jeg kan 
ikke dele Mackeprangs opfattelse at »Det vil sikket være ørkesløst 
Hovedbrud at søge at forklare, hvorfor den gamle Stenmester 
bogstavelig talt har vendt op og ned paa det hele« [13].

Ecclesiabetydningen lader sig imidlertid forene med dette, at 
kvinden sidder omvendt, og en forklaring får man i Hildegard 
fra Bingens beskrivelse af Ecclesia, det hedder der: »Die heilige 
Braut Christi, die Kirche, ist die gnadenreiche Mutter, die von 
ihrem göttlichem Bräutigam das neue Leben empfängt und in 
jungfräulicher Unversehrtheit alle, die durch gläubige Unter­
werfung in ihren mütterlichen Schoss eingehen, für das Leben der 
Gnade gebiert.« [14] »Wie man ein Netz zum Fange ausspannt, 
so öffnet die Kirche den Schoss ihrer mütterlichen Liebe, um alle, 
die glauben wollen, darin aufzunehmen--- . Aber noch trägt die 
Kirche diese ihre Kinder in ihrem Schoss und schenkt ihnen duch 
die Abwaschung der Sünde im Bade der Wiedergeburt das Leben.

[12] P. Clemen: »Die Malerei des Rheinlandes«, Publikationen der Gesellschaft 
für rheinische Geschichtskunde. Düsseldorf 1916. p. 511. n. 12.

[13] M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige Døbefonte. København 1941. 
p. 82.

[14] Hildegard von Bingen: Wisse die Wege, Scivias. utg. Berlin 1928. p. 127.



4 Frans Carlsson

— In dieser Wiedergeburt aus dem Geiste und dem Wasser schenkt 
sie stets neuen Kindern das Leben.« [15] »Schwartze Kindlein 
schwimmen jetzt nahe der Erde langsam durch die Luft daher, 
wie Fische im Wasser. Sie gehen durch die Spalten in den Schoss 
der Kirche ein. Diese aber zieht sie durch einen tiefen Atemzug zu 
ihrem Haupte empor---- . Schwartz sind die törichen Menschen, 
die noch nicht abgewaschen sind, im Bade der Erlösung.--- Die 
Taufe----ist gleichsam der tiefen Atemzug der Kirche« [16]. Nun 
wandeln die Kindlein, die in der Schoss des Weibes eingegangen 
sind, in dem Glanze, der es umflutet. Das bedeutet, dass diejenigen, 
deren glückliche Mutter die Kirche durch den geweihten Taufquell 
geworden ist, im göttlichen Gesetze verharren müssen.« [17]

Af disse citater fremgår, at Hildegard, som skrev sine værker i 
1100-tallets midte, tænker sig dåben som en optagelse i kirken, 
fremstillet som en almoder, fra hvis skød de, som døbes, igenfødes. 
Fontens betydning av en fødende Ecclesia er imidlertid ikke 
Hildegards invention, for allerede overbygningen på Lateranbap- 
tisteriet udtrykker den i ordene: »Virgineo faetu genitrix ecclesia 
natos« [18], og mange manuskripter fra middelalderen har det samme 
syn [19]. En speciel interesse har Stowemissalet, hvori det i engelsk 
oversættelse hedder: »there may come forth from the unspotted 
womb of the divine font a heavenly offspring, reborn unto a new 
creature.«[20] Med udgangspunkt fra disse tekster kan kvinden og 
døbefonten i V. Egede kirke betragtes som Ecclesia og kummen 
som hendes skød. Heraf følger så, at hun må sidde omvendt for at 
kunne modtage børnene i sit skøds vand. At Ecclesia savner ben, 
får også sin erklæring i Hildegards vision: »in ihrem untersten 
Teile endlich war die Gestalt unvollendet« [21], og det erklæres 
med, at »sie noch nicht zum vollen Ausbau und zum höchsten Glanze 
ihren Vollendung gelangt ist.« [22]

Den fremstilling, som ligner den i V. Egede mest, er et relief i

[15] Ib. p. 131.
[16] Ib. p. 133.
[17] Ib. pp. 135 ff.
[18] P. A. Underwood: »The Fountain of Life in the manuscripts of the Gospels«, 

Dumbarton Oaks Papers 5. Cambridge, Massachusetts 1950. p. 55.
x[19] Se f.eks. Ib. p. 63, n. 81. & E. Gustafsson: »Barlingbofuntens reliefer - ett 

tolkningsförsök«, Fornvännen 1958, pp. 30 ff.
[20] E. C. Whitaker: Documents of the baptismal Liturgy. London 1960. p. 209.
[21] Hildegard von Bingen: Wisse die Wege, Scivias. utg. Berlin 1928. p. 153.
[22] Ib. p. 131.



5Mater Ecclesia - el tolkningsforsøg af døbefonten i V. Egede kirke

10. Maria med Jesusbarnet på sit skød siddende i en døbefont. Stenrelief i Vettori- 
museet, 1200-tal ?. Foto af F. X. Kraus: Geschichte der christlichen Kunst I. Freiburg 

im Breisgau 1896. fig. 158.

Vettoris Museum (fig. 10). Her sidder Maria med Jesusbarnet på 
sit skød i en døbefont, fra hvilken to synlige vandkaskader vælder. 
Denne skulptur kan siges at illustrere et par passager skrevet af Ro­
bert fra Deutz, hvori det hedder: »Di videntur, inquam, vi ventes aquæ 
in ista quatuor capita« [23] og videre »Similiter aquæ scripturarum 
ex te, soror mea sponsa, dulcescunt ex utero tuo, sive per uterum 
tuum vivents factæ sunt«[24], Heri sammenlignes Marias skød indi­
rekte med en font, og når Maria og Ecclesia ofte er parallelliserede 
med hinanden, kan disse to fremstillinger siges at bruge det samme 
billede, nemlig fonten eller kummen som et skød.

Ecclesia føder ikke kun sine børn, men ernærer dem også 
ved sine bryster. I et af Germanus fra Paris breve hedder det i 
engelsk oversættelse: »The infant is nourished with milk: the 
catechumen is anointed with chrism. Milk is drawn from the mot­
her’s breasts: so chrism is consecrated in the bosom of our holy mot­
her the Church.« [25] Også fra denne tekst kan kvinden tolkes som

[23] E. Gustafsson: »Barlingbofuntens reliefer - ett tolkningsförsök«, Fornvännen 
1958. p. 39, n. 44.

[24] Ib. p. 39, n. 43.
[25] E. C. Whitaker: Documents of the baptismal Liturgy. London 1960. p. 155.



6 Frans Carlsson

Ecclesia, medens dyrene er katekumenerne, som får krisma 
efter dåben. At katekumenerne er fremstillet i dyreform kan måske 
synes underligt, men det som er gældende for Terra, som kan have 
både dyr og mennesker til at die sig, må også være gyldigt for Ecclesia.

Fra sidstnævnte citat fremgår, at katekumenerne dier krisma, 
men fra et tidligt kristent manuskript, forfattet af Hippolytus (død 
cirka 235) kan det antages, at de dier Jesu ord. I en engelsk over­
sættelse hedder det: »those who believe are nourished like little 
children, making the bitterness of the heart sweet by — his /Jesu/ 
word« [26]. At de troende ernæres som små børn kan tolkes, som at 
de får Jesu ord gennem dien, og i denne sammenhæng kan henvises 
til en fremstilling på Strassburgkatedralen. To billeder kommente­
rer her hinanden gennem deres placering og indhold. Det ene viser 
nogle mennesker klatrende i vintræer spisende af dets druer, og 
det andet viser en kvinde, der dies af to drager, hvis haler ender i 
vinblade (fig. 11). Menneskene, der spiser druer, er et hyppigt 
forekommende symbol på de kristnes liv i Jesus som sammen­
lignede sig med vintræet [27], hvorfor kvinden og dragerne direk­
te kan passes ind i den samme symbolik ved hjælp af Hippolytus ord.

En nærstående fremstilling, gjort af Urs Graf 1519, viser Ecclesias 
parallel Maria klemmende sit ene bryst, så en stråle mælk sprøjter 
i en troendes mund, medens texten siger: »Lace Dei Matrem Se 
Monstrat Maria Virgo« (fig. 12). Denne symbolik turde gå tilbage 
til S. Bernhards åbenbaringer med samme motiv [28]. Anselm af 
Laon siger også, at Ecclesia giver die, og denne er de to testamenters 
mælk [29].

Når kvinden ud fra to forskellige synspunkter, ved at føde og 
ernære børnene i dåben, kan ses som Ecclesia, må det anses for 
sandsynligt, at hun repræsenterer dette begreb. Symbolet virker 
måske fremmed på os, som det så ofte er tilfældet med den roman­
ske kunst, [30] hvilket har sin grund i vores bristende historiske 
kundskaber. Mackeprang er af en anden mening, og han tvivler på, 
»at de gamle stenmestre altid har taget det saa nøje med Symbolik-

[26] G. Every: The baptismal Sacrifice. London 1959. p. 38.
[27] Johs. kap. 15, 1 f.
[28] L. Reau: Iconographie de VArt chrétien, T. 11:2. Paris 1958. p. 633.
[29] E. Male: L'Art religieux du XlIIe Siècle en France. Paris 1910. p. 424.
[30] Motivet forekommer selvfølgelig også udenfor middelalderen se f.eks. 

N.-A. Bringéus: »Caritas Romana och de bevingade dygderna«, Rig 1969 h. 2. 
pp. 49 ff.



Mater Ecclesia - et tolkningsforsøg af døbefonten i V. Egede kirke 7

ken, som adskillige Arkæologer og Kunsthistorikere er tilbøjelig til 
at tro« [31]. At tænke sig at en af kirkens vigtigste genstande blev til 
ved et slumptræf er ikke sandsynligt, men V. Egedefonten turde 
være et eksempel på det højt tænkte symbolsprog, hvilket vi i dag 
i høj grad har mistet kontakten med.

[31] M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige Døbefonte. København 1941. 
p. 83.


