Mater Ecclesia - et tolkningsforseg
af debefonten i V. Egede kirke

Af Frans Carlsson

V. Egede kirkes dgbefont er et unikum med henblik pa dens ikono-
grafiske udformning. P4 kummen og vulsten er, som fontens ene-
ste udsmykning, fremstillet en kvinde uden tgj, som lader sig die
af to dyr, pa hejre side en drage og pa venstre side et firefodet
dyr, men det mest bemeerkningsvzardige ved hele fremstillingen er,
at den er vendt op og ned, s at kvinden og dyrene stir pa hovedet
(fig. 1, 2). Kvinden synes imidlertid ubergrt af disse omstendig-
heder, idet et smil synes at spille over hendes leeber. Hendes har,
som lader grerne frie, falder frit ned over fontens vulst, og hun
holder sine hender frem, den hgjre 4ben med handfladen fra sig og
med fingerspidserne nedad (set fra hende) og den venstre halv-
knyttet og med to kugleformede genstande, men i gvrigt i overens-
stemmelse med den hgjre hand. Til slut ma n#evnes, at hun savner
underkrop.

Vedrgrende denne fremstilling skriver M. Mackeprang: »Af La-
sterne, der sammen med Dyderne ikke er noget ukendt Motiv i
fremmed Fontekunst, er kun én sikkert paaviselig herhjemme,
nemlig ‘Luxuria’ af hvilken vi har den merkelig nok paa Hovedet
vendte Fremstilling paa V. Egedefonten: En Kvinde der dies af
to Drager«[1]. Videre hedder det: »Hgjst besynderlig baade ved
sit Motiv og ved dettes Placering er Vester Egedefonten. I et regel-
massig formet Felt paa den nederste Del af den ellers helt glatte
Kumme samt paa den overvattes sveere Vulst er i omvendt Stilling
udhugget Hoved og Overkrop af en Kvinde med lange svungne
Horn, der dies af to Udyr med spidst Hoved og —ligesom Kvinden -
mandelformede @jne. Det ene er et langstrakt, firfodet Dyr,
det andet en vinget Drage med krgllet, i Spidsen tvedelt, Hale.

[1] M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige Dobefonte. Kebenhavn 1941.
p. 61.



2 Frans Carlsson

4. Terra. Kalkmaleri fra Limburgkatedralen, fra 1200-tallets forste halvdel. Foto fra
P. Clemen: »Die Malerei des Rheinlandes«, Publikationen der Gesellschaft fiir rheini-
sche Geschichtskunde. Diisseldorf 1916.

Vi star her overfor en i Middelalderens kirkelige Symbolik ret
almindelige Fremstilling af ‘Yppigheden’ (Luxuria)«[2].

Motivet med kvinden, der lader sig die, er foruden i V. Egede
kendt fra seks andre skandinaviske dgbefonte nemlig fra Alborg[3],
hvor de diende dyr er lgver. Fra Broby (Sjelland)[4], Lyngsjo
(Skane)[5], O. Hoby (Skine)[6] og Simris (Skine)[7] er dyrene i
samtlige tilfzelde drager, medens i Knislinge (Skane)[8] er de diende
dyr slanger. Symbolet er ogsa kendt fra et tympanon i Gosmer kirke
(Jylland)[9], fra kalkmalerierne i Birkergd kirke (Sjeelland)[10]
samt fra en portalomfattning pa Vite kirke (Gotland)[11]. I Gosmer
er dyrene lover, medens det i Birkerad og Vite er drager.

[2] Ib. pp. 80 ff.

[3] Ib. fig. 248 b.

[4] Ib. fig. 481 b.

[5] L. Tynell: Skdnes medeltida dopfuntar, h.I-IV. Stockholm 1913-21. pl
VIII:1,4.

[6] Ib. pl. XXIV:1, XXV:2.

[7] Ib. p. 67.

[8] Ib. pl. XIV:3.

[9] M. Mackeprang: Jydske Granitportaler. Kebenhavn 1948. fig. 150.

[10] O. Odenius: »Den déda modern som dédggas av ormar, Négra anteckningar
kring Luxuriamotivet ‘femme aiux serpents’«, Danske Studier. Kebenhavn maj 1961.
fig. p. 17.

[11] Sveriges kyrkor, Gotland III. Stockholm 1942. fig. 326.















Mater Ecclesia — et tolkningsforsoeg af debefonten i V. Egede kirke 3

Den diegivende kvinde kan have et halvt dusin forskellige be-
tydninger s som elementerne Terra, Aqua og Aer, dyden Prudentia,
lasten Luxuria og Ecclesia. Det viser sig ogsa, at det samme begreb
somme tider har ét dyr, somme tider to. Disse kan vere ensartede,
men ogsa forskellige, og de er slet ikke nedt til at die kvinden, men
kan simpelthen blive holdt i hendes hender. En diegivende Terra
med to slanger findes i Odbertevangelariet (fig. 3), med en slange
og et svin pa en hvalving i Limburgkatedralen (fig. 4), og med
to mennesker i et sakramentarium fra S. Denis (fig. 5). Aqua-
symbolikken er fastlagt pa en relief i benediktinerklostrets kors-
gang i Moissac[12], medens motivet i Lausannekatedralens roset-
vindue symboliserer Aer (fig. 6). I Birkerad representerer billedet
Luxuria (fig. 7), og som Prudentia findes den pa kardinal del
Montezdis grav i S. Sabina, Rom (fig. 8), medens den pa et glas-
maleri i Bourgeskatedralen er symbol for Ecclesia (fig. 9).

Af alle disse forskellige betydninger, som den diegivende kvinde
kan have, er to, som kan sattes i et meningsfyldt forhold til dgbe-
fonten nemlig Aqua og Ecclesia. Et symbol for Aqua kan anses
for et meget passende motiv pa en font, men denne tolkning giver
intet svar pa, hvorfor billedet er vendt pa hovedet, thi jeg kan
ikke dele Mackeprangs opfattelse at »Det vil sikket veere grkeslost
Hovedbrud at spge at forklare, hvorfor den gamle Stenmester
bogstavelig talt har vendt op og ned paa det hele«[13].

Ecclesiabetydningen lader sig imidlertid forene med dette, at
kvinden sidder omvendt, og en forklaring far man i Hildegard
fra Bingens beskrivelse af Ecclesia, det hedder der: »Die heilige
Braut Christi, die Kirche, ist die gnadenreiche Mutter, die von
ihrem gottlichem Briutigam das neue Leben empfingt und in
jungfriulicher Unversehrtheit alle, die durch gldubige Unter-
werfung in ihren miitterlichen Schoss eingehen, fiir das Leben der
Gnade gebiert.«[14] »Wie man ein Netz zum Fange ausspannt,
so 6ffnet die Kirche den Schoss ihrer miitterlichen Liebe, um alle,
die glauben wollen, darin aufzunehmen — —. Aber noch trigt die
Kirche diese ihre Kinder in ihrem Schoss und schenkt ihnen duch
die Abwaschung der Siinde im Bade der Wiedergeburt das Leben.

[12] P. Clemen: »Die Malerei des Rheinlandes«, Publikationen der Gesellschaft
fiir rheinische Qeschichtskunde. Diisseldorf 1916. p. 511. n. 12.

[13] M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige Dobefonte. Koebenhavn 1941.
p- 82.

[14] Hildegard von Bingen: Wisse die Wege, Scivias. utg. Berlin 1928. p. 127.



4 Frans Carlsson

- — In dieser Wiedergeburt aus dem Geiste und dem Wasser schenkt
sie stets neuen Kindern das Leben.«[15] »Schwartze Kindlein
schwimmen jetzt nahe der Erde langsam durch die Luft daher,
wie Fische im Wasser. Sie gehen durch die Spalten in den Schoss
der Kirche ein. Diese aber zieht sie durch einen tiefen Atemzug zu

ihrem Haupte empor — —. Schwartz sind die torichen Menschen,
die noch nicht abgewaschen sind, im Bade der Erlosung. — - Die

Taufe — - ist gleichsam der tiefen Atemzug der Kirche«[16]. Nun
wandeln die Kindlein, die in der Schoss des Weibes eingegangen
sind, in dem Glanze, der es umflutet. Das bedeutet, dass diejenigen,
deren gliickliche Mutter die Kirche durch den geweihten Taufquell
geworden ist, im gottlichen Gesetze verharren miissen.«[17]

Af disse citater fremgar, at Hildegard, som skrev sine verker i
1100-tallets midte, teenker sig daben som en optagelse i kirken,
fremstillet som en almoder, fra hvis sked de, som dgbes, igenfades.
Fontens betydning av en fodende Ecclesia er imidlertid ikke
Hildegards invention, for allerede overbygningen pa Lateranbap-
tisteriet udtrykker den i ordene: »Virgineo faetu genitrix ecclesia
natos«[18], og mange manuskripter fra middelalderen har det samme
syn[19]. En speciel interesse har Stowemissalet, hvori det i engelsk
oversettelse hedder: »there may come forth from the unspotted
womb of the divine font a heavenly offspring, reborn unto a new
creature.«[20] Med udgangspunkt fra disse tekster kan kvinden og
debefonten i V. Egede kirke betragtes som Ecclesia og kummen
som hendes skod. Heraf fglger sa, at hun m4 sidde omvendt for at
kunne modtage bernene i sit skads vand. At Ecclesia savner ben,
far ogsd sin erklering i Hildegards vision: »in ihrem untersten
Teile endlich war die Gestalt unvollendet«[21], og det erkleres
med, at »sie noch nicht zum vollen Ausbau und zum héchsten Glanze
ihren Vollendung gelangt ist.«[22]

Den fremstilling, som ligner den i V. Egede mest, er et relief i

[15] Ib. p. 131.

[16] Ib. p. 133.

[17] Ib. pp. 135 ff.

[18] P. A. Underwood: »The Fountain of Life in the manuscripts of the Gospels¢,
Dumbarton Oaks Papers 5. Cambridge, Massachusetts 1950. p. 55.

\[19] Se f.eks. Ib. p. 63, n. 81. & E. Gustafsson: »Barlingbofuntens reliefer — ett
tolkningsférsk«, Fornvdnnen 1958, pp. 30 ff.

[20] E. C. Whitaker: Documents of the baptismal Liturgy. London 1960. p. 209.

[21] Hildegard von Bingen: Wisse die Wege, Scivias. utg. Berlin 1928. p. 153.

[22] Ib. p. 131.



Mater Ecclesia — el tolkningsforseg af debefonten i V. Egede kirke 5

10. Maria med Jesusbarnet pa sit sked siddende i en debefont. Stenrelief i Vettori-
museet, 1200-tal ?. Foto af FF. X. Kraus: Geschichte der christlichen Kunst I. Freiburg
im Breisgau 1896. fig. 158.

Vettoris Museum (fig. 10). Her sidder Maria med Jesusbarnet pa
sit sked i en debefont, fra hvilken to synlige vandkaskader velder.
Denne skulptur kan siges at illustrere et par passager skrevet af Ro-
bert fra Deutz, hvori det hedder : »Dividentur, inquam, viventes aqua
in ista quatuor capita«[23] og videre »Similiter aquee scripturarum
ex te, soror mea sponsa, dulcescunt ex utero tuo, sive per uterum
tuum vivents facte sunt«[24]. Heri sammenlignes Marias skod indi-
rekte med en font, og nar Maria og Ecclesia ofte er parallelliserede
med hinanden, kan disse to fremstillinger siges at bruge det samme
billede, nemlig fonten eller kummen som et sked.

Ecclesia foder ikke kun sine bgrn, men ernzrer dem ogsi
ved sine bryster. I et af Germanus fra Paris breve hedder det i
engelsk overszttelse: »The infant is nourished with milk: the
catechumen is anointed with chrism. Milk is drawn from the mot-
her’s breasts: so chrism is consecrated in the bosom of our holy mot-
her the Church.«[25] Ogsa fra denne tekst kan kvinden tolkes som

[23] E. Gustafsson:»Barlingbofuntens reliefer — ett tolkningsforsék«, Fornvinnen
1958. p. 39, n. 44.

[24] Ib. p. 39, n. 43.

[25] E. C. Whitaker: Documents of the baptismal Liturgy. London 1960. p. 155.



6 Frans Carlsson

Ecclesia, medens dyrene er katekumenerne, som far krisma
efter daben. At katekumenerne er fremstillet i dyreform kan maske
synes underligt, men det som er geldende for Terra, som kan have
bade dyr og mennesker til at die sig, mé ogsé veere gyldigt for Ecclesia.

Fra sidstnevnte citat fremgar, at katekumenerne dier krisma,
men fra et tidligt kristent manuskript, forfattet af Hippolytus (ded
cirka 235) kan det antages, at de dier Jesu ord. I en engelsk over-
seettelse hedder det: »those who believe are nourished like little
children, making the bitterness of the heart sweet by — - his /Jesu/
word«[26]. At de troende ernzres som sma bgrn kan tolkes, som at
de far Jesu ord gennem dien, og i denne sammenhzng kan henvises
til en fremstilling pa Strassburgkatedralen. To billeder kommente-
rer her hinanden gennem deres placering og indhold. Det ene viser
nogle mennesker klatrende i vintreer spisende af dets druer, og
det andet viser en kvinde, der dies af to drager, hvis haler ender i
vinblade (fig. 11). Menneskene, der spiser druer, er et hyppigt
forekommende symbol pad de kristnes liv i Jesus som sammen-
lignede sig med vintreet[27], hvorfor kvinden og dragerne direk-
te kan passes ind i den samme symbolik ved hjzlp af Hippolytus ord.

En nerstaende fremstilling, gjort af Urs Graf 1519, viser Ecclesias
parallel Maria klemmende sit ene bryst, sa en strile malk sprojter
i en troendes mund, medens texten siger: »Lace Dei Matrem Se
Monstrat Maria Virgo« (fig. 12). Denne symbolik turde ga tilbage
til S. Bernhards abenbaringer med samme motiv[28]. Anselm af
Laon siger ogsa, at Ecclesia giver die, og denne er de to testamenters
meelk [29].

Nar kvinden ud fra to forskellige synspunkter, ved at fede og
ernzre bgrnene i diben, kan ses som Ecclesia, ma det anses for
sandsynligt, at hun reprasenterer dette begreb. Symbolet virker
maske fremmed pa os, som det sa ofte er tilfzldet med den roman-
ske kunst,[30] hvilket har sin grund i vores bristende historiske
kundskaber. Mackeprang er af en anden mening, og han tvivler pi,
vat de gamle stenmestre altid har taget det saa ngje med Symbolik-

[26] G. Every: The baptismal Sacrifice. London 1959. p. 38.

[27] Johs. kap. 15, 1 f.

[28] L. Reau: Iconographie de I’ Art chrétien, T. I1:2. Paris 1958. p. 633.

[29] E. Male: L’Art religieux du XIIIe Siécle en France. Paris 1910. p. 424.

[30] Motivet forekommer selvfolgelig ogséd udenfor middelalderen se f.eks.
N.-A. Bringéus: »Caritas Romana och de bevingade dygderna«, Rig 1969 h. 2.
pp- 49 ff.



Mater Ecclesia ~ et tolkningsforsoeg af debefonten i V. Egede kirke 7

ken, som adskillige Arkzologer og Kunsthistorikere er tilbgjelig til
at tro«[31]. At teenke sig at en af kirkens vigtigste genstande blev til
ved et slumptref er ikke sandsynligt, men V. Egedefonten turde
vare et eksempel pa det hojt teenkte symbolsprog, hvilket vi i dag
i hgj grad har mistet kontakten med.

[31] M. Mackeprang: Danmarks middelalderlige Dobefonte. Kebenhavn 1941.
p- 83.



