Messen i Hans Thomissgns salmebog

Af Kaj Mogensen

I Hans Thomissens salmebog 1569 findes et register »Om den
Danske Euangeliske Messe«[1]. Denne afhandling er dels et for-
sog pa at beskrive denne messe dels et forsog pad at placere den
i dansk, reformatorisk gudstjenestetradition. Den danske litur-
giske udvikling i tiden efter kirkeordinantsen er karakteriseret
af en spending mellem Malmetraditionen og kirkeordinantsens
forordninger. En undersegelse af messen i Hans Thomissens
salmebog méa derfor forst og fremmest tage sigte pa at placere
denne messe i forhold til Malmeliturgien og ordinantsens for-
ordninger.

Afhandlingen vil begrense sig til det rent traditionshistoriske.
Den er et forsgg pa at skildre udviklingslinierne i dansk reforma-
tionsliturgi og spendingen mellem to messetyper. Derimod vil
messen i Thomissgns salmebog ikke blive betragtet udfra en
kirkeretslig synsvinkel. Messen harmonerer ikke altid med ordi-
nantsens forordninger, men med kongebrevet af 5.11.1569[2] blev
Thomissgns messe konfirmeret fra hgjeste sted. Forholdet mellem
Hans Thomissens salmebogsmesse og Jespersens graduale vil heller
ikke blive behandlet her, selv om en underspgelse var pakrevet.

[1] Udgivet i facsimile 1933 af Det danske Sprog- og Litteraturselskab, med
kort efterskrift af P.Severinsen. P4 ny udgivet af Samfundet Dansk Kirkesang
(Kebenhavn 1968), med en almen orientering og en speciel bibliografi af Erik Dal.
— Messeregistret findes blad Aaa iii r.ff. — Messen i Thomissens salmebog er
refereret af adskillige forskere. Vigtigste litteratur er: Erik Abrahamsen:Liturgisk
musik i den danske kirke efter reformationstiden (Kebenhavn 1919). S. Widding:
Dansk Messe, Tide- og Psalmesang 1528-1573 I (Kebenhavn 1933). S. H. Poulsen:
Reformationstidens danske liturgi, i: Danske Messeboger fra reformationstiden.
Udgivet i facsimile af Universitets-Jubileets danske Samfund (Kebenhavn 1959).
Svend Borregaard: Danmarks og Norges kirkeritual af 1685 (Kebenhavn 1953).
Soren Sorensen: Kirkens liturgi (Kebenhavn 1969).

[2] Danske Kirkelove II, udgivet af Ii. F. Rordam (Kebenhavn 1883 ff.)
s. 135 ff.



Messen i Hans Thomissens salmebog 101

I. Den evangeliske gudstjenestetradition i Danmark indtil 1569.

Den liturgiske udvikling i Danmark i den feorste reformations-
periode er preget af de frie, evangeliske menigheders forsgg pa
at skabe en brugbar modersmalsmesse[3]. Initiativet blev taget
i de enkelte menigheder, og der opstod en razkke lokale messer,
hvoraf vi kun har bevaret Malmgmessen 1529[4]. Pa grund af det
sparsomme kildemateriale kan vi nu kun ane nogle hovedlinier
i den tidlige reformationstids gudstjenstlige udvikling. I de en-
kelte menigheder har man klaret sig med en kort pradiken-
gudstjeneste indrammet af modersmalssalmer og ben[5]. Det
centrale er ikke messen, men den evangeliske prediken. Den evan-
geliske forkyndelse har fra forste feerd indeholdt skarpe angreb
pa romerkirken og iser romermessen, der for de evangeliske stod
som symbolet pa den gamle kirkes dybe fald fra evangeliet[6].
Den evangeliske forkyndelse matte derfor naturligt legge op
til dannelse af en ny hovedgudstjeneste istedet for den papistiske
messe med dens »stank af offer«.

Det er almindeligt at opfatte den tidlige evangeliske messe-
dannelse som steerkt decentraliseret. Saledes understreger Seren
Serensen ganske fejlagtigt, at Malmeomessen kun er en blandt
flere andre lokale messer. Vi skal ikke bygge for meget pa Malmg-
messen, fordi den tilfeldigvis er blevet bevaret[7]. Det er kor-
rekt, at hver by fik sin modersmalsmesse efterhidnden som det
evangeliske rgre bredte sig, men man kan nsppe undervurdere
den betydning som nogle byer fik som liturgiske centrer. I Tysk-
land er det Strassburg, Niirnberg og senere Wittenberg. Dertil

[3] Det felgende bygger pa mine undersegelser over den danske reformations
gudstjeneste til og med kirkeordinantsen. Foreligger i form af en besvarelse af
universitetets prisspergsmal 1969. En artikel om Malmemessen vil fremkomme
i Reformationen i Norden = Skrifter udgivet af Nordisk Institut for Kirkehistorisk
Forskning III, 1971.

[4] Udgivet i facsimile i Danske Messebeger fra reformationstiden.

[5] Se Niels Knud Andersen: Malmogsalmebogen af 1529, i Kyrka. Folk. Stat.
Festskrift til Kjollerstrom (Lund 1967) s. 218 f. og note 17 s. 232.

[6] Se for ex.: Peder Laurentsen: En stakket Undervisning (udgivet af H. F.
Rordam, Kjebenhavn 1890) s. 32 f. og Frants Vormordsen: En kort Forklaring
og Forskjel (udgivet af H. F. Rerdam, Kjebenhavn 1890) s. 10 ff.

[7] Det er saledes helt misvisende, nar Seren Serensen (s. 63) skriver om Malme-
messen: »Mere end lokal betydning har Malmemessen, i lighed med andre sam-
tidige lokale ritualer, neppe haft, den har blot det historiske fortrin, at den er
trykt og bevaret.«



102 Kaj Mogensen

kommer en meget betydelig indflydelse fra en rzkke liturgisk
interesserede personer. Fra Tyskland kan navnes Kaspar Kantz,
Miintzer, Luther og Bugenhagen[8]. Fra disse byer og personer
udgik inspirationen, og en lang raekke messer opstod pa grundlag
af nogle ganske fa messer. Som exempel kan fremfores den store
betydning, som Niirnbergmessen fik for adskillige evangeliske
messer, sdledes Rostockmessen[9].

Der er derfor ingen grund til at undervurdere Malmgs betydning
for dannelsen af den danske reformations gudstjeneste. Malmg-
messen var ikke én blandt mange tidlige evangeliske gudstjenester.
Malmg har uden tvivl veeret det liturgiske centrum i Danmark
til langt op i 1540erne. Malmgreformatorernes liturgiske skrifter
har varet spredt vidt omkring.

Malmgmessen er ikke en selvstendig dansk messe, men en over-
sat nedertysk messe. Denne messe er skabt i Rostock og er frem-
kommet ved, at man har samarbejdet Niirnbergmessen med
Luthers Deutsche Messe. Rostockmessen er en radikal moders-
malsmesse, men er liturgisk i forhold til romermessen moderat,
konservativ.

Rostockmessen er en evangelisk gudstjeneste pa modersmalet
opbygget pa grundlag af Guds ord. Dette svarer til Malmgrefor-
matorernes liturgiske ideal[10].

Malmomessens autoritet har den selv skaffet sig. Dels pa grund
af dens umiddelbare liturgiske kvaliteter og dels pa grund af
Malmgs stilling i det evangeliske rgre i Danmark. I Malmg var
reformationen baret frem af folket[11]. Dette kendetegner i gvrigt
den forste reformationstid. Frederik d.I. stillede sig tolerant,
afventende og lod reformationen gi sin gang. Kun sjeldent greb
han ind i striden mellem evangeliske og romerske.

[8] Johannes Bergsma: Die Reform der Messliturgie durch Johannes Bugen-
hagen (Kevelaer—Hildesheim 1966). Waldemar Leege: Bugenhagen als Liturgiker
(Schneidemiihl 1925).

[9] Wolfgang Gaehtgens: Die Gestaltung der Rostocker Gottesdienstes bei der
Durchfiihrung der Reformation im Jahre 1531 (Rostock 1934). Gerhard Bosinsk::
Das Schrifttum Joachim Sliiters (Rostock 1967) (maskinskr. diss. kopi Institut
for dansk Kirkehistorie).

[10] Niels Knud Andersen: Confessio Hafniensis (Kebenhavn 1954) s. 238 ff.

[11] Om reformationen i Malme se Qdsta Johannesson: Den skénska kyrkan och
reformationen = Skansk senmedeltid och René#ssans Skriftserie utgiven av veten-
skaps societeten i Lund (Lund/Képenhamn 1947).



Messen i Hans Thomissens salmebog 103

Resultatet blev en evangelisk frikirke af kongregationalistisk
karakter ved siden af romerkirken, som allerede inden reforma-
tionen var i oplesning. Den evangeliske bevaegelse i Danmark
var organisatorisk og administrativt decentraliseret. Kirkens cen-
trum var evangeliet tolket som Guds hellige lov[12], og bevaegel-
sen blev fort frem af evangeliske preedikanter. Nar Malmemessen
frem for nogen blev den tidlige evangeliske bevagelses messe,
skyldes det at man andre steder i frihed valgte at benytte den.

Men foruden de frie borgerlige, evangeliske beveaegelser kunne
den lutherske reformation antage en anden struktur. Overfor de
frie menigheder stod den fyrstelige reformation dér, hvor fyrsten
ikke alene som i Danmark si til med passiv velvilje, men hvor
han aktivt stottede reformationen i sit omrade. Den frie borger-
lige reformation og fyrstens velvilje kunne ga op i en hgjere enhed.
Det skete i Preussen, hvor den gamle kirkes repraesentanter oven-
ikgbet stillede sig i spidsen for reformationen[13]. Andre steder
opstod hurtigt spzndinger mellem fyrstens reformation og de
folkelige beveegelser. Det er tilfeeldet i Wittenberg, hvor fyrsten
nok sa den evangeliske sag fremmet, men af ham selv og de af ham
betroede folk.

Den danske reformation er ikke i sin forste fase en fyrste-
lig reformation. De folkelige, evangeliske bevagelser kunne nogen-
lunde uhindret fa lov til at udvikle sig og til at forme en evan-
gelisk gudstjeneste.

I 1526 blev reformationen forsggt indfert i hertug Christians
len med forordning af en evangelisk modersmalsmesse med nad-
ver og prediken[14]. Her var det ikke en af kirken forfulgt for-
lgben preest, der s& smat startede med at afholde gudstjenester
i et kapel eller i fri luft. Gudstjenesten blev i Sgnderjylland ind-
fort pa fyrstelig befaling. Denne befaling udgik til alle preester
i begyndelsen af 1526. Haderslevmessen er et selvstendigt sender-
jydsk arbejde pa grundlag af traditionen fra Wittenberg (Formula
Missae og Deutsche Messe) og sikkert ogsa med hensyntagen

[12] Niels Knud Andersen: Confessio Hafniensis s. 67 ff.

[13] Litteraturen om reformationen i Preussen er ganske overvaldende. Se
Andreas Zieger: Das Religitse Leben in Preussen und Kurland = Forschungen
und Quellen zur Kirchen und Kulturgeschichte Ostdeutschlands Bd 5. (Kéln
1967).

[14] Jeg har gjort rede for Haderslevmessens tilblivelseshistorie og liturgiske
udformning i min prisafhandling.



104 Kaj Mogensen

til preussisk liturgi. I 1528 fandt hertug Christian det nedvendigt
at indskerpe denne gudstjeneste[15]. Her taltes ingen afvigelser
fra forordningen.

Fra slutningen af tyverne er den evangeliske bevagelse ved at
gro fast de fleste steder i Danmark. Bortset fra enkelte forseg
pa en sidste modstand havde romerkirken ved de evangeliske
predikanters angreb og sin egen uforméen mistet nasten ethvert
tag i befolkningen. Til trods for den politiske og militere uro
op mod Christian d. Tredies kroning er reformationen de fleste
steder praget af rolig veekst. Dette gelder ogsad pa det liturgiske
omrade. Her er udviklingen karakteriseret af en sammensmeltning
af den gamle Malmgtradition (Messeembedet) og Bugenhagens
gudstjenester.

For den liturgiske udvikling savel her i Danmark som i Tysk-
land kom Bugenhagen som den evangeliske kirkes organisator
med det praktiske greb om tingene til at betyde langt mere end
Luther. T Bugenhagens og de af ham pavirkede kirkeordninger
meder vi en s@rpreget evangelisk gudstjeneste, der er karak-
teriseret af en voldsom udvidelse af pradikestolens liturgi pa
bekostning af praeparatio ad missam. I nadverdelen kendetegnes
Bugenhagens gudstjenester af elevationens og distributionsfor-
melens bortfald. Musikalsk er disse gudstjenester salmemesser.
Sprogligt er det afggrende gudstjenestens forstaelighed, hvad-
enten sproget er tysk eller latin.

Bugenhagens gudstjenester er udarbejdet med paedagogisk for-
staelse og med et ikke ringe hensyn til det praktisk gennem-
forlige. De er pa grund af preedikestolsliturgien ret langtrukne.

I Danmark stegder vi for forste gang pa elementer fra Bugen-
hagens gudstjenester i En ny Bedebog 1531, hvor dele af Bugen-
hagens Braunschweiger predikestolsliturgi er gengivet. I nasten
fuldsteendig skikkelse genfindes denne liturgi i Jeorgen Jensen
Sadolins katekismus 1531. I Christiern Pedersens version af
Malmemessen i salmebogen 1533 er ogsa indskudt en del af Bugen-
hagens pradikestolsliturgi uden sammenhang med Malmomessen
i pvrigt. Men forst med Malmghandbogen 1535 far vi en virkelig
sammensmeltning af Malmemessen og Bugenhagens gudstjene-

[15] Se Haderslevartiklerne, udgivet af 4. D. Jorgensen i Senderjydske Aarbeger
(Kebenhavn 1890) s. 218-245. Senere udgivet af Th. Achelis i Schriften des Vereins
filr Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 1. Rh. 18. Heft (Kiel 1934).



Messen i Hans Thomissens salmebog 105

ste[16]. Man har tidligere hevdet, at Malmgreformatorerne har
indrettet denne bog med hensyntagen til Luther. Dette er absolut
forkert. Luthers gudstjenesteskrifter har aldrig betydet sa lidt
i Danmark som her i midten af 1530erne.

I Malmghandbogen er Messeembedets formuleringer indplaceret
i Bugenhagens liturgiske skema.

Fra 1537 kendetegnes udviklingen af spendingen mellem Chri-
stian d. Tredies fyrstereformation og den frie evangeliske rorelse.
Kirkeordinantsen betod hverken den endelige afklaring eller be-
gyndelsen til en ny periode med konsolidering.

Messen i Kirkeordinantsen opfattes som regel som en Bugen-
hagensk messe. Det er da ogséa rigtigt, at man ved udarbejdelsen
af Kirkeordinantsen har benyttet Bugenhagens formuleringer af
en rekke liturgiske almindeligheder; men der hvor Bugenhagens
liturgiske seerpraeeg kommer frem, folges han ikke. Det karakte-
ristiske er, at man gar bag om Bugenhagen til Luthers egne ord-
ninger: Formula Missae og Deutsche Messe, og til Haderslev-
messen. Messen i Kirkeordinantsen er faktisk mindre pavirket
af Bugenhagen end messen i Christiern Pedersens salmebog.
Vi ma derfor tage afstand fra begge de tidligere opfattelser af
messen i ordinantsen: at det er en Bugenhagensk messe, og at
den bygger pa Malmetraditionen.

Gudstjenesten i Kirkeordinantsen betegner dog ikke et bevidst
opger med Malmetraditionen. Formuleringerne i ordinantsens
latinske udgave er si upracise, at der godt indenfor rammerne
af dens forordninger stort set kan blive plads for Malmgstoffet.
Man har ogséa regnet med, at Handbogen 1539 var i modstrid med
ordinantsens bestemmelser, men det er nazppe korrekt[17]. Det
kendte forbud mod dansk sprog til gregoriansk musik findes ikke
for den danske udgave af ordinantsen 1539, der forst blev trykt
3 ar efter[18]. Det er forst med den endelige danske udgave af
Kirkeordinantsen, at Malmetraditionen bevidst seges brudt. Ind-
til da havde det veeret muligt at fylde ordinantsens bestemmelser
ud med Malmgstof. Det der kendetegner Kirkeordinantsen, inden

[16] Udgivet i facsimile i Danske messebeger fra reformationstiden.

[17] Udgivet i facsimile i Danske messebeger fra reformationstiden. Se Harald
Kent: Breendpunkter i reformationstidens gudstjenesteordning (Kebenhavn 1937).

[18] Udgivet af H. F. Rordam i Danske Kirkelove I. En nyudgivelse af ordi-
nantsen er i hej grad tiltrengt.



106 Kaj Mogensen

der i 1539 kom et forbud mod nye liturgiske skrifter, er en over-
made rummelighed sammenholdt med en vis uklarhed. Brudet
med Malmg fandt ferst sted i 1539, efter at Vormordsen havde
ladet sin handbog trykke.

I sin endelige udformning betegner Kirkeordinantsens guds-
tjeneste en sammensmeltning af Bugenhagens messe og den gamle
lutherske tradition fra Haderslev. Med det i 1542 trykte forbud
mod nye messebgger havde den lutherske fyrstereformation og
dens messe sejret over den forste reformationstids frie menig-
heder og deres modersmalsgudstjenester.

Arene efter Kirkeordinantsen er praget af liturgisk forvirring
og af iheerdige bestrzbelser fra kongens og de ledende kirke-
folks side pa at skabe faste retningslinier. Forvirringen ses ganske
tydeligt af de kontraordrer, der allerede kom kort tid efter ordi-
nantsen. Dertil kommer, at det blev nedvendigt med en lang rekke
indskerpelser af ordinantsens bestemmelser[19]. Det drejer sig
iseer om indskerpelser af katekismusundervisningen og litaniet,
som man i krigstid lagde megen veegt pa.

Det der skabte uklarheden var, at man med Kirkeordinantsen
havde faet en rammeordning, men ingen liturgiske bgger, der
kunne anvendes. Disse bgger kom i tiden efter ordinantsens tryk-
ning i hastig rekkefglge: »Tavsens postil[20], Christian d. Tredies
bibel[21], alterbogen[22], Hans Thomissgns salmebog og Gra-
dualet[23]. Iser betod alterbogen og salmebogen, at et stort
savn blev afhjulpet.

I Palladius alterbog, der er et officielt arbejde, ser vi, at den
gamle Malmgtradition ikke er helt brudt. Det i alterbogen trykte
confiteor stammer oprindeligt fra Malmegmessen, ligesom nadver-
kollekten er hentet derfra[24].

[19] Se Danske Kirkelove I s. 153 ff. Kirkehistoriske Samlinger 2. Rk. II
8. 443 ff.

[20] Udgivet af Det danske Sprog- og Litteraturselskab, med indledning og
noter af Bjorn Kornerup (Kobenhavn 1934).

[21] Udgivet i facsimile af Det danske Sprog- og Litteraturselskab (Kebenhavn
1928).

[22] Udgivet i Peder Palladius: Danske Skrifter. Udgivet for Universitets-
Jubilzets danske Samfund ved Lis Jacobsen (Kebenhavn 1911-26) III.

[23] Udgivet i facsimile 1935 ved Dansk Organist- og Kantorforbund med for-
ord af Erik Abrahamsen.

[24] Palladius Danske Skrifter ITI 2. 342.



Messen i Hans Thomissons salmebog 107

Med kongebrevet fra 1569 blev salmebogen og gradualet auto-
riseret. Det kunne nok skabe vanskeligheder, da de to bgger re-
presenterede modstridende liturgiske traditioner. Dette problem
lgses efter min opfattelse ikke ved, at man postulerer, at salme-
bogsmessen er beregnet for landsbyer og gradualet for byer.
Lgsningen er snarere, at man ganske bevidst gnsker at give plads
for de to messetyper. Den tidlige evangeliske salmemesse og den
mere komplicerede latinskpregede messe vedblev lige til kirke-
ritualet at bestd side om side. Naturligvis vedblev man at regu-
lere kirkens gudstjenesteliv, men spaendingen mellem fyrsterefor-
mationen og den borgerlige reformation gav sig fortsat til kende
pa det liturgiske omrade. Alt dette ma imidlertid behandles ngjere,
nar der engang skal gives en undersggelse af dansk gudstjeneste
fra ca. 1570 til Kirkeritualet. I det fglgende vil vi ngjes med at
undersgge det punkt, hvor linierne i dansk reformatorisk guds-
tjenestetradition modes: messen i Hans Thomissens salmebog.

II. Analyse af messen 1+ Hans Thomissons Salmebog.

Jeg har nu i store traek ridset den liturgiske udvikling i dansk
reformationstid op indtil messen i Thomissgns salmebog. Bortset
fra den messe, der aftryktes i boghandlersalmebggerne[25], er
messen hos Thomissen det forste fuldsteendige gudstjenesteritual,
vi har efter Kirkeordinantsen. En analyse af denne messe er derfor
meget vigtig for vor forstaelse af, hvordan det gudstjenstlige
liv udfoldede sig, efter at retningslinierne var givet.

1. Introitus.

Den danske evangeliske Messes forste led er introitus. Her
angives salmen Af dybsens nod[26]. Th. er her i overensstemmelse
med KO, hvor der angives to former for introitus: en Davids-
psalme (sunget eller lest) eller en dansk salme. Sidste mulighed
gelder »synderlig pa landet«.

[25] En Ny Psalmebog 1553. Udgivet i facsimile som Hans Tausens Salmebog
(Keobenhavn 1944).

[26] Anders Malling: Dansk Salmehistorie I (Kebenhavn 1962) s. 1 ff. Seren
Serensen nazvner introitus som en pavirkning fra Deutsche Messe p4 Malmemessen.
Han mener Niirnbergmessens betydning for Malmemessen er overdrevet i de hid-
tidige fremstillinger. Dette vidner ikke om noget swmrligt dybtgaende kendskab
til kilderne, da brugen af denne salme som introitus netop skyldes pavirkning fra
Niirnbergmessen (via Rostockmessen). Se Seren Serensen s. 62 f.

8 Kirkehistoriske samlinger



108 Kaj Mogensen

Pa dette punkt, hvor KO giver muligheden for et valg mel-
lem to liturgiske former, velger Th. uden teven den form, der
er i overensstemmelse med tidlig dansk evangelisk praxis, det
vil sige Malmemessen.

Udviklingen gik ellers i retning af latin bade i by og pa land [27].
Th. end ikke nzvner muligheden for en Davidspsalme, som KO
ellers nevner som den forste mulighed. Endnu tydeligere bliver
tilknytningen til Malmgtraditionen, nar vi ser, at Th.s introitus-
exempel er Af dybsens mod, der var introitus i Malmegmessen.
Dette er et bevidst forsgg pa at optage Malmestof indenfor ram-
merne af KO.

Ogsa i En ny Psalmebog 1553 er introitusexemplet denne sal-
me[28]. Nar Th. ikke omtaler preparatio ad missam, som dog
er forordnet i KO og angivet i alterbogen [29], skyldes det sikkert,
at dette led i KO var blevet et privat prasteanliggende. For-
slag til en fast formel findes derfor ikke i salmebogen, men i alter-
bogen, hvor Malmgmessens gamle Niirnbergconfiteor er anfort.
Den samme formulering findes i En ny Psalmebog.

Messen i Malmghandbogen 1535 indledes direkte med introitus,
idet Malmgmessens oprindelige confiteor er flyttet over i pradike-
stolsliturgien. Hvis prasten, som han skulle, har anvendt alter-
bogen med Malmgs confiteor, og hvis man har sunget Af dybsens
neod, som angivet i salmebogen, far vi i 1569 en indledning til
messen, der med udeladelse af absolutionen er helt identisk med
Malmegmessens, hvad den sproglige udformning angér.

Med confiteors funktion er der imidlertid sket en betydelig
endring: fra at vaere hele menighedens syndsbekendelse er den
nu blevet prestens alene.

2. Kyrie.

Ved Kyrie folges KO, der nzvner, at kyrie eleison skal synges
til forskellige noder refter tidens adskillighed«. KOs formulering
er aben for flere tolkninger. Udtrykket »med forskellige noder
efter tidens adskillighed« og »ut hactenus« tyder pa, at man i
KO har ment det gamle nifoldige kyrie, der blev afsunget til

[27] Introitus skal fra 14.11.1562 vere pa latin bade i by og pa land. Se Danske
Kirkelove II s. 69 f. og Kirkehistoriske Samlinger 2. Rk. II s. 504. Borregaard
8. 106.

[28] Ovv.

[29] Palladius Danske Skrifter III s. 342 f. Danske Kirkelove I s. 56.



Messen i Hans Thomissens salmebog 109

forskellige melodier i lobet af kirkedret. Vendingen »ut hactenus«
er overtaget direkte fra Luthers Formula Missae 1523, hvor det
kun kan ga pa det nifoldige katolske kyrie.

Det er da ogsa rimeligst, at tolke KOs bestemmelser som gel-
dende et graesk kyrie. I 1540 kom en sndring til dette: Kyrie-
eleyson variis quidem melodiis, sed ter solum, non vero nonies
canatur[30]. Om der er tale om et tre- eller nifoldigt kyrie spiller
dog principielt ingen steorre rolle. Ogsa i romerske missaler kan
kyrie vere trefoldigt. Det vigtigste er, at KO forordner et gre-
goriansk kyrie. I »Confessio et Ordinatio Ecclesiarum Danicarume
1561 tales der ogsa tydeligt om et gregoriansk kyrie — og kun om
dette[31]. Synoden i Antvorskov giver dog frit valg i byerne mel-
lem kyrierab og salmer[32].

Th. er i overensstemmelse med KO forsavidt som KO ikke direkte
forbyder danske kyriesalmer. Udtrykket »ut hactenus« ma si i
Th. veere tolket som giende pa tidligere evangelisk praxis. »Efter
tidens adskillighed« opfyldes, idet der angives tre kyriesalmer.
Det er fra jul til kyndelmisse Kyrie Gud fader af Himmerig, fra
paske til pinse Kyrie Gud Fader forbarme dig over os og i resten
af kirkearet Kyrie Gud Fader alsomhajeste trost. Den forste kom med
Christiern Pedersens salmebog 1533, paskekyriet findes allerede
iMalmgsalmebogen 1529, og den sidste kyriesalme er Malmgmessens
oprindelige nedertyske kyriesalme[32]. Alle tre salmer findes an-
givet i messen i En ny Psalmebog 1553, der her afspejler Malmg-
traditionen.

Malling mener, at det graske kyrie var det almindeligste i
begyndelsen [33]. Det er ikke sandsynligt. Nar kyriesalmen findes
i Malmegmessen, og nar Th. end ikke nevner det graske kyrie,
kan vi roligt ga ud fra, at KO her danner undtagelsen i dansk
liturgisk praxis. Med dette led méa vi derfor konstatere: KO folges
formelt, men Malmeliturgien slar kraftigt igennem.

Der er her det ejendommelige, at Th., som man aldrig har
bebrejdet ulydighed mod KO, her er meget friere i forhold til
KO end Handbogen 1539, hvor der er angivet begge muligheder:
»Kyrieeleyson synges med adskillige melodier efter adskillige

[30] Danske Kirkelove I s. 153.

[31] Udgivet af Bjorn Kornerup (Kebenhavn 1953).
[32] Malling: Dansk Salmehistorie III s. 201 ff.

[33] III s. 201.



110 Kaj Mogensen

tiders lejlighed som swedvanlig er af degnen«[34]. Derpa folger
Malmgmessens oprindelige kyriesalme. Der kan naeppe vaere tvivl
om, at handbogen skal tolkes siledes her, selvom de citerede
ord star uden overgang ovenover kyriesalmen, og selvom der
ikke med et »eller« er angivet, at det drejer sig om to muligheder.

3. Gloria.

Med gudstjenestens neeste led gloria er sagen mere kompliceret,
da KO her er uklar og sikkert er kommet i splid med sig selv.

KOs bestemmelse lyder her: »Gloria in excelsis Deo, den presten
skal pa latine eller danske begionde, Oc siden skal kircken for-
folged«[35]. Spergsmalet er, hvorledes dette led er teenkt udfert
i KO. Der opstilles to muligheder. Den forste er tydelig nok.
Der er tale om et latinsk gloria som pa katolsk tid. Preesten er
begyndt med gloria in excelsis og menigheden (koret—degnen)
er faldet ind med et in terra etc. Problemet er, hvad der gemmer
sig bag ordene reller danske«.

Man har altid ment, at der her m& vere hentydet til en dansk
gloriasalmen, saledes som synoden 1546 angiver som mulighed pa
landet[36]. Handbogen 1539 skulle si overtraede KO ved at anfore
et oversat gloria til en gregoriansk melodi[37]. Denne opfattelse
behover ikke at vaere korrekt. Det giver bedst mening at tolke
KOs bestemmelse i samme retning: en forenklet gregoriansk
melodi + dansk tekst.

Nar man har ment, at KO fordrede en dansk gloriasalme, skyldes
det, at man har tolket dette sted udfra det senere forbud mod
dansk sprog til latinsk musik. Men vi ma erindre, at dette for-
bud forst kom med den endelige danske version af KO, der forst
blev trykt i 1542. End ikke Palladius’ oversattelse af KO 1539
har dette forbud med[38]. Forbudet, der maske skyldes Bugen-
hagen, er ikke givet med den latinske KO 1537.

Det synes derfor i denne sammenh@ng bedst at tolke KOs
veller« som et ord, der skal forbinde liturgiske led af samme kate-
gori — altsi enten latinsk prosa eller dansk prosa. Hvis man ikke

[34] Biir.

[35] Danske Kirkelove I s. 56.

[36] Bergsma s. 160.

[37] Biiir.

[38] Palladius Danske Skrifter I s. 172 f.



Messen i Hans Thomissons salmebog 111

havde det senere forbud mod dansk til gregoriansk melodi, ville
ingen finde pa at tolke stedet anderledes. Nar Handbogen 1539,
der i gvrigt ngje aftrykker KOs bestemmelser, har et dansk prosa-
gloria, kan det kun skyldes en ting: ensket om at overholde KOs
forordninger. Ganske vist er gloria i den oprindelige Malmgmesse
prosa, men vi mé huske pa, at vi her forst og fremmest arbejder
med Malmgtraditionen, og denne tradition, som den forelgbigt
kulminerer med Handbogen 1535, er kendetegnet af salmemessens
fremgang. I Christiern Pedersens salmebogsmesse og i Handbogen
1535 anvendes gloriasalmer. I En ny Psalmebog 1553 angives
begge muligheder.

Gloriasalmen i Th. er Aleneste Gud 1 Himmerig, vere lov og pris.
Denne salme findes forste gang i Malmgsalmebogen 1529. Salmen
der foreslas i Handbogen 1535 er sikkert Alene Gud i det hoje veere
ere[39].

Vi ser saledes her, at Th. har fulgt KOs anvisninger ngje, sé-
lede som disse ma forstds i sammenhseng med det kendte forbud
i den endelige danske version af KO[40]. Bade Handbogen 1539
og Th. er i overensstemmelse med KO. De holder sig blot til hver
sin udgave af KO. Begge messer er ogsd med hold i Malmgtra-
ditionen. Handbogen 1539 sgger her bag om salmebogsmessen
1533 og Handbogen 1535 til selve Messeembedet, medens Th.
folger den senere udvikling af Malmgliturgien med en sterre
vaegtleggen pa salmer som erstatning for de gamle prosaled.

Th.s bestrabelser pa at overholde KO, hvad gloria angar, har
i gvrigt fort til det lidt kunstige, at preesten begynder at synge
»Aleneste Gud i Himmerig vare lov og pris for al sin nade«. Der-
efter »forfelger degnen og folket det« med »der han haver etc.«.
Denne noget ejendommelige form er opstiet, fordi Th. indretter
sin salme efter KO, der oprindeligt forstod gloria som et prosaled.

4. Kollekt.

Efter gloria folger som i de fleste andre gudstjenester kollek-
ten. Her havde man med alterbogen faet det nedvendige hjzlpe-

[39] Om gloriasalmens anvendelse se Malling I s. 47.

[40] »Item wille wy ey heller, at nogen skulle her y wore Riiger wdprente eller
wdprente lade Handbeger, missaler eller andre Ceremonische beger med nye sang
oc prefatier wdset paa danske, at siunges med latine noder, som den oprersche
Myntzer giorde ...« Danske Kirkelove I s. 120.



112 Kaj Mogensen

middel[41]. Med KO 1539 var der kommet et forbud mod alle
nye kollekter, der ikke var godkendte af superintendenterne og
universitetet. Dette forbud menes at vere vendt mod Héandbogen
1539.

Som indledning til kollekten har Th. savel salutation som
responsorium. Som afslutning istemmer alle et amen. Amen er
forordnet i KO, medens der derimod intet stir om »og med din
and«. Maske er dette underforstiet[42], men da KO udtrykkeligt
gengiver alt det ovrige stof ordret, er sandsynligheden storst
for, at KO her representerer en mellemform mellem Luther/Bu-
genhagen og tidligere evangelisk praxis (med hold i romermessen).

Salutation-responsorium findes ikke i Formula Missae og Deut-
sche Messe, ligesom det ikke neevnes i Bugenhagens ordninger.
Det afsluttende amen er derimod fast inventar i alle messer.
Hvorledes Bugenhagen har stillet sig til kollektindledningen er
omdiskuteret[43]. Indledningen kunne maske vere underfor-
staet[44], men da det i Pommern KO 1535 udtrykkeligt nevnes,
at kollektindledningen skal springes over, kan vi ga ud fra, at
den ikke tidligere har varet underforstaet. I det hele taget ma
man stille sig tvivlende overfor de ikke sjaldne forseg i liturgi-
forskningen pa at forklare problemer med at postulere under-
forstaede led.

Nar sporgsmalet er omstridt skyldes det, at Musculus i sin
kendte beretning fra Wittenberg 1536 angiver bade salutation
og responsorium fra gudstjenesten i Wittenberg[45]. Bergsma
mener derfor ikke at kunne lgse problemet, men hzlder med
Stihlin til den opfattelse, at der ikke har veret kollektindledning
i Wittenberg. Der kan dog neeppe vere tvivl her: Bugenhagen
har ikke onsket salutation[46]. Alle trykte kilder viser, at der
ikke har veret kollektindledning i Wittenberg eller i de Bugen-
hagenske ordninger.

Musculus’ beretning er af en beskrivelse af en faktisk af-
holdt latinsk gudstjeneste, og hvor en gudstjenestebeskrivelse

[41] Palladius Danske Skrifter III.

[42] Om melodi m.m. se Widding I s. 93.

[43] Bergsma s. 162.

[44] Bergsma s. 162 note 60.

[45] Udgivet af Th. Kolde i Analecta Lutherana (Gotha 1883).
[46] Bergsma s. 139. (Wolfenbiittel KO).



Messen i Hans Thomissens salmebog 113

ikke svarer til de trykte ordninger, ma disse sidste have forrang
som kildemateriale[47].

Dansk KO har med forordning af salutation ikke fulgt Luther
og Bugenhagen, men bygger sikkert pa Haderslevmessen. Nar
responsorium er fjernet, kan det imidlertid skyldes ensketom
med Bugenhagen at foretage en vis forenkling.

Th. folger altsa ikke her KO ngje. Derimod er han i overens-
stemmelse med Malmgtraditionen [48].

5. Epistel.

Epistelen indledes i Th. saledes: »Epistelen bescriffuer oss
Sancte Poffuel til de Corinther. Kiere Brgdre etc.«

KO omtaler ikke en sddan indledning til epistelen. Indled-
ningsformelen til evangelielzesningen er angivet i KO, og hvis
man havde ensket indledningsformel til epistelen, havde den
naturligvis ogsd veeret angivet.

Bade Luther (i Deutsche Messe) og Bugenhagen angiver indled-
ningsformelen i stil med den, vi har hos Th.[49].

I Malmomessen indferes epistelen ogsd uden indledning. Kun
tiltalen brodre er bevaret fra romersk liturgi. I Handbogen 1539
indfgres epistelen derimod med »Denne epistel beskriver os til
de Korinter Sankt Paulus« (altsd ingen tiltaleformel)[50].

Der kan neppe vere tvivl om, at Haindbogen 1539 her bygger
pa2 Bugenhagen. Th. folger ordret Vormordsen (meerk vendingen
beskriver os). KO anfgrer blot, at epistelen skal leses pa dansk.

Sporgsmalet er nu: hvorledes har man i KO tenkt sig episte-
len fremfort. Widding mener, at epistelen skal leeses[51]. Han
anforer, at Hildesheimerordningen 1543 ogsa kun neevner, at
der skal leses[52]. Dette siger dog ikke s4 meget. I Bugenha-
gens tre forste ordninger (Braunschweig, Hamburg og Liibeck)
anferes kun — som i den danske KO - at der skal leeses[53].

[47] Om Musculus beretning se i svrigt A. Boés: Die reformatorischen Gottes-
dienste in der Wittenberger Pfarrkirche von 1523 an. Jahrbuch fiir Liturgik und
Hymnologi 4 (1958/59) s. 1-40.

[48] Ogsa i alterbogen er responsorium udeladt. Palladius Danske Skrifter ITI
8. 395.

[49] Bergsma s. 166.

[50] Alterbogen bruger tiltalen Kere Brodre som Th.

[51] Widding I s. 94.

[52] Widding I s. 94, Bergsma s. 133.

[63] Bergsma s. 165.



114 Kaj Mogensen

Derimod aftrykkes noder i Wittenberg KO 1533, som man har
kendt og benyttet ved udarbejdelsen af KO[54]. Nar der er noder
i Wittenberg KO, har man sikkert i Wittenberg sunget epistelen
ligefra Deutsche Messe 1526.

Ordet »leeser« i den danske KO kan ikke, som Widding har
gjort, tolkes saledes, at ordinantsen kun forlanger, at der skal
leeses. Lase betyder her blot fremforelse af en tekst. Dette ses
tydeligt i Th., hvor »leses« betyder »synges«, da der er noder.
Ogsa Handbogen 1539 bruger »lese« og har noder[55].

Fremforelsesmaden har altsd veeret en af de detaljer, som KO
har overladt til presterne. Hvordan fremferelsen har veret tid-
ligere kan ikke siges med sikkerhed, men Widding har sand-
synligvis ret, nar han mener, at man i ®ldre dansk tradition
har fremfort epistelen som sang. Malmegmessen bruger ogsa ordet
»leese«, men som vi har set, betyder det ikke at sang er udelukket;
ej heller betyder det noget, at der ikke i Malmemessen er trykt
noder. Dette er et typografisk — ikke et liturgisk spergsmal. Nar
Handbogen 1539 har en enkel melodi, er det samme sikkert ogsa
tilfeeldet i Malmemessen, da Vormordsen ikke ville foretage en-
dringer, der ikke har hold i KO. KO har det neutrale leser, der
kan tolkes i begge retninger. Malmgtraditionen og Th. angiver
kun en mulighed: sang.

Taget som helhed er Th. stort set i overensstemmelse med KOs
anvisninger for epistelens fremferelse. Men dér hvor KO tier,
slutter han sig til Malmegtraditionen (indledningsformelen)[56].

6. Halleluja.

Hvad dette led angar bygger KO pa Bugenhagens tre farste Koo
og Formula Missae: Halleluja som er en evig lyd i kirken, skal

[64] Bergsma s. 165.

[565] Jeg haber ved lejlighed at kunne fremlegge en undersogelse af messen i
Héandbogen 1539. Jeg skal her antyde de forelebige resultater: Messen i Handbogen
1639 kendetegnes af alvorlige bestrzbelser pd at overholde KOs bestemmelser.
I virkeligheden er det meste af KOs gudstjenesteforordning aftrykt nesten ordret
i Handbogen. Handbogens messe er udtryk for et forseg pa at forene Malmetradi-
tionen med Bugenhagens liturgier indenfor rammerne af KO. KOs messe er ikke
»bugenhagenske og Handbogens messe er ikke udtryk for et oprer mod KO og
Bugenhagen. Det forholder sig i virkeligheden omvendt: Malme 1539 er en messe
preget af Bugenhagen fyldt ud med Malmestof.

[66] I Confessio et Ordinatio Ecclesiarum Danicarum 1561 gives tilladelse til
epistelindledning, s. 152.



Messen i Hans Thomissens salmebog 115

synges af to bgrn med verset, men foruden den lange hale (ud-
trykket »sine caudis«) stammer fra Bugenhagen)[57]. KO er her
ganske entydig. Der kan ikke vare tvivl om, at KO her forordner
et trefoldigt, uoversat Halleluja som i romermessen[58], men
uden jubilus[59].

Dette er absolut et brud med tidligere dansk, evangelisk tra-
dition. Dette brud skyldes hensynet til Formula Missae, som er
den messe der direkte eller indirekte (via Haderslevmessen) har
betydet mest ved udarbejdelsen af reglerne for gudstjeneste i
KO.

I hele Malmgtraditionen indtil Handbogen 1539 har man an-
vendt Hallelujasalmen Gladelig ville vi halleluja synge[60]. I Hand-
bogen 1539 er anfort en anden salme: Halleluja, det bor os altid
at sjunge. I Handbogen 1535 angives kun: »siden synger degnen
Halleluja«. Widding mener her, at der sigtes til det gregorianske
Halleluja[61]. Dette kan ikke vere rigtigt — ogsa i Handbogen
1535 er der tenkt pa hallelujasalmen. Det gregorianske halleluja
horer ikke hjemme i Malmgtraditionen.

Vormordsen citerer som szdvanligt KOs bestemmelser, ligesom
Niels Jespersen legger megen veaegt pa det gregorianske halle-
luja. Svend Borregaard mener, at det latinske Halleluja uden
tvivl holdt sig langt op i tiden[62]. Spegrgsmalet er imidlertid,
om det latinske Halleluja nogensinde i dansk reformatorisk guds-
tjenestetradition har veret swrlig udbredt. Kirkeritualet aner-
kender sandsynligvis her blot geldende praxis, men gar dog ogsa
videre, idet de specielle hallelujasalmer ikke mere anvendes som
faste led.

Th. har en rekke hallelujasalmer (nr. 288-292). I messeregistret
henviser han til dem alle. Men det er karakteristisk, at han forst
nevner Malmgmessens gamle hallelujasalme og dernwest salmen
fra Handbogen 1539, medens han for de gvriges vedkommende
blot skriver: »se flere Halleluja blad . . .«

Med anvendelse af en salme som fast hallelujaled er Th. ikke
i overensstemmelse med KO. Udtrykkene »sine caudis« og »cum

[567] Widding I s. 95 ff. Bergsma s. 168 f.

[568] Se Brodde i Leiturgia IV s. 460.

[59] J. A. Jungmann: Missarum Sollemnia I (Wien 1958) s. 539 ff.
[60] Malling II s. 14 f.

[61] Widding I s. 99.

[62] Borregaard s. 108.



116 Kaj Mogensen

versiculo« kan kun tolkes som gregoriansk halleluja med et efter-
folgende latinsk vers, hvorfor det ogsa anferes i KO, at det skal
synes af to latinskolebgrn. KOs bestemmelser bliver pa dette
punkt ikke sendret officielt for Kirkeritualet. I Confessio et Or-
dinantio Ecclesiarum Danicarum gentages KOs anvisning om
gregoriansk halleluja[63].

7. Sekvenser.

Hvad sekvenserne angar, forordner KO noget, der ganske tyde-
ligt gar ud over Malmgtraditionen. KO bringer det nye i en und-
tagelse fra et forbud, men ikke desto mindre kan KO kun tolkes
derhen, at sekvenser forordnes: »Alle Sequentzer skulle lades
tilbage vden i de iij Christi Hoffued hogtider, Fra Jul ind til
Kyndermgsse, Grates nunc omnes, med sin danske sang derhoess.
Nu lader oss alle tacke Gud wor Herre etc. Fra Paaske oc ind
til Pindzdag Victime Paschali laudes, med sin danske Christ
stod op aff dede. Oc Pindzdag, Veni Sancte Spiritus, med sin
danske sang Nu bede wy den Helligaand etc«[64].

Th. synes her stort set at fglge KO, som neesten ordret er af-
trykt i messeregistret. Foruden anvisningerne om messehold i
afsnittet om kirkearets predikener tillader KO, at sekvensen
Psalitte regi synges pa St. Hans dag[65]. I KOs afsnit om hel-
ligdagshold tillades det, at man pa Maria Magdalene dag synger
sekvensen Laus tibi Christe. Th. nevner ikke dette. Den overfor
KO loyale Vormordsen har derimod citeret det hele fra KO[66].

I den tidlige Malmgtradition mangler sekvenserne ganske. Kun
i Handbogen 1535 anfores paskesekvensen[67]. Vormordsen gar
kun pa et punkt udover KO, nemlig nar han ved julesekvensen
anforer Lovet veere du Jesu Krist som responsorium.

Vormordsen er her mere liturgisk korrekt end KO, der efter
julesekvensen ikke som naturligt har anfert responsorium, men
en dansk overs®ttelse af sekvensen: Nu lader os alletakke Gud[68].
Th. felger her KO.

[63] s. 154.

[64] Danske Kirkelove I s. 57.

[65] Danske Kirkelove I s. 66. Palladius Danske Skrifter I s. 183.
[66] Om sekvenserne se S. H. Poulsen s. 72 ff.

[67] Aiv.

[68] Widding I s. 105.



Messen i Hans Thomissens salmebog 117

Th. kan, hvad sekvenserne angar, naturligvis ikke stemme over-
ens med den =ldste Malmgtradition, da der her slet ikke er se-
kvenser, men der er ikke tale om noget, der liturgisk ikke har-
monerer med Malmgtraditionen, da sekvenser er anfort i Malmg-
salmebggerne [69], og da sekvenserne, som det ses af Handbogen
1535, er ved at treenge ind i gudstjenesten. Hiandbogen 1539 har
da ogsd pa dette punkt helt kunne fglge KO. Traditionen fort-
settes i En ny Psalmebog 1553, hvor sekvensanvendelse er ud-
viklet langt ud over de rammer, som er afstukket med KO.

Reglerne om sekvensbenyttelse i KO tillader ingen frihed i
valget af sekvenser. Messen i En ny Psalmebog strider klart
mod KO. Der er tydeligt en sammenhseng mellem traditionerne i
Th. og i En ny Psalmebog. Men hvad der er sidste stadium i
udviklingen lader sig nweppe afgore med sikkerhed. Der er to
muligheder. Enten vil Th. med en forenkling i forhold til En
ny Psalmebog fore udviklingen tilbage, eller ogsid reprasenterer
ordningen i En ny Psalmebog en videreudvikling af den tendens
til udbygning af sekvensbenyttelsen, som vi meder i Th.

Hvad det sproglige angar, er der ikke overensstemmelse mellem
Th. og KO. I Malmetraditionen findes indtil Handbogen 1539
overhovedet ingen latin, medens KO forordner latinske sekvenser.
KOs bestemmelser kan ikke tolkes anderledes, nar der star den
latinske titel med sin danske sang (det vil sige efterfulgt af)[70].

KOs bestemmelser om latinen sammenholdt med Malmes klare
antilatinske holdning giver — overfort pa Th. et vigtig hjelpe-
middel, nar vi skal placere messen i Th. i dansk reformatorisk
gudstjenestetradition. Th. folger nemlig ikke si ngje KO, som
det maske kunne tyde pa.

Hvad julesekvensen angar, anfgrer Th. KOs bestemmelse ganske
ordret, og der kan derfor ikke vere tvivl om, at salmebogsmes-
sen forst har den gamle latinske julesekvens Grates nunc omnes
efterfulgt af den danske oversaettelse af samme. Th. henviser
da ogsa til sin egen salmebog, hvor den latinske tekst er aftrykt
efterfulgt af den danske.

Hermed er overensstemmelsen med KO imidlertid ogsa ophert.
Ingen af de andre sekvenser anfgres af Th. pa latin. Fra paske
til pinsedag synges Victime pascali. Men her har Th. en anden

[69] Widding I s. 103.
[70] Se ogsa Confessio et Ordinatio s. 152.



118 Kaj Mogensen

praxis end KO, idet han lader afsynge den danske oversettelse
Kristus Jesus for os ofret med Krist stod op af dede mellem hvert
eller hver andet vers. I messeregistret henviser Th. til sin salme-
bog blad 83 v., hvor Kristus Jesus for os ofret er forsynet med
overskriften: »Den Sequens / Victime paschali laudes« over den
ellers helt igennem danske tekst. Ved at anfere den latinske
overskrift i messeregistret har Th. maske onsket at mildne sit
brud med KO, eller gnsket at give det udseende af, at han ikke
helt har forstaet KO. Men KO er her ganske tydelig: det skal
veere pa latin[71].

Ngjagtigt det samme gor sig geldende for pinsekyriets vedkom-
mende. Her synges i Th. den danske oversxttelse af sekvensen
vekslende med Nu bede vi den Helligind. Confessio et Ordinatio
endrer ikke KO pa dette punkt[72].

Th.s tilfojelse: »Fra Pindzehgytid indtil Jull / Oc siden effter
Kyndelmisse indtil paaske | siungis effter Haleluia i Messen |/
Nu bede wi den hellig Aand /« findes allerede i En ny Psalmebog
1553[73]. Nu bede vi den Helligind havde i Malmemessen sin
plads i denne del af messen, om end ikke helt preacist pa det
samme sted.

Th.s vaklende holdning til KOs forordninger kommer altsa her
ved sekvenserne ret tydeligt frem. Han starter med at folge KO
med angivelse af den latinske julesekvens, men bryder derpa af
og angiver danske salmer for resten. De latinske sekvenser ude-
lades ikke alene i messeregistret, men findes slet ikke i salme-
bogen. Der spores ingen konsekvent holdning her, men et ejen-
dommeligt forsog pa at ride pa to heste pa én gang. Hvorfor
nevner Th. den latinske julesekvens? Og hvorfor endrer han
KOs bestemmelser om latinsk sang, nir han dog har en latinsk
sekvens ?

Der kan dog ikke vere tvivl om, at Th.s stilling til latinen er
negativ. Han gengiver ganske vist i salmebogen nogle fa salmer
pa latin, men disse salmer er altid fulgt af en dansk oversattelse.
Ogsa af forordet fremgér det, at Th. var modstander af det frem-

[71] Danske Kirkelove I s. 57.
[72] s. 152.
[73] Piiiir.



Messen i Hans Thomissons salmebog 119

mede latinske sprog[74]. Med kirkeritualet forsvinder den latinske
sekvensdigtning helt fra gudstjenesten[75].

8. Evangelium.

I KO lyder bestemmelsen om evangelieleesningen: »Nu vender
han sig igen til folket og leser evangelium, men alt p4 dansk, med
denne begyndelse: Disse efterfolgende ord etc«. Dette var en
meget skrabet indledning bade i forhold til romermessen og i
forhold til tidligere dansk praxis. Den oprindelige Malmgmesse
indferer ganske vist evangelielzesningen uden indledning, men
fra Handbogen 1535 har vi en opbygning, der ganske svarer
til den, vi finder hos Th.: Salutation: Herren vere med Eder.
Responsorium: Og med din dnd. Indledning til evangelium: Disse
efterfolgende osv. (en smule forskel i seetningsbygningen mellem
Th. og Handbogen 1535). Svar: Gud vere lovet for sit gledelige
budskab.

Th. har den samme form som Malmghandbogen 1535; denne
form blev gentaget i Handbogen 1539. KO er meget kortfattet
her. Der kan dog nappe veere tvivl om, at man oprindeligt ikke
har onsket en liturgisk indramning af evangelieleesningen. Borre-
gaard mener, at de indledende versikler er glemt eller méaske under-
forstaet[76]. Dette er sikkert ikke korrekt. KO folger her Witten-
bergtraditionen. Hverken i Formula Missae, Deutsche Messe eller
i nogen af Bugenhagens ordninger findes de indledende versik-
ler. Synodalbestemmelserne i 1540 skal snarere ses som en kor-
rektion og et supplement til KO end som en uddybning.

De indledende versikler forordnes pa den kebenhavnske synode
1540: »Hic seruetur consuetudo precinendi: Dominus vobiscum
cum responso; ad inicium euangelii: Gloria tibi Domine, sed vul-
gariter[77]. Dette skal sikkert ses som en indrgmmelse til den
gamle tradition — og ikke som noget, der er glemt eller under-
forstaet i KO.

[74] ». .. bleffue ved det Aar etc 666. tiltuungen at bruge det fremmede latinske
maal i Kirckerne ...« D v.

[75] Borregaard s. 109.

[76] Borregaard s. 110.

[77] Danske Kirkelove I s. 154.



120 Kaj Mogensen

9. Salme.

Nar evangelieleesningen er tilendebragt synges credosalmen
Vi tro allesammen pa én Gud[78]. Dette er helt i overensstemmelse
med KO, der dog ikke her er ganske klar. I den latinske KO 1537
er sagen dog tydelig nok: »Incipiat Credo in unum deum etc.
Post etiam canatur symbolum in vulgari sermone.« Dette gen-
gives da ogsd i den endelige danske version af KO. I det oprin-
delige udkast er der derimod kun nzvnt den danskesalme[79].
Palladius, der har stottet sig si meget til den tidligere danske
overszttelse, at han ikke altid oversatter sin latinske tekst kor-
rekt, nevner ogsd kun den danske oversmttelse. Da en rakke
praster sikkert har klaret sig med Palladius’ (mangelfulde) over-
settelse, er der opstaet forvirring. Man matte derfor i 1540 give
grundigere retningslinier. Dansk bliver nu det vigtigste. Latin
ma kun bruges i domkirkerne og i bykirker pa de tre store fester [80].
Der sker siledes en sendring i forhold til KO. I felge KO skal der
alle steder forst synges pa latin og siden pa dansk. I 1540 ad-
skilles de to sprog. Dette »enten latin eller dansk« findes i Hand-
bogen 1539, hvor bade den latinske og den danske tekst er af-
trykt.

Th. end ikke neevner det latinske credo, der dog i Jespersens
Graduale bruges pa festdage ogsad pa landet.

10. Preediken.

KO er her kortfattet: »Her efter skal den sedvanlige prediken
ske«; men i afsnittet om »hvorledes det skal g til med praedikenenc
findes den forordning, som gar igen hos Th.: forst skal preedikanten
opfordre folket til at pakalde Guds hjelp[81]. Dette uddybes i
1540: »Semper in initio concionum fiat invocatio sed quam bre-
uissimis verbis«[82]. Savel Handbogen 1539 som Th. er i over-
ensstemmelse med KO. Hvorvidt der i Malmgmessen har veret
en sidan bgn inden praedikenen kan ikke med sikkerhed afggres,
da Handbogen 1535 blot neevner, at prasten gir pa predike

[78] Malling V s. 141 ff.

[79] Udkastet er udgivet af H. Knudsen i Kirkehistoriske Samlinger 1. Rk. I
8. 55-117.

[80] Danske Kirkelove I s. 154.

[81] Danske Kirkelove I s. 60.

[82] Danske Kirkelove I s. 154.



Messen i Hans Thomissens salmebog 121

stolen, men intet siger om hvad han skal foretage sig der[83].
At predikenen er begyndt med en kort, frit formet ben er dog ikke
usandsynligt, da en sidan ben er uliturgisk og derfor ikke skal
angives i en ritualbog.

En ejendommelig skik, som vi i Danmark kun finder hos Th.,
er afsyngelse af nogle salmevers mellem Credo og pradikenen.
I Bugenhagens KO fra Herford 1532 findes noget lignende: »Den
geit de Prediker up den predikestoel, und vormanth en Pater
noster tho spreken, offt singen Nu bidde wy den Hilgen geist
u.s.w. na dem dat de feste sinth, Paschen, Pinxsten, Winachten
u.s.w.[84]. I sine tre forste KOO skriver Bugenhagen endvidere
om paskeverset: »Christ is upgestanden schal me singen na woén-
liker wise, wen me de prediger anhefft«[85].

Praxis med en salme for predikenen er altsa ikke ubekendt
fra Bugenhagen. Kilden til Th.s fremgangsmade (der ikke findes
i En ny Psalmebog) er sandsynligst Pommern KO 1542 eller en
af den afheengig kilde: »Die predig mach einer ungeferlich mit
solcken worden anfangen. Andechtigen im herrn Christo, diewile
wi itzundern dat hilge godtlicke wort vorhandlen willen, up dat
solckent fruchtbarlick geschen moge, alse dat darvan gelavet,
und wi gebetert, wille wi um sine gnade und um mitwerkinge
des hilgen geistes bidden und sprecken ein vader unse, effte
singen den lavesank, kum hillige geist here godt etc. In den win-
achten ein kindelein so lavelick, in ostern Christ is upgestanden,
in den pingsten nu bidde wi den hilgen geist«[86].

Ogsa fra katolsk tid kender man exempler pi salmer som ind-
ledning til praedikenen. Det var netop pa dette sted, modersmals-
salmer havde lettest ved at slippe ind i messen[87].

KO tilstreeber tydeligvis en forenkling i den liturgiske ind-
ramning af pradikenen. Jvf. ogsd synodens bestemmelser om
at den indledende bgn skal veere kort. Th. er ikke formelt i uover-
ensstemmelse med KO og synodalbeslutningen, men han satter

[83] Aiir.

[84] Bergsma s. 91.

[85] Bergsma s. 177.

[86] Bergsma s. 112.

[87] Hans Bernhard Meyer: Luther und die Messe-Konfessionskundliche und
kontroverstheologische Studien Band XI (Paderborn 1965) s. 102.



122 Kaj Mogensen

sig alligevel ud over de givne ordninger, nir han foretager denne
voldsomme udvidelse af den liturgiske indramning af praedikenen.

Th. arbejder her i forlengelse af Malmg/Bugenhagen-traditio-
nen. Malmgmessen har, for hver gang den optreder i revideret
skikkelse (1533-1535-1539), optaget mere og mere af Bugen-
hagens liturgiske materiale. Desuden har Malmgmessen altid en
salme for predikenen, nemlig Nu bede vi den Helligind, som af
Th. det meste af aret har veeret sunget inden evangelieleesningen,
men som i pinsen bruges samme sted i Th. og Malmg: umiddel-
bart for predikenen.

Salmer for predikenen forekommer altsa i Malmo og hos Bugen-
hagen, men er ellers ikke et almindeligt fenomen. Th. har Malmeg-
messens liturgiske kendetegn: salmesangen og modersmalet.

11. Salme.

Efter predikenen synges Nu er os Gud miskundelig, Behold os
Herre ved dit ord, »en anden salme efter lejligheden, eller ogsa
litanier, nar serlig ned og trang og svare landeplager er for han-
den.

KO er meget kortfattet i afsnittet om messen, men uddyber
reglerne for predikenens liturgiske indramning i afsnittet om
predikenen [88]. Her er ikke angivet en dansk salme efter preedi-
kenen, men forst efter kirkebgn og fadervor. Derimod findes en
bestemmelse om da pacem eller litanier ved serlige lejligheder.
KO har ikke en salme efter predikenen som Th.

I Malmgtraditionen er det saledes, at Nu er os Gud miskundelig
i Messeembedet findes samme sted som hos Th., medens salmen
i Handbegerne 1535 og 1539 forst kommer efter preedikestolens
liturgi.

En salme pa dette sted i messen er ingenlunde en almindelig
foreteelse. I katolsk gudstjeneste er der fa exempler pa en sidan
praxis[89]. I evangeliske messer forekommer det meget sjeldent.
Der kan derfor neppe vare tvivl om, at Th. her bygger pa Messe-
embedet. Borregaard nevner, at KO foreskrev, at der efter pree-
dikenen skulle synges en salme, der helst skulle veere en ben om
fred [90]. Det er mere korrekt at sige, at KO forordner en dansk

[88] Danske Kirkelove I s. 60 f.
[89] Meyer s. 102.
[90] Borregaard s. 115.



Messen i Hans Thomissens salmebog 123

salme eller litani eller da pacem som sidste led i pradikestols-
liturgien. Th.s salme efter praedikenen afspejler en anden litur-
gisk praxis end KO. I KO er den danske salme forst og fremmest
en fredsben pa linie med da pacem og litaniet. Der kan da ogsa
frit velges mellem en af disse tre former. Thomissens to salmer
handler ikke specielt om fred, men star i afsnittet om ben og tak-
sigelse. Der er altsd ikke overensstemmelse mellem KO og Th.
her.

I Héandbogen 1535, hvor messen er pavirket af Bugenhagen,
har en udviklet preedikestolsliturgi skubbet sig ind mellem pre-
dikenen og salmen. Handbogen 1539 er ogsid pa dette punkt mere
i overensstemmelse med KO, idet salmen er anbragt efter predike-
stolens liturgi[91].

Spergsmalet er i gvrigt, hvorledes Th.s anvisninger skal fortol-
kes. Skal begge de angivne salmer synges? Det efterfelgende
veller en anden salme efter lejligheden« samt Th.s almindelige
fremgangsméade i registret med at skrive alternativsalmer viser,
at der — som i Malmgmessen — kun skal synges én salme efter preae-
dikenen.

Karakteristisk er det i evrigt, at Th. ikke omtaler pradike-
stolens liturgi bortset fra en kort notits om litaniet. KO giver
udferlige anvisninger for denne del af gudstjenesten. I byerne
bestar denne liturgi af kirkeben4-fadervor+dansk sang iser om
fred eller litani eller da pacem. I landsbyerne bestir den af de
samme led, men med en halv times katekismusundervisning som
indledning. Handbogen 1539 navner alt dette og har en formular
til en almindelig kirkebgn.

Sporgsmalet er si, om Th. bevidst har slettet preedikestolens
liturgi, eller om den skal underforstas. Det synes ejendommeligt,
at Th. i det mindste ikke nzvner bennen for kongen, som man
lagde megen veegt pa. Den almindelige kirkebgn havde sin plads
i en lang rekke evangeliske messer, iseer af den »Bugenhagenske«
type. Kirkebgnnen er fast led i Malmegudstjenesten fra salme-
bogsmessen 1533. Nar Th. ikke har denne ben, er der tale om en
meget alvorlig overtreedelse af KO. Dette kunne tyde pa, at Th.
underforstar bgnnen, men ikke nzvner den, fordi der er tale om
en forholdsvis fri ben, hvor kun indholdet, men ikke den sprog-
lige formulering er forordnet. Alligevel er den rimeligste lgsning,
at Th. bevidst har udeladt praedikestolens liturgi.

[91] Eiir.

9 Kirkehistoriske samlinger



124 Kaj Mogensen

Der kan gives flere argumenter for denne opfattelse. For det
forste har Th. ellers alt med. Nar han gengiver det mindste
vamen¢, hvorfor skulle han sa underforstd et helt liturgisk kom-
plex? For det andet: Et enkelt led af predikestolens liturgi har
Th. dog med, nemlig litaniet. For det tredie: hvad katekismus-
undervisningen angar, synes vi at vere pa forholdsvis sikker
grund. Th. har med fuldt overleg ikke taget den med. Dette ses
af det lille efterskrift til registret, hvor han navner, at katekismen
er indeholdt i messens gvrige led [92].

Med dette efterskrift har Th. méaske gnsket at komme eventuelle
bebrejdelser i forkebet. Han vil forklare, hvorfor han ikke har
katekismusundervisningen fra pradikestolen.

Udeladelsen af fadervor, der i KO fglger efter kirkebennen,
skyldes sikkert onsket om at undgd gentagelse af fadervor, der
ogsd findes efter nadverformaningen.

Tilbage bliver sa begnnen for kongen, ordets fremgang m.v.
Her har Th. ikke noget direkte at sette istedet. Men salmen efter
predikenen kan i det mindste i nogen grad gere det ud for en
kirkebgn. Begge de foresliede salmer findes under rubrikken
bon og taksigelse. Bon for ordets fremgang er et vasentligt motiv
i begge salmerne. Endnu bedre har det varet, nar litaniet blev
fremfort. Litaniet og kirkebgnnen indeholder det samme, blot
formen er forskellig. Dertil kommer, at bennen for »Kongen oc
Rigens Raad« herer med til litaniet [93]. I gvrigt har der pa disse
tider nesten altid veret »ned og trang og svare landeplager for
handen«[94], s& der har tit veret brug for litaniet.

Nar Th. har udeladt praedikestolens liturgi skyldes det nwppe
blot et gnske om at forenkle i forhold til KO. KO er snarere mere
enkel end Th., der is@r i salmebogens andenudgave har en ind-

[92] »Til Beslutningen siungis en kort Psalme. Oc er det vel beramt i den
Christelig Euangeliske Messe paa Danske | som Her Claus Mortensen /[ Guds ords
Tienere oc forfremmere i Malme oc andersteds i Skaane etc. loed Prente i Malmeo
aff Oluff Virickss Anno 1529. At der skulde siungis sist i Messen de Ti Guds Bud-
ord. Gud Fader vdi Himmerig [ sin villie hand oss kiende etc. Blad III: Thi at naar
der saa siungis i Messen | de Ti Budord. Item | Fader vor | Troens Artickler:
Oc Daaben oc Alterens Sacrament der ocsaa forhandlis /| Da bliffuer den gantske
Catechismus der tilsammen tracterit oc forhandlit.«

[93] Se Thomissens salmebog Ji ij v.

[94] Litaniet blev da ogsé indskerpet adskillige gange i arene efter KOs frem-
komst. Se Kirkehistoriske Samlinger 2. Rk. II s. 443 ff.



Messen i Hans Thomissens salmebog 125

viklet procedure med salmevers for og efter preedikenen[95].
Snarere skyldes udeladelsen, at Th. er en gennemfort salmemesse
- den mest udpregede salmemesse vi nogensinde har haft i Dan-
mark. Th. ma bevidst have udeladt de lange prosaled. I stedet
har han indsat danske salmer. Praedikestolens liturgi var svulmet
meget op. Det galder iszr i Bugenhagens gudstjeneste og de
gudstjenester, der er pavirket af Bugenhagen. Th. har hele
katekismusundervisningen spredt i gudstjenesten pa danske salmer.
Th.s liturgi har uden tvivl veaeret opfattet mere levende og af-
vekslende end gudstjenesten i KO. Preedikestolens liturgi ma
have varet folt meget traettende. Den varede ogsd meget lenge.
Praedikenenpraedikestolsliturgi har varet omkring halvanden
time (leengst pa landet). Predikestolsliturgien var svulmet op
til at blive en gudstjeneste i gudstjenesten. Den skabte stor af-
stand mellem praedikenen og altergangen. Ikke desto mindre
var det praedikestolsliturgien, man fra officiel side prioriterede
hgjest. Saledes kom folgende forordning i 1540: »Finiantur sacra ad
summum intra duas horas, et qui plures habent ecclesias, in neces-
sitate potius abbrient officium, vt vocant, in alterutro quam
concionem euangelii et catechismi«[96]. Det er vel neppe muligt
at finde en s®tning, der afslorer si meget af det liturgiske sym,
der 14 bag udformningen af reglerne for gudstjeneste i KO, som
denne.

Th. forenkler saledes ikke, men han forkorter kraftigt i pro-
saen i forhold til KO (og ogsa i forhold til gudstjenesterne i Malmg-
salmebogen 1533, Handbogen 1535 og Héandbogen 1539). Han
har mange flere salmeled. Menighedens og preestens indsats veksler
bestandigt hos Th. P4 dette punkt er Th. helt i overensstemmelse
med Messeembedet, medens den senere Malmgtradition med op-
tagelse af Bugenhagens preedikestolsliturgi som type ligger mere
pa linie med KO.

KO anfgrer, at katekismusundervisningen skal holdes pa landet.
Nar Th. ikke nzvner denne undervisning, kunne det tyde pa,
at messen er beregnet til byer. Manglende katekismusundervis-
ning er dog ikke et tegn pa, at vi star overfor en bymesse, da
katekismusundervisningen meget hurtigt efter KOs fremkomst

[95] Se Anders Malling: Hans Thomissens tilfsjelser i salmebogens 2. udgave,
i Kirkehistoriske samlinger 1970 s. 50.
[96] Danske Kirkelove I s. 157.



126 Kaj Mogensen

blev forordnet til bykirkens gudstjenester. Dette blev indskeerpet
adskillige gange i de folgende ar.

Kornerup mener, at Th. er beregnet til landsbyer, men han argu-
menterer ikke for dette[97]. Han er dog sikkert naet til denne
opfattelse, fordi der ikke er megen latin i messen, og fordi det
anfgres, at det er degnen og folket, der svarer. Dette kan man
dog ikke bygge for meget pa. For det forste er der dog én latinsk
sekvens i messen. For det andet har man sikkert kun haft kor
i domkirker og stgrre bykirker. Messen hos Th. er sandsynligvis
en standardmesse, der har veaeret beregnet til brug i alle kirker.
Jvf. ogsa bestemmelsen fra 5. november 1569 om at ordinantsen,
bibelen, salmebogen og gradualet skal findes i alle kirker[98].
Dette skulle veere tilstreekkeligt til at afvise den gangse pastand
om, at Th. specielt er beregnet til landsbyer[99]. Endelig méa det
heller ikke glemmes, at der gik fire ar, inden gradualet kom. I disse
fire ar har man klaret sig med salmebogen alene. Det er sikkert
hovedarsagen til, at salmebogsmessen klarede sig bedre end gra-
dualets mere komplicerede liturgier.

12. Nadverdel.

Under salmen efter preedikenen ma vi forestille os, at presten
gar fra stolen til altret, hvor han bereder vin og bred til alter-
gaesterne[100]. Nar salmen er ude holder prasten en formanings-
tale til kommunikanterne. Th. henviser her til den formaning,
der blev anbefalet pad den kebenhavnske synode 1540. Th. har
her en trykfejl: »Oc Formaningen | til dem som ville berettis /
leeser hand aff Alterbogen / som den der staar paa Skertorsdag /
effter som den bleff samtyckt in Synodo Hafniensi /| Anno etc.
1541¢[101].

[97] Den danske kirkes Historie IV (Kebenhavn 1959) s. 84.

[98] Se note 2.

[99] Abrahamsen s. 107.

[100] Kirkehistoriske Samlinger 2. Rk. II s. 504: »Hver prast skal til prikke
vide tallet pa altergwsterne . . .¢.

[101] Danske Kirkelove I s. 155. Jvf. ogsé Borregaard, der s. 28 note 28 frem-
haever, at »flere af Thomesens arstal er unejagtige¢. Alt tyder dog pa, at synodens
arstal er det eneste, der er galt hos Thomissen. Se min artikel i Reformationen i
Norden (ovenfor note 3). — Om nadverformaningen se P. Severinsen: Ord og skik
ved daab og nadver (Odense 1912) s. 80 f. Om udtrykket »in Synodo Hafniensi¢
se Danske Kirkelove I s. 154, 8. 253 og s. 462.



Messen i Hans Thomissens salmebog 127

Handbogen 1539 indeholder en lengere formaning, der dog stort
set siger det samme som formaningen i alterbogen. Handbogens
formaning er mindst dobbelt s4 lang som alterbogens, men be-
stemt ikke dobbelt sa& indholdsrig.

I forholdet til Malmemessen 1529 gar Th. her sine egne veje,
idet han med udgangspunkt i KOs bestemmelser har skabt en
enkel og klar nadverliturgi. Forskellen mellem Malmg 1529 og
Th. kan iagttages i dette skema:

Malmomessen 1529 Th.
fadervorparafrase formaning
sanctus fadervor
indstiftelsesordene indstiftelsesordene

salme: Dig vare lov . ..
pax domini+ agnus dei

formaning
uddeling, derunder synges: uddeling, derunder synges:
Dig vere lov og pris
O Guds lam uskyldig
Jesus Kristus er vor salighed Jesus Kristus er vor salighed.
Gud vzre lovet altid Gud vere lovet altid
Salutation--responsorium Salutation -+ responsorium
Nadverkollekt. Nadverkollekt.

Th. felger stort set KOs bestemmelser, hvad han i gvrigt ogsa
netop i nadverdelen er negdt til, da der findes et fuldsteendigt
ritual i alterbogen. En gennemgang af Th.s nadverdel horer derfor
naturligt hjemme under en underspggelse af alterbogen. Her skal
blot naevnes, at Th. ikke har opgivet Malmgtraditionen. Med
Handbogen 1535 var rekkefolgen af de gudstjenstlige led eendret
i forhold til Malmgmessen 1529. Luthers fadervorparafrase gled
ud og rxkkefolgen blev: formaning, fadervor, indstiftelsesord og
uddeling. Bortset fra at sanctus i Handbogen findes for formanin-
gen, er der tale om den samme rekkefelge som i KO. Th. omtaler
i lighed med KO ikke sanctus[102].

KO nzvner ikke meget om salmesang i forbindelse med nad-
veren. Kun salmen Jesus Kristus er vor salighed naevnes. Dertil
tilfgjes: reller noget andet«. Pa synoden 1540 uddybes dette. Her

[102] Se dog Danske Kirkelove I s. 154.



128 Kaj Mogensen

nevnes at salmen Gud vere lovet altid skal bruges som taksigelse.
KO-+synoden 1540 har saledes ikke Dig veere lov og pris, som er
feelles for Malmemessen og Th. Th. har altsi de samme salmer
som Malmemessen i den samme rekkefglge. Kun er Malmegmes-
sens O Guds lam som borttager aflgst af O Guds lam wuskyldig[103].

Th. har i nadverdelen fulgt KO (der ikke er i modstrid med
Malmgtraditionen her) og fyldt ud med stof fra Malmemessen
(vel at meerke fra selve Messeembedet). Handbogen 1535 navner
kun Jesus Kristus er vor salighed og O Guds lam.

Afslutningen pa nadverdelen er ens i KO og Th., bortset fra
at KO mangler responsorium. Her fglger Th. Malmgmessen.

Ved velsignelsen er det omvendt: Her udelader Th. responsorium
med KO mod Malmgmessen.

ITI. Sammenfatning.

Thomissgns holdning til ordinantsens forordninger er ret suve-
ren. Der er i forhold til ordinantsen tale om @ndringer, tilfgjelser
og udeladelser.

Th. gengiver ikke mekanisk Malmemessen. Hans gudstjeneste
er ikke opstaet ved en udfyldning af kirkeordinantsens skema
med liturgisk materiale fra Malmg. Der er tale om en meget be-
vidst udvelgelse. Thomissen sgger bag om Handbogen 1535 til
selve Messeembedet. Messen i Thomissgns salmebog er mere
beslagtet med Malmg 1529 end med Malmg 1535 og 1539. Dog kan
Thomissgn pa enkelte punkter pa egen hand fortsette den udvik-
ling, der er seregen for Malmgtraditionen: en sammensmeltning
med Bugenhagens gudstjeneste. Dette gelder iser for salmeversene
for preedikenen, som Thomissen sandsynligvis selv har hentet ind
fra Bugenhagens liturgier.

Messen i Thomissens salmebog er dog pa ingen made en guds-
tjeneste, der er serligt pavirket af Bugenhagen. Thomissens litur-
giske ideal er en afvekslende, forholdsvis enkel messe pa moders-
malet med hovedvegten lagt pa danske salmer. Som type er
Thomissgns gudstjeneste anderledes end messen i ordinantsen
og de af Bugenhagen pavirkede messer (herunder messen i Malmg-
handbggerne 1535 og 1539), der er praget af tung prosa. Thomis-
sen har en let overgang fra praedikendel til nadverdel.

[103] Se Malling IV s. 33 ff.



Messen i Hans Thomissens salmebog 129

Denne messe giver os vigtige oplysninger om brydningerne
mellem to messetyper i dansk liturgisk tradition: Kirkeordinant-
sens messe og Malmgmessen. Selv om der er giet 40 ar mellem
Messeembedet og Thomissgns salmebog, har Malmgmessen bevaret
sin indflydelse. Det er saledes helt forkert, nar S. H. Poulsen
hevder, at »Malmomessens Grundtrek forsvinder nzsten ganske
med Thomissens Psalmebog 1569«[104]. Den forste reformations-
tids evangeliske modersmalsmesse levede med messen i Thomis-
sons salmebog videre og bevarede sin indflydelse langt ind i
den lutherske ortodoxi.

Thomissens gudstjeneste viser, at man ikke for skematisk mé
skelne mellem Malmgotraditionen og KO. Det var muligt inden-
for rammerne af KO at bevare meget af det gamle. Og det var
ogsa muligt at fa4 en messe, der pa nogle punkter er i klar uover-
ensstemmelse med KO, autoriseret.

[104]) S. H. Poulsen s. 21.



