Michael Sjzlevejer

Et bidrag til forstielsen af sjelevejningsscenen pa danske
kalkmalerier fra middelalderen

Af Knud Banning

Forestillingerne om @rkeenglen Michael, hvis navn betyder »hvem
er som Gud« er udviklet i senjededommen. Hos Daniel er han en
af de hgjeste engle, der som Israels fyrste bistar sit folk (10,13
og 21. 12,1). I de apokryfe skrifter og traktaterne optreder han
som en af flere ®rkeengle, der har Guds fortrolighed, han er anfgrer
for de himmelske herskarer og opbevarer Himmeriges nogler.
Det er ham, der fremberer ofrene pa det himmelske alter, han er
rettens og retfardighedens strenge vogter, men ogsa den, der taler
sit folks sag og vender Guds sind til mildhed. I det nye testamente
er han ikke navnt ofte. I Judasbrevet V. 9 omtales en kamp, han
har fort med djevelen om Mose legeme, og i Apok. 12,7 ff. optree-
der han i en af visionerne som den engel, der anfarer de himmelske
heerskarer i en kamp mod dj®velen og hans engle. Men efterhanden
overtager den kirkelige tradition mange af forestillingerne fra den
jodiske litteratur, og navnlig bliver Michael den engel, der bistar
de deende, leder dem ind i himlen, hvor han er »prepositus paradisi«
og gar i forbgn for dem hos Gud. Mere end de andre @rkeengle
er han den, der udfolder valdige krefter og keemper bade for Guds
og for menneskers sag. I »Legenda Aurea« fortelles det, hvorledes
han har abenbaret sig, forst pa bjerget Gargano i Apulien, senere
i Rom, hvor han fordrev pesten, og pa klippegen Mont S. Michel
i Normandiet. Der berettes ogsd om hans sejre over Lucifer og
Antikrist samt om kirkearets fester til minde om hans store og
merkelige gerninger[1].

[1] Frem for andet henvises der til J. Michl’s artikel om Michael i »Reallexikon
fiir Antike und Christentum« (ed. Th. Klauser) Bd. V: Engel VII (Michael), sp.
243-51, og samme forfatters lidt kortere behandling i »Lexikon fiir Theologie
und Kirche« (Freiburg 1962), Art. Michael. Endvidere Ernst Wiist i Pauly—Wissowa :
Realencyclopiadie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. XXIII, sp. 1457 £.,
og C. Ihm: Die Programme der christlichen Apsismalerei vom 4. Jahrhunderts



26 Knud Banning

De fleste af disse forestillinger genfindes i de mange hymner
og andre kirkelige digte, der ikke mindst i middelalderen blev
skrevet til Michaels pris[2]. Her fremtreeder han som en af de store
serkeengle, der star forrest i den himmelske herskare, som synger
den evige lovsang[3]. Det var ham, der ved Lysets Skabelse
kempede med Lucifer, der ville veere som Gud selv, og styrtede
ham og hans engle i afgrunden. For noget andet er det denne kamp,
han erindres for, og derfor er han »signifer«, bannerferer, i den him-
melske her[4]. At han er den kaempende, som fgrer Guds sag,
spores ogsi i den rolle, han far tildelt, nar han ferer Guds folk
frelst gennem farer — det er ham, der for Israels folk skiller vandene
i Det rgde Hav, han er i den sky, som gar foran jederne gennem
grkenen, det er ham, der beskytter Daniel i Lovekulen etec.[5].
Det kan hedde, at han har legemidler mod enkelte sygdomme,
og man anraber ham, nar man vil bevares fra Djeevelens listige
anslag og udfries af de band, der binder sjzlen til verden[6].
Men navnlig beder man til ham, fordi han har en veldig ind-
flydelse pd menneskers skabne i dedsstunden, »in ultima necessi-
tate« er det Michael, der kan komme til hjelp. Ved sin barm-
hjertighed frier han mennesker fra djevelens listige anslag, sa
de ikke styrtes i afgrunden, men frimodigt fremstiller sig for
Gud i himlen[7]. Michael er en meget formaende helgen, ved hvis
fortjenester mennesker erhverver sig Guds nade, og han far Guds,
den retfeerdige havners, vrede til at vige, s4 navnene kan indskrives

bis zur Mitte des 8. Jahrhundert (Wiesbaden 1968). Legender om Michael i Legenda
Aurea (ed. Richard Benz, Heidelberg 1963), 803 ff. Karl Kiinstle vil anerkende,
at det er Michael, der kan optrade som »Psykopompos¢, men bensgter, at det
er ham, der vises i sjzlevejningsscenerne, en pastand, som flere indskrifter afkrafter.
(Karl Kiinstle: Ikonographie der Heiligen in der deutschen Kunst, I, Freiburg
im Br., 1928 p. 247-50, cf. hertil Louis Reau: Iconographie de I’Art chretien II
(Paris 1956) p. 49 f.)

[2] De folgende eksempler pa typiske Michaelssalmer er hentet fra den af
G. M. Drewes grundlagte »Analecta Hymnica Medii Zvi«, Bd. 1-54, Leipzig
1885-1915. Der henvises i det felgende til bindene i denne udgave og de numre,
hymnerne har heri.

[3] 12, 353 og 354. 37, 265.

[4] 10,353. 14,76. 15,210. 33,180. 39,271. 46,184.

[5] 9,307. 10,353. 33,180.

[6] 14,74 og 75. 33,178 og 179. 41,69.

[7] 12,357. 14,756 og 78. 33,179. 41,69. 43,428. Den meget smukke hymne
»Summi regis archangele Michael« (53,192) er der henvist til i Missale Slesvicense,
f. 232 b.









Michael Sjelevejer 27

i de himmelske bgger og de frelste forblive i lysets hjem[8]. Skeers-
ilden naevnes ikke i disse digte, og begivenhederne ved den yderste
dom kun sjzldent — den indvarsles af Michaels basun, og det er
ham, der barer korset foran Kristus[9]. Pafaldende er det, at den
vegt, hvorpa Michael vejer sjzle, kun navnes i en enkelt spansk
salme fra det 10.-12. arhundrede og det pa en made, som ikke har
forbindelse med fremstillingen pa4 danske kalkmalerier. Det hed-
der i salmen »Disjice pondera tu scelerum, criminis elue disci-
dium . . .«. Vaegtene, hvorpa forseelserne vejes, skal altsa gdelaegges,
ikke tynges ned til fordel for den betrengte sjel, som det ses pa
malerierne[10].

Hvad billeder af Michael angar, er der navnlig to motiver, der
vinder udbredelse, nemlig fremstillingen af Michael som drage-
dreber — som ma jevnferes med de billeder, der viser S. Georgs
kamp med dragen[11] — og det motiv, der behandles i det fglgende,
Michael som sjelevejer[12].

Billedet af Michael som sj®levejer har som s& mange andre
billeder, der far et kristent indhold, sin oprindelse i andre reli-
gioner. F.eks. kan man p& greske vasemalerier af to kempende
personer se Hermes sidde i baggrunden med en veaegt, hvori der
findes to utydelige skikkelser, som abenbart er skzbnegudinder.
Billedet antyder, at Hermes — hvis rolle som »Psykopompos,

[8] 10,353. 12,358. 14,75. 27,159. 34,290.

[9] 10,353. 29,169.

[10] 16,404.

[11] se f.eks. B. Riehl: St. Michael und St. Georg in der bildenden Kunst
(Miinchen 1883).

[12] Af litteraturen om billeder af Michael Sjelevejer mé fremheaves P. Perry:
On the Psycotastasis in christian Art (The Burlington Magazine, 1912-13, 94 f{f.,
208 ff.) og Leopold Kretzenbacher: Die Seelenwage (Buchreihe des Landesmuseeum
fir Karnten, bd. IV, Klagenfurt 1958). Endvidere Fr. Paasche: St. Michael og
hans Engle (Edda, Kria 1914 p. 33-74). Motivet er behandlet i veerker om domme-
dagsbilledet, se P. Jessen: Die Darstellung des Weltgerichts bis auf Michelangelo
(Berlin 1883), Georg Voss: Das jiingste Gericht in der bildenden Kunst des frithen
Mittelalters (Diss. Leipzig 1884), A. M. Cocagnac O. P.: Le jugement dernier dans
I'art (Editions du cerf., uden ar) og iser Beat Brenk: Tradition und Neuerung in
der christlichen Kunst des ersten Jahrtausends. Studien zur Geschichte des Welt-
gerichtsbildes (Wiener byzantinische Studien, Bd. ITI, Wien 1966), samt Francoise
Henry: Irish Art during the Viking Invasions (London 1967) iser p. 169 ff. De
fleste vaerker er rigt illustrerede, og billedeksemplerne i det felgende er hentet
herfra.

[13] Se K. Male: L’art religieux du XIII sidcle en France (Paris 1898) p. 477:
pé ruinerne af gamle Hermestempler, der 14 pa bjerge, rejste Michaelskirker sig.

3 Kirkehistoriske samlinger



28 Knud Banning

sjeleforer efter deden, Michael abenbart overtager[13] — kan lade
den ene eller den anden vagtskal synke ned til ugunst for en af de
kempende. Her er det altsa de levendes, ikke de dedes skabne,
der afgores. Fra eegyptiske deodebeoger kendes en sj=levejning.
der foretages af Anubis i nerverelse af Horos, medens Thot skriver
resultatet op. Vagten er her i balance, thi forestillingen er den,
at den afdgdes hjerte, der rummer alle hans gerninger, i det mindste
skal veje lige sa meget som den fjer, der ligger pa den anden
vegtskal og viser det mindstemal af retferdighed og troskab,
der kreves for at indga i saligheden.

Det antages, at det er fra koptisk kunst, at billedet af Sjeele-
vejningen vinder indpas i den kristne kirke. Allerede i det 5.
arhundrede findes der billeder af Michael med vagten i handen
i lilleasiatiske kirker og armeniske manuskripter — han kan legi-
timeres med henvisning til Daniel 5,27: Du er vejet pa vagten
og fundet for let, og Job 31,6: Pa Rettens Vagtskil veje han mig,
sa Gud kan kende min Uskyld. Michael kan dog ogsa optrazde i
Dommedagsscener uden at vaere udstyret med vaegt, vegten kan
rekkes ned fra himlen eller vere ophaengt i en krog. Det kan ogsa
vaere Gud selv, der holder den. Der kendes ogsa billeder af sjzle-
vejningen, hvor Michael star ved siden af veegten og befaler en
engel at leegge en storre bogrulle, hvori vedkommendes fortjenester
abenbart er optegnet, i den ene skil, medens smadjevle legger
andre og mindre ruller med opregning af synderne i den anden.
Man kan ogsid se det fremstillet, at djeevlene driver deres spil
for at drage bade den ene og den anden veegtskal til sig. Vagten,
der vises, kan vere i balance, og det er f.eks. tilfzeldet i den be-
romte dommedagsmosaik i Torcello fra det 12. arhundrede. Her
holder Michael en sadan vegt hen mod nogle djavle, der i poser
eller sméflasker medbringer de synder, der skal vejes — vaegten
viser abenbart, at der ikke snydes ved vejningen og illustrerer
altsd ovennavnte Jobcitat.

Efterhanden bliver det tydeligt, at Michael ikke holder vaegten
i balance, men griber ind i vejningen, enten ved at tynge den
vaegtskal ned, hvori den betrangte sidder, hvad der er det al-
mindeligste, eller ved at trykke skalen med lasternes personifika-
tion ned. Billedet af sjxzlevejningen lider nemlig, som fremhevet
af Erwin Panofsky, under en dobbelthed[14]. Man vil gerne se

[14] Se Erwin Panofsky: Early netherlandish Painting (4.opl. Cambridge,
Mass. 1966) p. 270 ff. om Roger van der Weyden'’s altertavle i Hotel Dieu, Beaune.



Michael Sjeelevejer 29

den person, der frelses, stige op mod det hgje, men skal man blive
i billedet, der viser en vaegt, hvor djevle sgger at tynge den ene
veegtskal ned, ma det lykkelige udfald angives ved, at det er
skalen med de frelste, der vejer tungest til. I de graeske billeder
ser man, at skalen med den frelste loftes op, og denne udformning
af motivet genoptages i renaissancen, efter at den fremstilling,
hvor skalen med den frelste sjel tynges ned, fra det 13. arhundrede
havde vundet en enorm udbredelse.

Men ubestridt skulle Michael ikke beholde sit hgje embede.
Den «ldre fremstilling, hvori hans rolle er mere passiv, fortsattes
eller genoptoges, og jevnsides med sjzlevejningsscener med Mi-
chael som hovedperson ser man nye scener dukke op, hvor det
er Jomfru Maria alene eller sammen med Michael, der tynger
vaegtskilen ned og derved gver det frelsende verk. Dette haenger
naturligvis sammen med den middelalderlige Mariakult[15]. Og-
s& forestillingerne om, hvad der vejes, kan variere. Den, der far
sin skabne afgjort, kan std ved siden af veegten, og i den ene
veegtskal legges en alterkalk, siledes at hans synder vejes op
med Kristi forsoning. Der kan vare en person i hver af skalene,
og de forstas vel bedst p4 den made, at de personificerer dyder
og laster. Det samme kan vel vare tilfeldet, nar der er flere per-
soner i begge skale eller en enkelt stor i den ene og mange mindre
i den anden. Selvom det ikke er sikkert, at man skal sgge et for-
nuftigt indhold i, hvad der vejes, giver det ikke megen mening
at veje onde sjzle op mod gode — maske kan personerne i veegt-
skalene ogsa veere en reminiscens af de ovenfor omtalte bogruller.
Rimeligst forekommer de scener at vare, hvor en enkelt sjel —
han er ofte tegnet i en meget lille skikkelse, thi sjelen ser jo ud
som et diminutivt legeme — er anbragt i den ene vaegtskal og nogle
lodder eller noget ubestemmeligt i den anden[16].

%*

I Norden opnaede Michaelskulten hurtigt en stor udbredelse.
Der kendes Michaelskirker, som ligger hgjt eller er indrettet

[15] Om Marias rolle i sjelevejningen, se f.eks. beretningen i »Ett Forn-svenskt
Legendariume, v. Georg Stephens (I, Stockholm 1847) p. 20 ff., hvor der berettes
om en sjelevejning. Marias indgreb nsvnes, men slet ikke Michael.

[16] P. Perry formoder i sin anferte afhandling p. 104, at det er to sider af det
samme menneske (Dr. Jekyll and Mr. Hyde), der vejes. Det er dog neppe rimeligt,
jvir. denne afhandlings slutning, at antage, at dette altid er tilfeeldet.



30 Knud Banning

i huler, svarende til forbilledet pa Mt. Gargano[17]. P4 rune-
indskrifter fra det 11. arhundrede kendes Michael som den, der
tager vare pa de dede sjele, og i Nials saga, kap. 101, fortelles,
at da den kristne skibsforer Tangbrand holdt messe for Michael,
spurgte hans vert ham om denne engels serkender. Svaret lod,
at de var mange og gode »han skal veje alt det gode og onde du
gor, og er si miskundelig, at han regner det gode, du har gjort,
hgjest«. (N. M. Petersens oversattelse). Ham ville veerten, Hal
fra Sida, gerne have til ven, og han lod sig debe mod lgfte om,
at Michael ville veere hans folgeengel. Ogsa i Draumkveedets digt
om Sjxlemikael er han bl.a. sjelevejer, i den norske Mikaelssaga
er han nevnt som sjzleforer, men ikke som sjzlevejer, skent
gerningernes veegt er omtalt[18]. Hvad der nevnes om ham i
»Middelalderens danske Bgnnebgger«, ligger ganske pa linie med,
hvad der forhen er nevnt om hans rolle i de middelalderlis
hymner[19]. Nar Michael har vearet sa verdsat, kan det ikke undr»
at der i alle nordiske lande findes adskillige billeder af ham som
dragedreber og sjelevejer bade i tree- og stenskulptur og i ma-
leri[20]. I det felgende skal der iser geres nogle bemserkninger
til forstéelsen af indholdet i de middelalderlige kalkmalerier i
danske og skanske kirker, der viser Michael som sjzlevejer. Rede-
gorelsen bygger pa de oplysninger og fotos, som pr. 1. november
1970 forefindes i kalkmaleriregistranten pa Institut for dansk
Kirkehistorie, samt pa institutets samling af farvedias. Udferlige
litteraturfortegnelser om de skanske kirkers malerier vil frem-
komme i det verk om kalkmalerierne i Skane, Halland og Ble-
kinge, der er under forberedelse.

I Gundslev (Falsters ngrre h., Maribo a., ca. 1300) indgar Michael
Sjelevejer i dommedagsfremstillingen pa triumfveggen, i hvis
gverste band apostlene sidder til doms sammen med Kristus, der

[17] Hertil og til det folgende, se Ellen Jorgensen: Helgendyrkelsen i Danmark
(Kobenhavn 1909) p.6-9 passim, og samme: Fremmed Indflydelse under den
danske Kirkes tidligste udvikling (Kebenhavn 1908) p. 74 ff., samt artiklerne om
Michael i Kulturhistorisk Leksikon for nordisk Middelalder, Bd. XI, p. 616 ff.

[18] se Heilagra Manna ségur, ed. C. R. Unger (Kria. 1877) I, 676-713.

[19] se f.eks. Bd. III 1957, nr. 815 og Bd. IV, 1963, nr. 866, hvor Michaels
egenskaber og mange af hans store bedrifter opregnes, men netop ikke sja=le-
vejningen.

[20] se diverse artikler om Michaels ikonografi i Kulturhistorisk Leksikon,
Bd. IX, 620 ff.



Michael Sjalevejer 31

ikke mere kan ses pa maleriet. Nord for korbuen i det nederste
band star de dede op af deres grave og henvender sig i bon til
Michael, der her ikke er udstyret med vinger og derfor ligner en
af de mere jordiske helgener. Han holder veegten i sin venstre
hand og lader den hgjre fatte lidt nermere selve veagtstangen
(balancen). I den ene veegtskal er der adskillige personer, i den
anden kun en enkelt, men den tynges ned af en dj=vel, der har
sat sig pa vegtarmen og abenbart kan forvente et bytte, der kan
fores til Helvede under musik, som man ser det syd for korbuen.
Det er ikke vist, at Michael griber ind, men som i nogle andre
tilfeelde er der her ikke tilstreekkelig klarhed over, om sjezlene
gar fortabt, eller om scenen viser situationen lige for Michael
foretager sit indgreb. Et er dog ganske sikkert: Helvede undgas
kun med ned og nwppe, og kun hvis Michael griber ind. Alvoren
understreges her, som i andre scener af, at djevlene ogsa driver
deres spil pa den del af vaeggen, hvor de frelste afmales[21].
Kalkmalerierne i Birkerod (Lynge-Kronborg h., Frederiks-
borg a.) er fra tiden 1325-50. Michael Sjzlevejer indgar i den
dommedagsscene, som ses vestligst i skibets andet hvezlv, og
som adskiller sig noget fra det traditionelle dommedagsbillede.
Verdensdommeren i gstkappen er nemlig ikke her omgivet af
Maria og Johannes, men af engle, som viser hans lidelsesred-
skaber frem eller bleser de dede op af deres grave. Virkningen
ses nordligst i vestkappen: de dgde star op og henvender sig fromt
til Maria, der breder sin skeermende kappe ud over og mod de netop
opstandne - en af dem lpfter oblat og kalk op mod hende. Det
er Maria, der er hovedfigur i sjelevejningen, hun rsekker be-
skyttende sin hind ud over en af skialene pa Michaels vegt, sa
den synker ned — ved hendes side ser man i baggrunden to andre
helgener, S. Nicolaus og en bispehelgen, gore den samme bevzgelse,
ogsa de er vel teenkt som veernere pa den dag, hvor sjelene legges
pa vaegten. Det er abenbart mod denne vegt, at de folk, der har
gjort sig skyldige i hovedsynderne og som nu straffes tilberligt,
begiver sig hen — de ses i vestkappens sydlige del, altsa til venstre
for Verdensdommeren, hvor de fortabte almindeligvis vises. Hvad
selve vejningen angir, bemarker man, at der sidder adskillige
personer i begge vagtskale, men de, der sidder nermest de for-

[21] se »Danmarks Kirker«, Maribo amt, p. 1171-87, og Fr. Beckett: Danmarks
Kunst (IT, Kebenhavn 1931) p. 296.



32 Knud Banning

tabte, er morkere i huden end dem i den skal, som Maria holder
handen over. Som n@vnt giver det ingen mening at veje onde
op med gode, men det er tydeligt, at vejescenen her forst og
fremmest bruges til at gore det klart, at der er forskel pa de folk,
der har gjort sig skyldige i hovedsynderne, og som altsa er dede
i uskriftet stand, og dem, der sgger deres tilflugt hos mater miseri-
cordiae, og som hun vil redde, nar de anbringes pa vagten. Michael,
som ogsa her er uden vinger, er altsd en underordnet person, der
kun holder vaegten i den hgjre hand, den venstre er aben og holdes
som i tilsvarende billeder neutralt midt over veegten. Med sit
»Ave Maria« lovpriser ogsa Michael Maria. Bade her, vestligst
i kirken, og estligst, nemlig i himmelkroningsscenen i 1. fags
pstkappe, er hun hovedpersonen, og udsmykningen, der er unik
i tiden, m& naturligvis anses for en Mariaapoteose[22].

I tre kirker i Malmohus lin i Skane, Anderslov (Skytts h.),
Gronby (Vemmenhogs h.) og V. Nobbelev (Ljunits h.) blev der
i midten af 1300-tallet malet nogle dommedagsbilleder, der ind-
befatter Michael Sjelevejer. Malerierne tilhgrer den sakaldte
»Snarestadgruppe¢, og i scenerne, der alle er placeret i gstkappen
i skibets forste fag, ser man Maria i forbgn pa Verdensdomme-
rens hgjre side, pa hans venstre star Michael med sin vagt. Male-
rierne star nu ret svagt, og flere detailler er gaet tabt. Bedst be-
varet er billederne i V. Nobbelev. Her er billedet af Verdens-
dommeren forenet med et billede af Kristus pa korset, som til-
bedes af Peter og Paulus, og sydligst i gstkappen — altsa pa den
side af Verdensdommeren, hvor ogsa Michael er — ses engle, der
hugger til med deres sveerd. Abenbart fejder de mod nogle djevle,
som ikke mere kan ses, og sceneriet vender tanken mod det eska-
tologiske slag i Apok. 12,7 ff. Desveerre er det uklart, hvad der
vejes, — der synes at veare flere sma kugler eller personer i den
ene skil og en stor i den anden - og djevlene, der soger at treekke
i skalene, er ikke ganske tydelige; maske har de kunnet ses under
dem begge, hvad der som forhen omtalt kan vere tilfeeldet i ldre
billeder. Michaels indgreb er heller ikke tydeligt fremstillet, kun
i Anderslov kan man ret klart se den usadvanlige bevagelse,
at Michael trekker den vegtarm op, hvorunder en djeevel har
hengt sig. Det mest bemaerkelsesveerdige i hele sceneriet er imid-

[22] »Danmarks Kirker«, Frederiksborg amt, p. 928 ff. Fr. Beckett: Danmarks
Kunst II, p. 299 ff.



Michael Sjlevejer 33

lertid. at Michael Sjzlevejer indtager den plads pa Kristi venstre
side, hvor man normalt ser Johannes Dgberen i forbgn. Nar man
erindrer, hvor fast det traditionelle dommedagsbillede er kom-
poneret i hovedtraekkene, er et sidant indgreb, hvorved Maria og
Michael abenbart sidestilles, s@rdeles pafaldende. Det viser Mi-
chaels popularitet, men sandsynligvis ogsa, hvordan sjalevej-
ningen kan vere opfattet — selvom ikke alle billeder klart viser
Michaels indgreb, peger selve placeringen af Michael pa Johannes’
plads pa, at Michael strider for dem, der trues af fortabelsen.

Men fra Snarestadgruppen kendes endnu en fremstilling af
sjelevejningen, som afviger fra ovenstidende, nemlig Borrby kir-
kes (Ingelstad h., Kristianstad 1.), hvor malerierne kendes fra
akvareller, udarbejdet i 1833. I skibets 1. fag ser man i gstkappen
Verdensdommeren med frelste og fortabte, i vestkappen de dedes
opstandelse, i nordkappen de frelste i Abrahams sked (med en
indskrift. der gengiver den rige mands begn fra Luk. 16.24 om
at blive lindret i sin pine) og endelig i sydkappen sjzlevejningen.
Her er begge vaegtskale fyldt med hvide kugler, som er lige store,
og den skal synker ned, som Michael holder sin hand over. Ogsa
her ses der djeevle ved begge veegtskale, hvis indhold de sgger at
drage til sig med lange steenger. Motivet er, som hovedmotiverne
i de andre kapper, formet som en medaillon, der er forsynet med
en indskrift i kanten, som desvarre er utydelig pa et afgerende
sted: HIC EST MICHAEL ARCHANGELUS PRINCEPS MI-
LICIE ANGELORUM CUI ... RAVERANT BENEFICIA
POPULORUM. Til trods for udfaldet i teksten er det dog klart,
at billedet er en lovprisning af Michael, og at det samtidig viser
djevlenes sare treske anslag[23].

I 2.fag i Skamstrup kirke (Tuse h., Holbzk a., ca. 1375) sid-
der Michael Sjlevejer i nordkappens vestlige del. Han er en hgj,
fornem skikkelse, der udstrekker sin venstre hand over en veegt-
skal med fa& mennesker, si den synker ned. Den anden skal med
mange hoveder slas tre djevle om. Ved sin side har Michael flere
jordiske helgener, forst og fremmest Olav den Hellige, hvis sejlads
er vist i gstkappen, Peter, Laurentius og to bispehelgener ses over-

[23] Om Snarestadsgruppen, se Otto Rydbeck: Medeltida Kalkmalningar i
Skanes Kyrkor (Lund 1904) p. 42 ff. Rydbeck leser det utydelige ord som »memo-
raverant« (ibd. p. 110), hvad der nzppe er muligt; en anden og maske rimeligere
leesemide er »honoraverant¢« — Fr. Beckett: Danmarks Kunst II, p. 293 ff.



34 Knud Banning

for i den sydlige Kappe. I vestkappen findes to Kristussymboler,
Griffen, der symboliserer hans to naturer, og lgven med ungerne,
der peger hen pa hans opstandelse[24]. Den samtidig fremstilling
i Hojby (Ods h., Holbzk a., ca. 1380) er ejendommelig i flere
henseender. I korets gstkappe ser man Verdensdommeren i Man-
dorla, flankeret af Maria og Johannes, og en enkelt person rejser
sig fra sin grav. Mod syd ses en engel, der bleser adskillige dede
op fra deres grave, i vestkappen Michael Sjxlevejer og i nord-
kappen de fortabte, der lenkede ledes ind i Helvedesgabet. I
kunstnerisk henseende er malerierne fremragende, og billedet af
Michaels sjelevejning er usedvanligt dystert og truende derved,
at djevlene har fiet overhdnd og tynger deres skal ned, s& man
ikke undrer sig over, at sjelen i den anden er fortvivlet og aben-
bart kun kan reddes ved, at Michael vil tynge den vegtarm ned,
han netop har lagt handen pa. Sceneriet er ogsa pafaldende der-
ved, at man ikke ser noget billede af de frelste, der fores ind i
Paradiset, men kun af de fortabte, der gar til Helvede. Maleriet
heraf er tilmed anbragt pa en sare usedvanlig plads, nemlig i
nordkappen, altsé pad Verdensdommerens hgjre side, hvor det
almindeligvis ses pa hans venstre, i sydkappen. Der er ingen
tvivl om, at Michael har faet en seerdeles central placering vis-a-vis
Verdensdommeren, men man mé ogsd vaere opmarksom pa,
at billedforlgbet i tre scener vil blive langt naturligere, hvis det
ikke er Verdensdommeren, men Michael, der er, hvad man kunne
kalde den aktuelle hovedfigur. Det vil da vare: de dede star op
af deres grave (sydkappen) for at blive vejet (vestkappen) hvor-
efter de fortabte ledes til undergangen (nordkappen). En sidan
opfattelse af billedfglgen vil man sgge underbygget, og det kan
ske pa flere mader — her er det enkleste at henvise til, at en til-
svarende opdeling og billedfelge findes i kirkens andet fag, hvor
man i gstkappen ser S. Georgs kamp mod dragen som isoleret
motiv, og derpd sammenhgrende scener fra Jesu fodsels- og barn-
domshistorie, der forlober som ovenfor med bebudelse og forkyn-
delse for hyrderne i sydkappen, kongernes tilbedelse i vestkappen
og fremstillingen i templet i nordkappen. Slutningen er dog usikker,
bl.a. fordi billedfelgen i tredie hvealv ikke er tydelig og fordi
adskillige billeder pa vaeggene er giet tabt. Men ved at opfatte
sammenhzngen i andet hvalv som anfert vil man se, at motivet

[24] se Fr. Beckett: Danmarks Kunst II, p. 304 f.



Michael Sjelevejer 35

med S. Georg, der har nezr bergring med Michael, fremhzeves som
billedet af sjelevejeren bliver det i koret. Man sporger uvilkarligt,
om kirken har veret viet til S. Michael, der som navnt var kendt
som varnehelgen for kirker, der ligger hgjt[25].

Den sjzllandske mester Morten Maler, der virkede omkring
1410, har to gange fremstillet Michaels sjelevejning, nemlig i
Gimlinge (V. Flakkebjerg h., Sorg a.) og Gerlev (Slagelse h., Sorg a.),
og i begge kirker indgar vejningen i dommedagsscener, som dog
ikke er ganske ens, i Gimlinge er den saledes placeret ved de
frelste, hvad der vel understreger djevlenes farlige spil. Michael
holder ikke veegtene, de heenger i kroge, hvad der altsa er levn af
en @ldre tradition, og Michael griber ind ved at trekke i de snore,
der holder skalen med de nedstedte (Gimlinge) eller leegge handen
pa selve skalen (Gerlev), maske opfylder han her en ben fra den
person, der i kappens vestlige del rejser sig fra graven. I Gimlinge
er selve vejningen serdeles anskuelig. Tre djevle legger sorte
lodder i den ene skal, hvor der bade er sorte og hvide. Her er det
abenbart vedkommendes gode og onde gerninger, der vejes, men
i Gerlev star djevlene ejendommeligt nok med de hvide kugler.
Hvis det ikke er nogle af de gode gerninger, som dette forslagne
pak har listet op af skalene og erstattet med sorte, er disse lodder
vel ogsa et levn fra aldre tid, nemlig af de hvide bogruller med
fortegnelser over fortjenester og synder[26]. I V. Sallerup (Har-
jager h., Malmohusl.) ser man i tre nicher gverst pa kirkens vest-
vaeg nogle malerier fra samme tid, de forestiller S. Georgs kamp
med dragen, Michael Sjzlevejer og den lenkede Djeevel. Andre
billeder er ikke bevaret pa denne veaeg, og de tre scener forestiller
vel simpelthen kampen for at befri mennesket fra djevelen.
I Ballerup (Smegrum h., Kgbenhavns a., ca. 1430) ser man Michael
Dragedrazber i sydkappen i andet fag — i de andre kapper er der
helgener — medens Michael Sjelevejer ses vestligst i kirken, nemlig
i tredie fags vestkappe, hvor S. Georg i kamp med dragen vises
i nordkappen. I sydkappen findes et maleri af Jesu dab, og i ost-
kappen den korsfaestede Kristus, der tilbedes af Maria og Jo-
hannes[27].

[25] se Fr. Beckett: Danmarks Kunst II, p. 307.

[26] Om Morten Maler se Fr. Beckett: Danmarks Kunst II, p. 336, om Gerlev
*Danmarks Kirkers, Sors amt, p. 701-9, om Gimlinge »Danmarks Kirker«, Sora
amt, p. 844-58.

[27] se »Danmarks Kirker«, Kobenhavns amt, p. 607.



36 Knud Banning

Billedet af sjelevejningen i T'ybjerg kirke (Tybjerg h., Preestg a.)
fra ca. 1430 er ogsa centralt placeret, nemlig i forste fags vestkappe
overfor Verdensdommeren, der har de frelste pa sin hgjre side
og de fortabte pa sin venstre. Billedet er unikt, thi det er aben-
bart, at det ma have forbindelse med motiver, der viser Kejser
Henrik den Andens sjzlevejning[28]. Legenden forteller, at Hen-
rik, der var tysk konge og romersk kejser 1002-24, ikke fik bgrn
med sin kejserinde Kunigunde, men beskyldte hende for ukyskhed,
en beskyldning, hun matte fralegge sig ved en gudsdom — hun gik
over glgdende plovjern. For denne forseelses skyld gav kejseren
pa sit dedsleje en alterkalk til Laurentiusklosteret i Merseburg.
Da Henrik var ded, blev han anbragt i den ene skal pa Michaels
vegt, i den anden lagdes alle hans gerninger. I det afgerende
gjeblik tradte Laurentius imidlertid til og lagde den omtalte
alterkalk i skalen til fordel for kongen, som frelstes derved. Her-
over blev en af djevlene s forbitret, at han slog den ene hank
af bageret, og den naeste dag kunne man i klosteret konstatere,
at den virkelig var slaet af. Billeder af denne specielle sjzlevejning
har ikke veeret ualmindelige, saledes findes de i flere kirker pa
Gotland. Men hvis man sammenligner f.eks. billedet i Vamlingbo
kirke med det i Tybjerg, vil man se flere forskelle. I Vamlingbo
er vaegten, som holdes af Michael, i balance, og situationen ven-
des kun til det gode ved at Laurentius kaster kalken ned i den
veegtskal, hvor den kronede konge sidder. I Tybjerg giver vagten
det gnskede udslag, her er det ikke en konge, men en nggen sjel,
der vejes, og den sidder ikke i skalen, men star ved siden af.
Sjelen holdes bade af Michael og en dj=evel, de strides abenbart
om ham, og det samme er tilfeeldet i kappens nordside, hvor en
engel — abenbart Michael — har loftet sit sverd mod djzvelen,
men det er ogsd hans eneste aktive rolle, thi det er den kalk,
Laurentius har anbragt i skalen, der giver det gnskede udslag.
Kalken har dog overhovedet ingen eren, og dette sammenholdt

[28] Til det folgende, se J. Roosval: Die Seelenwigung Kaiser Heinrich II in
der Gotlandischen Malerei (Zeitschrift fiir Kunstgeschichte IV, 1950) p. 125 ff.,
Bengt G. Séderberg: Kejser Henriks Sjalaviagning og Michaelsméstaren i »Historia
kring Gotland¢, red. Ake G. Sjoberg, Stockholm 1963, p. 105-9. Legende i »Le-
genda Aurea« (4. udgave R. Benz, 1963) p. 618 f. under Laurentius, Afbildning
af scenen i Vamlingbo i Erland Lagerléf og Gunnar Svahnstrom: Gottlands Kyrkor
(Uddevalla 1966) p. 243. Cf. Anne Riising: Danmarks middelalderlige Pradiken
(Kbhvn. 1969) p. 304 og det der anferte referat af legenden.



Michael Sjeelevejer 37

med, at det er en nogen sjel og ikke en konge, der vejer, viser,
at nogle af de specielle trek er fjernet fra den oprindelige historie.
Den er gjort mere almen, og samtidig tyder placeringen i et domme-
dagssceneri pa, at begivenheden er flyttet fra dedsejeblikket til
den sidste og afsluttende dom[29].

Fra 1400-tallets slutning og 1500-tallets begyndelse kendes en
del sjelevejerbilleder af enkelte mestre og nogle fra veerkstederne.
Til de forste horer bl.a. billeder, hvor Michael ses isoleret og altsa
ikke har nogen abenbar forbindelse med motiver ved siden af
eller i nzerheden. Det gzlder St. Hammar (Skytts h., Malmohus 1.,
ca. 1450-1500), Bdstad (1450-1500), Linderéd (Gérds h., Kri-
stianstad 1., dat. 1498) samt Arhus Domkirke (ca. 1500)[30].
I Jetsmark (Hvetbo h., Hjerring a., dat. 1474) ligner fremstillingen
pa korets gstveeg Snarestadgruppens derved, at Michael er malet
pad den plads pa Verdensdommerens venstre side, som Johan-
nes Dgberen almindeligvis indtager, blot er Johannes ikke her
fjernet fra billedet, han er flyttet over pa Marias side og kneler
bag hende. Pa Billedet holder Michael handen hzvet over den
skal, hvori den lille sjel sidder, under den anden snor nogle djevle
sig, som har forsynet sig med et mgllehjul for at forgge vegten[31].
I Bollerup kirke (Ingelstad h., Kristianstad 1., dat. 1476) indta-
ger Michael pladsen, hvor man ofte kan se en dommedagsscene,
nemlig i det vestligste fags vestkappe. I den ene skal ses lasterne,
hvorpa nogle navne endnu kan laeses: superbia, invidia, gula. Men
Maria serger for at gribe ind, og abenbart er det hende, der er
den egentlige hovedperson, thi lige overfor i gstkappen ses et
Anna Selvtredie-billede, der ofte fremhaever Maria mere end Kri-
stus. Forbindelsen med motiverne i hvalvets andre kapper (mod
syd Andreas og Johannes Dgberen, mod nord Christoforus) er
ikke indlysende. I dommedagsbilledet i skibets 1.fag i Guslow
kirke (ca. 1480, Skytts h., Malmohus 1.) er sjelevejningen pla-
ceret. i vestkappen overfor Verdensdommeren. Ogsa her griber
Maria ind, og at hun er hovedpersonen vises ved den tydelige
indskrift med hendes navn. I Broager kirke (Nybel h., Sender-
borg a.. ca. 1500) findes Sjzlevejningen netop under Verdens-

[29] se »Danmarks Kirker«, Praste amt, p. 610 ff.

[30] se Fr. Beckett: Danmarks Kunst II, p. 394 ff. og »Danmarks Kirker«
Aarhus Amt, p. 89.

[31] Om Mollehjulet se P. Perry, p. 210, om Jetsmark se Fr. Beckett: Dan-
marks Kunst II, p. 413 f.



38 Knud Banning

dommeren i gstkappen i skibets 1. hveelv, og efter dragten at
demme er det den samme engel, der holder vagten og griber om
sjeelen i den skal, der synker ned — er Michael her bade vejer og
sjeleforer, Psykopompos? I andre kirker kan man se flere billeder
af Michael, dels som sjelevejer, dels som dragedraber. Det gexlder
saledes Brondum (Skads h., Ribe a., 1450-1500), Vadum (Kjer h.,
Alborg a., 1450-1500), hvor S. Georgs kamp med dragen ses pa
nordveaeggen i 3. fag, mens de nevnte motiver vises pa det gamle
kors nordveg. I Udbyneder (Gjerlev h., Randers a., ca. 1510)
ser man Michael fremstillet flere gange, nemlig i dommedags-
scenen bag Johannes, hvor han bade baerer veegt og sveerd, aben-
bart for at veerne de nedstedte mod at ga fortabt, samt i 3. fags
sydkappe. Her draber han dragen samtidig med, at han vejer
sjele, men dragen tilintetgeres endnu en gang, nemlig af S. Georg
i nordkappen. Disse helte vaerner abenbart nedstedte, og det
samme gor S. Nicolaus i gstkappen, som star ved et skib i havsned
og fra skibet pakaldes i farens stund[32]. I Klemens kirke, Narre
h., Bornholms a., 1475-1525) sas i korets vestkappe en sjelevejning,
hvor Maria pressede vagtskalen ned, medens Michael holdt gje
med de djeevle, der drev deres spil ved den anden. I Favsing
(Senderhald h., Randers a., ca. 1500-1550) kunne man se Michael
med sveerd i tarnbuens sydside, og i Skaerum (Horns h., Alborg a.)
fandtes et fragment med rester af sjelevejningen, som det neeppe
er muligt at datere. Et af de mest fascinerende billeder at en
sjelevejning indgar i en dommedagsskildring i Egtved kirkes kor
(Jerlev h., Vejle a., ca. 1500). I vestkappen ser man opstandelsen,
i sydkappen »Kristi Vaben«, presenteret pa et skjold af en engel,
i gstkappen Dommedag, medens sjzlevejningen udfylder nord-
kappen. I intet andet billede har Michaels mgje veret vist sa
drastisk — den ene vagtarm ma han tynge ned, samtidig med,
at han presser den anden op, og endda ma Maria, et par helgen-
inder og nogle engle vaere med til at tynge skalen helt ned for at
frelse personen fra de djeevle, der soger at fa overtaget.

Hvad de senmiddelalderlige varksteder angar, som virkede
omkring ar 1500, findes der fra den sikaldte »Lille Harrie grup-
pe«[33] et billede af sjelevejningen i vestkappen i Skivarp kirke

[32] se Fr. Beckett: Danmarks Kunst II, p. 405 ff.
[33] se Monica Rydbeck: Harriemistaren samt »De Hasers og Hakker« Malare
(Fornvannen 1952, p. 52 ff.).



Michael Sjzlevejer 39

(Vemmenhogs h., Malméhus 1.). Billedet er led i en dommedags-
fremstilling med dommer, frelste og fortabte i henholdsvis gst,
nord- og sydkapperne. Her holder Michael vaegten i den ene hand
og en basun i den anden, medens Maria star ved siden og tyn-
ger den ene veegtskal ned. Fra samme gruppe er billedet i Kdgv-
linge (Harjager h., Malmohus 1.), hvor man i kortbuens nordside
ser Michael Sjzlevejer gverst og nedenunder Christoforus med
Jesusbarnet. @Jverst i sydsiden kemper S. Georg med dragen,
og nedenunder ses en uidentificeret helgen. Nogen egentlig for-
bindelse med den zldre dommedagsfremstilling i apsis og den
samtidige pa nordveeggen i ferste fag kan man ikke konstatere.
I »Fjilkinge-gruppen« kendes der en sjxlevejning, der indgar
som et led af dommedagsbillederne i kirkerne i Fjilkinge (Vil-
lands h., Kristianstad 1.) og O. Vemmerlev (Jirrestads h., Kri-
stianstads 1.)[34]. Michael star her gverst i sydkappen, han berer
vegt og ferer sverd for sammen med andre engle at fravriste
de meget foretagsomme og hoverende djzvle en del af deres bytte.
For dette vaerksted har Michael dog ikke veeret noget fast led i
dommedagssceneriet, thi han savnes i den tilsvarende fremstil-
ling i Gualév (Villand h., Kristianstad 1.). Fra Isefjordsveaerkstedet
kendes flere malerier af Michael Sjelevejer med Korsstav i de
dommedagsfremstillinger, der blev forferdiget i vestenden af
kirkerne i Tuse (Tuse h., Holbzk a.), Tveje Merlose (Holbek,
Holbxk a.) og Nr. Herlev (Lynge-Frederiksborg h., Frederiks-
borg a.). Han har ingen serlig fremtreedende plads, blot ses der
i Nr. Herlev ingen djevle ved Michaels vagt, og tungen pa den
viser modsat udslag, s4 man skulle tro, at Michaels indgreb var
forgeves. At dette nappe er tilfeldigt, viser den samme detaille
pa et af veerkstedets billeder, der har en anden udformning end
de netop omtalte, nemlig den, der findes i korets gstkappe i
Kirke-Hyllinge (Voldborg h., Roskilde a.r. kreds). Man ved, at
der i apsis har varet en fremstilling af Verdensdommen, som nu
er forsvundet, og det er netop over den, at en meget tydelig og
centralt placeret Michael vejer sjele, medens han veksler blikke
med en fortvivlet person og en djevel, som sleber vedkommende
ned i det helvede, der ma have veret vist i sydkappen. I gst-
kappens nordside, vendt mod de frelste i nordkappen, samler
mater misericordiae folk under sin skermende kappe. Marias og

[34] Se Egon Thun i »Ale« nr. 2, 1966, p. 50 og nr. 1, 1967 p. 5 ff.



40 Knud Banning

Michaels frelsende verk er altsid her adskilt og ikke forenet i
vejescenen, som man ellers ofte ser det. Hvorledes Michaels be-
skyttelse mod djeevlene her skal forstas i detailler, rober hverken
komposition eller billede. Viser det, at djevelen vil slebe et bytte
bort, som Michael kunne have frelst, hvis det var blevet placeret
pa hans veegt? Det skal bemzrkes, at man netop overfor sjale-
vejningen ser et billede af S. Olavs sejlads, der bringer forbindelsen
mellem Michael og Olav i Bregninge kirke i erindring[35].

I Fanefjord kirke (Menbo h., Preestg a.) ser man i nordskibets
fjerde hvelv Elmelundemesterens billeder, der i nordkappen
viser Abraham og Isak pa vej mod Moria Bjerg, og i gstkappen
selve Isaks ofring. Disse to billeder ma here sammen. I sydkappen
nedskriver en djevel med sorte streger i en bog, hvad to kvinder
P4 en bank sladrer om, og i vestkappen ses en sjzlevejnings-
scene, hvor Michaels vagt pavirkes af Maria, der baerer et lille
jesusbarn pa armen[36]. En formodning om, at disse to billeder
indgir i en sammenhzeng, bestyrkes, nar man ser en nzsten til-
svarende scene af den nert beslegtede »Everlovmester« i selve
Everlov kirke (Torna h., Malmohus 1.). Her ser man nemlig den
tilsvarende kombination i nordskibets tredie hvzlv, den eneste
forskel er den, at Michael her er placeret i @stkappen, og at det
er en mand og kone, der sladrer sammen. I vestkappen ser man
her motivet med den riges og den fattiges ben og i nordkappen
den sakaldte »Dgdssyndsmand¢, pa hvis krop det er angivet, hvor
de forskellige synder har deres sade[37]. En lidt anden kom-
bination af nogle af disse motiver har Everlovmesteren vist i
2. fag i Réddinge kirke (Fars h., Malmohus 1.). Her ser man i gst-
kappen Verdensdommen og et helvedesgab, som kan opsluge
fortabte. I sydkappen vises sj®levejningen, i vestkappen den
fattige og den rige, der beder, og i nordkappen Dgdssyndsman-
den[38]. Af andre vaerksteder og mestre skal i denne forbindelse
nzvnes Brarupmesteren, der i 3. fag i Gjerrild kirke (Djurs N.h.,
Randers a.) pa Djursland malede en nu overkalket fremstilling

[35] Se Fr. Beckett: Danmarks Kunst, II p. 345 ff. under Vallensbseekmesteren.

[36] Se Fr. Beckett: Danmarks Kunst, II p. 354. Holger Rasmussen: Dje-
velen og de sladdervorne Kvinder. Et Kalkmaleri og dets Forklaring (Arbeger for
nordisk Oldkyndighed og Historie, Kebenhavn 1964) p. 120 ff. Det er bemsrkelses-
veerdigt, at Maria pa disse billeder er vist som Madonna!

[37] Se Otto Rydbeck: Medeltida Kalkmalningar i Skdnes Kyrkor, p. 122.

[38] Se Otto Rydbeck: Medeltida Kalkmalningar i Skanes Kyrkor, p. 134.



M ichael Sjeelevejer 41

bl.a. af Dommedag og Skabelse, som indbefattede en sjxlevej-
ningsscene i nordkappen, hvor Maria var hovedpersonen.

Men det ejendommeligste, senmiddelalderlige billede af en
sjelevejning, der desverre er ret fragmentarisk, findes i tredie
fag i Kongsted kirke (Fakse h., Prastg a.), hvor man som sad-
vanligt ser dommeren trone i gstkappen og de frelste i nordkappen.
I sydkappen er intet bevaret. Midt i vestkappen star Michael
med sin veaegt, han holder sin ene hind midt over den, for ud-
slaget bevirkes af Maria, der holder en finger til skalen. Ved hendes
side star en engel med en bog, pa hvis sider man ser streger.
Abenbart er det en regnskabsbog over den sjzls gerninger, som
vejes. Men ved siden af denne centralt placerede scene ser man
i den sgndre del af kappen, altsa ner ved billedet af fortabelsen,
som vel har veret vist i sydkappen, endnu en sjlevejningsscene,
hvor Maria endnu engang er vist ved siden af en vegt. Desvearre
er sceneriet meget fragmentarisk bevaret, men sa meget kan man
dog skimte, at Maria ikke tynger vegten ned til den side, hvor
hun selv star, og at en lille djavel er i faerd med at sla de samme
streger i en bog, som man aner i den ene af vegtskalene. Over den
anden skal ser man endnu de hender, som den ngdstedte sjal lof-
ter i sin vande. Hvorledes denne vejning nermere skal forstas, og
hvordan den forholder sig til den anden, kan ikke udledes af bil-
ledresterne, men det er pafaldende, at de sidste navnte verkste-
der og mestre er felles om at genoptage den nedskrivning af en-
kelte synder, som var tydelig i den @ldre traditions bogruller med
synderegistre[39].

Nar man har undersggt de billeder, som er navnt ovenfor
og seger at finde frem til den veasentlige ide eller forestilling deri,
er det naturligt forst at rette opmeerksomheden mod, hvad der
vejes pa Michaels vaegt. Det viser sig, at der ikke er serligt faste
regler herfor, thi der kan vare hvide kugler i begge veaegtskile
(Borrby) eller mange i den ene og en stor i den anden (Gronby,
Anderslov). Man kan ogsd se, at der er mange personer i dem
begge (Birkered), at sjelen sidder i den ene, men indholdet af
den anden er ubestemmeligt (Kirke-Hyllinge) eller at sjelen vejes
op med hvide og sorte kugler, som pa Morten Malers to billeder.

[39] Danmarks Kirker, Preste amt, p. 533 ff.



42 Knud Banning

Det almindelige bliver nemlig, at der sidder en enkelt person i
den ene skal, som fromt lgfter sine hender mod Michael eller
Maria, medens indholdet af den anden varierer. Det er altsa igjne-
faldende, at der ikke skabes nogen fast tradition for at skildre
selve vejningen i detailler og desuden, at man naeppe skal sporge,
hvorledes indholdet af den ene skal kan veje det op, der er i den
anden. Man far uundgaeligt det indtryk, at indholdet af vagt-
skalene kan varieres i malerierne, og at sjelevejningsmotivet
bruges til at fremhave andre forhold, som er vesentlige for be-
skueren, end netop det, at sjelen skal vejes.

Denne opfattelse bgr naturligvis sammenlignes med den skrevne
tradition. Det kan gores ved, at man finder forleg frem fra for-
skellige grene af den kirkelige litteratur, som scenen méa formodes
at illustrere. Her er der anvendt en lidt anden fremgangsmade,
idet der er redegjort for, hvilken rolle Michael spiller i en enkelt
genre, nemlig hymnerne. Heri og i bgnnebggerne var det som
nevnt pafaldende, at Michaels vegt og selve vejningen ingen rolle
spillede, og at opmerksomheden var rettet mod de store bedrifter,
som Michael var i stand til at udfere for ngdstedte sjzle ved
den uundgaelige dom. Efter mit sken er der altsi neje overens-
stemmelse i dette stykke mellem hymnerne og de kalkmalerier,
der viser Michaels sjzlevejning.

Nar man narmere skal precisere, hvor man skal finde de ve-
sentlige treek i motivet, ma man veere opmaerksom pa, at scenerne
med Michaels sjzlevejning langt fra er ens i alle gvrige detailler og
neppe udtrykker ganske det samme. F.eks. ser man pa Snare-
stadgruppens billeder, at der er djevle ved begge vegtskale, og
scenerne forstas vel bedst pi den made, at djevlene ikke blot
soger at tynge den ene vagtskil ned, men at gribe forstyrrende
ind i selve sjxlevejningen, hvad Michael abenbart forhindrer.
I Birkerod er begge veaegtskile fyldt med personer, og meningen
med billedet ma dels veere at vise Marias nadige indgreb til veern
for nodstedte, dels at anskueliggore den sikre fortabelse, der
venter mennesker, som er dede i dedssynd. Men ser man pa maleriet
i Bollerup viser det sig, at Maria her griber ind i vejningen til
fordel for en person, som netop har gjort sig skyldig i dedssyn-
derne. Pa billedet i Kongsted er sjzlevejningen abenbart den
dag, hvor det regnskab gores op, som er fort i bogerne. Her fore-
liggor der altsd en sammenblanding af vejning og telling, og det
er abenbart den sidste, der udferes bade af en engel og en djevel,



Michael Sjelevejer 43

der er den vesentligste. Pa dette billede og nogle af de andre
sjelevejningsscener er det ikke Michael, men Maria, der er hoved-
personen. Det kan medfere — som i Kongsted — at Michael bliver
en ret passiv person, som blot holder vaegten eller som i Skivarp,
hvor han blaser til dom i sin basun. Men der males fortsat scener,
hvor det er Michael, der alene varner sjzlen, eller hvor han og Maria
er feelles om at tynge veegtskalen ned, s4 udgangen bliver lykkelig
for den betrangte. Det kan ikke blot vises ved at de begge pavir-
ker vaegten. Det fremstilles ogsa pad den méde, at Michael fgrer
en lanse, et sverd eller en korsstav mod de treske djevle. Un-
dertiden er det ogsa tilstreekkeligt, at han holder sin hand op
over den vaegtskal, som skal synke ned, men anskueligst bliver
hans indgreb, nar han direkte tynger den veegtarm ned, hvori
skalen med sjzlen er ophengt. Hans indgreb er intet snyderi,
men et vern, thi djevlene ngjes jo ikke med at konstatere, hvad
der er i den anden veegtskal — disse ondskabsfulde utysker henger
sig i skalen eller snorene, der bzrer den, de slynger sig ind i hin-
anden eller rundt om veaegtarmen o.s.v. Sjzlevejningen, hvor Mi-
chael er hovedpersonen, viser altsid primeert den harde kamp
mellem himlens store kriger og djevlene om den lille sjel, der
ville vaere fortabt uden Michaels indgreb — billederne i Gundslev
og Hgjby viser tydeligt, hvor truende faren for fortabelsen kan
vare.

Man vil i det foregaende bemarke, at det ofte er naevnt, i hvil-
ken sammenhaeng billedet af sjelevejningen findes. Det er kalk-
malerierne selv, der viser, at motiverne er anbragt i bestemte
sammenhzenge, og derfor er det ngdvendigt at iagttage dem ngjere
- naturligvis kan de variere sterkt, og da de forleg, der er be-
nyttet, savnes, og mange scener, ikke mindst pa veeggene, er giet
tabt, kan det vere vanskeligt at preecisere den dybere mening med
en udsmykning. Men det er f.eks. pafaldende, at Michael Sjale-
vejer ofte placeres med Michael Dragedreber ved sin side, og at
man i Ballerup og Udbyneder har tilfgjet et billede af S. Georgs
kamp med dragen. En sidan kombination mé vise i samme ret-
ning, som de vaben Michael udstyres med, nemlig at han kemper
for at redde nedstedte mennesker. I Bollerup ser man et andet
traek fremheevet, thi her er billedet, hvor Maria er hovedpersonen,
tydeligt nok modstillet en Anna Selvtredie-gruppe og er altsi
som maleriet i Birkergd et led i en Mariaapoteose. Men tydeligst
er sjzlevejningsscenens forbindelse med et dommedagssceneri, som

4 Kirkehistoriske samlinger



44 Knud Banning

kan vere vist i kirkens vestligste fag eller mod est, pa triumf-
veeggen, i koret eller i skibets forste fag. Der kan nweppe veare
tvivl om, at disse dommedagsscener viser den yderste dom og
ikke den endelige afggrelse, som treffes om menneskets evige
skebne i dedsgjeblikket, og som egentlig kun bekraftes og publi-
ceres pa den yderste dag. Hvis man urgerer sjzlevejningsscenens
forbindelse hermed, ledes tanken hen pa de undtagelser, som
ogsd kendes fra preedikener og legender, at menneskets skabne
ikke er afgjort i dedsstunden, men at der ogsa efter deden er
mulighed for at blive frelst[40]. Men det er vel ogsa muligt, at
man i disse scener nappe skal se andet og mere end at ethvert
menneske skal kraves til regnskab for sine gerninger og demmes,
og da ondskabens reprasentanter ger, hvad de formar for at
bringe sjelen i fortreed, ma Michael, den store sjelevaerner, stride
for den nedstedte. Sterre klarhed kan alene skabes i forbindelse
med en tiltreengt undersggelse af dommedagsmotivets alminde-
lige udvikling i senmiddelalderen.

[40] Se herom Anne Riising: Danmarks middelalderlige Praeediken (Kebenhavn
1969) p. 304 f. Om Michael som den, der bevarer mod fortabelsen pa den yderste
dag, se Middelalderens danske Bennebeger, Bd. IV, Nr. 884.



