
En kirkeretslig vurdering
af Danske Lovs 6. bog - strafferetten.

Af Jørgen Stenbæk

Berettigelsen af at anlægge en kirkeretslig vurdering på Danske 
Lovs 6. bog giver sig dels af lovbogens disposition, dels af den rolle, 
som de kirkeretslige bestemmelser spiller, dvs. de bestemmelser, 
der vedrører forsvaret for religionens læremæssige renhed og be­
stræbelserne for, at undersåtterne viser Gud skyldig respekt ved 
deltagelse i den officielle gudsdyrkelse og efterlevelse af de gud­
dommelige bud.

De to ting hænger sammen: lovbogen er struktureret som Deka- 
logen; derfor prioriteres religionsbestemmelserne højt. De findes i 
de første kapitler som strafferetslige kommentarer til lovens første 
tavle, dvs. til de tre første bud: kap. 1: »Om vildfarende Lære, 
Guds Bespottelse og Trolddom«, svarer til 1. bud, kap. 2: »Om 
Sværen og Banden« til 2. bud, og kap. 3: »Om Helligbrøde« til det 
3. bud[l]. Det er de bud, respektive de kapitler, som vedrører men­
neskets holdning over for Gud, de bud som affattelsestidens teolo- 
gisk-dogmatiske hovedforfatter, JESPER BROCHMANN, følgen­
de en grundfæstet teologisk-kirkelig tradition kaldte »præcepta de 
diligenda Deo«[2].

Man har længe været klar over, at der lå en bevidst bestræbelse 
bag strafferettens disponering, så iøjnespringende som den er; »For 
det første er at mærke, at fast den ganske 6. Bog er indrettet 
secundum ordinem decalogi«, skrev juristen CHR. HEDEGAARD 
1766 [3]. Hans arbejde er udsprunget af oplysningstidens proble­
matik i almindelighed og dens apologetiske holdning i særdeleshed.

[1] Her og i det følgende citeres Danske Lov efter: Kong Christian den femtes 
Danske Lov af 15. april 1683. Udgivet paa Grundlag af V. A. Sechers Tekstudgave 
ved Stig luul. København 1949.

[2] Jesper Brochmann: Universæ Theologiæ Systema, Kbhn. 1633 Art. de lege 
Cap. IV sect. V. (Vol. II pag. 25).

[3] Chr. Hedegaard: Trifolium Juridicum Kbhn. 1766 pag. 353 i afsnit II: 
Paaviisning til at finde Overensstemmelse imellem Guds Og Kongens Lov.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 59

HENRICH USSING, oplysningstidens teologiske kirkeretskyn- 
dige, er ikke ganske tilfreds med, at strafferetten disponeres på den 
måde. Man får nemlig herved det indtryk, at »Kiætteri og vildfarende 
Lære skulle være anseet for den største Misgierning i Staten«, og 
det stemmer ikke med hans samtids religionspolitiske idealer, ej 
heller med regeringens faktiske holdning: denne »fordrer vel ikke, 
at alle Undersaatterne skulle med Eed forbinde sig til at tro Ind­
holdet af vore Bekiendelsesbøger«, trods et almindeligt ønske om 
at fremme kendskabet til dem. Religionstvang er der ikke i landet; 
men det forbydes at »forføre Undersaatterne til en med den augs- 
burgske Konfession stridende Lærdom«. Den fornemme plads, som 
kætteribestemmelserne har fået i strafferetten skyldes da, iflg. Us- 
sing, ikke ønsket om at fremme konfessionel tvang, men derimod 
om at følge »ordenen i de ti mosaiske Bud« [4].

I nyeste tid må STIG IUUL på ny konstatere dispositionen i 
sin behandling af Danske Lovs tilblivelse og retshistoriske betyd­
ning [5]. I modsætning til Hedegaard og Ussing kommenterer han 
imidlertid ikke dens retsfilosofiske og kirkeretslige konsekvenser.

Generelt konkluderer han, at »det man tilsigtede med tilveje­
bringelsen af lovbogen . . . ikke (var) at udarbejde en kodifikation 
i en senere tids forstand, men i første linie at samle den skrevne 
rets regler (d.e. kompilation)« [6].

Juul inddrager ikke strafferettens strukturelle opbygning i sin 
vurdering. Derfor har han ikke blik for, at just disponeringen efter 
Dekalogens orden er udtryk for en retsfilosofisk nyorientering. 
Strukturelt blev strafferetten et naturretsligt produkt; det er dens 
enkelte bestemmelser, der skaber dens kompilatoriske og dermed 
traditionelle hovedpræg. Denne dobbelthed fremtræder som et re­
sultat af brydningerne mellem luthersk-ortodoks retstænkning og 
moderne naturretsfilosofi.

Den retsfilosofiske nyorientering fremkom i forbindelse med ene­
vældens indførelse; enhver retsteori, der direkte eller indirekte var 
bundet til stændersamfundet, problematiseredes ved statsomvælt-

[4] Henrich Ussing: Kirkeforfatningen i de kongelige danske Stater, med dens 
vigtigste Fordele og Mangler, samt muelige Forbedringer. I-IV. Kbhn. 1786-89. 
Her vol. I, pag. 149 f.

[5] Stig luul: Kodifikation eller Kompilation? Christian V.s Danske Lov paa 
Baggrund af ældre Ret. Kbhn.s Univ.s Festskr. Kbhn. 1954 pag. 45.

[6] Anf. skr. pag. 73.

6 Kirkehistoriske Samlinger



60 Jørgen Stenbæk

ningen. Men samtidig spillede den moderne naturretstænknings 
gennembrud en rolle og medvirkede ved omstyrtningen af det tra­
ditionelle retsfilosofiske og dermed kirkeretslige fundament.

Gennem sin demonstrerede vilje til at følge Dekalogens bud op 
med positiv lovgivning lod kongemagten tilkendegive, at det dan­
ske monarki var en respublica christiana, som styredes efter Guds 
anvisninger. Den unge danske enevælde, som meddelte D.L. lov­
kraft, var ikke noget machiavellistisk tyranni [7], men en gudfrygtig 
og retfærdig [8] regering, som levede op til sin guddommelige oprin­
delse [9]. Det understregedes ved overgangen til de strafferetslige 
kapitler, der vedrører Dekalogens 2. tavle, d.e. iflg. BROCHMANN 
»mandata de proximo amanda«[10]: denne »tavle« indledes med 
crimen læsæ majestatis humanae [11], en forbrydelse, der altså pri­
oriteres lavere end crimen læsæ majestatis divinae, men højere end 
forbrydelser mod forældre: pater patriae »står over« pater familias; 
de to forbrydelser opfattes dog begge som overtrædelser af 4. bud.

Man kan næppe ønske sig et mere håndfast udtryk for øvrighe­
dens kirkeretslige funktion end Danske Lovs strafferet.

De egentlige kirkeretslige bestemmelser findes ganske vist andet­
steds i Danske Lov, ikke blot i 2. bog, »Om religionen og gejstlig­
heden«, men også i 1. bog, »Om retten og rettens personer« [12]. 
Men disse bestemmelser sættes i relief af strafferettens tre første 
kapitler. Bl. a. derved kommer lovkomplekset til at hænge sammen, 
og strafferetten giver et væsentligt bidrag til dets selvforståelse. 
Ved en udlægning må der da tages skyldigt hensyn til, at den gud-

[7] Machiavelli afskyedes af tidens statsretsfilosoffer; her skal blot henvises 
til Dieterich Reinkingk: Biblische Policey In drey Stände Als Geistlich, weltlich 
und Hausstand abgetheilet. Frankfurt a. M. 1653. Se ni. dedikationen til den dan­
ske kong Frederik III.

[8] Cf. Fortalen til Danske Lov pag. ].
[9] Cf. Fortalen til Lex Regia Kbhn. 1709.
[10] Cf. note 2.
[11] Danske Lov 6.4.
[12] Danske Lov 1.2.13, 15-17; 1.3. 9-14; 1.6.8. samt hele kap. 26, der inde­

holder Danske Lovs »ombudsmandsinstitution«, og som ikke undtager sager, der 
vedrører kirke og religion fra undersåtternes almindelige ret til at klage til kongen 
over embedsforsømmelse eller -misbrug. I hvilken grad kap. 16 i 3. bog (om ægte­
skab) er kirkeretslig relevant, skal ikke diskuteres her.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 61

dommelige lex moralis spiller en så fremtrædende rolle som ord­
ningsprincip.

I tiden efter lovens affattelse kommenteredes og ændredes den 
ved retspraksis, missiver, reskripter, plakater etc., og dispositionen 
spillede en stadig ringere rolle, fordi man ved udfærdigelsen af disse 
supplerende eller ophævende bestemmelser gik pragmatisk til værks. 
Da Kongeloven ophævedes 1849, sattes Danske Lov ikke ud af 
kraft; men dens betydning var blevet pragmatisk. Dette er natur­
ligvis forklaringen på, at den juridiske interesse for de generelle 
grundprincipper har været svindende. Men som vidnesbyrd om, 
hvordan affattelsestidens jurister, politikere og teologer ræsonne­
rede, forbliver den en kilde af uvurderlig betydning.

Formålet med den efterfølgende undersøgelse af strafferettens 
kirkeretslige og retsfilosofiske perspektiver er at bringe et bidrag 
til fortolkningen af Danske Lov. Herunder vil der fremkomme en 
note til debatten om, hvorvidt den danske enevælde skal forstås 
teokratisk eller naturretsligt, og et forsøg på at indplacere denne 
enevælde i samtidens protestantiske kirkeret stænkning. En note 
bliver det, for en tilbundsgående undersøgelse af de to problem­
komplekser vil mangle, også efter dette bidrag.

KONGELOVEN
Ved behandlingen af et tema fra den danske enevældes tidligste 
lovgivningspraksis må der forudskikkes et par bemærkninger om 
enevældens »rette uforanderlige Fundamental-Lov«, den kongelov, 
som blev underskrevet 14. nov. 1665, og offentliggjort 1709; hen­
visningen i D.L. 1.1.1 lader den fremtræde som rigets grundlov.

I Kongeloven proklameres arvekongedømmet og suveræniteten 
med en blandet teokratisk-naturretslig begrundelse: på guddomme­
lig tilskyndelse har »Rigens Raad og samtlige Stænder, Adel og 
Uadel, Geistlig og Verdslig . .. overantvortet ... Alle jura Maje­
statis, absolutte Magt, Souverainitet, og alle Kongelige Herlighe­
der og Regalier« til Frederik III og hans efterkommere. Al tidligere 
lovgivning, herunder håndfæstningen, blev sat ud af kraft, for så 
vidt angik bestemmelser, der var i strid med »Arveretten, souve- 
rainiteten og den absolutte Regering«. For eftertiden skulle kun 
Kongeloven begrænse kongens lovgivningsret.

I § 1 forpligtede kongen sig og sin familie på Skriften, således



62 Jørgen Stenbæk

som »Vores christelige Troe og Bekjendelse klarligen derom formel­
der« (de oldkirkelige bekendelser ?) »efter den Form og Maade, som 
den reen og uforfalsket er bleven foresat og fremstillet udi den (ufor­
andrede) Augsburgiske Confession«. Desuden forpligtes regenten til 
at »holde Landsens Indbyggere ... ved samme Troe« og »den vælde- 
ligen haandthæve og beskiærme i disse Lande og Riger mod alle 
Kiettere, Sværmere og Gudsbespottere«.

»Over al Cleresiet« fik kongen derimod »Høieste Magt«, ligeledes 
»over al Kirke- og Gudstjeneste, Møder, Sammenkomster og For­
samlinger om Religions-Sager«, kort sagt skulle kongen »ene have 
Magt at bruge alle Regalier og Jura Maiestatis, hvad Navn de og 
have kunde« (§ 6), dvs. også kirkelige.

Kongen blev »det ypperste og højeste Hoved her paa Jorden over 
alle menneskelige Love; han kiender ingen anden Hoved og Dom­
mere over sig, enten i geistlige eller verdslige Sager, uden Gud 
alene« ...

Kongeloven blev den danske enevældes grundlov. Med sine for­
muleringer fastslog den majestætens forpligtelser over for »religi­
onen«. Kirkeordinansen og den øvrige kirkelige lovgivning bevarede 
sin gyldighed, med mindre bestemmelserne var uforenelige med 
suveræniteten; men kongen fik eneret til at »forklare og forandre« 
denne lovgivning, m.a.o.: han alene kunne afgøre, om lovbestem­
melserne var i strid med enevælden. Men hvordan forholdt denne 
tankegang sig til de kirkeretslige principper, som man blandt lu­
therske teologer i den foregående konfessionelle periode havde op­
stillet ?

Spørgsmålet lader sig ikke besvare, fordi der ikke eksisterede 
nogen entydig luthersk kirkeret. Forklaringen er indlysende: de 
lutherske jurister og teologiske dogmatikere havde taget konse­
kvensen af opløsningen af det middelalderlige corpus christianum, 
for så vidt som de blev stedse mere positivistiske i ræsonnementer 
og programmatiske erklæringer. Ved siden af de konfessionelt be­
stemte udgangspunkter lagde de rigs- og statsretlige forhold i de 
respektive lande til grund for de kirkeretslige overvejelser. Resul­
tatet var en række uklarheder; terminologisk var der derimod enig­
hed et langt stykke vej: øvrighedens pligt til at yde cura religionis 
(sc. confessionis) og til at fungere som custos utriusque tabulae var 
indiskutable fundamentalteser.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 63

REFORMATIONSTIDENS TYSKE
- KIRKERETSTÆNKNING

Den tyske kirkeretsforsker JOHANNES HECKEL er den første 
i nyeste tid, som har analyseret og eftersporet de kirkeretslige 
grundbegreber i reformationstidens lutherske teologi [13]: ME- 
LANCHTON har givet dem deres klassiske begrundelse og udform­
ning i årene 1534-37. Cura religionis fik herunder nyt indhold i 
forhold til middelalderens advocatia ecclesiae. Det skete ved sam­
menknytningen med custodia utriusque tabulae- og praecipuum 
membrum eedes iaeAæren. Øvrighedens kirkeretslige forpligtelser 
karakteriserer Heckel »nach dem Object wie nach dem Subject«, 
som »ein rein evangelisches religiös-politisches Pflichtverhältnis«.

Med sin teori yder Melanchton såvel sin humanistisk inspi­
rerede arv fra antikken, som sit reformatoriske sindelag retfær­
dighed: den antikke øvrigheds rolle som cpuÅa^ tgov vonæv og dens 
TTEpi Øeigov ETTinéAEia kædes sammen med evangelisk omsorg for 
dekalogen (utriusque tabulae) og for evangelieforkyndelsen (cura 
religionis sc. purae doctrinae Evangelii). Og Heckel konklu­
derer:« »Magistratus minister et executor est ecclesiae«. Hier haben 
wir ... den Ort, welcher der custodia primae tabulae des pius magi­
stratus im Verhältnis zur Kirche gebührt. Es ist die Beziehung der 
christlichen Obrigkeit zum Regnum Christi«, nemlig som praeci­
puum membrum ecclesiae, sc. visibilis.

Gennem dette medlemsskab vandt fyrsten sig en ret, forskellig 
fra retten til at udøve regnum corporale: På den ene side sondrede 
man mellem ecclesia visibilis (»d.i. die societas externa derjenigen, 
welche sich zur wahren Lehre bekennen«) og den usynlige ecclesia 
vera, der har Kristus som sit eneste overhoved; på den anden side 
er der, iflg. Heckels Melanchton-tolkning, snæver forbindelse 
mellem dem: forkyndelsen af verbum dei finder sted i den synlige 
kirke, hvis kendetegn just er forkyndelse og sakramentforvaltning, 
dvs. sammen med bekendelsen den kristokratisk styrede usynlige 
kirkes synlige kendetegn.

Også den kristne fyrste må som alle andre vocati der gennem 
bekendelse vedkender sig medlemsskabet af den synlige kirke, un­
derkaste sig ministerium verbi »soweit es Christi Auftrag wahr-

[13] Johannes Heckel: Cura Religionis Ius in sacra - Ius circa sacra. Festschr. 
für Ulrich Stutz, Kirchenrechtl. Abhandl. Heft 117/118. 1938. Benyttet: Sonder­
ausgabe 2. Aufl. Darmstadt 1962.



64 Jørgen Stenbæk

nimmt«. Men deraf følger, at »kirchliche Pflichten und Rechte, die 
der Obrigkeit auf Grund ihrer Mitgliedschaft in der societas fidei 
zustehen, nicht in obrigkeitlicher Weise geübt werden dürfen«: fyr­
sten kan som kristen ikke tage regnum corporale i anvendelse under 
udøvelsen af kirkeregimentet. Det forbyder hans status som praeci- 
puum membrum ecclesiae: Hans custodia primae tabulae må udøves 
under hensyntagen til det reformatoriske kirkesyn.

Såvidt JOHANNES HECKEL. Hans Melanchton-tolkning ska­
ber med hans egne ord »ein völlig geschlossenes System«. Det fore­
kommer imidlertid at være en mangel, at Heckel ikke i højere 
grad har taget hensyn til tidspunktet for systemets tilblivelse og 
dermed for dets politiske forudsætninger, dvs. først og fremmest 
den schmalkaldiske problematik, som bl.a. omfattede de tyske 
protestantiske stænders ret til at yde væbnet modstand mod kej­
seren som rigets overhoved. Argumenterer Melanchton rigsretsligt 
eller territorialstatsligt, når han taler om »øvrigheden« ?

1600-TALLETS KIRKERETSTÆNKNING
I løbet af ca. 100 år ændrede luthersk kirkeret karakter. Nye kirke- 
politiske forhold skabt af religionsfreden i Augsburg (1555) og af 
den katolske modreformations militære, rigs-retlige og teologisk- 
kirkeretslige tryk, bevirkede sammen med indre-protestantiske 
konfessionelle brydninger, at en række nye kategorier trængte ind, 
dels for at yde det (tyske) landsfyrstelige kirkeregimente juridisk 
støtte i kampen mod den katolske kejser- og pavemagt, dels for at 
begrænse følgerne af territorialfyrstemagtens expansion på de la­
vere stænders bekostning.

Augsburgfreden understregede sprængningen af det tyske riges 
konfessionelle enhed: katolske og lutherske stænder (landsfyrster 
og byer) omfattedes af fredsordningen, og cujus regio-ejus religio - 
princippet slog igennem i praksis. Da sætningen et halvt århundrede 
senere formuleredes af JOACHIM STEPHANI var det i en ide­
mæssigt blandet dragt, hvis oprindelse skal findes »im byzanti­
nischen Sacralstaatsrecht, in der mittelalterlichen Reichs- und Kai­
sertheorie, im gallikanischen und spanischen Staatskirchenrecht, in 
der Souveränistätslehre Bodins und deren Zuschliff auf die deutsche 
Territorialgewalt, in den Satzungen des Reichsrechts, sowie in der 
splitterhaften und verfälschenden Uebernahme von Elementen des 
kanonischen Rechts und der reformatorischen Theologie« [14].

[14] Til 1600-tallets kirkeretslige udvikling se Martin Heckel: Staat und Kirche



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 65

Det var den politiske virkelighed, der brød den melanchtoni- 
anske kirkeretslige autonomi. Men lutherske kirkeretskyndige, først 
og fremmest jurister i de fyrstelige kancellier, fulgte udviklingen 
op med en kirkeretslig nyorientering, hvis reformatorisk lutherske 
»ortodoksi« var diskutabel.

Interessen samlede sig om den såkaldte episkopalteori. Skabt 
af JOACHIM STEPHANI, knytter den til ved Augsburgfreden og 
lader det kanoniske episkopats jurisdictio ecclesiastica overføre på 
den evangeliske landsfyrste. Episkopalismen er således en »staats- 
(kirchen)rechtliche Theorie, nicht eigentlich eine evangelische Kir­
chenverfassungslehre« [15]. Den udsprang af tysk rigsretstradition, 
og i luthersk teologi forblev den et fremmedelement [16], selv om 
også førende teologer, f.eks. JOHANN GERHARD benyttede den.

Iflg. episkopalteorien fik de tyske landsfyrster qua bisper, (jfr. 
duplex-persona-læren) afgørende beføjelser i kirkeregimentet, som 
de ikke havde haft hos Melanchton. Iflg. GERHARD drejede det 
sig om 1. ansættelses- og afsættelsesret ved »stiftets« præsteembe­
der, 2. regulering af præsternes aflønning og etablering af tilsyns­
embeder, 3. kirkelig lovgivningsret 4. retten til at forvalte kirke­
godset, 5. visitationsret og 6. ret til at indkalde synoder [17].

Betydningen af praecipuum membrum-tanken reduceredes, og­
så i de teoretiske fremstillinger, efterhånden som det landsfyrste­
lige kirkeregimente i praksis slog igennem, bl.a. gennem konsisto­
rier nes faktiske omdannelse til de fyrstelige »biskoppers« regerings­
kancellier.

For dog at begrænse fyrsternes kirkelige magtudfoldelse opstil­
lede GERHARD et kirkeretsligt supplement til den statsretlige
nach den Lehren der evangelischen Juristen Deutschslands in der ersten Hälfte 
des 17. Jahrhunderts. Jus Ecclesiasticum Bd. 6. München 1968. Om »cujus regio- 
ejus religio« se pag. 227 ff.

[15] Til episkopalismen: Martin Heckel: anf. skr. pag. 79 ff; pag. 237 ff.
[16] Martin Heckel kommenterer: »Ein obrigkeitliches landesherrliches Kir­

chenregiment hatten die Reformatoren in ihrer Lehre von den Obrigkeit als custos 
utriusque tabulae und membrum praecipuum ecclesiae stets abgelehnt. Durch das 
Episkopalsystem festigte sich das rechtliche Zerrbild der Kirche als Staatsanstalt, 
der Geistlichen als Staatsdiener, des Bekenntnisses als ein hoheitlich fixirten, 
territorial radizierten, menschlicher Verfügung unterliegenden Stückes normativer 
doktrinärer öffentlicher Ordnung«, anf. skr. pag. 239.

[17] Loci Theologici edit. Fr. Frank, Lipsiae 1885. Thom. VI loc. 23 Sect. V pag. 
76 f. Til Gerhard i øvrigt se Martin Honecker: Cura Religionis Magistratus Chri­
stiani. Jus Ecclesiasticum Bd. 7, München 1968.



66 Jørgen Stenbæk

episkopalteori; midlet var reformatorernes trestandslære[lS]. Lu­
ther havde overtaget den sociale deling i »Wehr-, Lehr- und Nehr­
stand« fra middelalderen, og gjort brug af den i sin socialetik i rela­
tion til retfærdiggørelseslæren, Gerhard derimod benyttede læren 
kirkeretslig-institutionelt, og fulgtes af den ortodokst-lutherske kir­
keret og dogmatik 1600-tallet igennem: status politicus, ecclesias­
ticus og oeconomicus skulle dele kirkemagten, og f.eks. i fællesskab 
træffe afgørelser på synoder, ved præsteansættelser og i kirketugts­
sager. Ordningen var afhængig af det aristokratiske stændersam­
funds vilkår; sålænge denne samfundsform var levende, kunne man 
teoretisk hævde også det kirkelige stændersamfund.

I det lange løb mislykkedes forsøget på at begrænse fyrstens ene­
herredømme på denne måde, dels fordi det var udsprunget af øn­
sket om at give gejstligheden del i kirkestyret, dels og navnlig, 
fordi udviklingen gik mod territorialstatslig absolutisme. Gerhard 
selv argumenterer territorialistisk; det viser bl.a. hans anvendelse 
af et kendt Optatus af Mile ve-citat: »Respublica non est in ecclesia, 
sed ecclesia in republica«[19]. Men institutionaliseringen af terri­
torialkirken (ecclesia particularis) ved hjælp af trestandslæren 
tvang lutheraneren Gerhard til at foretage endnu en afgørende 
distinktion.

Det er sondringen mellem indre og ydre kirkemagt: »Distin­
guendum est inter potestatem ecclesiasticam internam et externam«. 
Den indre kirkemagt udøves af gejstligheden alene, den ydre af den 
kristne øvrighed: »illa ministris ecclesiae insolidum relinquitur, 
haec vero magistratui christiano communis est«. Alt der angår 
»divinum cultum«, skal administreres af præsterne, men den ydre 
administration af øvrigheden, dvs. af konsistoriet som teoretisk op­
fattedes som kirkeligt repræsentativt organ.

Så var det sagt, og nu af en luthersk teolog: »Gerhards »innere 
Kirchengewalt« wird jeder Kenner der älteren lutherischen Kir­
chenlehre als wohlbekannten Begriff begrüssen... Es ist einfach 
das geistliche Kirchenregiment des ministerium verbi im Sinn der 
lutherischen Bekenntnisschriften. Dagegen stellt sich die äussere 
Kirchengewalt als ganz neuer Begriff dar, und zwar dem Wort wie 
der Sache nach«, kommenterer JOHANNES HECKEL [20].

Foreløbig var det gejstligheden, som teoretisk høstede fordelen
[18] Honecker: anf. skr. pag. 73 ff.
[19] Honecker: anf. skr. pag. 110, note 313.
[20] Johannes Hedkel: anf. skr. pag. 52 f.



En kirkerelslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 67

af Gerhards system, og det var også meningen med det: Den indre 
kirkemagt tilfaldt ministerium verbi ved guddommelig overdragelse 
gennem ordinationen, den ydre fik gejstligheden lod og del i gennem 
trestandslæren. Teorien var et forsøg på at gøre den ydre, territori­
alstatlige kirkemagt uafhængig af rigsregimentet, som til gengæld 
sækulariseredes[21]; samtidig kunne man fastholde universaliteten 
af ecclesia visibilis, da dennes kendetegn var den forkyndelse, hvor­
med det kirkelige embede administrerede den usynlige kirkes syn­
lige kendetegn, og dette embede skulle føres uafhængigt af den ydre 
territorialkirkemagt. Men samtidig fik gejstligheden gennem tre­
standslæren del i det ydre kirkeregimente.

Fyrsten kunne på sin side regere i overensstemmelse med rigs­
retten for så vidt angik regnum corporale; men i kirkesager måtte 
han territorialkirkeligt dele magten med de to andre stænder.

Episkopalisterne argumenterede kanonistisk. Derimod stammede 
sondringen mellem den ydre og indre kirkemagt fra reformerte 
jurister [22]: Overfor en rabiat calvinsk teokratisme med presby - 
terianske og monarkomakiske tendenser videreførte en gruppe re­
formerte retsfilosoffer en zwingliansk statskirkeretslig tradition 
(respublica christiana) og tildelte statsmagten en central rolle som 
indehaver af også externe kirkelige regalier. Terminologisk benyt­
tede de deres modstanderes våben: de ortodokse hævdede, at stats­
magten kun rådede for de externe regalier, medens tilhængerne af 
den stærke statsmagt hævdede, at øvrigheden også rådede over de 
externe regalier. Hvor grænsen mellem extern og intern gik, kunne 
man derimod ikke blive enig om [23].

Herom bl.a. drejede den remonstrantiske strid i Nederlandene 
sig. En af denne strids hovedpersoner var HUGO GROTIUS; han 
gjorde sig ud fra en naturretslig-rationel argumentation til tals­
mand for, at statsmagten måtte være udelt. Hans kirkeretslige 
hovedværk »De imperio summarum potestatum circa sacra« er 
just koncentreret om en analyse af forholdet mellem »imperiet« og 
»det hellige«; men til forskel fra de lutherske dogmatikere og orto-

[21] Martin Heckel: anf. skrift pag. 27.
[22] Johannes Heckel, anf. skr. pag. 55 ff. Honecker: anf. skr. pag. 94.
[23] Til de nederlandske kirkeretslige brydninger se Enno Conring: Kirche und 

Staat nach der Lehre der niederländischen Calvinisten in der ersten Hälfte des 
17. Jahrhunderts. Neukirchen 1965. Til Grotius henvises til Erik Wolf, Grosse 
Rechtsdenker, Tübingen 1963/4. Ausg. pag. 253 ff.



68 Jørgen. Stenbæk

dokse jurister gik Grotius metodisk ud fra Imperium og ikke fra 
Ecclesia. Han anvendte et Optatus-citat: »Super Imperatorem non 
est nisi solus Deus qui fecit Imperatorem«; men det fik konsekven­
ser for imperiets kirkemagt: »Sane eximi quiquam ab imperio sum- 
mæ potestatis ratio nulla patitur«. Naturretten tillader ikke reduk­
tion i den absolutte magts område, heller ikke hvad angår religi­
onen: imperiet bør udstrækkes, »non ad profana tantum, sed ad 
sacra quoque«[24]. Det medførte ikke, at imperatoren skal være 
præst; thi »distincta esse inter imperium in sacra et sacram func- 
tionem«[25]. Ligesom fyrsten ansætter funktionærer på profane, 
således også på sacrale funktionsområder. Funktionærer har ingen 
direkte magt, kun en afledt, og den humane magt, præsterne ud­
øver, er da også afledt af fyrstens. Til gengæld vedrører denne 
magt kun »externe« områder; men heller ikke når præster og pres- 
byterium medvirker ved opretholdelsen af den kirkelige disciplin, 
udøver de noget »indrekirkeligt imperium«. En indre kirkelig, hu­
mant ledet disciplina eksisterer ikke, thi »solus autem Deus est 
xaqdtoyvaioriq ac proinde solus in corda imperium obtinet«[26].

Såvidt GROTIUS! Hans bog er skrevet i 1620rne, men først 
trykt 1647. Den var et debatindlæg i den remonstrantiske strid i 
Nederlandene, og præget heraf. Men dens argumenter kunne bru­
ges overalt, hvor fyrster nærede absolutistiske tilbøjeligheder. Med 
sin argumentation videreførte han retsfilosofisk en århundredgam­
mel tradition for statsretslig autonomi (Marsilio af Padua). Tid­
ligere var den stedse kollideret med en eller anden form for eccle- 
siologisk afledt opfattelse; nu optrådte den, samtidigt med at den 
sociale, økonomiske og politiske udvikling syntes at skulle lede til 
fyrsteabsolutisme.

Luthersk kirkeret foretog med sondringen mellem intern og ex­
tern kirkelig magtudøvelse og med trestandslæren et udspil over 
for absolutismen. Ved trestandslærens applikation på den externe 
magtudøvelse indførte GERHARD en sondring mellem øvrighe­
dens verdslige regeringsførelse, som gerne kunne være absolut, og 
dens forhold til kirkestyret, hvor den måtte dele magten med de

[24] Hugo Grotius: De imperio Summarum Potestatum Circa sacra. Paris 1647 
pag. 2.

[25] Anf. skr. cap. II pag. 23 f. Grotius bruger ius circa sacra og ius in sacra i 
flæng. Sondringen hører det 19. årh. til jf. Johannes Heckel anf. skr. 74.

[26] Grotius anf. skr. pag. 38.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 69

to andre stænder; thi kun derved kunne »hele kirken«, dvs. dens 
stænder-aristokrati, blive delagtig i kirkestyret.

Heroverfor stod nu den naturretsligt opfattede suverænitets­
lære, iflg. hvilken man ikke kunne acceptere nogen form for magt­
deling, heller ikke på det kirkelige område.

Dermed var fronterne trukket op mellem luthersk ortodoksi og 
naturret; centralt i kampen stod problemet om, hvordan man skulle 
opfatte øvrighedens forpligtelser over for Dekalogen i almindelig­
hed, og dens første tavle i særdeleshed. Eksisterede der et kirkeligt 
externt, humant ledet imperium ved siden af det verdslige ?

DEN DANSKE RETSTEORETISKE DEBAT
I 1600-TALLET

Det var denne problematik, de danske lovskabere stod overfor ved 
udarbejdelsen af Danske Lov; også her var de forskellige synspunk­
ter repræsenteret :

JESPER BROCHMANN (1585-1652) [27], JOHANNES WAN­
DAL (1624-1675)[28], og SAMUEL PUFENDORF (1632-1694[29] 
var hver for sig med til at præge debatten: de rendyrkede deres 
synspunkter, i Danske Lov blandedes de.

BROCHMANN står som repræsentant for ortodoksien; i 1620rne 
og 30rne udarbejdede han sin dogmatik [30], som i et århundrede 
var almindeligt benyttet som dogmatisk lærebog ved det teologiske 
fakultet. WANDAL tilhørte vel ortodoksien; men også den nye 
tid. Han tog enevældens indførelse til efterretning; men tolkede 
den teokratisk og ikke naturretsligt. Derved kom han til at stå som 
en overgangsskikkelse. Den ældre ortodoksis vigtigste kirkeretslige 
lærepunkt, trestandslæren, udelod han, fordi det var uforeneligt 
med enevælden.

PUFENDORF tilhørte afgjort naturretslærernes kreds. Han var 
i årene 1668-77 juridisk professor ved det nye svenske universitet 
i Lund og udarbejdede her et af sine hovedværker: De officio 
hominis et civis juxta legem naturalem (1673). Det nye universitet 
havde i sin første tid 1/3 dansktalende professorer, mange danske

[27] Om Brochmann se Dansk Biografisk Leksikon, bd. 4, 112.
[28] Om Wandal se Dsk. biogr. Leks., bd. 15, 98 f.
[29] Om Pufendorf se Erik Wolf, Grosse Rechtsdenker. Tübingen 19634 pag. 

311 ff.
[30] Brochmann: Systema Universæ Theologiæ. I-II, Kbh. 1633.



70 Jørgen Stenbæk

lod sig i de første år indskrive [31]. Den unge juridiske professor 
med de skarpt formulerede synspunkter har derfor været kendt 
blandt fagfæller i København; om hans lære direkte har spillet 
nogen rolle for RASMUS VINDING, D.L.s hovedforfatter, skal 
diskuteres nedenfor. Under alle omstændigheder gav han med sin 
bog et naturretsligt bidrag til den almindelige debat og var derfor 
med til at præge det retsfilosofiske milieu, også i Danmark.

JESPER BROCHMANN. I Universæ Theologiæ Systema gik Broch- 
mann frem efter loci-metoden. Til en kort redegørelse for hans 
kirkeretslige synspunkter skal flg. artikler inddrages: »De lege«, 
»De ecclesia«, »De ministerio ecclesiastico et disciplina ecclesiastica« 
og endelig »De magistratu politico«.

I sidstnævnte locus (eller articulum) opregnes øvrighedens plig­
ter »circa religionem«: øvrigheden skal se til at »incorrupta Religio 
in omnibus Regni sui provinciis propagetur & hæreses, quantum 
fieri potest, extirpentur«. Den skal skaffe »doctores, de quorum & 
in religione sinceritate in vita integritate, nemini non constet«. 
Videre skal den have indseende med den kirkelige disciplin; den 
skal oprette skoler, og hvis der opstår »dissensiones aut difficul­
tates .. . circa religionem«, skal den »Synodum conscribere et con­
vocare«, og på basis af Guds ord sørge for at »controversiæ sopian­
tur« [32].

På luthersk-ortodox vis defineres øvrigheden sammenfattende 
som »potestas supereminens quam Deus ordinavit & gladio arma­
vit ut fit custos utriusque tabulae & terrori male & laudi bene agen­
tibus, cui oportet honorem, timorem, tributa & omne liciti obsequii 
genus a subditis exiberi, non solum propter iram, sed etiam propter 
conscientiam, ut quietam & tranquillam vitam agent cum omni 
pietate & honestate«. Dens verdslige, absolutte lovgivningsret om­
fatter kun humane love, og de må ikke stride med lex divina [33].

I sin kirkelige aktivitet har øvrigheden ansvaret for, at »tota 
ecclesia« medvirker ved sagsafgørelserne. Det gælder præsteansæt-

[31] Knud Fabricius: Skaanes Overgang fra Danmark II (1906) pag. 120 ff, 
142 ff, 145 ff.

[32] Art. De magistratu politico sect, tertia, pag. 5003 f.
[33] Art. De magistratu politico sect, secunda pag. 5001.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 71

teiser [34], disciplinære [35] og læremæssige afgørelser [36]. Denne 
traditionelle brug af trestandslæren begrundes med, at den sande 
kirkes »regimen« er »monarchicum« og at dens monarkiske, (dvs. 
eneste) overhovede er Kristus. Et jordisk »caput« har Gud derimod 
ikke indsat: »quare etiam caput Ecclesiae Christus, no(n) adscendit 
in coelos, ut unum aliquem visibilis Ecclesiae, visibilem Monarcham 
in terris constitueret; sed ut daret Ecclesiae suæ alios quidem apo­
stolos, alios vero Prophetas, alios autem Pastores et Doctores«[37].

Kirkeregimentet administrerer den sande kirkes synlige kende­
tegn: ordets forkyndelse, sakramenternes forvaltning og den rette 
brug af himmeriges nøgler [38]. Øvrigheden må dele kirkemagten 
med de to øvrige stænder, så hele kirken medvirker ved udøvelsen... 
Men når det er sagt, må Brochmann tilføje, at han ikke vil fratage 
den borgerlige øvrighed pligten til at øve tilsyn med den kirkelige 
disciplin, »quippe quem Deus utriusque tabulae custodem consti­
tuit« [39].

I Art. de lege fremlægger Brochmann sin retsfilosofi: Han son­
drer traditionelt mellem lex naturalis, humana og divina [40], og 
placerer, også traditionelt, dekalogen under lex divina som den cen­
trale del af lex moralis\±Y\. Af hans detaljerede gennemgang af de 
enkelte bud skal blot hans omtale af fjerde bud citeres. Han benyt­
ter her som ved de øvrige bud LUTHERs Store Katekismus som 
forlæg, og følger den patriarkalsk-sociale opbygning: først »patres 
carnis«, derefter karakteristisk nok »doctores & praeceptores«, (hvor 
Luther kort og godt har »der Schulmeister«); derefter følger »magi­
stratus« og »quisvis domini, Patres familias (d.e. husherren), cura­
tores & tutores, patroni, artifices, viri & feminae seniores« [42].

Lex humana hører under øvrighedens myndighedsområde, og be­
handles derfor i artiklen De magistratu, hvorimod lex naturalis får

[34] Art. De Ministerio Ecclesiastico et Disciplina Ecclesiastica cap. II Quæst. 
IV pag. 911.

[35] Art. De minist. etc.. . . Cap. IV sect. quinta pag. 985 f.
[36] Art. De Ecclesia Cap. VI de consilio, sect. quarta pag. 860 ff.
[37] Art. De Ecclesia Cap. I sect. tertia pag. 677.
[38] Smmst. pag. 678.
[39] Art. de Disciplina Ecclesiastica Cap. IV Sect. Tertia pag. 920 f.
[40] Art. de lege Cap. I sect. tertia pag. 4.
[41] Art. de lege cap. IV sect. prima pag. 18. Bemærkelsesværdigt nok opererer 

Brochmann med en quadruplex usus af lex Divina. Smst. p. 24.
[42] Art. de lege cap. X sect. prima pag. 121.



72 Jørgen Stenbæk

en fyldig omtale her. Den defineres paulinsk som »congenium 
nostra menti, & cordi nostro dictamen, in primae creatione a Deo 
nobis impressum et in natura adhuc utrumque reliquum, quo novi­
mus numen aliquod esse, cultu afficiendum, & cognoscimus honesta 
esse facienda & turpia fugienda« [43].

Dens brug er triplex: for det første kræver den, at Gud æres, for 
det andet bruges den som det politiske samfunds »vinculum«, og 
for det tredie er den hjertets og samvittighedens påminder i det 
naturlige samfunds personale relationer [44].

*

Brochmann er ikke original. Navnlig er han påvirket af GERHARD. 
Så meget mere påfaldende er det, at han aldeles ignorerer episkopa- 
lismens teori. Naturligvis anbefaler han brugen af biskopper til at 
eksaminere, indsætte og ordinere præster, visitere og rådgive. Men 
Gerhards episkopale magtbeføjelser forbigår han, eller rettere: de 
tillægges dels den verdslige øvrighed som tilsynsførende og initia­
tivtagende instans, og dels »hele kirken«, d.e. alle tre stænder, som 
administrerende og dømmende organ. I Tyskland nødvendiggjorde 
episkopalismen den besværlige og abstrakte duplex-personalære; 
den omtaler Brochmann ikke...

JOHANNES WANDAL. Wandals Jus Regium skulle tjene til at 
give den danske absolutisme en teokratisk begrundelse; det fremgår 
alene af overskrifterne til værkets hovedafsnit [45]. Samtidig arbej­
der han »territorialistisk«, for så vidt som han lader de religiøse 
funktioner kontrollere og lede i lyset af en territorialistisk jus 
regium. Også han benytter Optatus-citatet: »Non respublica est 
in Ecclesia, sed Ecclesia in Republica«[46].

Blandt de kongelige jura prioriteres »Jus circa religionem & sacra«

[43] Art. de lege cap III sect. secunda pag. 8.
[44] Art. de lege cap. III sect. tertia, pag. 11.
[45] Johannis Wandalini: Juris Regii, Hauniæ 1663-65: Liber primus qvo Jus 

Regis Israélitici, a Propheta Samuele lib Ic. VIII descriptum, expenditur & expli­
cantur. Liber Secundus qvo complura S. Scripturæ loca explicantur, variisq: 
argumentis inde depromptis Jus illud Regium confirmatur & declaratur. Liber 
tertius, qvo Ostenditur, Civitatem Dei inde ab initio Mundi, tam sub Veteri, 
qvam Novo Fædere, Monarchico imperio & singulari ejuscemodi Regia potestate, 
perpetuo forme gubernatam fuisse.

[46] Wandal: anf. skr. Vol II pag. 503.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 73

højest [47]. Den udspecificeres i 1. jus circa Concilia, herunder retten 
til at sammensætte og indkalde synoder og til at konfirmere con- 
cildekreterne samt føre tilsyn med deres overholdelse [48], 2. jus 
circa personas Ecclesiasticas, dvs. bl.a. jus vocandi[49], 3. jus circa 
Scholas & Academias [50] og endelig 4. jus circa leges, ecclesiasti­
cas såvel som civiles [51].

Allerede ved denne opstilling er det tydeligt, at Wandal har for­
ladt trestandslæren: Den externe kirkelige magt tilfalder kongen 
(jf. Grotius), men absolutismen indebærer ikke, at kongen er løst 
fra alle forpligtelser. For det første er han i forhold til Dekalogen 
custos utriusque tabulae[52], og for det andet omfatter hans lov­
givningsret kun områder, »quæ versantur circa objecta, divino aut 
naturali jure nec præcepta, nec interdicta, adeoq. per se adiaphora 
& eatenus libera«[53]. For det tredie må han ikke pålægge borgerne 
forpligtelser, som kan tvinge dem »in conscientia« og pådrage dem 
skyld og synd »adversus Deum«[54].

Bl.a. derfor kan lovgivningen »circa res sacras«, ikke benævnes 
»leges«; koncilterminologiens »canones« og »ordinationes« er mere 
anvendelig [55]. I nærværende sammenhæng er det af interesse, at 
WANDAL omhyggeligt argumenterer for, at der ikke er nogen mod­
sætning mellem lex regia og dekalogen. Argumentationen henlæg­
ges til Lib. I og drejer sig om forholdet mellem »Jus regium Samue- 
liticum« og »legis Decalogicae«. Specielt om 4. bud forsikrer han, 
at man ikke kan overtræde buddet ved at følge den retfærdige 
konges befalinger. Han opstiller ikke et socialt skema som Broch- 
mann; hans interesse er primært at gøre lydighed mod kongen til 
et guddommeligt bud; explicit indeholdes det ikke i dekalogen[56].

Wandals forsøg på dog at begrænse kongens magt virker spag­
færdigt og uklart: med et hyppigt anvendt EUSEBIUS-citat, lagt 
i munden på Konstantin den Store: »Vos intra Ecclesiam, ego extra

[47] Inter Jura Majestatis primum est, qvod circa religionem & sacra versatur. 
Vol. II pag. 502, rubrik til Cap. II.

[48] Rubrik til Cap. III Vol. II pag. 521.
[49] Rubrik til Cap. IV Vol II pag. 537 f.
[50] Rubrik til Cap. V Vol. II pag. 556 f.
[51] Rubrik til cap. VII Vol. II pag. 585 ff.
[52] Jus Regium Vol II pag. 506 (Lib. IV cap. II).
[53] Smsts. Vol. II pag. 587.
[54] Smstsds.
[55] Smstsds. pag. 588.
[56] Vol. I pag. 76 f.



74 Jørgen. Stenbæk

Ecclesiam a Deo episcopus constitutus sum« [57] søgte han på ger- 
hardsk vis at sondre mellem en indre og en ydre kirkeledelse; hans 
bestræbelse var at undgå »extrema«, »ne Principes orthodoxi aut 
hinc in Scyllam, aut illinc in Charybdin incidant«; ekstremerne er 
»cæsaropapi« og »papocæsari«: »Cura & regimen rerum extra Eccle­
siam, id est negotiorum Ecclesiasticorum extra templum«, tilfalder 
fyrsten i kraft af hans status som »episcopus extra ecclesiam«, me­
dens den indre kirkemagt, udøvet gennem forkyndelse, sakrament- 
forvaltning og kirketugt tilfalder »solis Ecclesiae ministris, qui a 
Christo hanc potestatem immediate adepti sunt« [58]. Denne argu­
mentation inclusive citatanvendelsen svarer til den tyske episko- 
palisme, men får naturligvis et andet sigte i en dansk sammenhæng, 
hvor Augsburgfredens episkopale jurisdiktionsoverdragelse ikke 
spiller nogen rolle. Sammenholdt med Wandals vidtrækkende kon­
gelige kirkemagt, der ikke indskrænkes af trestandslæren, var hans 
begrænsningsforsøg urealistiske og for vagt formulerede, og førte 
til total tilsidesættelse af 3. stand.

SAMUEL PUFENDORF. Pufendorf videreførte den naturretslige 
tradition efter GROTIUS. Kirkeretsligt relevant og af interesse 
i nærværende sammenhæng er dels hans definition af lex naturalis 
i forhold til lex divina og lex humana, dels hans naturretslige an­
vendelse af Dekalogen, specielt dens første tavle. Begge dele kom 
til udtryk i hans »De officio hominis & civis juxta legem naturalem« 
fra 1673 [59].

»Inde & tres separatæ disciplinæ proveniunt, quarum prima est 
juris naturalis, omnibus gentibus communis; altera juris civilis 
singularum civitatum, quæ tam multiplex est, aut esse potest, quot 
numero sunt civitates, in quas genus humanum diccessit. Tertia 
Theologia moralis habetur illi parti Theologiæ contradistincta, qui­
bus credenda exponuntur«. De tre lovdiscipliner har hver sin op­
rindelse: lumen rationis, leges civiles og revelatio divini Numinis. 
Begrundelsen for at man skal efterleve dem er at hhv. fornuften, 
den verdslige lovgiver, og Gud befaler det [60].

Forskellene knytter sig altså til deres oprindelse, men derudover

[57] Vol. II pag. 600 Lib IV Cap. II (pagineringen i uorden).
[58] Vol. II pag. 517 f. jf. pag. 582.
[59] Samuel von Pufendorf: De officio hominis et civis juxta legem naturalem. 

Libri duo. Photographic reproduction of the edition of 1682. New York 1927.
[60] De officio, fortalen, som er uden paginering.



En kirkerelslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 75

også til deres midler og mål: lex naturalis har som mål at gøre 
mennesket til et socialt væsen i dette liv, medens den guddomme­
lige lov vil forme mennesket som kristent af hensyn til saligheden. 
Den theologiske morals åbenbarede bud skal dog ligesom de natur­
lige, overholdes i dette liv, også selvom de er utilgængelige for for­
nuften, fordi de skal kvalificere til den himmelske salighed [61].

Endelig overvejer Pufendorf relationerne mellem de tre love i 
deres forhold til menneskets ydre fremtræden, respektive indre 
habitus: de humane (positive) love vedrører blot det ydre. De na­
turlige drejer sig »magnam partern . . . circa formandas hominis 
exteriores actiones«, medens »theologice morali non sufficit exteri­
ores hominis mores utcunque ad decus composuisse«. Den guddom­
melige ret tager kun sigte på den indre holdning, idet den »improbat 
illas ipsas actiones, quæ extrinsecus quidem recte se videntur 
habere, ab animo tamen impuro promanant«.

Dog er menneskets forhold til de guddommelige bud også kende­
lig i den ydre fremtræden, fordi også de »efficacissime« »promoveat« 
hæderlighed; en slyngel i borgerlig synlig forstand kan ikke siges 
at efterleve den teologiske moral [62].

Fælles for den guddommelige og den naturlige lov er, at de tager 
sigte på mennesket »efter syndefaldet«: de er begge infralapsariske. 
Når Jesus sammenfatter loven i de to bud »dilige Deum & dilige 
proximum« udtrykker han både »lex divina« og »universa lex natu­
ralis, tam in integro, quam in corrupto statu hominum«. Det er kun 
syndefaldet, der gør, at der overhovedet er »discrimen inter jus 
naturale & Theologiam moralem« [63].

Sammenlignet med BROCHMANN er accenten flyttet: med den 
ortodokse »første brug« af loven, usus politicus, lod Brochmann på 
luthersk vis lex divina tage sigte direkte på »dette liv«, medens 
PUFENDORF er mere forbeholden m.h.t. den theologiske moral. 
Medens lex naturalis hos B. er den ikke særligt veldefinerede, så må 
hos P. lex divina savne klar afgrænsning.

Det fremgår måske tydeligst, hvor PUFENDORF naturretsligt

[61] Smsts.
[62] Smsts.
[63] Smsts.

6 Kirkehistoriske Samlinger



76 Jørgen Stenbæk

beskriver menneskets »officio erga Deum«, dvs. hvor han behandler 
den naturlige réligion\§±\.

Han sondrer først mellem religio naturalis theoreticus og practicus, 
og i forbindelse med den sidste dernæst mellem en intern og en 
extern »cultum Dei«.

Den externe gudsdyrkelse består i fire stykker, hvormed Pufen­
dorf omhyggeligt følger Dekalogen, dog ikke explicit: 1. skal men­
nesket adlyde, beundre og »celebrere« Gud, og rette bønner til ham 
»pro obtinendis bonis § averruncandis malis«. 2. skal det aflægge ed 
»per solum Deum« og »religiosissime« overholde eden; det må ikke 
bruge Guds navn »temere & frustra«, ikke sværge »ubi non esse 
opus«, og det må ikke »curiose & petulanter« diskutere »circa natu­
ram & gubernationem Dei«. 3. skal det dyrke (colere) Gud, »non 
solum secreto, sed & palam & publice in conspectu hominum«, thi 
offentlig gudsdyrkelse vidner ikke blot om vor egen »devotio«, men 
tjener også som exempel for andre.

Endelig 4. skal vi af al magt (»summo conatu«) adlyde »leges 
naturales« ; thi, sammenfattende : »uti imperium Dei parvi pendere 
superat omnes contumelias; ita é contrario omnibus sacrificiis est 
acceptior obedientia«[65].

Hele denne udredning skal ses i lyset af PUFENDORFs grund­
anskuelse, at udslagene af religio naturalis er begrænsede »intra 
sphœram hujus vitæ; ad æternam autem salutem nanciscendam 
nequaquam valere« [66].

Til gengæld er den naturlige religion »ultimum & firmissimum 
humanæ societatis vinculum«. .. [67] (jf. Brochmann), og øvrighe­
den er indsat naturretsligt til forsvar, bl.a. for den externe guds­
dyrkelse.

BROCHMANN, WANDAL og PUFENDORF var hver for sig med 
til at farve den kirkeretslige og retsfilosofiske debat i tiden før 
Danske Lovs forberedelse og udarbejdelse. Ingen af dem var direkte 
inddraget i lovgivningsarbejdet, måske med undtagelse af WAN­
DAL, men spor af deres synspunkter er let kendelige.

[64] De officio Vol. I cap. 4, pag. 24 ff.
[65] De officio Vol. I § 7 pag. 28. Også GROTIUS anvender (i De lure Belli 

ac Pacis) en naturretslig tolkning af Dekalogen. Se hertil Erik Wolf, anf. skr. s. 281.
[66] De officio Vol. I § 8 pag. 28.
[67] De officio Vol. I § 9 pag. 29.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 77

Kirkeretslige problemstillinger under udarbejdelsen af 
Danske Lov

15. juli 1661 udgik der missive til landets biskopper, at de stiftsvis 
sammen med provsterne skulle udarbejde betænkninger angående 
det i »Recessens 1. Bog, Kirkeordinansen og Riberartikler«, som 
»kunde findes enten at stride imod voris Souverainitet oc Arfve- 
rettighed eller udi andre Maader Forandring at behøfve«[68]. Val­
get af netop disse tre lovkomplekser er velbegrundet: Kirkeordi­
nansen var blevet til i forbindelse med reformationen som resultat 
af bestræbelserne for at give landet en selvstændig kirkelig lovgiv­
ning efter afskaffelsen af den kanoniske ret; Riberartiklerne frem­
kom 1542 som præciseringer til og udbygninger af Ordinansen på 
grundlag af de erfaringer, man havde gjort i de første efterrefor- 
matoriske år.

Endelig var recessen af 1643 resultat af kong Christian IVs for­
søg på at skabe en samlet dansk lovkodifikation, for så vidt et »for­
arbejde« til Danske Lov [69]. Dens 1. bog handlede »Om Geistlig- 
heden oc hvis der til hører«, og beroede på den hidtidige kirkelov­
givning. Denne bogs 2. kap., »Om Kirkens Embede oc Myndighed 
mod de Ubodfærdige«, var en næsten fuldstændig reproduktion af 
den berømte kirketugtsforordning fra 1629, der efter reformert møn­
ster, bl.a. på Brochmanns tilskyndelse, indførte et »ældsteembede« 
i dansk kirketugtspraksis, samt opstillede regler for kirkebod, af­
løsning etc.

Recessens 2. bog omhandlede »Verdslig Politie« og indeholdt 
recessens strafferet, herunder ægteskabslovgivningen, men ikke de 
konfessionelt bestemte strafferetsregler.

Endelig vedrørte 3. Bog »Hvis Norge serdelis vedkommer«...
Besvarelserne på det kgl. missive er gået tabt, med undtagelse 

af Ribe stifts betænkning [70]. I denne indeholdtes imidlertid en 
kraftig opfordring til kongen om at lade øvrigheden medvirke ved 
opretholdelsen af den kirkelige orden: til recessens art. 31 i 1. bogs 
1. kapitel (Om Æder, Sværn og Banden, saavel som Helligbrøde 
och ufornoden Arbeid som at pløie, saae och høste, age Høe och

[68] V. A. Secher og Chr. Stochel: Forarbejderne til Kong Kristian V.s Danske 
Lov bd. 1, pag. 10 f.

[69] Recessen citeres efter: Corpus Constitutionum Daniæ. Forordninger, Re­
cesser og andre kongelige Breve, Danmarks Lovgivning vedkommende. Ved V. A. 
Secher bd. 5: 1639-50. Kbhn. 1903.

[70] Forarb. bd. 1, pag. 11 ff.



78 Jørgen Stenbæk

Korn paa Sabbatterne och hellige Dage«) anmoder man om, at 
»kongelig Majestet ville tænke paa Middeler, hvorledis saadanne 
Guds Fortørnelse bekvemmeligst kunde afskaffis, och Øfrigheden 
maatte befalis dermed at hafve Indseende« [71]. Også til kap. 2, 
(»Om Kirkens Embede oc Myndighed mod de Ubodfærdige«) op­
fordres den verdslige øvrighed til at være præsterne behjælpelig 
ved eksekveringen af bestemmelserne [72]. Til Ordinansen beder 
man om hjælp til at bevare læren ren og til at forvise »ei allene 
Papister, Jesuviter, Munke, men alle andre Sekter, være sig Sacra- 
menterer eller hvad Nafn de hafve kunde, som stride imod dend 
uf orf alskit augsburgske Bekiendelse«[73].

Supplikanterne var klare over, at inddragelse af øvrigheden un­
der »Exequtionen« kunne medføre en problematisk indskrænkning 
af »Kirkens Embede« med kirkedisciplinen. Derfor tilføjedes et for­
slag om, at øvrighedens bistand skulle sættes ind, efter at »Presterne 
i de Sager, som vigtige ere, sig først med Provsten och siden med 
Superintendenten raadføre«[74].

Men hvordan trække grænsen mellem den kriminelle handling 
(strafferettens ressort) og den kirkeligt disciplinære handling, når 
øvrigheden skal medvirke med (rets ?-)f orf ølgelse i begge tilfælde? 
Skal denne afgørelse træffes af den verdslige øvrighed, eller af »Kir- 
ken«s embede ?

Bl.a. dermed var den praktiske side af den kirkeretslige proble­
matik angivet. Enevældens indførelse havde også på dette om­
råde skabt nødvendigheden af en kirkeretslig nyvurdering og det 
havde supplikanterne ikke indset.

Ved udarbejdelsen af Danske Lov i almindelighed og strafferetten 
i særdeleshed måtte den danske enevælde give sit svar på såvel 
den teoretiske som den praktiske problematik, således som den 
fornemmedes af lovbogens skabere og af den regering, som skulle 
meddele loven autoritet.

LOVBOGENS TILBLIVELSE
Den endelige disposition for 6. bog optræder første gang i det så­
kaldte »Første Projekt«, som udformedes af RASMUS VINDING i

[71] Smsts. pag. 19 ff.
[72] Smsts. pag. 21.
[73] Smsts. pag. 24.
[74] Smsts. pag. 21.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 79

årene 1669-72. Dispositionen fremtræder som hans og kilderne til­
lader kun gisninger om, hvorvidt han faktisk er ophavsmand.

Men allerede »Den anden lovkommission«, der arbejdede fra 1662- 
64, havde skabt en disposition for strafferetten, som var føjet sam­
men med procesretten.

Kap. 7 Om Crimine læsæ majestatis divinæ og Om Trolddom.
— 8 Om crimine læsæ majestatis humanæ.
— 9 Om Manddrab.
— 10 Om Tiuveri.
— 11 Om Horeri.
— 12 Om Pant.

etc [75]

Så lidt som de efterfølgende to forslag indeholdt dette første kendte 
lovudkast en udformning af kirkeretten. Indtil videre regnede man 
med, at religionsbestemmelserne konsekvent skulle henlægges til 
lovbogen »Om religionen og gejstligheden«; derved ville man følge 
eksemplet fra 1643-recessen, hvor kirkeretten var samlet i Første 
Bog.

Efter dette første forsøg rykker de to mænd frem, som kom til at 
præge de videre forhandlinger, nemlig GRIFFENFELDs mand i 
lovkommissionen, historikeren og retsassessoren RASMUS VIN­
DING og juristen og retsassessoren PEDER LASSEN. I forbin­
delse med »Tredie lovkommission«s arbejde skabte de hver sit ud­
kast til lovbogen (1667). VINDINGs, som benævntes Codex Fride- 
ricus, indeholdt stadig ingen udarbejdet 2. bog; men iflg. hans over­
skrift skulle den omhandle »Religionen og Gejstligheden«. Straffe­
retten i Codex Fridericus (dens 4. bog) omfattede hverken crimen 
læsæ majestatis divinæ eller humanæ, men derimod helligdagslov­
givningen [7 6].

LASSEN opretholdt i sit forslag Recessens tredeling: 1. bog 
skulle bestå af recessens kirkeret med tilføjelse af ældre og yngre 
forordninger. 2. bog skulle dreje sig »Om verdslig Handel og Politi«; 
kap. 19 heri omhandlede »Troldfolk og udi deslige mistenete Kun­
ster kyndige, og ... deris Medvidere, item ... Helligbrøde og 
Kirkenæfn, item ... Crimine læsæ majestatis humanæ«. Forbry-

[75] Smsts. pag. 130 ff.
[76] Smsts. pag. 295 ff.



80 Jørgen Stenbæk

delser mod den guddommelige majestæt var som i Vindings ude­
ladt i Lassens strafferet [77].

Begge forslag kasseredes, og det blev i al hemmelighed overdra­
get RASMUS VINDING at udarbejde et projekt for en lovbog på 
egen hånd, et arbejde, der stod på 1669-72.

Han fik arbejdet overdraget ved kabinetsskrivelse af 11. marts 
1669, ført i hånden af kabinetssekretæren Griffenfeld: »at du aff 
Lovene Recesserne, Kirckeordinantzen oc hidindtill udgangne for­
ordninger sambier et fuldkommen Corpus Juris Danici udi visse 
Bøger og Capittler, divideret ohngefehr effter hosfølgende maade 
og project, udi huilcken orden og methode du dog kand forandre, 
huis du befinder føyeligere paa andre steder at kunde henfores...« 
Kongen anvendte i sin »orden og methode« en 4-bogs inddeling i 
modsætning til Lassens 3-bogs[78].

Her skal den foreskrevne disposition gengives, således at bog­
overskrifterne gengives fuldstændigt, ^api^eZ^overskrifterne deri­
mod kun til 4. bog.
Lib. I: »Om Proces og Rettergang«.
Lib. II: »Om Geistligheden oc dets Vedkommende, hvorudi kand 
fattes Oridinantzen, Chr. IV Recesses første Bog og Frid. II 25 
Articler (Fremmedartiklerne af 1569) oc kand underdelis igien i 
saa mange Capittler som Fornødenhed og god Orden kunde siunes 
at udkrefve«.
Lib. III: »Om verdslig handel (herunder ægteskabslovgivning)«. 
Lib. IV: »Om Misgierninger«.

Cap. I: Om Crim. læs. majest. divinæ, om Trolddomb, 
Blasphemie, Atheister etc.

Cap. II: Om crimen læsæ majestatis humanæ
Cap. III Om Manddrab oc Mord
Cap. IV: Om Tiuferi, Rofverie och Kirkebrud
Cap. V: Om Ran, Vold oc Herreverc.
Cap. VI: Om Horeri oc Løsactighed.
Cap. VII: Om Kirkefred, Tingfred, Husfred och Gaards- 

fred[79].
*

[77] Smsts. pag. 331 ff.
[78] Smsts. pag. 364 ff.
[79] Smsts. pag. 365 ff.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 81

VINDINGs udkast, »Det forste Projekt«, var inddelt i fem bøger 
og strafferetten, 5. bog var indrettet som i den endeligt udformede 
lovbog på to betydningsløse undtagelser nær [80].
Nedenfor opstilles hans disposition, samtidig med at jævnføringen 
med Dekalogen anføres.

Til 1. bud kap. 1 Om vildfarende Lære, Gudsbespottelse og 
Trolddom.

2. - - 2 Om Sværen og Banden.
3. - - 3 Om Helligbrøde.
4. - -4 Om Forgribelse mod Kongens Højhed eller

Crimine læsæ Majestatis.
- 5 Om Børns Forseelse mod Forældre, item Hus­

bonds og Hustrus.
5. - - 6 Om Manddrab.

- 7 Om Afhug og Saar.
8 Om ulovlig Gevær og Skaden deraf (i den ende­

lige form: Om Udfordringer og Dueller).
- 9 Om Husfred, Kirkefred, Tingfred, Vejfred og

Plovfred.
- 10 Om Skade af anden Mands Vaaben eller Fæ
- 11 Om Vaades Gærning.
- 12 Om Nødværge.
- 13 Om Ordbodemaal (udgår i den endelige form).

6. - - 14 Om Løsactighed.
7. - - 15 Om Vold og Hærværk.

- 16 Om Ran.
- 17 Om Røveri.
- 18 Om Tyveri.

8. - - 19 Om Falsk.
9. - - 20 Om Mordbrand og Hedebrynde.

- 21 Om Fæs Drab eller Saar.
- 22 Om Æressager.

- 10. - - 23 Om Hustrus, Børns, Tjænestetyendes og Ung­
dommens Forlokkelser.

Det kniber at få kapitlerne til at passe henimod slutningen fordi 
Vinding har tolket 9. bud lidt ejendommeligt; men det rokker ikke 
ved hovedtendensen.

[80] Første Projekts strafferet: Forarb. bd. 2 pag. 182 ff.



82 Jørgen Stenbæk

Denne straffelovsdisposition er ny i forhold til al tidligere dansk 
lovgivning, og afviger fra alle forarbejder, inclusive Vindings eget 
fra 1666 (Cod. Frid.).

Størstedelen af bestemmelserne i Første projekts strafferets 3 første 
kapitler er fra 1643-recessens 1. bog. Kun afsnittene om trolddom 
og manen er fra recessens strafferet (2. bog), medens gesandtska­
bernes religionsprivilegier er hentet fra særlovgivning.

Der var længe enighed om, at bestemmelserne om religion og gejst­
lighed skulle fremstå ved en blot ajour-føring af recessens første 
bog. Men Vinding brød den op, så de strafferetsligt relevante kirke­
retsbestemmelser blev flyttet. Det kunne han kun gøre ud fra en 
ændret naturretsopfattelse, og det medførte at gejstlig konsultation 
kun blev benyttet i forbindelse med de bestemmelser, som ved­
rørte præsterne, dvs. 2. bog [81].

Det var nemlig to retsfilosofiske traditioner, som kom i konflikt. 
Den ene følger BROCHMANNs luthersk-ortodokse naturretsopfat­
telse, den anden er i overensstemmelse med PUFENDORFs. Der 
var enighed om, at strafferetten kun skulle kriminalisere de lov­
bestemmelser som positivt lod sig udlede af naturretten, dvs. de 
rationelle; men ikke om, hvorvidt Dekalogen skulle tolkes naturrets- 
ligt-rationelt eller åbenbaringsteologisk. Luthers berømte ord om 
at den skulle opfattes som jødernes Sachsen-Spiegel, var endnu 
ikke blevet forstået af lutherske teologer:
For BROCHMANN udgjorde Dekalogen det centrale afsnit i lex 
moralis divina og hørte derfor hjemme i kirkeretten. De strafferets­
disponeringer, der retsfilosofisk var i overensstemmelse med hans 
naturretsopfattelse, blev indrettet efter hans tredobbelte brug af 
naturretten [82]:

Usus primus: Ut Deus quæratur & quæsitus glorificecur.
Hertil svarer strafferetsligt: Crimen læsæ majestatis divinae.

Usus secundus: ut (lex natura) sit politice societatis vinculum (d.e. 
øvrigheden)

Hertil strafferetsligt: Crimen læsæ majestatis humanae.
[81] Smsts. pag. 509 f; pag. 515 ff smign. Tredie Revisionskommissions for­

handlingsprotokol, pag. 462 ff.
[82] Brochmann, Systema Art. de lege. Cap. III sect. Tertia.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 83

Usus tertius: ut homines, qui idola colunt, inq. scelera contra dic- 
tamen cordis & conscientia ruunt.

Hertil strafferetsligt: bestemmelser, der angår sådanne forbrydel­
sers synlige positivt udformede straffe.

Blandt forarbejderne udtrykker »Den anden Lovkommission«s dis­
position og Kongens (d.e. Griffenfelds) forlæg for Vindings »Første 
Projekt« Brochmanns opfattelse; udenfor sammenligningen falder 
derimod både Codex Fridericus og Lassens udkast.

GRIFFENFELD stod i sine unge år Brochmann nær og modtog 
bl. a. her den ortodokse påvirkning, som fik ham til at indrette sin 
strafferetsdisposition efter Brochmanns tredobbelte brug af natur­
retten ; men følgen var, at overtrædelser af Dekalogens første tavle 
måtte henlægges til kirkeretten, og strafferetten kom blot til at 
omfatte de naturretsligt tolkede crimina læsæ majestatis divinæ et 
humanæ. Kun således kunne »hele kirken« komme til at medvirke 
ved »strafudmålingen« i forbindelse med opretholdelsen af den kir­
kelige disciplin. Tilfredsstillende var løsningen imidlertid ikke, da 
den beroede på trestandslæren, som hørte hjemme i stændersam­
fundet.

Dette var grunden til, at der herskede usikkerhed omkring for­
holdet mellem kirke- og strafferet: LASSEN og VINDING kunne, 
al uenighed til trods, være enige om, at den »ortodokse« løsning 
var uanvendelig efter enevældens indførelse, hvad der åbenbart 
ikke har generet GRIFFENFELD, selv om han havde forfattet 
Kongeloven.

Uklarheden fjernedes først, da man kunne indarbejde hele Deka- 
logen i strafferetten. Men det krævede en ny naturretsopfattelse, 
for borgerlig-retslig kriminalisering af overtrædelser af Dekalogens 
første tavles bud var kun mulig, hvis denne tavle kunne begrundes 
humant-rationelt.

Den endelige disponering af strafferetten beroede kort sagt på en 
naturretslig »sækularisering« af Dekalogens første tavle. Det var 
denne sækularisering, PUFENDORF foretog i sit omtalte skrift, 
muligvis inspireret af Grotius, jfr. note 65.

KONFESSIONALISME, NATURRET og KIRKERET
Det må imidlertid straks tilføjes, at Danske Lov ikke er blevet et 
entydigt moderne naturretsligt dokument. To omstændigheder vir-



84 Jørgen Stenbæk

kede i modsat retning: for det første befandt man sig stadig i den 
konfessionelle tidsalder, for det andet bevaredes størstedelen af den 
eksisterende kirkelovgivning. Derved opstod en række inkonse­
kvenser.

Strafferettens kommentarer til 1. bud drejer sig i særdeleshed om 
»den papistiske religion«; derimod findes der ingen specielle be­
stemmelser rettet mod de reformerte. Imidlertid rammes alle ikke- 
lutherske religionsudøvere af § 4 i kap 1 og øvrigheden bevarer en 
mulighed for at skride ind, også overfor reformerte.

KONGELOVEN og DANSKE LOV 1-1-1 gav kongen myndighed 
til at »undtage hvad og hvem Han lyster udaf Lovens almindelige 
befaling«, samtidig med at han forpligtes til at »holde Landsens 
Indbyggere ... ved ... den augsburgske konfession ... og den 
vældeligen haandthæve og beskierme i disse Lande mon alle Kiet- 
tere, Sværmere og Gudsbespottere«.

Første gang, den augsburgske konfession overhovedet var blevet 
nævnt som »symbolum« for »den hellige Kircke« i Danmark, var i 
indledningen til »Fremmedartiklerne af 1569. Men Confessio Au­
gustana skønnedes dengang ikke tilstrækkelig til at forebygge »for- 
falskelse vdi den rene lærdom«. Derfor skulle alle fremmede som 
ønskede at »faa loff at være oc bo i disse Riger« foreholdes 25 
religionsartikler og »icke tilstedis her at bliffue« medmindre de 
ville »samtycke og annamme« artiklerne.

Fremmedartiklernes art. VII krævede bekendelse til, at »Guds 
Low, som er i de X Budord befattet, skal predickes i den Chri- 
stelige Kircke«, og »samtycke« i, at loven er »nyttig i trende maa- 
der« (den tredobbelte brug) [83],

Artiklerne indgik i Griffenfelds indholdsforlæg for Vinding (jf. 
pag. 80) og endnu i »Første Projekt« (2. bogs 21. kapitel) [84]. 
Den anden lovkommission lod dem imidlertid glide ud i 1675, og i 
den endelige udformning af D.L. spillede de ingen rolle på grund af 
den liberalere holdning over for de reformerte, som slog igennem 
i 70erne og 80erne.

Over for rigets egne indvånere fastholdt man den konfessionelle
[83] Fremmedartiklerne citeres efter H. F. Rørdam: Danske Kirkelove, Kbhn. 

1889 bd. II pag. 126 ff.
[84] Forarb. Bd. I pag. 560.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 85

kurs: I 1604 udstedtes forbud mod besøg på jesuitternes skoler, 
i 1613 udsendtes en almindelig forordning imod papisterne, og 1615 
(i den såkaldte Lille reces) blev det forbudt papister at modtage 
arv i monarkiet. 11616 forordnedes en konfessionel prøve for lærere, 
som skulle ledsage unge adelsmænd på udenlandsrejser, og i 1624 
fortsattes den antikatolske lovgivning.

I 1625 udsendtes instruks til biskop Resen vedr. fremgangsmåden 
ved undervisningen af »Fremmede Religionsbekjendere«. - For­
ordningen af 24. nov. 1655 indeholdt forbud mod al ikke-luthersk 
religionsudøvelse, men undtog udtrykkeligt (og det var vel lovens 
egentlige formål) fremmede staters gesandtskaber. Samme lov­
givning gentoges og udbyggedes i forordn, af 6. april 1676 [85].

De tendenser til liberalisering, der kan spores, var fremtvunget 
af merkantilismens erhvervspolitisk motiverede uforenelighed med 
en strengt konfessionel holdning. I Norge havde HANNIBAL SE- 
HESTED i samarbejde med CHRISTIAN IV givet reformerte i 
en række byer ret til fri religionsudøvelse i 1646 [86]. I Danmark 
fik Fredericia tilsvarende privilegier i 1682 [87], men da var de 
norske privilegier forlængst ophævet igen efter teologisk pres. (I 
hertugdømmerne havde de reformerte privilegier i Altona (fra 1641), 
og remonstranterne i Friderichsstadt (fra 1619 og 1640) [88].)

Også i Danske Lov kan man spore udviklingen; dels nævnes som 
sagt de reformerte ikke udtrykkeligt i loven, og dels afløses de 
strengere Fremmedartikler fra 1569 af Confessio Augustana midt 
under udarbejdelsen. - Kort efter Danske Lovs autorisation ud­
sendtes det store patent om de reformertes religionsrettigheder 
(1684).
Udformningen fandt altså sted på et tidspunkt, hvor udviklingen i 
retning af tolerance var i fuld gang; men i denne tolerancens tid­
lige periode var den erhvervspolitisk motiveret; derfor kunne man 
endnu opretholde den hårde kurs over for rigets egne indvånere og 
derved opfylde kongens forpligtelse til at tage vare på undersåt­
ternes rettroenhed.

Den ortodokst opdragede PUFENDORF kunne naturretsligt ar­
gumentere for uniformitet i den eksterne gudsdyrkelse: han pålagde

[85] De nævnte forordninger findes i H. F. Rørdam: anf. skr. bd. III.
[86] C. O. Bøggild Andersen: Hannibal Sehested, Kbhn. 1946, bd. I pag. 63 f, 

jf. pag. 510 noto. jf. pag. 340.
[87] Rørdam, Dsk. Kirkelove III pag. 540.
[88] Henrich Ussing. anf. skr. I pag. 281 ff.



86 Jørgen Stenbæk

statens præster, (d.e. »qui publice constituti sunt ad sacra obeunda«) 
at støtte »vera de cultu Numinis dogmata«[89]. Indholdet af »vera 
dogmata« ville fremgå af den faktiske gudstjeneste, som statsmag­
ten skulle beskytte. Undersåtternes pligt til at følge statens ritu­
elle anvisninger beroede på det generelle princip, at man skulle ad­
lyde, fordi lovgiveren havde fastlagt dem: »præceptorum juris civi­
lis ultima ratio est quia legislator ita constituit«[90]. Lovgivnings­
retten var jo overdraget øvrigheden ved kontraktlig overenskomst.

Placeringen af de konfessionelle og kirkeligt disciplinære bestem­
melser i strafferetten stemmer derfor overens med naturretten i 
Pufendorfs udformning, for så vidt som de omfatter overtrædelser, 
der kan siges at høre under den externe gudsdyrkelse.

Derimod er forholdet mellem kirke- og strafferet mere problema­
tisk. I 2. bog har man hovedsageligt kompileret gældende bestem­
melser uden at tage hensyn til, at den ældre ret var fra en tid med 
andre retsfilosofiske og kirkeretslige forestillinger. Det gælder først 
og fremmest kirketugtsbestemmelserne. Opretholdelsen af en sær­
lig kirkelig disciplinærinstitution er yderst problematisk, i den ud­
strækning strafferetten borgerligt kriminaliserer de samme forse­
elser, som den kirkelige disciplin skal tage sig af.

Det drejer sig om 2. bogs 9. kapitel: Om Præsternis og deris 
Medhielperis Embede, og Kirkens Myndighed imod de Ubodfær­
dige«. Kapitlet er en reproduktion af kap. 2 i 1643-recessens første 
bog: »Nogle af de gudfrygtigste, oprigtigste, ivrigste og bedste 
Sognemænd« skulle »tilforordnis«; de »skulle til Christelig Skik og 
Myndighed at erholde være (præstens) Medhielpere og Bistandere. 
(§ 1); de burde »særdelis« have indseende »med saadanne Laster, 
som ellers ved sædvanlig Rettergang ikke saa beqvemmeligt er at 
afskaffe eller bevise«. Hertil regnes »Prædikens Forsømmelse, hel­
lige Dages Misbrug til Gilde, Drik, Dobbel, Gøglen, Fikten, eller 
andet saadant, Fraholdelse fra Sacramentet over et fierding, halft 
eller heelt Aar, idelig Sværen og Banden, Guds Ords Skiemt og 
Misbrug i Omgængelse, ond Forligelsesmaal imellem Egtefolk, som 
Uchristelig, uden billige Aarsager, sig imod hinanden forholde, saa 
og Forældre og Børn indbyrdis, Halstarrighed hos trolovede Folk,

[89] Pufendorf: De officio, (caput XVIII § 8 pag. 162 f.)
[90] Smsts. fortalen.



En kirkeretslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 87

som ikke ville lade sig sammen vie til Egteskab, lætf ærdig Skande- 
ren og Snak, lætfærdig Selskabs Besøgelse og Omgængelse, Ruffer  j, 
Fy Ider j og idelig Drukkenskab, Ubilig Fordeel i Kiøb og Sal, Ulov­
lig Aager, Gierighed, i Synderlighed Ungdommens Forførelse til 
Drik, Dobbel, Letfærdighed, overflødig Bekostning og Ødselhed«. 
Bekæmpelsen af disse laster skulle ske i hemmelighed, ». . . saa ... 
ingen deris Advarsel ilde optage, men for en Christelig Kierligheds 
Øvelse og broderlig Skyldighed holde« (§ 8). Straf midlet er lille 
(§ 10) eller stort (§11) band. Føler den bandlyste sig »i een eller 
anden Maade at være for urettet«, da kan der appelleres til Højeste­
ret. Afløsning kan ske ved »aabenbare Skrifte« (§ 17). - Endelig 
betones præsternes og deres medhjælperes tavshedspligt og -ret 
(§ 26).

To ting skal nævnes som kommentar til forbilledet fra 1629: 
1. røber indførelsen af ældsteråd reformert påvirkning (presby­
terium), hvad der da også skal have gjort biskop RESEN skeptisk. 
Men hans skepsis hævedes efter at BROCHMANN »havde leveret 
et varmt Forsvar for den nye Ordning«[91], 2. udtrykte den be­
stræbelse for aktivisering af lægfolket og betegnede dermed en for­
nyelse i forhold til det raadende, noget passive lutherske Kirke­
begreb« [92]. Da det drejer sig om kirkedisciplinen, og da BROCH­
MANN har ivret for indførelsen, er det nærliggende at antage at 
han benyttede trestandslæren i sin bestræbelse for at berolige Resen. 
(Dermed indvendes der naturligvis intet imod den gængse opfat­
telse, der ser reformert indflydelse som baggrund).

Men er der her tale om et praktisk udslag af trestandslæren, 
bliver forholdet til 6. bogs første tre kapitler problematisk, fordi 
kirkedisciplinen i så fald skal administreres af stænderne og ikke 
af regnum corporale. Kan en mere eller mindre hemmelig kirkelig 
»særdomstol« forliges med enevælden og den grotianske tanke om 
kirkefunktionærer uden selvstændige magtbeføjelser ?

Den detaljerede udformning af Danske Lovs kirke- og strafferet 
fandt sted samtidig og blev foretaget af VINDING. Man må altså 
regne med, at der lå en bevidst bestræbelse bag hans fordeling af 
kirke- og strafferetslige bestemmelser.

Han drog nytte af Pufendorfs sækularisering af Dekalogen; men

[91] Bjørn Kornerup i Den danske Kirkes Historie IV (Kbhn. 1959) pag. 256.
[92] Smsts.



88 Jørgen Stenbæk

desuden har andre hensyn spillet ind: 1. regeringens ønske om ikke 
at bryde med den kirkelige tradition, 2. ville man undgå kirkelig 
modstand mod hele lovkomplekset; ortodokse kirkefolk var i for­
vejen ængstede ved enevældens ubegrænsede magt på kirkelige om­
råder (præsteansættelser, synodalret, økonomisk magt etc.); 3. be­
tragtedes opretholdelsen af kirkedisciplinen traditionelt som sjæle­
sørgerisk middel. Derfor lod man kirkedisciplinen uantastet som 
kirkeligt myndighedsområde i trestandslærens tegn. Men inkon­
sekvensen kunne ikke undgås: også præster og sognemedhjælpere 
måtte blive øvrighedens håndlangere, ved eksekveringen af straffe­
rettens konfessionelle bestemmelser og ved eds- og helligdagslov­
givning ; kunne de da undgå at blive det også ved opretholdelsen 
af kirkedisciplinen ? I skrivelsen fra Ribe stifts gejstlighed og i den 
ortodokse ecclesiologi var det imidlertid omvendt: der skulle øvrig­
heden bistå på kirkens vilkår. Det var muligt at kræve dette, fordi 
den traditionelle kirkeret havde været bundet til stændersamfun­
det. Men nu var kongen blevet »det højeste og ypperste hoved her 
på jorden«; dermed var enhver form for selvstændig kirkelig myn­
dighed umuliggjort, og præsterne og deres medhjælpere blev kon­
gelige »funktionærer«. Derfor er kap. 9 i 2. bog også et stykke straf­
feret.

I 6. bogs kap. 13 er inkonsekvensen lige så åbenlys, idet man her 
fastsætter en kirkelig straf (»aabenbare Skrifte«) for overtrædelse 
af 6. bud i en strafferetslig sammenhæng.

Hele denne problematik befinder sig i spændingsfeltet mellem lu­
thersk ortodoks og moderne naturretsopfattelse. Det konfessio­
nelle og »fromme« islæt i strafferetten er kendetegnende for den 
enevældige konges vilje til at blive jordisk overhoved for den dan­
ske respublica christiana.

Men konsekvensen var, at man brød totalt med tanken om kirke­
lig institutionel selvstændighed. Ældsterådet var i 1629 i over­
ensstemmelse med den lutherske kirkeret, som gennem trestands­
læren havde arbejdet for en vis kirkelig autonomi. Men allerede 
dengang var systemet ikke holdbart: De forseelser, som rådet skulle 
tage sig af var sådanne »som ellers ved sædvanlig Rettergang ikke 
saa beqvemmeligt er at afskaffe eller bevise«: lovgivningen skulle 
effektivisere gældende kriminalret. Samtidig skulle den kirkelige 
domstol arbejde i hemmelighed; derved opretholdt man den almin­
delige reformatoriske sjælesørgeriske teori, at kirketugten skulle



PJn kirkerelslig vurdering af Danske Lovs 6. bog - strafferetten 89

tjene til opbyggelse for menigheden og den enkelte. I »Danske Lov« 
var der imidlertid ikke længere nogen tvivl: præsterne og deres 
medhjælpere var blevet den verdslige øvrigheds hjælpere.

SLUTNING
Ecclesia particularis - res publica christiana; den dobbelthed hav­
de luthersk kirkeret i praksis søgt at forene siden reformationen, 
og med Danske Lov fortsatte man denne tradition uden blik for, 
at der var tale om teoretiske modsætninger. Nu kom naturretten 
til som den tredie faktor. Ikke så sært, at enevældens ideologiske 
grundlag var fyldt med sprængstof.

Ved overgangen til det 18. århundrede udlagde Pufendorf s arv­
tager, den i Danmark forkætrede CHRISTIAN THOMASIUS, ab­
solutismens kirkeretslige konsekvenser : »Das lus circa sacra ist das 
höchste Regal weltlicher Obrigkeit«, men det omvendte gjaldt og­
så : »Das vornehmste Regal, das einem Fürsten circa sacra zukömmt 
ist das Recht, die Dissentirenden zu toleriren, und wider die Anti- 
Christlichen zu schützen«. Med rette har man kommenteret : »Darin 
meldet sich ... der staatsrechtliche Absolutismus zu Wort, der 
auch das Kirchenwesen unter seine Herrschaft - die einzige im 
Staate! - zu zwingen sucht und der Kirche deshalb ein eigenes 
Kirchenregiment versagt« [93].

Den danske kirkes primas, HANS SVANE, der havde været 
yderst aktiv på borgernes side ved statsomvæltningen, søgte at få 
indført en konsistorial kirkeledelse i Danmark. Forbilledet var de 
tyske landskonsistorier ; de tolkedes af ortodokse teologer som ari­
stokratiske kirkelige stænderrepræsentationer med blandet gejst - 
lig-verdslig sammensætning. Konsistoriet skulle føre tilsyn med 
kirke, kirkegods og skole, danne en gejstlig højesteret og udøve 
overcensur over alle trykte skrifter. Forsøget mislykkedes; ganske 
vist blev Danske Lovs censurbestemmelser henlagt til 2. bog; men 
bisperne blev kun inddraget ved censurering af teologisk litteratur. 
De øvrige bogkategorier henlagdes til de respektive fakulteters de- 
kanater[94]. Svane selv opnåede at blive ærkebiskop og præsident 
»in collegio consistoriale«; men ærkebispetitlen var personlig, og

[93] Ci tat og kommentar: so Klaus Schlaich: Der rationael Territorialismus, 
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Bd. 85. Kan. Abt. Bd. 54. 
Weimar 1968 pag. 273 f.

[94] Danske Lov 2.21.



90 Jørgen Stenbæk

præsident værdigheden forblev en tom titel: konsistoriet oprette­
des aldrig [95].

Luthersk ortodoksi og dens kirkeretslige grundprincipper lod sig 
ikke forene med en mere eller mindre klar naturretsligt begrundet 
enevælde. Men ortodoksien var enerådende teologi, da enevældens 
grundlæggende lovkompleks skabtes. I Danske Lov søgte man at 
forene det uforenelige, samtidig med at W AND AL prøvede at løse 
problemet gennem en teokratisk absolutisme, som var uforenelig 
med ortodoksiens kirkelige stænderaristokrati. Men naturretten 
var kommet for at blive. Derfor blev Danske Lov et inkonsekvent 
lovsystem uden entydig selvforståelse.

[95] C. O. Bøggild Andersen: anf. skrift pag. 300 f; 339 f.


