Inskriptionen
pa Oster Hornum fonten
Af Erling Rump

Under mit arbejde med de ostjyske »lovefonte«[1], som Macke-
prang med si stor interesse har behandlet i sin store bog »Dan-
marks middelalderlige debefonte« (D. M. D.), kom jeg ogsa til d.
Hornumfonten, der efter Mackeprangs inddeling hegrer til "Himmer-
land-Mariagertypen« (S. 214 f.). — Denne rummelige font er nzr-
mest formet som en udhulet kugle med vandret afskiret »kugle-
kalot«, saidan at randen danner en 7-8 cm. bred horisontal ring-
flade, ind- og udvendig omgivet af en ca. 1,5 cm. forsenket rand.

Fontens kubiske overflade er som de gvrige fonte i gruppen for-
synet med antitetiske lgverelieffer, to par, fig. 1. Imellem bagdelene
pa to af lgverne er indsat et menneskehoved med store udstaende
gren. — Reliefferne er nok primitive, men udtryksfulde og har en
meget fin overfladeforarbejdning.

Artiklen her omhandler imidlertid den inskription, som er ind-

hugget pa fontekanten. — Mackeprang omtaler den i D. M. D. s. 45:
»Pa grund af Stenens steerke Forvitring er det ikke lykkedes at lese
den fuldstendigt, men felgende synes dog ...... at kunne kon-
stateres med Sikkerhed :
»FONS - VITE - E --I LVMINE - TVO - VIDEBIM’ (?) LVM’
+ VD---- M - APVT-TE- - -«, altsd med Forkortelser og enkelte
Suppleringer: Fons vite e(st) i(n) lumine tuo videbim(us) lum(en)
+ ud-:-m aput--- te-- (og fodnote:) I Fons er kun Begyndelsen
af N og den nederste krelle af s bevaret. Ved — findes et Hul i Ste-
nen.«

Kort efter, at jeg havde leest denne meget spendende rebus, blev
min tanke ledt hen pa Salme 36,10, som synes at kunne passe gan-
ske godt til den ovenfor citerede latinske tekst. Vers 10 lyder:
»Thi hos dig er livets kilde, og i dit lys skuer vi lys.« Det var derfor
ngdvendigt at sammenligne med den tilsvarende latinske tekst i

[1] Rump, E.: Debefont — offerkar, Berlingske Aftenavis, 2-12-1958, kronik.




2 Erling Rump

Vulgata. Det viste sig straks, at det — p.g.a. den anderledes num-
merinddeling — her var salme 35, hvis vers 10[2] lyder: »quoniam
apud te est fons vite, et in lumine tuo videbimus lumen.« Dette passede
helt med det foreliggende, nar der blev taget hensyn til abbrevia-
tionerne og de bortspraengte stenpartier.

Nu var det sa opgaven at fa undersggt sagen pa stedet. — Her
viste det sig, at alt passede sire smukt til Vulgata, salme XXXV,
10. — Men det er overmade svert, for ikke at sige umuligt, at lese
teksten i almindeligt dagslys. Den kommer forst frem i strejflys i
morke, se fig. 2, og bedst i afstebning, hvor stobematerialet er ens-
farvet. Pa grundlag heraf var det muligt at opmale bogstaverne
med kenrgg og fastholde dette gennem fotografering, se fig. 3. —
Arsagen hertil er, at bogstaverne kun er ganske overfladisk ind-
hugget. — Jeg mener ikke, som Mackeprang, at stenen er staerkt
forvitret. Havde den veret det, havde der antagelig kun veeret
meget lidt tilbage at se af teksten. Endvidere ville hele fonteover-
fladen med billedrelieffer vaere medtaget, men det er der ikke tegn
pa. — Derimod er det klart, at der pa enkelte steder er bortsprengt
stenfliser af fonteranden, sa teksten er blevet beskadiget, siledes
som ovenfor refereret i Mackeprangs fodnote, tildels N og S. Dette
gelder ogsa D i APUD. Endvidere er der sket en storre afspreeng-
ning svarende til -E (T IN) LVMINE TVO-, hvor det i parentes
stdende er helt borte, med naturlig plads til majusklerne (T IN)
uden abbreviationer og ikke som foreslaet i DMD: I (alm. abbre-
viation for IN).

Det i D.M.D., s. 45 naevnte hul er cylindrisk, 2. cm. i diameter
og 1 cm. dybt. Det er ngje indpasset i teksten, se fig. — 2-3. Med
ca. 1,5 cm. afstand fra sidste bogstav i TVO og forste i VIDEBIM:
Da hullet endvidere er anbragt efter ordene: lumine tuo og har en
form, der er meget velegnet til at bere en vokskerte, er det ind-
lysende, at det har fungeret pa denne méade. Det ma derfor vaere
helt klart, at dette hul er blevet indhugget samtidig med inskrip-
tionen, som i sin helhed er: 4+~ QVONIAM APVD TE EST FONS
VITE - E(T IN) LVMINE TVO e VIDEBIM LVM. Som omtalt
er bogstaverne, der alle er majuskler, ganske let indhuggede i den
svagt knudrede granitflade og derfor meget vanskelige at lese.
Det ma saledes antages, at de oprindelig har veret optrukne med
farve.

[2] Biblia sacra juxta vulgatam, Liber psalmorum, Ps. XXXV, 10.















Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 3

Den, som anbragte teksten, har kendt sin Vulgata, ligesom stav-
ning og grammatik er ganske korrekt, hvilket jo langt fra er til-
faeldet i vore gvrige middelalderinskriptioner. Skribenten i &.Hor-
num mé derfor have varet gejstlig, preest eller munk. De var jo de
eneste, der i middelalderen kunne skrive og leese latin. Til gengzeld
har han ikke veret nogen fremragende billedhugger. Majusklerne
er rigtige nok men er indhugget temmelig ubehjelpsomt — de er
ikke lige store, som de korrekt skulle have veret, og kommer drat-
tende henad den cirkulere grundlinie. Anderledes hos den kyndige
middelalder-billedhugger, som huggede efter et forleg, hvis bog-
staver endsige mening han ikke forstod. Han vender af og til bog-
staverne forkert, men de er tydeligt indhugget og star billedmsessigt
smukt, selvom linieforing og egalitet ofte svigter[3], se f.eks.
Bjaresjo-fonten i Sydskane, fig. 4.

I ¥.Hornum er der en skzrende kontrast mellem det hindelag,
hvormed fontens reliefudsmykning er gjort, og det hvormed rand-
indskriften er formet. Indskriften ma derfor anses for at veere
yngre end selve fonten. — Hvad skribenten har manglet i handelag,
har han til gengzld haft i teologisk forstaelse og symbolik. Bedre
skriftsted kunne vel ikke s®ttes omkring et dabsvand set udfra den
kristne tro. —

Skribenten har tilfulde forstaet, hvad det her drejede sig om.
Man mé ikke glemme, at det er et gammeltestamentligt skriftsted,
som er anvendt til at betegne den kristne dab.[4], et nytestament-
ligt sakrament. Skyldes denne anvendelse en indre inspiration eller
en pavirkning udefra ? —

Lad os et gjeblik se pa, hvad daben var og beted i middelalderen.
— Dab var sacramentum initiationes, d.v.s. det forste og grund-
leggende sakramente, hvormed kirken medte mennesker, voksne
eller born. At man var debt var tegnet pa, at man var gaet over til
den kristne tro. —

Daben var nedvendig for at blive frelst, ihvert tilfeelde for at

[3] Skénes Medeltida Dopfuntar (SMD): Tynell, Lars 1913-21, s. 51 og sm. sted
indskr. s. 185 f.

[4] Et ikke ukendt feenomen i oldkirkens missionsvirksomhed, hvor man ferst
maétte forkynde Det gamle testamentes Gud som himlens og jordens skaber, bortset
herfra var naturligvis jeder i Israel eller diasporajsder rundt omkring i det romerske
rige, for derefter at forkynde Jesus Kristus som menneskenes frelser. Kristendom
og Imperium Romanum: (KIR): Christensen, Torben, 1969, s. 48-50.



4 Erling Rump

opna fuld salighed.[5] — Derfor var det ogsa kirkeretsligt rigtigt
at blive dgbt. Daben skulle helst foretages af en prast, men kunne
dog i negdsfald foretages af hvem og hvor som helst. — Man ma her
teenke pa middelalderens store spedbernsdedelighed og de vanske-
lige transportforhold. — Serlig vigtig var dabsformen, som ind-
prentedes overalt, hvor ngddab fandt sted: Ego te baptizo in nomine
Patris et Filiv et Spiritus sancti. De eldste dabsterminer var ferst
og fremmest paske- og pinselgrdag, men allerede i oldkirken herer
vi ogsd om dab ved jul og epifanien, ved St. Hans dag 0.s.v.[6]

I middelalderen var det skik og brug ved diben at nedsznke
tmmersto eller submersio, d.v.s. hel eller halv neddykning tre gange
i Faderens, Sennens og Helligindens navn.

Forst i 1200-tallet begyndte man at gse dabsvandet over barnets
hoved: infusionsddb eller besprangning: aspersio, der dog ferst
blev almindelig i 14-1500 tallene[7]. En udmarket illustration ses
pad Tamdrupfrontalet: »Harald Blatands dab« (De gyldne altre,
se D.M.D. fig. 6) — den foregir i en rummelig tratende, da det
drejer sig om en voksendab[8].

Dabsritualet fik tidlig i oldkirken en rig udformning. Allerede
hos Tertullian (ca. 200) omtales adskillige ceremonier. Dette hen-
ger sikkert sammen med dabens centrale stilling i kirken, men ogséa
en vis tilpasning til den antikke hellenistiske kulturverden[9].
Middelalderens lange og omstaendelige dabsritual skyldes en sam-
mensmeltning af forskellige gudstjenester, der i oldkirken blev
udgvet til forskellige tider.

I middelalderen havde hvert stift dets egne ritualbeger. — I
Danmark kender vi siledes dabsritualet fra Liber agendarum
ecclesie et diocesis Sleszwcensts (LASI), tr. i Paris 1512 samt Manu-
ale curatorum secundum wusum ecclesie Roskildensis, tr. i Kbh.

[5] Kulturhistorisk Leksikon f. Nordisk Middelalder (KLNM): III sp. 414.

[6] Der Taufgottesdienst, Leiturgia V, 1970. (Johs. Stauda-Verlag) (DT), se
8. 172 m.m. KLNM III sp. 414.

[7] Hemsjomanualet (HM), Johansson, Hilding. Samlingar och studier till
Svenska kyrkans historia: 24. Lund 1950, s. 86-87. KLNM: III sp. 415.

[8] I Ermoldus Nigelius’ digt om kong Harald Blatands dab (skriftet udg. af
selsk. f. historiske kildeskrifters overszttelse, XLI, 1886, i Hans Olriks metriske
oversattelse s. 25) tales der ikke om lysgivning til neofytten, men der tales en del
om andre skikke, hvide kleder, vand fra kildens veld, salve og olie m.m.

[9] KLNM, III, sp. 416.



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 5

1513[10]. Begge disse boger stammer fra langt sldre handskrifter.
Notmark-manualet (NM), 14-arhundrede fra Als er et handskrift,
der indeholder dabsritualet. (Ny udg. 1970: The Manual from
Notmark.)

Forste del af daben foregik udenfor kirkerummet, som regel i
vabenhuset. — Disse ceremonier stammer fra katekumenatet.
Praesten spurgte forst flere gange fadderne om barnets navn,
Nomendatio, en reminiscens fra oldkirkens praksis. Derefter fulgte
uddrivning af onde ander, da dabskandidaten ansids for at sta
under djevelens magt. Videre dndede preesten tre gange pa barnets
ansigt, sufflation, ledsaget af ordene: Recede diaboli og Exi ab eo
(ea)[11].

Herefter primsigning, d.v.s. ferste modtagelse af korsets tegn.
— Derpa fik barnet salt i munden (visdommens salt). Endvidere
fulgte en lang rekke exorcismer: Ergo maledicte diaboli. Exorciso
te immunde Spiritus. Audi maledicte Sathana. Herefter fremsagdes
Deus immortale presidium og flere andre bgnner. — Oplesning af
evangelium infanttum Matt: 11, 25-30 og Matt: 19, 13-15 blev
forst almindeligt i lobet af 1100-talet.[12]

Efter lesningen kom Credo og Pater noster. — Den neeste del af
ritualet blev indledt med nye exorcismer: Nec te latet Sathana.
Derpa fulgte apertio aurium, idet grene og nasen blev bergrt med
spyt, ledsaget af ordene: Effata quod est aperire, Mark: 7, 34.
Forst derefter gik man ind i kirken. Hvis dabsvandet ikke i for-
vejen var indviet paskelordag med en benedictio fontis, blev der
gydt frisk olie og krisma i fonten: infundationes crismatis et ole:.
— Efter at fadderne pa barnets vegne tre gange havde afsvoret
»djevelen og alle hans gerninger¢, indviede presten barnet til en
sand kristen stridsmand ved at stryge bryst og skuldre med den
hellige olie. — Fadderne besvarede derefter de tre spgrgsmal om
troen (T'raditio symboli og Redditio symboli).

Herefter fulgte selve daben, d.v.s. tre gange neddykning i fonten,
som tidligere anfort i Faderens, Sennens og Helligindens navn.
Endelig fulgte salvningen med krisma (I Johs. 2, 20), hvorefter

[10] Begge nyudg.: Freisen, Paderborn 1898. Se: Dansk Theologisk Tidsskrift
(DTT), Ottosen, Knud: Danske middelalderlige dabsritualer, 1/70 s. 31.

[11] KLNM, III, sp. 416 f.

[12] KLNM, III, sp. 417, HM, s. 81.



6 Erling Rump

barnet blev ifert hvid dabsdragt — en sidste rest af katekumenatets
hvide dabskleder.[13]

Som afslutning blev dabsbarnet eller en fadder pa dettes vegne
trykket et breendende lys i handen med ordene:
vAccipe lampadem ardentem et irreprehensibilem|custodi baptismum
tuum: vt cum venerit dominus ad nuptias possis ei occurrere in aula
celestt cum omnibus sanctis turs[14] vt habeas vitam eternam: et viuas
cum christo in secula seculorum Amen.

Og som afslutning:
Pax tecum. Vade in pace.
Fides tua saluum te faciat. Amen[15].

Selvom der i middelalderen var variationer i dabsritualerne i
alle de nordiske stifter, var hovedindholdet i teksterne og skikkene
dog stort set det samme[16]. Den storste indflydelse kom fra Tysk-
land. — Af og til s& man dog ogsa fransk og engelsk pavirkning.

Forst ved Missale Romanum, der blev fastslaet i 1570 efter
Tridentinerkonciliet under den katolske modreformation, blev al
nadverliturgi og ritual ensrettet i hele den latinske kirke. — Men
forst efter at kurien i Rom havde rejst krav om ensartethed, blev
det efter mange forsgg til virkelighed ved Rituale Romanum
1614[17]. — Reformationen havde da forlengst holdt sit indtog i
Danmark (1536).

Tilbage til O.Hornum fonten. — Det under inskriptionen omtalte
lys-hul har altsé i hej grad her sin plads i daben, hvor lyset, som
omtalt, herer med som afslutning pd det middelalderlige dabs-
ritual og gor det den dag i dag.

Under mit arbejde med de gamle latinske ritualer fik jeg den
tanke, at inskriptionen pa @.Hornum fonten maske kunne findes
i middelalderteksterne. Pa forhand vidste jeg fra katolske gejstlige
at den ikke fandtes i Missale Romanum. Efter en del sggen havde
jeg heldet med mig. I LASI star under: Caput I11: In vigilia pasche
et penthecostes ad benedicendum fontem cantetur Hymnus.[18]

[13] HM, s. 87, KLNM, III, sp. 418 og DTT: 1/70, s. 38.

[14] The Use of Lights in Christian Worship. S.P.C.K. Dendy, D.R. (London
1959) (TULChW): Cap. VIII s. 123, som brudepigerne i Matt: 25, 1-13.

[15] LASI (Freisen, s. 51) og DTT: 1/70 s. 38.

[16] KLNM III sp. 419 og HM s. 53.

[17] HM s. 53.

[18] LASI (Freisen: s. 8), NM (1970: s. 90), HM (1950: s. 79), G. M. Drewes:
Lateinische Hymnendichter des Mittelalters, L, s. 242 f., Manuale Lincopense:
(Freisen 1904), s. 110 f., Manuale Aboense (Freisen 1904) s. 256 f., m.fl. Udferlig
litt. henv. findes i KLNM III »Dop«.



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten T

[Ro] Rex sanctorum angelorum,
totum mundum adiuva.

1. Ora primum tu pro nobis,
virgo mater germinis,
Et ministri patris summs,
ordines angelice.

2.  Supplicate Christo regr,
cortus apostolici,
Supplicetque permagnorum
sanguis fusus martyrum.

Rex sanctorum angelorum.

3. Sancte Galle, pater alme,
tuo fac oramine
Quo dignetur his festivis
interesse gaudiis —

[19]

4. Implorate, confessores
consonaeque virgines,
Quo donetur magnae nobis
tempus indulgentiae.

Totum mundum adiuua.

5. Omnes sancti atque tusts,
V08 precamur cernut,
Ut purgetur crimen omne
vestro sub oramine.

Rex sanctorum angelorum.

6. Huius, Christe, rector alme,
plebis vota suscipe,
Qui plasmasti protoplastum
el genus gignentium.

[19] Tredie vers findes kun omkring St. Gallen som en specialitet, der er udgéet
andre steder. — Drewes: L, s. 242, fodnote nederst.



8

Erling Rump

[Sequentem versum sacerdos cantabit ter faciendo cum manwu crucem
in fonte.]

7.

9.

10.

Fac interna fontis huitus
sacratum mysterium,
Qui profluxit cum cruore
sacro Christi corpore.

Rex sanctorum angelorum.

Mitte sanctum nunc amborum
spirttum paraclitun

In hanc plebem, quam recentem
fons baptismi parturit.

Totum mundum adiuva.

Ut laetetur mater sancta
tota nunc ecclesia

Ex profectu renascentis
tantae multitudinis.

Rex sanctorum angelorum.
Praesta, patris atque nats
compar sancte spiritus,

Ut te solum semper omni

diligamus tempore.

Totum mundum adiuva.

Versiculus:

Praesten:

Domine apud te est fons vite.

Koret svarer:

Et in lumine tuo videbtmus lumen.

Efter det sidste vers stir vor fonteinskription som versiculus.
Dog begynder det ikke som i Vulgata med QVONIAM, men med:
DOMINE apud te est fons vite. Et in lumine tuo videbimus lumen. —
Denne hymne, som altsid er udeladt i Missale Romanum, var vel-
kendt i ritualbgger fra nordisk middelalder, se [18] forst og frem-



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 9

mest handskriftmanualet fra Notmark (NM), Odense stift, og LAS]I.
Alle mangler St. Gallen verset no. 3, og HM har kun de tre af ver-
sene (1, 2 og 4). — Se nermere under[19]. Alle steder efterfulgt
af det navnte slutversiculus: Domine apud te est o.s.v. G.M.
Dreves: Lateinische Hymnendichter des Mittelalters: L, s. 242-243
har alle vers men mangler versiculus. Som forfatter nevnes, dog
med forbehold, Ratpertus, St. Gallen, ded efter 884.

Hymnen blev sunget paskelordag og pinselordag ved dabs-
vandets indvielse. Disse var i oldkirken de dage, hvor katekume-
nerne fortrinsvis blev dgbt af biskopperne.

Da der efterhanden var mange, som skulle debes, begyndte man

lordag eftermiddag og fortsatte til midnat, ja til helt hen p4 morgen-
stunden.
Gudstjenesten pa paskelordag falder i flere dele. Forst indvies den
nye ild og paskelyset som billede pa Christi opstandelse, thi han er
Karlighedens ild og Verdens lys. Derefter falger leesningen af tolv
profetier fra det gamle testamente. Ved indvielsen af dabsvandet
og den derpa i gamle dage folgende dabshandling mindes vi om,
at de kristne er begravede med Christus i daben til deden og skal
opstd med ham til livet. Herefter synges Litaniet til alle Helgen,
og der leses dagens messe, under hvilken klokkerne, der har tiet
siden Skaertorsdags Gloria, atter lyder. Endelig slutter gudstjene-
sten med den hgjtidelige Vesper[20].

En kortfattet beskrivelse af disse liturgiske handlinger vil vaere
hensigtsmeessig for forstaelsen af vort emne. —

Udenfor kirkederen begynder preesten og diakonen benedictio
ignis novi. Der slas ild pd gammeldags vis med stal og sten. —
Stenen er et billede pa Kristi grav, og gnisten er billedet pa Kristus
verdens lys, der gik frem af klippegraven. — Efter at noget kul er
teendt med den nye ild, indvies denne: »Novum hunc ignem san
+ ctifica.«

Paskelyset indvies. I forvejen er indgraveret 5 huller (quingue

. - . 1 .
foramina precauata) i paskelyset, s& de danner et kors 425. I disse

fordybninger anbringes fem reogelseskorn som tegn pa Jesu fem
vunder. — Prasten tender nu paskelyset som tegn pa Jesu opstan-
delse ved en mindre kaerte, som igen er teendt ved den nye ild med

[20] Afsnit er citat fra »Messebogen« pa latin og dansk, Kbh. 1926, s. 433.
De folgende latinske stykker er citeret fra LASI.



10 Erling Rump

ordene »Qui licet diuisus in partes, mutuati tamen luminis detrimenta
non novit.«

Processionen og paskelovsangen. Alle lys i kirken er slukket.
Diakonen lofter nu paskelyset hojt og synger staende: »Lumen
Christi« og menigheden svarer: »Deogratias«. Processionen af de
gejstlige fortsetter op gennem kirken, medens alle lys i kirken
teendes.

De gejstlige fortsztter op i koret, hvor diakonen stiller paske-
lyset i midten. — Herefter synger han paskelovsangen, efter tradi-
tionen tilskrives den hellige Augustin, medens alle star op:

vEzxultet iam angelica tuba celerum.«
Herefter folger den ssedvanlige preefation.
Vere dignum et justum est,

invisibilem Dewm Patrem ommnipoténtem
Filivgmque ejus unigénitum, Dominum
nostrum Jesum Christum, toto

cordis ac mentis afféctus-et vocis
ministerio personare. - - - - -

Senere beder man Den almaegtige modtage aftenofferet af rogelse
og samtidig frembzres det hellige vokslys, der er biens verk, at
dette lys — viet til hans navns sre — ma vedblive at brende. - - -

Efter denne lange lovprisning felger profetierne, som forbinder
det foregaende med benedictio fontis. Disse leesningers antal kunne
variere fra fire til tolv. De stod almindeligvis at lese i missalet,
og udvalget varierede meget fra stift til stift. Missale Romanum
har bl. a.: I profeti: Skabelsesberetningen (1.Mos. 1,1 — 31 og 2,1 - 2),
IT profeti: Syndfloden (2. Mos. 14,24 — 31 og 15,1), IIT profeti:
Isaks ofring (1. Mos. 22) og IV profeti: Overgangen over det rode
hav (5. Mos. 32,1 — 4). — Men tilsammen danner de den typologiske
baggrund for dabsvandets indvielse og daben. — ITkke mindst i I
profeti, hvor der i skabelsesberetningen tales om verdenshavet og
lysets tilblivelse. Efter profetierne gik man i procession mod dgbe-
fonten, der som tidligere neevnt stod lige indenfor kirkederen. —
Til processionen var visse hymner foreskrevet, men traditionen var
steerk pa det enkelte sted. — I zldre tid brugte man allehelgens-
litaniet (litania omnium sanctorum) ved processionen til debe-
fonten. —

I Tyskland, sandsynligvis i Salzburg stift, fremkom den for om-
talte hymne: »Rex sanctorum angelorum«. Denne hymne blev stad-



Inskriptionen pd @ster Hornum fonten 11

feestet til kirkeligt brug af pave Nicolaus III i slutningen af 1200
tallet[21].

Hymnen var serlig almindelig i Sydtyskland, men spredte sig hur-
tigt til andre lande, saledes ogsa til Norden. Alle steder blev den
anvendt under processionen ved dabsvandets indvielse (ad descen-
sum fontis).

I Liber agendarum fra Slesvig findes den med ni af de ti vers.
— Flere nordiske middelalderlige manualer og missaler har optaget
»Rex sanctorum«, som oftest afsluttet med: Domine apud fons - -,
men mange steder kun med ferre vers — i HM f.eks. kun tre.
(I Hemsjo kirke var der ikke langt fra koret til debefonten). Tid-
ligere havde man anvendt allehelgenslitanien, men senere er begge
hymner blevet brugt ogsa i forening ved benedictio fontis[22].

Der var nasten altid variationer af anden art imellem de nor-
diske manualer eller agender, sisom skrive og stavemade, ombyt-
ning og udeladelse af responsoriet, ord m.m.

Men tilbage til paskelordagsmessen i Liber agendarum fra
Slesvig:

Oremus.

O Mnipotens sempiterne deus.
adesto magne pietatis tue
manesterijs: adesto sacramentis:
Praesten beder videre, om Sgnnens 4nd mé komme til folket, der
skal fgdes Gud af debefonten.
Og senere:

Vere dignum et tustum est equum
et salutare. Nos tibi semper et
vbique gratias agere. - - - - -
etiam ad preces nostras aures tue
pietatis inclines.

1. (NM har her: [Hic suffla modo crucis][23]).
Deus cuius. spiritus super aquas inter
ipsa mundi primordia ferebatur:
ut iam tue virtutem sanctificationis
aquarum natura conciperet.

[21] HM, s. 126 nederst.
[22] HM, s. 127.
[23] NM 1970, s. 91, linie 20.

2 Kirkehistoriske Samlinger



12 Erling Rump

ctuitatem tuam fontemque baptismatis
aperis toto orbe terrarum gentibus
tnnouandis vt tue maiestatis tmperio
sumat vnigeniti tui gratiam de
spiritu sancto.

I1. [Hic diuidat aquam in modum crusis
cum manu quatuor digitis pollice +
erecto.]
Qui hanc + aquam regenerandis hominibus
preparatam | archana sut luminis
ad mixtione fecundet | vt sanctificatione
concepta ab immaculato diuini fontis
vtero: in nouam renatam creaturam progenies
celestis emergat. Et quos aut sexus in
corpore aut etas discernit in tempore:
omnes in vnam pariet gratiam
mater infantiam.
Videre bedes: at disse, af fontelivmoderen fgdte bern, ikke
ma rammes af djevelens ondskab, der truer alle vegne.

III. [Hic iterum tangat aquam manu in modum
crusis dicens:)

Sit hec sancta + et tmnocens creatura
libera ab omni impugnatoris incursu et
totius mequitie purgata discessu.

Per deum sanctum + qui te in principio
verbo separawit ab arida

qut te de paradiso manare.

IV.  [Hic effundat aguam in hunc modum extra oras
baptisteric Primo ad orientem. Secundo ad
occidentem. Tertio ad aquilonem. Quarto
ad meridiem.]



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 13

et in quatuor fluminibus totam terram

rigare precepit. - - - - -

christum filium eius vnicum dominum .
nostrum qui te in chana galilee signo

ad mirabili sua potentia conuertit

n vinum.

V. (Hic effunditur vinum per modum crusis
de ampulla.]
Qur pedibus super te ambulauit et a
tohane in iordane in te baptizatus est. - - - -
Ite docete omnes gentes baptizates eos.
In nomine patris et filij et spiritus sancts.
[Hic mutet vocem quass legendo.]
Hec nobis precepta seruantibus.

VI.  [Hic ter sufflat dicens.]
Tu deus + clemens adesto. Tu benignus
+ aspira. Tu has + simplices aquas
tuo ore benedicito
Efter at prasten har lest denne tekst tre gange, fortsetter
han messen og beder om de dgbte sjexles renselse.
[Submissa voce sine notis dicat.]
Per dominum nostrum iesum christum etc.

VII. [Hic sacerdos deponat cereuwm in fontem faciendo
cum cereo tale signum cantando.)

b

NP

Descendat in hanc plenitudinem fontis

virtus spiritus tus.

[adiungat statim submissa voce dicendo]
Totamque aque huius substantiam regenerandi
fecundet effectu.

VIIL. [Et sufflet aguam in modum crusis.
Secundo cantet.]
Descendat etc. - - - - -



14

IX.

Erling Rump

[statimque]
Totamque aque - - - - -

[vt prius, sufflatque in aquam vt

prius Tertio.]

Descendat: - - - - - -

[dicatque.]

Totamque aque - - - - -

Til sidst synger han om syndernes aftvatning, s mennesket
atter kan fremsta rent og uskyldigt, fornyet i sin oprindelige
herlighed.

Per eundem dominum nostrum tesum

christum filitum tuum qur tecum viuit et regnat

in vnitate spiritus sancti deus per omnia

secula seculorum Amen.

[Postea thurificetur aqua baptis.

Hic mittat crisma in fontem in modum
crusis et dicat.]

Sancti + ficetur ad orientem.

Et fecum + detur ad occidentem

fons 4 uste ad aquilonem.

hoc salutifero + crismate ad meridiem.
In nomine patris: et fillis: et spiritus
sancti Amen.

[Uerum est st crisma adest Si non:
tunc imponetur congruo die post.
Deinde cantatur letania vt sequitur.]

Nar man arbejder med @.Hornum inskriptionen bliver man
hurtigt klar over, at den »arkitektonisk« fremtraeder pa en serlig
made. De to verslinier adskilles ved to tegn, som begyndelse og
afslutning et kors og i midten en prik. — Korset og prikken ligger
diametralt modsat hinanden i cirkelringen, svarende til fonte-
randen. D.v.s. at denne diameter deler fonten og teksten i to halv-
dele, der indeholder hver sin verslinie. Endvidere er lyshullet an-
bragt pa midten af den anden cirkelbue. — Det diametralt modsatte
punkt svarer omtrent til ordet TE, der befinder sig nogenlunde
udfor mellemrummet mellem to lgvehoveder. Fig. 1.

Helt geometrisk ngjagtigt er det ikke, men det er dog klart, at



Inskriptionen pd @Oster Hornum fonten 15

denne opbygning af teksten ma veere bevidst og tilsigtet. Man for-
nemmer, hvorledes tekstforfatteren, som ogsa har planlagt og ind-
hugget majusklerne, har bestrabt sig for at fa puslespillet til at
passe. — Der er i forste halvcirkelbue 24 majuskler og i den anden
23 + et lyshul, der nogenlunde svarer til en majuskelplads, d.v.s.
ialt 24 — altsd samme antal i begge bue-halvdele.

Mellemrummene mellem ordene er der ikke taget hensyn til,
det hele gar nermest i et. I 3’ kvadrant er der 13 bogstaver, d.v.s.
overvaegt — det er pa forhand givet af hensyn til symbolikken. I
sidste kvadrant har det knebet med at fa det til at passe, derfor
abbreviationerne, men sa har det til gengeeld veeret ved at blive for
smat med bogstaver, hvorfor slutnings-o-erne er gjort bredere, og
den mod venstre vendende korsarm i korstegnet er gjort lengere
for at udfylde det opstiede tomrum. Formentlig har tankegangen
veeret folgende: Forst er den mest presentable udvendige flade
pa debefonten valgt: de to antitetiske lover. Midten af mellem-
rummet mellem deres hoveder svarer til E’et i TE. Lyshullet an-
bringes diametralt heroverfor, saledes at lyset vil spejle sig i dabs-
vandet, nar man star foran de to lovehoveder. — Resten fglger geo-
metrisk af sig selv, idet man finder den diameter, som er vinkelret
pa den forstnevnte. Fig. 3.

Meningen med det hele er, som altid i sancta ecclesia katholica,
at forsteerke symbolikken. Teksten: Quoniam apud te est fons vite
er indlysende pa en dgbefont, og et in lumine tuo e videbimus lumen
er lige si oplagt, nir man anbringer en tendt kerte midt i skriften,
efter lumine tuo si den kan spejle sig i vandet og derved billedlig-
gore ordenes dobbelthed i teksten: i dit lys skuer vi lys.

Nar jeg har refereret benedictio fontis, er det for at vise, hvor
ngje tankegangen heri danner baggrund for ¥.Hornum fonten og
dens inskription.

Leser man de gamle tekster fra paskevigilien, m4 man beundre
den skenhed og inderlige fromhed, hvormed de er forfattet. Per-
lerne imellem dem bliver dog dabsvandets indvielse, og fontein-
skriptionen i ¥.Hornum drages derved ind i samme plan.

Rent symbol-teknisk danner ogsd de to for omtalte diametre,
vinkelret p4d hinanden staende, et kors, hvilket ganske svarer til
liturgien: benedictio fontis, hvor der ikke mindre end 10 gange
(markeret I — X)) refereres til en handling, som ggres ad modum
crusis. Men desuden er korset orienteret efter verdenshjernerne:
IV og IX, hvor de fire paradisfloder flyder ud til hver sit verdens-



16 Erling Rump

hjerne. Da solen star op i est, hvorfra man venter Herrens gen-
komst, er det naturligt, at fonten star orienteret efter verdens-
hjornerne med den tendte keerte, lumen Christi, vendt mod est
(Matt. 24,27). Udover disse ti nevnte tilfeelde skal erindres hand-
lingsindskuddet mellem vers 6 og 7 i »Rex sanctorum« (s. 9), hvor
preesten tre gange skal sla kors i vandet med handen. —

Allerede i oldkirken blev dabsbassinet eller dgbefonten symbo-
liseret pa to mader. Enten skete det som graven, Romerbrevet 6,
3-5: »Eller ved 1 ikke, at alle vi, som blev dgbt til Kristus Jesus,
blev debt til hans ded ? Vi blev altsa begravet med ham ved daben
til deden, for at, som Kristus blev opvakt fra de dede ved Faderens
herlighed, saledes skal ogsa vileve et helt nyt liv. Thi vi er sammen-
voksede med ham ved en ded, der ligner hans.«

I middelhavsomradet er gjort adskillige arkaologiske fund af
meget gamle korsformede baptisteriebassiner, hvor katekumenerne
i daben blev symbolsk korsfaestet, ded og begravet (immersio) med
Kristus men genopstod (emersio) med ham (Kolossenserbrevet 2,
10-12). — Eller ogsa er fonten blevet opfattet som moders liv,
Johs. 3, 3-5: »Sandelig, sandelig siger jeg dig, ingen kan se Guds
rige, hvis han ikke bliver fodt pad ny.« Nikodemus siger til ham:
»Hvorledes kan et menneske fodes, nar det er gammelt. Det kan da
ikke for anden gang komme ind i sin moders liv og fodes %. Jesus
svarede: »Sandelig, sandelig siger jeg dig, ingen kan komme ind
i Guds rige, hvis han ikke bliver fodt af vand og and.« samt Johs.
1, 12-13[24].

Den sidste méade at se fonten pa kommer steerkt frem i benedictio
fontis, hvor meget handler om Helligindens guddommelige be-
frugtning af det uplettede sked (debefonten): concepta ab tmma-
culatio diuini fontis utero. Det skal n@vnes, at vi i Danmark har en
uterusfont i V. Egede, meget interessant behandlet i Kirkehisto-
riske samlinger 1970 af Frans Carlsson: Mater Ecclesia — et tolk-
ningsforseg af debefonten i V. Egede kirke. — Som jeg senere vil
omtale pa anden made, er ogsa hele »mysteriet« her sggt anskuelig-
gjort ved brug af menneskelige billeder. Dette gelder saledes paske-
lysets neds@nkning i fontevandet tre gange, hver gang lidt dybere.
Tre gange bedes ogsé, forst med hviskende, senere med stigende
stemme, om at Helligdndens kraft ma komme ned i debefontens
vand og befrugte det med genfedelsens kraft. Lidt senere udgydes

[24] Bedard, Walter M.: The Symbolism of the Baptismal Font in Early Chri-
stian Thought, Washington 1951, s. 2 f.



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 17

crisma in modum crusis mod de fire verdenshjorner. Fra gammel
tid har dette skulle symbolisere den befrugtende sed. Mere enkelt
kan det vel neppe billedliggeres. — Kirken er her som altid, nar
den er bedst, meget menneskelig — i lighed med dens stifter nar
Han fortalte lignelser.

Umiddelbart kunne man jo nok idag fristes til at udbryde et:
»Honi soit, qui mal y pense«. — Ihvert fald de @ldre af os. Men
sddan var tankegangen ikke i middelalderen, hvor man var langt
mere realistisk. Noget andet er, at hele dette frugtbarhedsindslag
og exorcismerne sandsynligvis er levn fra hedensk tid.[25] Pro-
blemet behandles meget indgaende og interessant af C. G. Jung
i »Psykologi og religion« (oversat fra »Psychologie und Religion«
(Rascher Verlag, Ziirich)), kap. III: Et naturligt symbols historie
og psykologi. Benedictio fontis ritualet nzvnes specielt s. 116
(Gyldendals uglebgger 1968). — Se endvidere TULChW: Cap VIII
s. 124 »or may ultimately have derived from the pagan purification
ceremonies described earlier. - - -«

Efter disse betragtninger vil det vaere naturligt at teenke pa,
hvorfra inskriptionsforfatteren har faet sin inspiration. Det kunne
veere fristende nok at tenke, at han var en god teolog, der kendte
sin Vulgata godt, s& ideen var vokset ud af hans egen personlighed.
Dette er dog nappe tilfeldet. — Som sagt har hymnen »Rex sanc-
torum« med sit slutversiculus, der nasten er identisk med indskrif-
ten, veeret godt kendt rundt omkring i middelalderens forskellige
stifter, med Sl. ritualet og NM (hjemhgrende i Odense stift) som
de nermeste, for . Hornum, kendte tilfzlde.

Endvidere ma det fremhaves, at indskriften er opbygget med
henblik pa benedictio fontis. — Lyset kan naeppe vere det store
paskelys, som er langt storre og identisk med fontelyset, som star
ved siden af, men antagelig den mindre kerte, som neofyten far
overrakt af prasten. Dens tykkelse passer godt til hullet i fonte-

e

[25] DT, s. 260: Fremde Einfliisse, aus gallikanischem Gebiet und dem Osten,
sind in verschiedenen Etappen mit altromischen Traditionen zu einer nicht leicht
durchschaubaren Verbindung von Exorzismen, Segnungen und Anrufungen ver-
schmolzen worden, die am Ende als eine grosse Epiklese iiber dem Wasser erscheint.
Spitere Riten wie die Einsenkung der Osterkerze, Eingiessen des Chrisma, des
Anhauchen des Wassers und die Kreuzzeichen iiber ihm sollten diesen Eindruck
noch verstérken. Insoweit ist der Weg der Wasserweihe in Rom durchaus der
Entwicklung im Orient zu vergleichen. Der Unterschied tritt erst heraus, wenn
wir nach der Bedeutung der Wasserweihe fiir die Taufe fragen. Das wird aber noch
nicht in der alten Kirche, sondern erst im Mittelalter deutlich werden.



18 Erling Rump

randen. — Endvidere er den beskrevne korsformede opbygning af
majuskelinskriptionen fremstillet med henblik pa liturgien, hvori
korstegnet forekommer ti gange. — Det méa derfor vaere »Rex sanc-
torum« hymnens slutversiculus, der har inspireret inskriptions-
forfatteren.

Men hvad s& med hymnens: Domine contra Vulgatas: Quoniam,
der begge — hver for sig — er begyndelsesord i vor tekst? — Her
skal det kun oplyses, at findes Quoniam i stedet for Domine i
»Rex sanctorume, si er det sa langt borte fra Danmark og Norden,
at det ingen betydning kan have haft for udformningen i @.Hornum.
Man kan siledes kun konkludere, at selvom skribenten har haft sit
forbillede i manualet med Domine, sa har han kendt sin Vulgata og
tillige veeret latinkyndig, da teksten er fejlfri bade med hensyn til
ortografi og grammatik, hvilket de gamle manualer og missaler
langtfra altid er. At han har valgt det oprindelige Quoniam kommer
maske ogsid pa linie med den omhyggelige forberedelse og tekst-
korrekte udferelse af inskriptionen.

Hidtil har vi betragtet vor inskription udfra den gamle latinske
litteratur. — Interessant ville det ogsa veere at se pa, hvad der ellers
er af arkeologisk materiale, som kunne belyse vort emne. Det ma
navnes, at Mackeprang i D.M.D har et afsnit om signerede og ind-
skrevne debefonte (s. 43-46) og Tynell tilsvarende i S.M.D. (s.
185-187) hvor Bjiresjo fonten er beskrevet (s. 51-52)[26]. Som
tidligere omtalt er denne font meget skrift-dygtigt indhugget, men
bogstaverne er der vendt op og ned pa. — Der er syv arkader med
felter, der indeholder bibelske billeder. Et af dem forestiller Jesu
dab. Fig. 4. Jesus med korsglorie sidder pa hug i en beegerformet og
ringstafferet debefont (submersio). Til venstre stir jomfru Maria
med Jesu kleder, og til hgjre stair Johannes dgberen. Begge har
helgenglorie om hovedet. — Over Jesus ses en stjernesol i stedet for
den traditionelle due. Stjernen, der igvrigt gar igen flere steder pa
andre skanske fonte 4 Akirkebyfonten og pa vore gyldne altre,
skal altsd her symbolisere Helliginden. Daben i Bjiresjo er gjen-
synlig ved sin afslutning, idet Johannes med sin hgjre hind griber
Jesus om hans venstre handled og trykker ham med venstre hand
en endnu ikke tendt kerte i handen. I hgjre hand holder Jesus et
kors. Egentlig virker det hele lidt pudsigt pa os idag i det 20. arh.
— Utvivlsomt har kunstneren her haft en hgjst meningsfyldt inten-

[26] SMD, s. 12 dateres fonten til tiden for 1190.



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 19

tion. Han har villet fremstille Kristi dab, som er noget af det mest
uforstéelige i evangelierne. Johannes, som dgbte med vand til om-
vendelse og syndernes forladelse (Matt. 3, 11), protesterede forst
mod at debe den syndfrie Jesus, det var for ham absurd. Han gik
dog med dertil, da Jesus insisterede derpa. Under handlingen griber
Vorherre derfor selv ind og sender Helliganden — i Bjéresjo frem-
stillet som en stjernesol. — Det har derfor veret billedhuggerens
mening eller de gejstliges, som har inspireret ham, at fremstille det
hele s letfatteligt for beskueren: at Jesus bliver gjort sa dagligdags
og menneskelig — solidarisk som mulig.

Derfor foregar daben i en ganske almindelig debefont, og derfor
far Jesus, som alle andre dabskandidater, overrakt en karte. Den
er ganske vist endnu ikke teendt, hvad den ellers plejer at vere,
men det bliver den straks ved det himmelske lys, der for tilfeeldet
ikke er en due pa denne fremstilling. Som tidligere beskrevet hgrer
paske- eller dabslyset wumen cristic med ved alle katolske dabs-
handlinger. Det kors, Jesus holder i hgjre hand, skal ligeledes gen-
give det fontekors, som i middelalderen hgrte til ved debefonte [27]
og skal naturligvis minde om det Golgata som forestod. Eller som
kort sagt i Biblia pauperum: Dum baptizatur Christus, baptisma
sacratur[28].

Et andet eksempel pa afbildning af Jesu dab i en debefont har
vi i Ellinge fonten, Vinding herred ved Nyborg (D.M.D. fig. 476,
s. 374) men her langtfra sa festligt udformet som i Bjdresjo[29].

I Skane har vi ialt 6 fonte med fremstilling af Jesu dab. Foruden
Bjiresjo fonten har de andre 5 »daben i Jordan«. Interessant er
det, at pa 4 af disse 6 fonte er der billeder af de hellige tre konger
(Epifanien). Dertil kommer 3 med fremstilling af Epifanien alene
+ Akirkeby fonten, der har Epifanien men ingen dab. Akirkeby
fonten slutter sig neer til Skane-fontene[30]. Alt dette er et seer-
kende for tidlig middelaldermanifestation, som stammer helt til-
bage fra hellenistisk tid i Agypten. Her havde man den 6. januar

[27] KLNM III sp. 244.

[28] KLNM III sp. 422.

[29] I Faxe kirke findes et kalkmaleri, der ogsa forestiller Jesu dab. Man ser
her to tjenende engle, holdende hver sit store lys, et pa hver side af Jesus og Jo-
hannes. Der er slet ikke gjort forseg pa at fremstille lysgivning, men det hele ser
meget pynteligt ud, maske kan det dog have relation til de to store lys, der omtales:
TULCh.W., Cap. VIII, s. 126: »The two large candles were carried in the pro-
cessione¢.

[30] DMD: s. 370 f.



20 Erling Rump

fejret solhvervsfest, hvor en jomfru havde fodt lysguden Aion.
Dette omdannedes senere til Kristi fodsel og blev navngivet »Epi-
fani¢, hvilket vil sige Jesu fremtraeden blandt mennesker, fra hans
dab at regne.

Siden det 4. drhundrede fejredes epifanifesten overalt i det ost-
lige. I Rom fejrede man samtidig dies natalis sols invicti den 25. dec.
— Dette forvandledes til dies natalis Christs.

Disse to skikke bredte sig hurtigt til hinandens omréader. Epi-
fanifesten blev til Kristi dabsfest[31]. — I Vesten blev det til de
vise mand, der ofrede til Jesusbarnet. — Over Gallien bredte alt
dette sig trods modstand fra Rom til Norden. — Efterhanden havde
der udspundet sig talrige livlige og folkekare sagntraditioner om-
kring de hellige tre konger. De blev dyrket og fortolket med livlig
fantasi, ikke mindst i Sverige, hvor epifanifesten blev til »Tret-
tondedagen« med senere tiders »Stjarngossetage. Altsammen havde
det noget at gore med lyset fra himmelen, men vigtigst for vort
emne er, at epifanidagen blev en af dabsdagene. Derfor er der sa
mange hellig tre konger 4+ Jesu dab-fremstillinger pa vore gamle
danske fonte.

Som al epigrafisk datering er det ogsad vanskeligt at tidsfeste
inskriptionen p& O.Hornumfonten. Epigrafisk set ma man forst
og fremmest sige, at skriften som helhed bestar af romerske ma-
juskler, skrevet ganske stregformet uden pyntende fortykkelser og
sving, som i senere tiders indskrifter, hvilket peger pa en tidlig
periode. De fleste af bogstaverne er formet, si de bade kunne vere
tidlige og sene. Enkelte treek ber fremhaeves. Den klassiske versal
E findes bade som abent E og lukket foroven E, men ogsad som
rundt € hvilket findes i hele perioden. Den klassiske versal M findes
bade med lodrette sidelinier: M, men samtidig og hyppigere som den
tidlige unicialform 00 — Alt i alt peger det imod tidlig middel-
alder[32].

Den inskription, som synes mest lig, forekommer mig at vere,
dog med mindre afvigelser, den ligeledes stregformede inskription
P4 Bayeuxtapetet, der livfuldt skildrer begivenhederne omkring
Vilhelm Erobrerens invasion over Kanalen til England 1066. For-
arbejdningen af tapetet angives almindeligvis til drene omkring

[31] KIR: s. 285.
[32] Bxksted, Anders: Danske indskrifter, Kbh. 1968, s. 20-57.



Inskriptionen pd @ster Hornum fonten 21

1100. — Ja, skriftstilen i de to tilfzelde er naesten forblgffende ens[33].

Alt i alt kan man saledes sige, at vor fonteinskription efter al
sandsynlighed stammer fra den tidlige middelalder, formentlig om-
kring ar 1100.

Med hensyn til lyshullet[34] mé det siges, at vi ikke kan hente
noget tidsmessigt udover, at det som anfert er indhugget samtidig
med teksten. Lysgivnings-skikken finder sted den dag i dag i Ro-
merkirken. I den ortodokse kirke har der fra gammel tid veret
anbragt tre sma kerter ved kanten af debefonten, som er ret stor
og dyb, da daben foregar submersio af de nogne, ofte lidt storre
born. Efter reformationen i Danmark havde man i mange ar be-
varet lysgivning, som Hans Tausen tog med fra Romerkirken. Om
dette star i Dagligt liv i Norden: Troels-Lund, 1969, IV s. 356:
Siden skal prasten give barnet et lys i handen, sigende: »Annam
dette teendte lys og bevar din dab ustraffelig pa det, at nar Herren
kommer og farer heden til sit bryllup, du da ma vaere redebon at
g4 hannem imod med alle hans engle og leve siden evindelig med
hannem! Guds fred vere med dig!« Fadderne: »Amen«. — Skikken
blev imidlertid forbudt sammen med salvningen. Den forsvandt
dog forst helt i lobet af de naeste par hundrede ar. At skikken for-
svandt var egentlig synd - -

Det begr nevnes, at Luther i sin dabsliturgi »Das Taufbiichleine
von 1523« havde bevaret flere skikke fra Romerkirken, deriblandt
lysgivningen: s. 14 (Uberreichung der Taufkerze) Nimm diese
brennende Fackel und bewahre deine Taufe unsterblich, auf das,
wenn der Herr kommt zur Hochzeit, du ihm mogest entgegengehen
samt den Heiligen in den himmlichen Saal und das ewige Leben

[33] Bayeuxtapetet afb. f.eks.: Danmarks historie, Politikens forlag 1962, II,
s. 420, 421, 429, 438-39 og 471-73.

[34] Det ma formentlig bero pé en fejlvurdering, nar der i »De danske Kirker«
bd. 11,: Himmerland, (Gad 1968) under ©.Hornum kirke s. 270 star: og pa randen
en meget uszedvanlig majuskel/indskrift, der vistnok kan leses som: »Quoniam
apud te est fons vite e(t) i(n) lumine tuo videbim(us) lum(en)« — »Thi hos dig er
livets kilde og i dit lys skal vi skue lyset« (Sl. 36,10) (Mackeprang. D.45.216 ff. og
flere steder — leesningen suppleret af E. Rump 1958). Det skal tilfejes at omtale af
lyshullet 4 det dertil herende lys, som allerede beskrevet af mig i kronikken
1958[1], ganske undlades. Jeg tror, jeg bedst kan karakterisere foranbeskrevne ved
at citere et stykke af et brev skrevet af Mackeprang til mig dateret: Ordrup-
hojvej 40, 10/12 (1958). »Til Lykke med Tydningen af O.Hornum-Indskriften«.
----- Brevet var et svar pa tilsendelse af kronikken i A.B.



22 Erling Rump

habest. Amen[35]. Da denne liturgi blev medt med ret stor kritik
fra hans tilhsengere, udgav han en ny: »Taufbuchlein von 1526,
hvor flere ting var blevet slettet, bl.a. lysgivningen [36].

Almindeligvis anses det, at lysgivning efter daben stammer fra
oldkirken[37]. Det var skik, at alle kristne gik med brendende
kerter i paskevigilie-messen. Da katekumenerne skulle debes ved
denne lejlighed, fik ogsa de lys efter daben, som de andre kristne
havde det. Dette udviklede sig til en skik allerede i det 4. arhun-
drede[38].

The Inscription on the Font in Oester Hornum.

In Western Himmerland, Jutland, the Oester Hornum church is
situated. Its baptismal font has a remarkable majuscule inscript-
ion on the rim of the font. The inscription is almost illegibly carved
(fig. 2.), and has therefore not been fully deciphered and explained
during later research. Because of the superficial carving the letters
must be presumed to have been painted.

The author has deciphered the text and published it in 1958 (foot-
note 1).

In its entirety the text says:

% QVONIAOY APVD TE EST FONS VITE - ET IN
LVMINE TVO e VIDEBIO) LV »x

Near the - there is a hole in the stone shaped like a holder of a
candle, which also is quite in accordance with the symbolism after
vand in your light«. As further it has been a practice ever since
the primitive Church after every Roman-Catholic christening cere-
mony to light a candle for the newly baptized, the picture fits
very well.

The text comes from the Vulgate: psalm XXXV, 10: »For with

[35] DT s. 358.

[36] DT s. 359 f.

[37] Eisenhofer, Ludw.: Handbuch der katholischen Liturgik, 1933. II: s. 263 f.
Mere udferligt i TULChW., Cap. VIII: Lights in Baptism.

[38] Nearvarende artikel vil ogsa blive offentliggjort i Historisk samfund for
Aalborg amt, 1972: »Fra Himmerland og Kjzr herred« i noget udvidet form, spe-
cielt hvad angar de latinske tekster, der alle vil blive oversat til dansk.



Inskriptionen pd Oster Hornum fonten 23

thee is the fountain of life, and in thy light we shall see light«, —[39].
The first verse is clear around a baptismal water. The second verse
is just as symbolically clear when one thinks of the wax candle
being mirrored in the water.

Searching further I found that the majuscule inscription existed
as versiculus after »Rex sanctorum angelorum« yet as »Domine
apud te est fons vite« etc. — Rex sanctorum is a hymn which was
sung ad descensum fontis at the Easter vigil in the early Middle-
Ages. Later it has been left out of Missales Romanum. In the article
the rather lengthy mediaeval baptismal ritual is shortly gone
through. Benedictio fontis is described thoroughly in order to show
that the baptismal water in the font during the consecration,
which traditionally took place on Easter eve, was divided 10 times
by the priest ad modum crusis: by the hand, by blowing, and by
pouring crisma or oil or wine into the font.

This corresponds to the geometrical construction of our font in-
scription (fig. 3.). According to the first prophesy (Genesis, chapt.
1, 1-31, chapt. 2, 1-2) the cross is oriented after the points of the
compass with the light from the East, from where the Second
Coming can be expected.

The sinking of the Easter candle (Lumini Christi) three times into
the baptismal water, which has a strong sexual touch, the pouring
of the fertilizing crisma, wine, and oil during benedictio fontis as
well as the exorcisms are referred and described under foot-note
25. Reference is made to C.G.Jung’s treatment of benedictio fontis
in »Psychologie und Religion« (Rascher Verlag, Ziirich) and to
D.R.Dendy »The Use of Lights in Christian Worship«, especially
chapt. 8, Lights in Baptism.

An old mediaeval relief on the Bjiresj6é font in Scania (old Danish
area) is mentioned in the article. It represents the baptism of Jesus
in a cup-shaped font (fig. 4). St. John the Baptist gives a candle to
Jesus according to the usual ritual practice.

At the end a short epigraphic treatment of the inscription is given.
The stroke formed majuscules are being compared with the corre-
sponding ones on the Bayeux tapestry and is suggested to date
back to about year 1100.

[39] The former translation. — The new one: Salm: 36, 9: »For with thee is the
fountain of life, and in thy light we are bathed with light«. —



