
Inskriptionen 
på Øster Homum fonten

Af Erling Bump

Under mit arbejde med de østjyske »løvefonte« [1], som Macke- 
prang med så stor interesse har behandlet i sin store bog »Dan­
marks middelalderlige døbefonte« (D. M. D.), kom jeg også til 0. 
Hornumfonten, der efter Mackeprangs inddeling hører til »Himmer- 
land-Mariagertypen« (S. 214 f.). - Denne rummelige font er nær­
mest formet som en udhulet kugle med vandret afskåret »kugle­
kalot«, sådan at randen danner en 7-8 cm. bred horisontal ring­
flade, ind- og udvendig omgivet af en ca. 1,5 cm. forsænket rand.

Fontens kubiske overflade er som de øvrige fonte i gruppen for­
synet med antitetiske løverelieffer, to par, fig. 1. Imellem bagdelene 
på to af løverne er indsat et menneskehoved med store udstående 
øren. - Reliefferne er nok primitive, men udtryksfulde og har en 
meget fin overfladeforarbejdning.

Artiklen her omhandler imidlertid den inskription, som er ind­
hugget på fontekanten. - Mackeprang omtaler den i D. M. D. s. 45: 
»På grund af Stenens stærke Forvitring er det ikke lykkedes at læse 
den fuldstændigt, men følgende synes dog ..........at kunne kon­
stateres med Sikkerhed:
»FONS • VITE • E • - I LVMINE • TVO - VIDEBIM’ (?) LVM’ 
4- VD • • • • M • APVT • TE • • •«, altså med Forkortelser og enkelte 
Suppleringer: Fons vite e(st) i(n) lumine tuo videbim(us) lum(en) 
+ ud-•-m aput - • • te - • (og fodnote:) I Fons er kun Begyndelsen 
af N og den nederste krølle af s bevaret. Ved - findes et Hul i Ste­
nen.«

Kort efter, at jeg havde læst denne meget spændende rebus, blev 
min tanke ledt hen på Salme 36,10, som synes at kunne passe gan­
ske godt til den ovenfor citerede latinske tekst. Vers 10 lyder: 
»Thi hos dig er livets kilde, og i dit lys skuer vi lys.« Det var derfor 
nødvendigt at sammenligne med den tilsvarende latinske tekst i

[1] Rump, E.: Døbefont - offerkar, Berlingske Aftenavis, 2-12—1958, kronik.



2 Erling Rump

Vulgata. Det viste sig straks, at det - p.g.a. den anderledes num­
merinddeling - her var salme 35, hvis vers 10[2] lyder: »quoniam 
apud te est fons vite, et in lumine tuo videbimus lumen.« Dette passede 
helt med det foreliggende, når der blev taget hensyn til abbrevia­
tionerne og de bortsprængte stenpartier.

Nu var det så opgaven at få undersøgt sagen på stedet. - Her 
viste det sig, at alt passede såre smukt til Vulgata, salme XXXV, 
10. - Men det er overmåde svært, for ikke at sige umuligt, at læse 
teksten i almindeligt dagslys. Den kommer først frem i strejflys i 
mørke, se fig. 2, og bedst i afstøbning, hvor støbematerialet er ens­
farvet. På grundlag heraf var det muligt at opmåle bogstaverne 
med kønrøg og fastholde dette gennem fotografering, se fig. 3. - 
Årsagen hertil er, at bogstaverne kun er ganske overfladisk ind­
hugget. - Jeg mener ikke, som Mackeprang, at stenen er stærkt 
forvitret. Havde den været det, havde der antagelig kun været 
meget lidt tilbage at se af teksten. Endvidere ville hele fonteover­
fladen med billedrelieffer være medtaget, men det er der ikke tegn 
på. - Derimod er det klart, at der på enkelte steder er bortsprængt 
stenfliser af fonteranden, så teksten er blevet beskadiget, således 
som ovenfor refereret i Mackeprangs fodnote, tildels N og S. Dette 
gælder også D i APUD. Endvidere er der sket en større afspræng- 
ning svarende til -E (T IN) LVMINE TVO*, hvor det i parentes 
stående er helt borte, med naturlig plads til majusklerne (T IN) 
uden abbreviationer og ikke som foreslået i DMD: I (alm. abbre­
viation for IN).

Det i D.M.D., s. 45 nævnte hul er cylindrisk, 2. cm. i diameter 
og 1 cm. dybt. Det er nøje indpasset i teksten, se fig. - 2-3. Med 
ca. 1,5 cm. afstand fra sidste bogstav i TVO og første i VIDEBIM: 
Da hullet endvidere er anbragt efter ordene: lumine tuo og har en 
form, der er meget velegnet til at bære en vokskærte, er det ind­
lysende, at det har fungeret på denne måde. Det må derfor være 
helt klart, at dette hul er blevet indhugget samtidig med inskrip­
tionen, som i sin helhed er: + QVONIAM APVD TE EST FONS 
VITE • E(T IN) LVMINE TVO • VIDEBIM LVM. Som omtalt 
er bogstaverne, der alle er majuskler, ganske let indhuggede i den 
svagt knudrede granitflade og derfor meget vanskelige at læse. 
Det må således antages, at de oprindelig har været optrukne med 
farve.

[2] Biblia sacra juxta vulgatam, Liber psalmorum, Ps. XXXV, 10.



Fig. 1. 0. Hornum, dåbsvand med lysreflex. (Forf. fot.)



Fig. 2. 0. Hornum, inskription i strejflys. (Forf. fot.)



Fig. 3. Øster Hornum. Inskriptionen opmålet med kønrøg — de bortsprængte 
majuskler angivet ved punktering. Teoretisk trækors ilagt med N mod nord, 

så øst svarer til lyset. (Forf. fot.)



Fig. 4. »Jesu dåb« Bjåresj o-fonten, Skåne. (Forf. fot.)



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 3

Den, som anbragte teksten, har kendt sin Vulgata, ligesom stav­
ning og grammatik er ganske korrekt, hvilket jo langt fra er til­
fældet i vore øvrige middelalderinskriptioner. Skribenten i Ø.Hor- 
num må derfor have været gejstlig, præst eller munk. De var jo de 
eneste, der i middelalderen kunne skrive og læse latin. Til gengæld 
har han ikke været nogen fremragende billedhugger. Majusklerne 
er rigtige nok men er indhugget temmelig ubehjælpsomt - de er 
ikke lige store, som de korrekt skulle have været, og kommer drat­
tende henad den cirkulære grundlinie. Anderledes hos den kyndige 
middelalder-billedhugger, som huggede efter et forlæg, hvis bog­
staver endsige mening han ikke forstod. Han vender af og til bog­
staverne forkert, men de er tydeligt indhugget og står billedmæssigt 
smukt, selvom linieføring og egalitet ofte svigter [3], se f.eks. 
Bjåresjo-fonten i Sydskåne, fig. 4.

I 0.Hornum er der en skærende kontrast mellem det håndelag, 
hvormed fontens relief udsmykning er gjort, og det hvormed rand­
indskriften er formet. Indskriften må derfor anses for at være 
yngre end selve fonten. - Hvad skribenten har manglet i håndelag, 
har han til gengæld haft i teologisk forståelse og symbolik. Bedre 
skriftsted kunne vel ikke sættes omkring et dåbs vand set udfra den 
kristne tro. -

Skribenten har tilfulde forstået, hvad det her drejede sig om. 
Man må ikke glemme, at det er et gammeltestamentligt skriftsted, 
som er anvendt til at betegne den kristne dåb. [4], et nytestament­
ligt sakrament. Skyldes denne anvendelse en indre inspiration eller 
en påvirkning udefra ? -

Lad os et øjeblik se på, hvad dåben var og betød i middelalderen. 
- Dåb var sacramentum initiationes, d.v.s. det første og grund­
læggende sakramente, hvormed kirken mødte mennesker, voksne 
eller børn. At man var døbt var tegnet på, at man var gået over til 
den kristne tro. -

Dåben var nødvendig for at blive frelst, ihvert tilfælde for at

[3] Skånes Medeltida Dopfuntar (SMD): Tynell, Lars 1913-21, s. 51 og sm. sted 
indskr. s. 185 f.

[4] Et ikke ukendt fænomen i oldkirkens missions virksomhed, hvor man først 
måtte forkynde Det gamle testamentes Gud som himlens og jordens skaber, bortset 
herfra var naturligvis jøder i Israel eller diasporajøder rundt omkring i det romerske 
rige, for derefter at forkynde Jesus Kristus som menneskenes frelser. Kristendom 
og Imperium Romanum: (KIR): Christensen, Torben, 1969, s. 48-50.



4 Erling Rump

opnå fuld salighed. [5] - Derfor var det også kirkeretsligt rigtigt 
at blive døbt. Dåben skulle helst foretages af en præst, men kunne 
dog i nødsfald foretages af hvem og hvor som helst. - Man må her 
tænke på middelalderens store spædbørnsdødelighed og de vanske­
lige transportforhold. - Særlig vigtig var dåbsformen, som ind- 
prentedes overalt, hvor nøddåb fandt sted: Ego te baptizo in nomine 
Patris et Filii et Spiritus sancti. De ældste dåbsterminer var først 
og fremmest påske- og pinselørdag, men allerede i oldkirken hører 
vi også om dåb ved jul og epifanien, ved St. Hans dag o.s.v. [6]

I middelalderen var det skik og brug ved dåben at nedsænke 
immersio eller submersio, d.v.s. hel eller halv neddykning tre gange 
i Faderens, Sønnens og Helligåndens navn.

Først i 1200-tallet begyndte man at øse dåbs vandet over barnets 
hoved: infusionsdåb eller besprængning: aspersio, der dog først 
blev almindelig i 14-1500 tallene [7]. En udmærket illustration ses 
på Tamdrupfrontalet: »Harald Blåtands dåb« (De gyldne altre, 
se D.M.D. fig. 6) - den foregår i en rummelig trætønde, da det 
drejer sig om en voksendåb [8].

Dåbsritualet fik tidlig i oldkirken en rig udformning. Allerede 
hos Tertullian (ca. 200) omtales adskillige ceremonier. Dette hæn­
ger sikkert sammen med dåbens centrale stilling i kirken, men også 
en vis tilpasning til den antikke hellenistiske kulturverden [9]. 
Middelalderens lange og omstændelige dåbsritual skyldes en sam­
mensmeltning af forskellige gudstjenester, der i oldkirken blev 
udøvet til forskellige tider.

I middelalderen havde hvert stift dets egne ritualbøger. - I 
Danmark kender vi således dåbsritualet fra Liber agendarum 
ecclesie et diocesis Sleszwcensis (LASI), tr. i Paris 1512 samt Manu­
ale curatorum secundum usum ecclesie Roskildensis, tr. i Kbh.

[5] Kulturhistorisk Leksikon f. Nordisk Middelalder (KLNM): III sp. 414.
[6] Der Taufgottesdienst, Leiturgia V, 1970. (Johs. Stauda-Verlag) (DT), se 

s. 172 m.m. KLNM III sp. 414.
[7] Hemsj ömanualet (HM), Johansson, Hilding. Samlingar och studier till 

Svenska kyrkans historia: 24. Lund 1950, s. 86-87. KLNM: III sp. 415.
[8] I Ermoldus Nigelius’ digt om kong Harald Blåtands dåb (skriftet udg. af 

selsk. f. historiske kildeskrifters oversættelse, XLI, 1886, i Hans Olriks metriske 
oversættelse s. 25) tales der ikke om lysgivning til neofytten, men der tales en del 
om andre skikke, hvide klæder, vand fra kildens væld, salve og olie m.m.

[9] KLNM, III, sp. 416.



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 5

1513 [10]. Begge disse bøger stammer fra langt ældre håndskrifter. 
Notmark-manualet (NM), 14-århundrede fra Als er et håndskrift, 
der indeholder dåbsritualet. (Ny udg. 1970: The Manual from 
Notmark.)

Første del af dåben foregik udenfor kirkerummet, som regel i 
våbenhuset. - Disse ceremonier stammer fra katekumenatet. 
Præsten spurgte først flere gange fadderne om barnets navn, 
Nomendatio, en reminiscens fra oldkirkens praksis. Derefter fulgte 
uddrivning af onde ånder, da dåbskandidaten ansås for at stå 
under djævelens magt. Videre åndede præsten tre gange på barnets 
ansigt, sufflation, ledsaget af ordene: Recede diaboli og Exi db eo 
M[ii].

Herefter primsigning, d.v.s. første modtagelse af korsets tegn. 
- Derpå fik barnet salt i munden (visdommens salt). Endvidere 
fulgte en lang række exorcismer: Ergo maledicte diaboli. Exorciso 
te immunde Spiritus. Audi maledicte Sathana. Herefter fremsagdes 
Deus immortale presidium og flere andre bønner. - Oplæsning af 
evangelium infantium Matt: 11, 25-30 og Matt: 19, 13-15 blev 
først almindeligt i løbet af 1100-talet. [12]

Efter læsningen kom Credo og Pater noster. - Den næste del af 
ritualet blev indledt med nye exorcismer: Nec te latet Sathana. 
Derpå fulgte apertio aurium, idet ørene og næsen blev berørt med 
spyt, ledsaget af ordene: Effata quod est aperire, Mark: 7, 34. 
Først derefter gik man ind i kirken. Hvis dåbs vandet ikke i for­
vejen var indviet påskelørdag med en benedictio fontis, blev der 
gydt frisk olie og krisma i fonten: infundationes crismatis et olei. 
- Efter at fadderne på barnets vegne tre gange havde afsvoret 
»djævelen og alle hans gerninger«, indviede præsten barnet til en 
sand kristen stridsmand ved at stryge bryst og skuldre med den 
hellige olie. - Fadderne besvarede derefter de tre spørgsmål om 
troen (Traditio symboli og Redditio symboli).

Herefter fulgte selve dåben, d.v.s. tre gange neddykning i fonten, 
som tidligere anført i Faderens, Sønnens og Helligåndens navn. 
Endelig fulgte salvningen med krisma (I Johs. 2, 20), hvorefter

[10] Begge nyudg.: Freisen, Paderborn 1898. Se: Dansk Theologisk Tidsskrift 
(DTT), Ottosen, Knud: Danske middelalderlige dåbsritualer, 1/70 s. 31.

[11] KLNM, III, sp. 416 f.
[12] KLNM, III, sp. 417, HM, s. 81.



6 Erling Rump

barnet blev iført hvid dåbsdragt - en sidste rest af katekumenatets 
hvide dåbsklæder. [13]

Som afslutning blev dåbsbarnet eller en fadder på dettes vegne 
trykket et brændende lys i hånden med ordene:
»Accipe lampadem ardentem et irreprehensibilem/custodi baptismum 
tuum: vt cum venerit dominus ad nuptias possis ei occurrere in aula 
célesti cum omnibus sanctis £ms[14] vt habeas vitam eternam: et viuas 
cum christo in secula seculorum Amen.
Og som afslutning:
Pax tecum. Vade in pace.
Fides tua saluum te faciat. Amen [15].

Selvom der i middelalderen var variationer i dåbsritualerne i 
alle de nordiske stifter, var hovedindholdet i teksterne og skikkene 
dog stort set det samme [16]. Den største indflydelse kom fra Tysk­
land. - Af og til så man dog også fransk og engelsk påvirkning.

Først ved Missale Romanum, der blev fastslået i 1570 efter 
Tridentinerkonciliet under den katolske modreformation, blev al 
nadverliturgi og ritual ensrettet i hele den latinske kirke. - Men 
først efter at kurien i Rom havde rejst krav om ensartethed, blev 
det efter mange forsøg til virkelighed ved Rituale Romanum 
1614 [17]. - Reformationen havde da forlængst holdt sit indtog i 
Danmark (1536).

Tilbage til Ø.Hornum fonten. - Det under inskriptionen omtalte 
lys-hul har altså i høj grad her sin plads i dåben, hvor lyset, som 
omtalt, hører med som afslutning på det middelalderlige dåbs­
ritual og gør det den dag i dag.

Under mit arbejde med de gamle latinske ritualer fik jeg den 
tanke, at inskriptionen på Ø.Hornum fonten måske kunne findes 
i middelalderteksterne. På forhånd vidste jeg fra katolske gejstlige 
at den ikke fandtes i Missale Romanum. Efter en del søgen havde 
jeg heldet med mig. I LASI står under: Gaput II: In vigilia pasche 
et penthecostes ad benedicendum fontem cantetur Hymnus.[l8]

[13] HM, s. 87, KLNM, III, sp. 418 og DTT: 1/70, s. 38.
[14] The Use of Lights in Christian Worship. S.P.C.K. Dendy, D.R. (London 

1959) (TULChW): Cap. VIII s. 123, som brudepigerne i Matt: 25, 1-13.
[15] LASI (Freisen, s. 51) og DTT: 1/70 s. 38.
[16] KLNM III sp. 419 og HM s. 53.
[17] HM s. 53.
[18] LASI (Freisen: s. 8), NM (1970: s. 90), HM (1950: s. 79), G. M. Drewes: 

Lateinische Hymnendichter des Mittelalters, L, s. 242 f., Manuale Lincopense: 
(Freisen 1904), s. 110 f., Manuale Aboense (Freisen 1904) s. 256 f., m.fl. Udførlig 
litt. henv. findes i KLNM III »Dop«.



Inskriptionen, på Øster Hornum fonten 7

[Ro] Rex sanctorum angelorum, 
totum mundum adiuva.

1. Ora primum tu pro nobis, 
virgo mater germinis, 
Et ministri patris summi, 
ordines angelici.

2. Supplicate Christo regi, 
cortus apostolici, 
Supplicetque permagnorum 
sanguis fusus martyrum.

Rex sanctorum angelorum.

3. Sancte Galle, pater alme, 
tuo fac oramine
Quo dignetur his festivis 
interesse gaudiis -

4. Implorate, confessores 
consonaeque virgines, 
Quo donetur magnae nobis 
tempus indulgentiae.

[19]

Totum mundum adiuua.

5. Omnes sancti atque iusti, 
vos precamur cernui, 
Ut purgetur crimen omne 
vestro sub oramine.

Rex sanctorum angelorum.

6. Huius, Christe, rector alme, 
plebis vota suscipe, 
Qui plasmasti protoplastum 
et genus gignentium.

[19] Tredie vers findes kun omkring St. Gallen som en specialitet, der er udg&et 
andre steder. - Drewes: L, s. 242, fodnote nederst.



8 Erling Rump

[Sequentem versum sacerdos cantabit ter faciendo cum manu crucem 
in fonte.]

7. Fac interna fontis huius 
sacratum mysterium, 
Qui profluxit cum cruore 
sacro Christi corpore.

Rex sanctorum angelorum.

8. Mitte sanctum nunc amborum 
spiritum paraclitun
In hanc plebem, quam recentem 
fons baptismi parturit.

Totum mundum adiuva.

9. Ut laetetur mater sancta 
tota nunc ecclesia 
Ex profectu renascentis 
tantae multitudinis.

Rex sanctorum angelorum.

10. Praesta, patris atque nati 
compar sancte spiritus, 
Ut te solum semper omni 
diligamus tempore.

Totum mundum adiuva.
Versiculus:
Præsten:
Domine apud te est fons vite.
Koret svarer:
Et in lumine tuo videbimus lumen.
Efter det sidste vers står vor fonteinskription som versiculus. 
Dog begynder det ikke som i Vulgata med QVONIAM, men med: 
DOMINE apud te est fons vite. Et in lumine tuo videbimus lumen. - 
Denne hymne, som altså er udeladt i Missale Romanum, var vel­
kendt i ritualbøger fra nordisk middelalder, se [18] først og frem-



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 9

mest håndskriftmanualet fra Notmark (NM), Odense stift, og LASI. 
Alle mangler St. Gallen verset no. 3, og HM har kun de tre af ver­
sene (1, 2 og 4). - Se nærmere under[19]. Alle steder efterfulgt 
af det nævnte slutversiculus: Domine apud te est o.s.v. G.M. 
Dreves: Lateinische Hymnendichter des Mittelalters: L, s. 242-243 
har alle vers men mangler versiculus. Som forfatter nævnes, dog 
med forbehold, Ratpertus, St. Gallen, død efter 884.

Hymnen blev sunget påskelørdag og pinselørdag ved dåbs- 
vandets indvielse. Disse var i oldkirken de dage, hvor katekume- 
nerne fortrinsvis blev døbt af biskopperne.

Da der efterhånden var mange, som skulle døbes, begyndte man 
lørdag eftermiddag og fortsatte til midnat, ja til helt hen på morgen­
stunden.
Gudstjenesten på påskelørdag falder i flere dele. Først indvies den 
nye ild og påskelyset som billede på Christi opstandelse, thi han er 
Kærlighedens ild og Verdens lys. Derefter følger læsningen af tolv 
profetier fra det gamle testamente. Ved indvielsen af dåbs vandet 
og den derpå i gamle dage følgende dåbshandling mindes vi om, 
at de kristne er begravede med Christus i dåben til døden og skal 
opstå med ham til livet. Herefter synges Litaniet til alle Helgen, 
og der læses dagens messe, under hvilken klokkerne, der har tiet 
siden Skærtorsdags Gloria, atter lyder. Endelig slutter gudstjene­
sten med den højtidelige Vesper [20].

En kortfattet beskrivelse af disse liturgiske handlinger vil være 
hensigtsmæssig for forståelsen af vort emne. -

Udenfor kirkedøren begynder præsten og diakonen benedictio 
ignis novi. Der slås ild på gammeldags vis med stål og sten. - 
Stenen er et billede på Kristi grav, og gnisten er billedet på Kristus 
verdens lys, der gik frem af klippegraven. - Efter at noget kul er 
tændt med den nye ild, indvies denne: »Novum hunc ignem san 
+ ctifica.«

Påskelyset indvies. I forvejen er indgraveret 5 huller (quinque 
foramina precauata) i påskelyset, så de danner et kors 425.1 disse 
fordybninger anbringes fem røgelseskorn som tegn på Jesu fem 
vunder. - Præsten tænder nu påskelyset som tegn på Jesu opstan­
delse ved en mindre kærte, som igen er tændt ved den nye ild med

[20] Afsnit er citat fra »Messebogen« på latin og dansk, Kbh. 1926, s. 433. 
De følgende latinske stykker er citeret fra LASI.



10 Erling Rump

ordene »Qui licet diuisus in partes, mutuati tamen luminis detrimenta 
non novitA

Processionen og påskelovsangen. Alle lys i kirken er slukket. 
Diakonen løfter nu påskelyset højt og synger stående: »Lumen 
C hr i sti« og menigheden svarer: »Deogratias«. Processionen af de 
gejstlige fortsætter op gennem kirken, medens alle lys i kirken 
tændes.

De gejstlige fortsætter op i koret, hvor diakonen stiller påske­
lyset i midten. - Herefter synger han påskelovsangen, efter tradi­
tionen tilskrives den hellige Augustin, medens alle står op:

»Exultet iam angelica tuba celerum.«
Herefter følger den sædvanlige præfation.
Vere dignum et gustum est, 
invisibilem Deum Patrem omnipoténtem 
Filiumque ejus unigénitum, Dominum 
nostrum Jesum Christum, toto 
cordis ae mentis afféctus-et vods 
ministerio per sonar e.--------

Senere beder man Den almægtige modtage aftenofferet af røgelse 
og samtidig frembæres det hellige vokslys, der er biens værk, at 
dette lys - viet til hans navns ære - må vedblive at brænde.----

Efter denne lange lovprisning følger profetierne, som forbinder 
det foregående med benedictio fontis. Disse læsningers antal kunne 
variere fra fire til tolv. De stod almindeligvis at læse i missalet, 
og udvalget varierede meget fra stift til stift. Missale Romanum 
har bl.a.: I profeti: Skabelsesberetningen (l.Mos. 1,1 - 31 og 2,1 - 2), 
II profeti: Syndfloden (2. Mos. 14,24 - 31 og 15,1), III profeti: 
Isaks ofring (1. Mos. 22) og IV profeti: Overgangen over det røde 
hav (5. Mos. 32,1 - 4). - Men tilsammen danner de den typologiske 
baggrund for dåbs vandets indvielse og dåben. - Ikke mindst i I 
profeti, hvor der i skabelsesberetningen tales om verdenshavet og 
lysets tilblivelse. Efter profetierne gik man i procession mod døbe­
fonten, der som tidligere nævnt stod lige indenfor kirkedøren. - 
Til processionen var visse hymner foreskrevet, men traditionen var 
stærk på det enkelte sted. - I ældre tid brugte man allehelgens- 
litaniet (litania omnium sanctorum) ved processionen til døbe­
fonten. -

I Tyskland, sandsynligvis i Salzburg stift, fremkom den før om­
talte hymne: »Rex sanctorum angelorum«. Denne hymne blev stad-



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 11

fæstet til kirkeligt brug af pave Nicolaus III i slutningen af 1200 
tallet [21].
Hymnen var særlig almindelig i Sydtyskland, men spredte sig hur­
tigt til andre lande, således også til Norden. Alle steder blev den 
anvendt under processionen ved dåbsvandets indvielse (ad descen­
sum fontis).

I Liber agendarum fra Slesvig findes den med ni af de ti vers. 
- Flere nordiske middelalderlige manualer og missaler har optaget 
»Rex sanctorum«, som oftest afsluttet med: Domine apud fons - 
men mange steder kun med færre vers - i HM f.eks. kun tre. 
(I Hemsjo kirke var der ikke langt fra koret til døbefonten). Tid­
ligere havde man anvendt allehelgenslitanien, men senere er begge 
hymner blevet brugt også i forening ved benedictio fontis [22].

Der var næsten altid variationer af anden art imellem de nor­
diske manualer eller agender, såsom skrive og stavemåde, ombyt­
ning og udeladelse af responsoriet, ord m.m.

Men tilbage til påskelørdagsmessen i Liber agendarum fra 
Slesvig:
Oremus.
OMnipotens sempiterne deus.
adesto magne pietatis tue 
minesterijs: adesto sacramentis: 
Præsten beder videre, om Sønnens ånd må komme til folket, der 
skal fødes Gud af døbefonten.
Og senere :
V er e dignum et iustum est equum 
et salutare. Nos tibi semper et 
vbique gratias agere.-------- 
etiam ad preces nostras aures tue 
pietatis inclines.

I. (NM har her: [Hic suffla modo crucis][2^\).
Deus cuius, spiritus super aquas inter 
ipsa mundi primordia ferebatur: 
ut iam tue virtutem sanctificationis 
aquarum natura conciperet.

[21] HM, s. 126 nederst.
[22] HM, s. 127.
[23] NM 1970, s. 91, linie 20.

2 Kirkehistoriske Samlinger



12 Erling Rump

duitatem tuam fontemque baptismatis 
aperis toto orbe terrarum gentibus 
innouandis vt tue maiestatis imperio 
sumat vnigeniti tui gratiam de 
spiritu sancto.

II. [Hic diuidat aquam in modum crusis 
cum manu quatuor digitis pollice + 
erecto.]
Qui hanc + aquam regenerandis hominibus 
preparatam / archana sui luminis 
ad mixtione fecundet / vt sanctificatione 
concepta ab immaculato diuini fontis 
vtero: in nouam renatam creaturam progenies 
celestis emergat. Et quos aut sexus in 
corpore aut etas discernit in tempore: 
omnes in vnam pariet gratiam 
mater infantiam.
Videre bedes: at disse, af fontelivmoderen fødte børn, ikke 
må rammes af djævelens ondskab, der truer alle vegne.

III. [Hic iterum tangat aquam manu in modum 
crusis dicens:]
Sit hec sancta + et innocens creatura 
libera ab omni impugnatoris incursu et 
totius nequitie purgata discessu.

Per deum sanctum + qui te in principio 
' verbo separauit ab arida 

qui te de paradiso manare.

IV. [Hic effundat aquam in hunc modum extra oras 
baptisterii Primo ad orientem. Secundo ad 
occidentem. Tertio ad aquilonem. Quarto 
ad meridiem.]

a 

c ------------------- d

b



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 13

et in quatuor fluminibus totam terram 
rigare precepit.--------
christum filium eius vnicum dominum 
nostrum qui te in chana galilee signo 
ad mirabili sua potentia conuertit 
in vinum.

V. [Hic effunditur vinum per modum crusis 
de ampulla.]
Qui pedibus super te ambulauit et a 
iohane in iordane in te baptizatus est.------  
Ite docete omnes gentes baptizates eos.
In nomine patris et filij et spiritus sancti.
[Hic mutet vocem quasi legendo.]
Hec nobis precepta seruantibus.

VI. [Hic ter sufflat dicens.]
Tu deus + clemens adesto. Tu benignus 
+ aspira. Tu has + simplices aquas 
tuo ore benedicito
Efter at præsten har læst denne tekst tre gange, fortsætter 
han messen og beder om de døbte sjæles renselse.
[Submissa voce sine notis dicat.]
Per dominum nostrum iesum christum etc.

VII. [Hic sacerdos deponat cereum in fontem faciendo 
cum cereo tale signum cantando.]

Descendat in hanc plenitudinem fontis 
virtus spiritus tui.
[adiungat statim submissa voce dicendo] 
Totamque aque huius substantiam regenerandi 
fecundet effectu.

VIII. [Et sufflet aquam in modum crusis.
Secundo cantet.] 
Descendat etc.--------



14 Erling Rump

[statimque]
Totamque aque

IX. [vt prius, sufflatque in aquam vt
prius Tertio.]
Descendat:----------
[dicatque.]
Totamque aque--------
Til sidst synger han om syndernes aftvætning, så mennesket 
atter kan fremstå rent og uskyldigt, fornyet i sin oprindelige 
herlighed.
Per eundem dominum nostrum iesum 
christum filium tuum qui tecum viuit et regnat 
in vnitate spiritus sancti deus per omnia 
secula secutorum Arnen.
[Postea thurificetur aqua baptis.

X. Hic mittat erisma in fontem in modum
crusis et dicat.]
Sancti + ficetur ad orientem.
Et fecum + detur ad occidentem 
fons + iste ad aquilonem, 
hoc salutifero + erismate ad meridiem. 
In nomine patris: et fillii: et spiritus 
sancti Arnen.
[Uerum est si erisma adest Si non: 
tunc imponetur congruo die post.
Deinde cantatur letania vt sequitur.]

Når man arbejder med Ø.Hornum inskriptionen bliver man 
hurtigt klar over, at den »arkitektonisk« fremtræder på en særlig 
måde. De to verslinier adskilles ved to tegn, som begyndelse og 
afslutning et kors og i midten en prik. - Korset og prikken ligger 
diametralt modsat hinanden i cirkelringen, svarende til fonte­
randen. D.v.s. at denne diameter deler fonten og teksten i to halv­
dele, der indeholder hver sin verslinie. Endvidere er lyshullet an­
bragt på midten af den anden cirkelbue. - Det diametralt modsatte 
punkt svarer omtrent til ordet TE, der befinder sig nogenlunde 
udfor mellemrummet mellem to løvehoveder. Fig. 1.

Helt geometrisk nøjagtigt er det ikke, men det er dog klart, at



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 15

denne opbygning af teksten må være bevidst og tilsigtet. Man for­
nemmer, hvorledes tekstforfatteren, som også har planlagt og ind­
hugget majusklerne, har bestræbt sig for at få puslespillet til at 
passe. - Der er i første halvcirkelbue 24 majuskler og i den anden 
23 + et lyshul, der nogenlunde svarer til en majuskelplads, d.v.s. 
ialt 24 - altså samme antal i begge bue-halvdele.

Mellemrummene mellem ordene er der ikke taget hensyn til, 
det hele går nærmest i et. I 3’ kvadrant er der 13 bogstaver, d.v.s. 
overvægt - det er på forhånd givet af hensyn til symbolikken. I 
sidste kvadrant har det knebet med at få det til at passe, derfor 
abbreviationerne, men så har det til gengæld været ved at blive for 
småt med bogstaver, hvorfor slutnings-o-erne er gjort bredere, og 
den mod venstre vendende korsarm i korstegnet er gjort længere 
for at udfylde det opståede tomrum. Formentlig har tankegangen 
været følgende: Først er den mest præsentable udvendige flade 
på døbefonten valgt: de to antitetiske løver. Midten af mellem­
rummet mellem deres hoveder svarer til E’et i TE. Lyshullet an­
bringes diametralt heroverfor, således at lyset vil spejle sig i dåbs­
vandet, når man står foran de to løvehoveder. - Resten følger geo­
metrisk af sig selv, idet man finder den diameter, som er vinkelret 
på den førstnævnte. Fig. 3.

Meningen med det hele er, som altid i sancta ecclesia katholica, 
at forstærke symbolikken. Teksten: Quoniam apud te est fons vite 
er indlysende på en døbefont, og et in lumine tuo • videbimus lumen 
er lige så oplagt, når man anbringer en tændt kærte midt i skriften, 
efter lumine tuo så den kan spejle sig i vandet og derved billedlig­
gøre ordenes dobbelthed i teksten: i dit lys skuer vi lys.

Når jeg har refereret benedictio fontis, er det for at vise, hvor 
nøje tankegangen heri danner baggrund for Ø.Homum fonten og 
dens inskription.

Læser man de gamle tekster fra påskevigilien, må man beundre 
den skønhed og inderlige fromhed, hvormed de er forfattet. Per­
lerne imellem dem bliver dog dåbsvandets indvielse, og fontein­
skriptionen i Ø.Hornum drages derved ind i samme plan.

Rent symbol-teknisk danner også de to før omtalte diametre, 
vinkelret på hinanden stående, et kors, hvilket ganske svarer til 
liturgien: benedictio fontis, hvor der ikke mindre end 10 gange 
(markeret I - X) refereres til en handling, som gøres ad modum 
crusis. Men desuden er korset orienteret efter verdenshjørnerne: 
IV og IX, hvor de fire paradisfloder flyder ud til hver sit verdens-



16 Erling Rump

hjørne. Da solen står op i øst, hvorfra man venter Herrens gen­
komst, er det naturligt, at fonten står orienteret efter verdens­
hjørnerne med den tændte kærte, lumen Christi, vendt mod øst 
(Matt. 24,27). Udover disse ti nævnte tilfælde skal erindres hand­
lingsindskuddet mellem vers 6 og 7 i »Rex sanctorum« (s. 9), hvor 
præsten tre gange skal slå kors i vandet med hånden. -

Allerede i oldkirken blev dåbsbassinet eller døbefonten symbo­
liseret på to måder. Enten skete det som graven, Romerbrevet 6, 
3-5: »Eller ved I ikke, at alle vi, som blev døbt til Kristus Jesus, 
blev døbt til hans død ? Vi blev altså begravet med ham ved dåben 
til døden, for at, som Kristus blev opvakt fra de døde ved Faderens 
herlighed, således skal også vi leve et helt nyt liv. Thi vi er sammen­
voksede med ham ved en død, der ligner hans.«

I middelhavsområdet er gjort adskillige arkæologiske fund af 
meget gamle korsformede baptisteriebassiner, hvor katekumenerne 
i dåben blev symbolsk korsfæstet, død og begravet (immersio) med 
Kristus men genopstod (emersio) med ham (Kolossenserbrevet 2, 
10-12). - Eller også er fonten blevet opfattet som moders liv, 
Johs. 3, 3-5: »Sandelig, sandelig siger jeg dig, ingen kan se Guds 
rige, hvis han ikke bliver født på ny.« Nikodemus siger til ham: 
»Hvorledes kan et menneske fødes, når det er gammelt. Det kan da 
ikke for anden gang komme ind i sin moders liv og fødes?«. Jesus 
svarede: »Sandelig, sandelig siger jeg dig, ingen kan komme ind 
i Guds rige, hvis han ikke bliver født af vand og ånd.« samt Johs. 
1, 12-13 [24].

Den sidste måde at se fonten på kommer stærkt frem i benedictio 
fontis, hvor meget handler om Helligåndens guddommelige be­
frugtning af det uplettede skød (døbefonten): concepta ab imma- 
culatio diuini fontis utero. Det skal nævnes, at vi i Danmark har en 
uterusfont i V. Egede, meget interessant behandlet i Kirkehisto­
riske samlinger 1970 af Frans Carlsson: Mater Ecclesia - et tolk­
ningsforsøg af døbefonten i V. Egede kirke. - Som jeg senere vil 
omtale på anden måde, er også hele »mysteriet« her søgt anskuelig- 
gjort ved brug af menneskelige billeder. Dette gælder således påske­
lysets nedsænkning i fonte vandet tre gange, hver gang lidt dybere. 
Tre gange bedes også, først med hviskende, senere med stigende 
stemme, om at Helligåndens kraft må komme ned i døbefontens 
vand og befrugte det med genfødelsens kraft. Lidt senere udgydes

[24] Bedard, Walter M.: The Symbolism of the Baptismal Font in Early Chri­
stian Thought, Washington 1951, s. 2 f.



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 17

crisma in modum crusis mod de fire verdenshjørner. Fra gammel 
tid har dette skulle symbolisere den befrugtende sæd. Mere enkelt 
kan det vel næppe billedliggøres. - Kirken er her som altid, når 
den er bedst, meget menneskelig - i lighed med dens stifter når 
Han fortalte lignelser.

Umiddelbart kunne man jo nok idag fristes til at udbryde et: 
»Honi soit, qui mal y pense«. - Ihvert fald de ældre af os. Men 
sådan var tankegangen ikke i middelalderen, hvor man var langt 
mere realistisk. Noget andet er, at hele dette frugtbarhedsindslag 
og exorcismerne sandsynligvis er levn fra hedensk tid. [25] Pro­
blemet behandles meget indgående og interessant af C. G. Jung 
i »Psykologi og religion« (oversat fra »Psychologie und Religion« 
(Rascher Verlag, Zürich)), kap. III: Et naturligt symbols historie 
og psykologi. Benedictio fontis ritualet nævnes specielt s. 116 
(Gyldendals uglebøger 1968). - Se endvidere TULChW: Cap VIII 
s. 124 »or may ultimately have derived from the pagan purification 
ceremonies described earlier.---- «

Efter disse betragtninger vil det være naturligt at tænke på, 
hvorfra inskriptionsforfatteren har fået sin inspiration. Det kunne 
være fristende nok at tænke, at han var en god teolog, der kendte 
sin Vulgata godt, så ideen var vokset ud af hans egen personlighed. 
Dette er dog næppe tilfældet. - Som sagt har hymnen »Rex sanc- 
torum« med sit slutversiculus, der næsten er identisk med indskrif­
ten, været godt kendt rundt omkring i middelalderens forskellige 
stifter, med SI. ritualet og NM (hjemhørende i Odense stift) som 
de nærmeste, for Ø.Hornum, kendte tilfælde.

Endvidere må det fremhæves, at indskriften er opbygget med 
henblik på benedictio fontis. - Lyset kan næppe være det store 
påskelys, som er langt større og identisk med fontelyset, som står 
ved siden af, men antagelig den mindre kærte, som neofyten får 
overrakt af præsten. Dens tykkelse passer godt til hullet i fonte- _________

[25] DT, s. 260: Fremde Einflüsse, aus gallikanischem Gebiet und dem Osten, 
sind in verschiedenen Etappen mit altrömischen Traditionen zu einer nicht leicht 
durchschaubaren Verbindung von Exorzismen, Segnungen und Anrufungen ver­
schmolzen worden, die am Ende als eine grosse Epiklese über dem Wasser erscheint. 
Spätere Riten wie die Einsenkung der Osterkerze, Eingiessen des Chrisma, des 
Anhauchen des Wassers und die Kreuzzeichen über ihm sollten diesen Eindruck 
noch verstärken. Insoweit ist der Weg der Wasserweihe in Rom durchaus der 
Entwicklung im Orient zu vergleichen. Der Unterschied tritt erst heraus, wenn 
wir nach der Bedeutung der Wasserweihe für die Taufe fragen. Das wird aber noch 
nicht in der alten Kirche, sondern erst im Mittelalter deutlich werden.



18 Erling Rump

randen. - Endvidere er den beskrevne korsformede opbygning af 
majuskelinskriptionen fremstillet med henblik på liturgien, hvori 
korstegnet forekommer ti gange. - Det må derfor være »Rex sanc- 
torum« hymnens slutversiculus, der har inspireret inskriptions - 
forfatteren.

Men hvad så med hymnens: Domine contra Vulgatas: Quoniam, 
der begge - hver for sig - er begyndelsesord i vor tekst? - Her 
skal det kun oplyses, at findes Quoniam i stedet for Domine i 
»Rex sanctorum«, så er det så langt borte fra Danmark og Norden, 
at det ingen betydning kan have haft for udformningen i Ø.Hornum. 
Man kan således kun konkludere, at selvom skribenten har haft sit 
forbillede i manualet med Domine, så har han kendt sin Vulgata og 
tillige været latinkyndig, da teksten er fejlfri både med hensyn til 
ortografi og grammatik, hvilket de gamle manualer og missaler 
langtfra altid er. At han har valgt det oprindelige Quoniam kommer 
måske også på linie med den omhyggelige forberedelse og tekst­
korrekte udførelse af inskriptionen.

Hidtil har vi betragtet vor inskription udfra den gamle latinske 
litteratur. - Interessant ville det også være at se på, hvad der ellers 
er af arkæologisk materiale, som kunne belyse vort emne. Det må 
nævnes, at Mackeprang i D.M.D har et afsnit om signerede og ind­
skrevne døbefonte (s. 43-46) og Tynell tilsvarende i S.M.D. (s. 
185-187) hvor Bjåresjo fonten er beskrevet (s. 51-52) [26]. Som 
tidligere omtalt er denne font meget skrift-dygtigt indhugget, men 
bogstaverne er der vendt op og ned på. - Der er syv arkader med 
felter, der indeholder bibelske billeder. Et af dem forestiller Jesu 
dåb. Fig. 4. Jesus med korsglorie sidder på hug i en bægerformet og 
ringstafferet døbefont (submersio). Til venstre står jomfru Maria 
med Jesu klæder, og til højre står Johannes døberen. Begge har 
helgenglorie om hovedet. - Over Jesus ses en stjernesol i stedet for 
den traditionelle due. Stjernen, der iøvrigt går igen flere steder på 
andre skånske fonte + Åkirkebyfonten og på vore gyldne altre, 
skal altså her symbolisere Helligånden. Dåben i Bjåresjo er øjen­
synlig ved sin afslutning, idet Johannes med sin højre hånd griber 
Jesus om hans venstre håndled og trykker ham med venstre hånd 
en endnu ikke tændt kærte i hånden. I højre hånd holder Jesus et 
kors. Egentlig virker det hele lidt pudsigt på os idag i det 20. årh. 
- Utvivlsomt har kunstneren her haft en højst meningsfyldt inten-

[26] SMD, s. 12 dateres fonten til tiden før 1190.



Inskriptionen, på Øster Hornum fonten 19

tion. Han har villet fremstille Kristi dåb, som er noget af det mest 
uforståelige i evangelierne. Johannes, som døbte med vand til om­
vendelse og syndernes forladelse (Matt. 3, 11), protesterede først 
mod at døbe den syndfrie Jesus, det var for ham absurd. Han gik 
dog med dertil, da Jesus insisterede derpå. Under handlingen griber 
Vorherre derfor selv ind og sender Helligånden - i Bjåresjd frem­
stillet som en stjernesol. - Det har derfor været billedhuggerens 
mening eller de gejstliges, som har inspireret ham, at fremstille det 
hele så letfatteligt for beskueren: at Jesus bliver gjort så dagligdags 
og menneskelig - solidarisk som mulig.

Derfor foregår dåben i en ganske almindelig døbefont, og derfor 
får Jesus, som alle andre dåbskandidater, overrakt en kærte. Den 
er ganske vist endnu ikke tændt, hvad den ellers plejer at være, 
men det bliver den straks ved det himmelske lys, der for tilfældet 
ikke er en due på denne fremstilling. Som tidligere beskrevet hører 
påske- eller dåbslyset »lumen cristi« med ved alle katolske dåbs­
handlinger. Det kors, Jesus holder i højre hånd, skal ligeledes gen­
give det fontekors, som i middelalderen hørte til ved døbefonte [27] 
og skal naturligvis minde om det Golgata som forestod. Eller som 
kort sagt i Biblia pauperum: Dum baptizatur Christus, baptisma 
sacratur [28].

Et andet eksempel på afbildning af Jesu dåb i en døbefont har 
vi i Ellinge fonten, Vinding herred ved Nyborg (D.M.D. fig. 476, 
s. 374) men her langtfra så festligt udformet som i Bjåresjd [29].

I Skåne har vi ialt 6 fonte med fremstilling af Jesu dåb. Foruden 
Bjåresjd fonten har de andre 5 »dåben i Jordan«. Interessant er 
det, at på 4 af disse 6 fonte er der billeder af de hellige tre konger 
(Epifanien). Dertil kommer 3 med fremstilling af Epifanien alene 
+ Åkirkeby fonten, der har Epifanien men ingen dåb. Åkirkeby 
fonten slutter sig nær til Skåne-fontene[30]. Alt dette er et sær­
kende for tidlig middelaldermanifestation, som stammer helt til­
bage fra hellenistisk tid i Ægypten. Her havde man den 6. januar

[27] KLNM III sp. 244.
[28] KLNM III sp. 422.
[29] I Faxe kirke findes et kalkmaleri, der også forestiller Jesu dåb. Man ser 

her to tjenende engle, holdende hver sit store lys, et på hver side af Jesus og Jo­
hannes. Der er slet ikke gjort forsøg på at fremstille lysgivning, men det hele ser 
meget pynteligt ud, måske kan det dog have relation til de to store lys, der omtales: 
TULCh.W., Cap. VIII, s. 126: »The two large candles were carried in the pro­
cession«.

[30] DMD: s. 370 f.



20 Erling Rump

fejret solhvervsfest, hvor en jomfru havde født lysguden Aion. 
Dette omdannedes senere til Kristi fødsel og blev navngivet »Epi- 
fani«, hvilket vil sige Jesu fremtræden blandt mennesker, fra hans 
dåb at regne.

Siden det 4. århundrede fejredes epifanifesten overalt i det øst­
lige. I Rom fejrede man samtidig dies natalis soli invicti den 25. dec. 
- Dette forvandledes til dies natalis Christi.

Disse to skikke bredte sig hurtigt til hinandens områder. Epi- 
fanifesten blev til Kristi dåbsfest[31]. - I Vesten blev det til de 
vise mænd, der ofrede til Jesusbarnet. - Over Gallien bredte alt 
dette sig trods modstand fra Rom til Norden. - Efterhånden havde 
der udspundet sig talrige livlige og folkekære sagntraditioner om­
kring de hellige tre konger. De blev dyrket og fortolket med livlig 
fantasi, ikke mindst i Sverige, hvor epifanifesten blev til »Tret- 
tondedagen« med senere tiders »Stjårngossetåg«. Altsammen havde 
det noget at gøre med lyset fra himmelen, men vigtigst for vort 
emne er, at epifanidagen blev en af dåbsdagene. Derfor er der så 
mange hellig tre konger + Jesu dåb-fremstillinger på vore gamle 
danske fonte.

Som al epigrafisk datering er det også vanskeligt at tidsfæste 
inskriptionen på Ø.Hornumfonten. Epigrafisk set må man først 
og fremmest sige, at skriften som helhed består af romerske ma­
juskler, skrevet ganske stregformet uden pyntende fortykkelser og 
sving, som i senere tiders indskrifter, hvilket peger på en tidlig 
periode. De fleste af bogstaverne er formet, så de både kunne være 
tidlige og sene. Enkelte træk bør fremhæves. Den klassiske versal 
E findes både som åbent E og lukket foroven E, men også som 
rundt € hvilket findes i hele perioden. Den klassiske versal M findes 
både med lodrette sidelinier: M, men samtidig og hyppigere som den 
tidlige unicialform OT - Alt i alt peger det imod tidlig middel­
alder [32].

Den inskription, som synes mest lig, forekommer mig at være, 
dog med mindre afvigelser, den ligeledes stregformede inskription 
på Bayeuxtapetet, der livfuldt skildrer begivenhederne omkring 
Vilhelm Erobrerens invasion over Kanalen til England 1066. For­
arbejdningen af tapetet angives almindeligvis til årene omkring

[31] KIR: s. 285.
[32] Bæksted, Anders: Danske indskrifter, Kbh. 1968, s. 20-57.



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 21

1100. - Ja, skriftstilen i de to tilfælde er næsten forbløffende ens [33].
Alt i alt kan man således sige, at vor fonteinskription efter al 

sandsynlighed stammer fra den tidlige middelalder, formentlig om­
kring år 1100.

Med hensyn til lyshullet [34] må det siges, at vi ikke kan hente 
noget tidsmæssigt udover, at det som anført er indhugget samtidig 
med teksten. Lysgivnings-skikken finder sted den dag i dag i Ro­
merkirken. I den ortodokse kirke har der fra gammel tid været 
anbragt tre små kærter ved kanten af døbefonten, som er ret stor 
og dyb, da dåben foregår submersio af de nøgne, ofte lidt større 
børn. Efter reformationen i Danmark havde man i mange år be­
varet lysgivning, som Hans Tausen tog med fra Romerkirken. Om 
dette står i Dagligt liv i Norden: Troels-Lund, 1969, IV s. 356: 
Siden skal præsten give barnet et lys i hånden, sigende: »Annam 
dette tændte lys og bevar din dåb ustraf felig på det, at når Herren 
kommer og farer heden til sit bryllup, du da må være redebon at 
gå hannem imod med alle hans engle og leve siden evindelig med 
hannem! Guds fred være med dig!« Fadderne: »Amen«. - Skikken 
blev imidlertid forbudt sammen med salvningen. Den forsvandt 
dog først helt i løbet af de næste par hundrede år. At skikken for­
svandt var egentlig synd - -

Det bør nævnes, at Luther i sin dåbsliturgi »Das Taufbüchleine 
von 1523« havde bevaret flere skikke fra Romerkirken, deriblandt 
lysgivningen: s. 14 (Überreichung der Taufkerze) Nimm diese 
brennende Fackel und bewahre deine Taufe unsterblich, auf das, 
wenn der Herr kommt zur Hochzeit, du ihm mögest entgegengehen 
samt den Heiligen in den himmlichen Saal und das ewige Leben

[33] Bayeuxtapetet afb. f.eks.: Danmarks historie, Politikens forlag 1962, II, 
s. 420, 421, 429, 438-39 og 471-73.

[34] Det må formentlig bero på en fejlvurdering, når der i »De danske Kirker« 
bd. 11,: Himmerland, (Gad 1968) under Ø.Hornum kirke s. 270 står: og på randen 
en meget usædvanlig majuskel/indskrift, der vistnok kan læses som: »Quoniam 
apud te est fons vite e(t) i(n) lumine tuo videbim(us) lum(en)« — »Thi hos dig er 
livets kilde og i dit lys skal vi skue lyset« (SI. 36,10) (Mackeprang. D.45.216 ff. og 
flere steder - læsningen suppleret af E. Rump 1958). Det skal tilføjes at omtale af 
lyshullet + det dertil hørende lys, som allerede beskrevet af mig i kronikken 
1958[1], ganske undlades. Jeg tror, jeg bedst kan karakterisere foranbeskrevne ved 
at citere et stykke af et brev skrevet af Mackeprang til mig dateret: Ordrup - 
højvej 40, 10/12 (1958). »Til Lykke med Tydningen af Ø.Hornum-Indskriften«. 
...........Brevet var et svar på tilsendelse af kronikken i A.B.



22 Erling Rump

habest. Amen [35]. Da denne liturgi blev mødt med ret stor kritik 
fra hans tilhængere, udgav han en ny: »Taufbuchlein von 1526«, 
hvor flere ting var blevet slettet, bl.a. lysgivningen[36].

Almindeligvis anses det, at lysgivning efter dåben stammer fra 
oldkirken [37]. Det var skik, at alle kristne gik med brændende 
kærter i påske vigilie-messen. Da katekumenerne skulle døbes ved 
denne lejlighed, fik også de lys efter dåben, som de andre kristne 
havde det. Dette udviklede sig til en skik allerede i det 4. århun­
drede [38].

The Inscription on the Font in Oester Hornum.
In Western Himmerland, Jutland, the Oester Hornum church is 
situated. Its baptismal font has a remarkable majuscule inscript­
ion on the rim of the font. The inscription is almost illegibly carved 
(fig. 2.), and has therefore not been fully deciphered and explained 
during later research. Because of the superficial carving the letters 
must be presumed to have been painted.
The author has deciphered the text and published it in 1958 (foot­
note 1).
In its entirety the text says:

* QVONIACD APVD TE EST FONS VITE • ET IN 
LVMINE TVO • VIDEBICD LVCD *

Near the • there is a hole in the stone shaped like a holder of a 
candle, which also is quite in accordance with the symbolism after 
»and in your light«. As further it has been a practice ever since 
the primitive Church after every Roman-Catholic christening cere­
mony to light a candle for the newly baptized, the picture fits 
very well.
The text comes from the Vulgate: psalm XXXV, 10: »For with

[35] DT s. 358.
[36] DT s. 359 f.
[37] Eisenhofer, Ludw.: Handbuch der katholischen Liturgik, 1933. II: s. 263 f. 

Mere udførligt i TULChW., Cap. VIII: Lights in Baptism.
[38] Nærværende artikel vil også, blive offentliggjort i Historisk samfund for 

Aalborg amt, 1972: »Fra Himmerland og Kjær herred« i noget udvidet form, spe­
cielt hvad angår de latinske tekster, der alle vil blive oversat til dansk.



Inskriptionen på Øster Hornum fonten 23

thee is the fountain of life, and in thy light we shall see light«, -[39]. 
The first verse is clear around a baptismal water. The second verse 
is just as symbolically clear when one thinks of the wax candle 
being mirrored in the water.
Searching further I found that the majuscule inscription existed 
as versiculus after »Rex sanctorum angelorum« yet as »Domine 
apud te est fons vite« etc. - Rex sanctorum is a hymn which was 
sung ad descensum fontis at the Easter vigil in the early Middle- 
Ages. Later it has been left out of Missales Romanum. In the article 
the rather lengthy mediaeval baptismal ritual is shortly gone 
through. Benedictio fontis is described thoroughly in order to show 
that the baptismal water in the font during the consecration, 
which traditionally took place on Easter eve, was divided 10 times 
by the priest ad modum crusis: by the hand, by blowing, and by 
pouring crisma or oil or wine into the font.
This corresponds to the geometrical construction of our font in­
scription (fig. 3.). According to the first prophesy (Genesis, chapt. 
1, 1-31, chapt. 2, 1-2) the cross is oriented after the points of the 
compass with the light from the East, from where the Second 
Coming can be expected.
The sinking of the Easter candle (Lumini Christi) three times into 
the baptismal water, which has a strong sexual touch, the pouring 
of the fertilizing crisma, wine, and oil during benedictio fontis as 
well as the exorcisms are referred and described under foot-note 
25. Reference is made to C.G. Jung’s treatment of benedictio fontis 
in »Psychologie und Religion« (Rascher Verlag, Zürich) and to 
D.R. Dendy »The Use of Lights in Christian Worship«, especially 
chapt. 8, Lights in Baptism.
An old mediaeval relief on the Bjäresjö font in Scania (old Danish 
area) is mentioned in the article. It represents the baptism of Jesus 
in a cup-shaped font (fig. 4). St. John the Baptist gives a candle to 
Jesus according to the usual ritual practice.
At the end a short epigraphic treatment of the inscription is given. 
The stroke formed majuscules are being compared with the corre­
sponding ones on the Bayeux tapestry and is suggested to date 
back to about year 1100.

[39] The former translation. - The new one: Salm: 36, 9: »For with thee is the 
fountain of life, and in thy light we are bathed with light«. -


