Otto Mogllers lere om genlesningen
med sarligt henblik pa spergsmalet om den
menneskelige viljes traelbundethed og frihed

Af Steffen Kjeldgaard-Pedersen

Otto Mollers genlesningslere repraesenterer, set i forhold til den sam-
tidige teologi, en selvstendig og egenartet teologisk indsats. Da O. M.
efter nogen toven fremlagde den for offentligheden — i Gjenlosningen
eller Jesu Christi Liv, Dod og Opstandelse til Verdens Frelse, som kom
i hfter i lobet af aret 1884 — vakte hans opfattelse da ogsa betydelig
opmarksomhed og satte en omfattende teologisk diskussion af under-
tiden temmelig uforsonlig karakter i gang. O.M.s to ovrige genles-
ningsskrifter, Om Forstaaelsen af nogle Bibelord (1886) og Om vor
Frelse fra det onde (1888), var, som forseg pa at pracisere anliggen-
det, bidrag til denne diskussion. I alle tre skrifter polemiseres der mod
andre opfattelser, idet O. M. dog som oftest lader modstanderen for-
blive anonym. Polemikken far imidlertid ikke O. M.s skrifter — endsige
da hans teologi — til at falde fra hinanden; de er, netop fordi han ikke
er polemisk for polemikkens egen skyld, trods al vidtleftighed og om-
stendelighed karakteristiske ved en sluttethed i tankegangen. I det
folgende skal O. M.s genlosningslare behandles med henblik pa dennes
indre sammenhang og med serligt henblik pa forbindelsen med den
opfattelse af menneskets trelbundethed og frihed, som i forfatterskabet
far sit mest praeegnante udtryk i det lille skrift Noget om Determinisme
og Frihed (1893) [1].

[1] Littecraturen om O. M. er sparsom. Den nyeste afhandling om O. M. er
Jorgen I. Jensens gennemgang af hele forfatterskabet fra en bestemt synsvinkel.
i artiklen: Teologi og erfaring. En side af Otto Mollers tankning. Kirkehistoriske
Samlinger 1970, s. 53-84. Dér findes alle vasentlige afhandlinger om O. M.s liv
og teologiske tenkning anfert i noteapparatet, ligesom artiklen afsluttes med en
fortegnelse over O. M.s trykte skrifter. De vasentligste bidrag til den i nerverende
artikel afhandlede problematik er felgende: R. Prenter: Tralbunden og fri vilje
i Otto Mollers forlesningslaere. Festskrift til Ragnar Bring. Lund 1955, s. 122-137;
samme: Skabelse og Genlesning. Dogmatik. Kebenhavn 19674, s. 434—439 (en kri-
tisk gennemgang af hovedtankerne i »Gjenlesningen«); og endelig Chr. Lindskrog:
’Determinisme og frihed’ i Otto Mollers tcologi. Tidehverv 33, 1959, s. 69-76.
Den gvrige for artiklen rclevante litteratur om O. M. meddeles i noterne i det
folgende.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 235

I. Det onde

1. Det ondes vasen

Det onde er hos O. M. den merke baggrund for forlgsningsvarket [2].
Derfor indleder han den systematiske fremstilling i »Gjenlesningen«
med en redegorelse for det onde. Sit udgangspunkt tager O. M. i den
dagligdags erfaring, at der er noget, der ger ondt. Alle, der over-
hovedet sanser, ma medgive dette, men for O. M. er det en almindelig
indrommelse af, at det onde er [3]. At det onde er, kan siledes ikke
erkendes uden om erfaringen af, at det gor ondt, og denne erfaring
gelder bade i det fysiske og i det etiskes eller moralskes sfeere [4]. Det
onde er altsa ikke blot noget, der angar mennesket som etisk eller mo-
ralsk handlende person, ikke blot noget som findes i menneskets be-
vidsthed; det har kosmiske dimensioner, og angér pa yderst direkte og
nzrgaende made menneskets fysiske liv[5]. Ogsa lidelsen i naturen er
en af det ondes manifestationer [6]. For O. M. er det derfor en er-
faringssag, at verden ligger i det onde, men det betyder samtidig, at
det onde, som vi ikke kan undga at erfare i verden, ikke herer til ver-
den péa den made, at den er blevet ond af sig selv. At den ligger i det
onde vil sige, at det onde er kommet over verden og indeslutter den [7].

Det er abenbaret erkendelse, at det onde er noget personligt i den
forstand, at det skyldes en ond vilje; der er imidlertid samtidig tale om
en erkendelse, som for O.M. stemmer overens med »al Selvbesindelse«
[8]. Ond vilje og ond person hgrer sammen. I den kristne menighed
kaldes dette onde — i forsagelsen — djevelen, hans vasen og gerninger:
»...det forste Guds Ord, der meder os personligt, er Ordet om at
forsage Djavelen, hans Vaesen og Gjerninger som Guds Ords Navn for
det onde [9].« Det onde stammer fra djavelen, fra den onde. Den rette
erkendelse af det onde som virkelighed er ikke mulig uden om denne
forstaelse af dets personlige karakter [10]. Med denne forstielse af det
ondes personlige karakter er det ondes dybeste vaesen og dets oprindelse

[2] Gjenlosningen s. 173.

[3] Smst.; smlgn. Om vor Frelse s. 20.

[4] Gjenlesningen s. 174.

[5] Om vor Frelse s. 25. Jfr. Prenter, Festskrift s. 124. Det er karakteristisk for
O. M., at han i det forhold, at hvert menneske kommer graedende til verden, kan
se et simpelt udtryk for, at det ondes tilverelse er »den aller umiddelbareste Er-
faringssag«; Gjenlesningen s. 175.

[6] Om vor Frelse s. 24 f.

[7]1 Gjenlesningen s. 174; O. M. henviser her til 1. Joh. 5,19.

[8] Ibid. s. 175.

[9] Smst.

[10] Smst.

Kirkehistoriske samlinger - 16



236 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

imidlertid ikke erkendt, og det er for O. M. vigtigt at fastholde, at det
onde i den forstand overhovedet ikke lader sig erkende. Den menneske-
lige tanke gér med nedvendighed i std over for spergsmélet om det
ondes oprindelse, om dets tilblivelse eller evighed, fordi den feres ind
1 uleselige modsigelser, hvis den forsgger at komme til rette med disse
sporgsmal. Saledes forer umuligheden af at teenke det ondes tilblivelse
— det kan jo ikke veere af den gode Gud, som er alle tings ophav — til
benzgtelsen af det ondes veren. Mod denne det ondes ikke-varen
protesterer imidlertid ifelge O. M. den »umiddelbare Folelseserfaring«
p& samme made som den »umiddelbare Gudsbevidsthed« vender sig
mod tanken om det ondes evige varen [11]. Monismen og den evige
dualisme er altsd ikke acceptable lesninger. Men det betyder, at det
onde i virkeligheden ikke kan taenkes, at det er en tankemeessig umulig-
hed. Det onde transcenderer den menneskelige tanke, samtidig med at
det pa yderst handgribelig vis treenger sig pa i menneskets tilvaerelse,
melder sig for »Folelsen« som det, der er [12]. Derfor gar det ikke an
at slutte a non posse ad non esse [13). Spekulative forsog pa at klargere
det ondes »Grundvasen« og oprindelse er grkeslose, og man ma afsta
fra dem samtidig med, at det ondes realitet havdes [14].

Derimod giver den hellige skrift yderligere oplysning om det, som er
kirkens (menighedens) udgangspunkt, at det onde er den onde, djeve-
len. Oplysningen findes mere end noget andet sted i ord af Jesus, fordi
han-som det uden videre hedder i sammenhangen hos O. M. — kendte
det, som ligger uden for den menneskelige erkendelse [15]. Hermed har
O. M. foretaget den bevaegelse, som er bestemmende for hans made at
drive teologi pa; almenmenneskelig erfaring og skriften holdes i denne
bevagelse sammen pa en for dette teologiske forfatterskab ejendomme-
lig made [16]. Den almene erfaring af det onde fortolkes ikke pa rette
made af den menneskelige tanke eller erkendelse, som tveertimod lige-
frem kan fore til benagtelse af det onde som en virkelighed. En sadan
benazgtelse vil pa sin side atter haenge neje sammen med en frigerelse

[11] Gjenlesningen s. 176 f.

[12] Ibid.s. 177.

[13] Om vor Frelse s. 26.

[14] Gjenlesningen s. 177.

[15] Ibid.s. 177 f.

[16] Der skal ikke her gives en nzrmere redegoerelse for spergsmilet om det
indbyrdes forhold mellem skrift og erfaring hos O. M. Problemet, som er vanske-
ligt, er for visse aspekters vedkommende behandlet hos Jorgen I. Jensen, Kirke-
historiske Samlinger 1970, s. 53-82 og hos 4. Pontoppidan Thyssen: Teologiens
ret og uret. En Otto Moller-studie. DTT 28, 1965, s. 129-145.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 237

fra den af skriften og den kristne menighed fastholdte uleselige enhed
af det onde og den onde [17]. Det erfarede onde ma benzvnes ret for
at forstas ret, men den rette forstaelse vindes i skriften, som rykker den
uomgengelige erfaring af det onde pa plads.

Med udgangspunkt i Joh. 8,44 — med dets bestemmelse af djzvelen
som »Menneskemorder« og »Legner« — taler O. M. om to sider af
djevelens vaesen, hans morderveasen og legnvaesen, som udtryk for, at
djevelens fald til at blive djevel har givet ded og legn tilverelse.
Begge sider af djevelens vaesen kan — med forsigtighed — antages at
have vearet til for menneskefaldet, og djavelens fald betragtes bedst
som et oprer mod Guds rad, som et forsog pa at oprette et andet rige
end Kristus- eller sandhedsriget, nemlig et rige med en falsk selvstzn-
dighed over for Gud, hvor der ogsa skulle herske frihed til at handle
mod Guds vilje[18]. Det onde er altsd blevet til mod Guds vilje; det
er »en Skinselvstendighed, som har sin Oprindelse fra Hovmod, Mis-
undelse og Trods« [19]. Djavelens rige er lognens rige eller morket, og
dets realitet lader sig ikke t@nke bort med en henvisning til, at merke
og logn er rene negationer af lyset og sandheden. Ganske vist ligger det
i det ondes eget vasen som merkets magt, at det skjuler sig, idet det
unddrager sig erkendelse, og saledes forer til pastanden om sin egen
ikke-varen. Heroverfor galder det imidlertid om at gere det onde gel-
dende som en virkelig magt, da grunden ellers tages bort under hele
Guds frelsesrad og dermed under hele kristendommen [20]. Morke og
legn er virkeligheder, er det rige, djaevelen pa krig med sandheden har
frembragt ved sit ord [21]. Netop fordi det ondes vasen er logn kunne
det komme over verden, idet det klaedt i det godes skin blev anset for
godt. Det onde er saledes ogsa forferelse [22].

2. Syndens og dedens lov

I menneskeverdenen manifesterer det onde sig forst og fremmest i synd
og dod. O. M. taler med Paulus (Rom. 8,2) om syndens og dedens
lov. I sin nzrmere forstaelse heraf knytter O. M. til ved loven om arsag
og virkning som en for menneskelig tznkning nedvendig antagelse;
denne lov ma anerkendes i dens principielle urokkelighed. Loven om

[17] Smlgn. Gjenlasningen s. 175 og s. 177.

[18] Gjenlesningen s. 178 ff.

[19] Gjenlosningen s. 181; jfr. Om vor Frelse s. 26.
[20] Gjenlosningen s. 190; smign. ibid. s. 173 og s. 176.
[21] Ibid. s. 180.

[22] Ibid.s. 187.



238 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

arsag og virkning galder bade i teenkningens og sansningens verden,
og den reprasenterer saledes bade et uomgangeligt livsvilkdr og et
nedvendigt redskab pa alle planer af menneskelig orientering i verden
[23]. Som sadan herer denne lov til Guds skabelsesordning, er den en
guddommelig lov. Pa denne baggrund hzvder O.M. nu urokkelig-
heden af loven om synd og ded, idet han betegner den som en modifi-
kation af den guddommelige lov om arsag og virkning [24].
Abenbaringen, men ogsd »al uvilkaarlig Felelse«, fastslar denne
uopleselige sammenhang mellem synd og ded, som betyder, at den
ene kun kan ophzves sammen med den anden [25]. Hvor deden skal
bort, ma saledes synden forst bort, da de herer sammen som to sider af
samme sag [26]. Den lovmassige forbindelse mellem synd og ded er
ikke Guds lov, men »Syndens Lov, det er synden selv, der ferer deden
med sig [27]. Deden som syndens sold er, som det kan hedde, det ondes
selvstraf [28]. Daden er ikke Guds straf for synden, lige s lidt som syn-
den selv er Guds vark [29]. Synden er overtredelse af Guds vilje, og
om deden gazlder det derfor: »...den er i alle Maader Djzvelens
Verk og kommer af egen ond Villie over alle dem, der synde [30].«
Loven om synd og ded er altsa ikke sat af Gud, selv om den faktisk
virker med en lovmassighed som er karakteristisk for den guddomme-
lige lov om arsag og virkning. Det er dette forhold, som O. M. forseger
at bringe péa en formel ved at tale om syndens og dedens lov som en
modifikation af den guddommelige lov om arsag og virkning. Hermed
skal det ondes gadefulde karakter udtrykkes, idet problemet er at fast-
holde det onde som noget, der virkelig er til, skant det ikke kan vaere
sat af Gud. Det ondes realitet kommer netop til udtryk i, at det virker
i en lov, som er i overensstemmelse med den almene lov om arsag og
virkning, der bestemmer hele menneskets virkelighed. Men hvorledes
det kan ga til, at syndens og dedens lov med dens almengyldighed er
djevelens og ikke Guds vark, fortaber sig i det morke, som herer det
ondes vasen til, og som er utilgangeligt for den menneskelige tanke.
Syndens og dedens lov har samme realitet og gyldighed som den gud-

[23] Gjenlesningen s. 216 f.; smlgn. ibid. s. 231.

[24] Smlgn. Gjenlesningen s. 218 og s. 221.

[25] Gjenlesningen s. 219.

[26] Ibid.s. 228; jfr. Om vor Frelse s. 42.

[27] Jfr. Gjenlesningen s. 220: ». .. Synden er selv Moder til Ded, og dens Fa-
der er Djzvelen.

[28] Om vor Frelse s..13.

[29] Gjenlesningen s. 220.

[30] Ibid. s. 224 f.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 239

dommelige lov om arsag og virkning, men som en modifikation af
denne guddommelige lov er den ond, d.v.s. djevelens eller den ondes
veerk, og har sin vaeren og urokkelighed fra det ondes gadefulde varen.
O. M. forseger en nzrmere indkredsning af problemet ved at henvise
til de love 1 den fysiske verden, hvorefter livet nedbrydes. Disse ned-
brydende love er ikke livets love, men tvaertimod modifikationer af
disse, nemlig af de opbyggende love; som disse modifikationer er de
indfert ved den almene syndens og dedens lov, der jo selv er en modifi-
kation af den almene lov om érsag og virkning, som er en guddomme-
lig grundordning [31]. Hvorledes det imidlertid kan ga til, at det onde
pa denne méde far varen og altsd ikke blot er en ren negation (eller
privation) af det gode, er en géde, og talen om syndens og dedens lov
som en modifikation af den guddommelige lov om érsag og virkning
vil netop bringe denne gade til udtryk.

Den ded, som med nedvendighed folger synden, er nu for O. M.
ingen anden end den »naturlige«, d. v.s. biologiske ded, som alle ken-
der fra erfaringen som forestaende eller indtreedende, pa samme made
som erfaringen bekrafter syndens almindelighed [32]. Til denne ded
herer som forlebere og ledsagere al menneskelig lidelse og sorg [33].
Ingen har erfaret deden selv, og derfor kan der kun tales om den i
negative bestemmelser — deden er forst og fremmest livets modsztning,
dets fjende; alle har imidlertid erfaret dens gru og ved derfor, at deden
er den store ulykke for mennesket [34]. Sammenhangen mellem synd
og ded betyder, at Gud ikke kan fritage mennesket for deden uden
samtidig at ophzve synden. Guds barmhjertighed mé derfor vise sig i
frelse fra synden, og evangeliet er netop budskabet om, at Gud i sin

[31] Ibid. s. 221 f.

[32] Ibid. s. 224.

[33] Ibid. s. 223 f.; smign. Om vor Frelse s. 43. O. M.s teologiske forstdelse af
og usminkede tale om deden har sin baggrund i hans egen oplevelse af dens gn'.
Der 13 siledes personlig erfaring bag hans arbejde med genlesningsproblematikken
og bag den lesning pd problemerne, som han fremlagde i »Gjenlesningeng, i en
skarp afvisning af forsoningsleren. Se hertil J. P. Bang: Gyllingpraesten Otto
Moiller. Liv og Forfatterskab. Kebenhavn 1931, s. 78 ff., og 4. Pontoppidan Thys-
sen: Den nygrundtvigske Bevaegelse med szrligt henblik p4 den Borupske Kreds.
I, 1957, s. 434 {., og samme: DTT 28, 1965, s. 142. Jfr. ogsd Jorgen I. Jensen,
Kirkehistoriske Samlinger 1970, s. 62—-66. Det er karakteristisk for O. M.s brug
af erfaringen i det teologiske arbejde, at han aldrig argumenterer med sin person-
lige erfaring, men — som i den anferte sammenhang — altid henviser til, hvad der
alment kan erfares og bliver erfaret; smlgn. Jorgen I. Jensen, ovennavnte artikel,
s. 66.

[34] Gjenloesningen s. 229 f.



240 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

nade har frelst os fra synden og dermed fra dedens og djevelens magt
[35].

Synd og ded er det, hvorigennem djevelen udfolder sin magt i
menneskets verden, men for O. M. er det vigtigt at fastholde, at det
onde er forud for mennesket i den forstand, at det var til allerede for
menneskets skabelse og fald. Gud hader synden og deden som det
ondes udtryk i menneskeverdenen, fordi han hader det onde, som var
til forud [36]. Denne tanke spiller en vigtig rolle i O. M.s forstaelse af
menneskets skabelse og fald.

II. Det faldne menneskes genlosning

1. Skabelsen

Som det, der er Guds vaesen aldeles imod, er det onde, som ogsa var til
for menneskets skabelse, under Guds vrede, og derfor gar det den evige
undergang i mede. Frelsens nedvendighed betinges netop af det onde
[37]. Denne indsigt forer imidlertid det spergsmal med sig, hvorfor
Gud ikke virkeliggjorde tilintetgorelsen af det onde for menneskets
skabelse, nar den magt, som det onde er, alligevel skal tilintetgeres.
Ogsa her er der imidlertid tale om en uleselig gade, som bunder i, at
Guds radslutning er uigennemskuelig [38]. O. M. vover sig ikke desto
mindre frem med et forseg pa en forklaring; denne gar da ud pa, at
menneskets skabelse skulle vaere det forste skridt til tilintetgorelsen af
det onde — ved mennesket [39]. T overvejelserne over den rédslutning,
som gar forud for skabelsen, vil O. M. s3 langt som muligt forsigtigt
holde sig til, hvad han mener at kunne finde belag for i skriften. Det
afgorende i disse overvejelser er forsaget pa at tenke skabelsen sammen
med kampen mod og overvindelsen af det onde. Réadet for skabelsen
ma tznkes at vare gaet ud pa at oprette faldet i andeverdenen (engle-
faldet, djevlefaldet) og pa at gennemfere den oprindelige plan, som
faldet méske var et oprer imod. Hvis det er tilfeeldet, ma det imidlertid

[35] Ibid.s. 227 f.

[36] Ibid. s. 231 f.

[37] Gjenlesningen s. 188 ff.

[38] Ibid.s. 195.

[39] Det hedder i »Gjenlesningen«: »Men hvad om Raadet var netop dette, at
»Merkets Magt« skal tilintetgjeres ved Mennesket, saa at Menneskets Skabelse er
det forste Skridt af Gud til dette Maal? Ville det ikke stemme med Guds Visdom,
at naar en Skabning i Vanvid rejser sig mod hans Villie og Raad, han saa kalder
en Skabning tillive, der skal afskaffe dette Uvasen, gjenoprette den forstyrrede
Orden, saa at Skabning skal vise Skabning til rette?« (s. 195 f.).



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 241

ogsa have vzret indbefattet i radet, hvilket frelsesmiddel der skulle
vere, hvis det onde fik magt i den nyskabte menneskeverden [40].

Guds oprindelige plan gik ud pé oprettelsen af et rige, skabt bade til
og ved Kristus, et Kristusrige, hvor Guds selvabenbaring i Sennen
kunne fa en ny &benbaring i en skabt verden, som skulle blive legeme
til det hovede, som er Guds udtrykte billede, »et Billedlegeme til Guds
Billedhoved«. Guds evige dbenbarings-billede (Kristus) skulle saledes
abenbares ved sit skabte billed-legeme (mennesket) [41].

I overensstemmelse hermed finder skabelsen af mennesket sted, idet
radet efter faldet i &ndeverdenen skrider frem hertil. I radet ligger, at
den ny skabning, mennesket, skal sta i et blandt alle skabninger ene-
stdende inderligt forhold til Sennen, et forhold som O.M. i skriften
finder udtrykt ved talen om bernckar, der jo ogsd er Sennens eget kar.
At mennesket er skabt til Kristus, at det er skabt i Guds billede, idet
netop Sennen er Guds billede, betyder det samme som at vi er skabt
til at veere Guds bern. Som Guds bern er vi skabt til at vere Guds ar-
vinger og Sennens medarvinger — til det evige liv [42].

Hermed er tanken om menneskets gudbilledlighed forelabig placeret
i dens for hele O. M.s teologi afgerende betydning. Tankerne om
Kristusriget hos O. M. er ganske enkelt hans lzere om denne menne-
skets gudbilledlighed [43]. Gudbilledligheden og den derigennem kon-
stituerede gensidighed mellem Kristus og mennesket er genlgsningens
mulighedsbetingelse [44]. I menneskets skabelse i Guds billede eller til
Kristus ligger den bestemmelse, at det blev skabt til at vokse en
vekst, som skulle vere en vakst uafbrudt opad, indtil legemet pas-
sede for sit hovede, Guds sen. Men netop fordi mennesket er denne
bestemte skabning, var det muligt, at Guds sen kunne blive menne-
ske: »...kan Mennesket efter sit Anleg stige op til Guds Sen, saa
kan Guds Sen ogsaa stige ned til Mennesket [45].« Derfor gar det
heller ikke an, at man vil gere genlesningens nade storre ved at havde
menneskets fordjavlelse, eller gudsbilledets udslettelse i mennesket,
for derved ger man i virkeligheden blot frelsen til en umulighed. Sen-
nen kan ikke blive hovede for et legeme bestiende af fordjevlede

[40] Gjenlesningen s. 201 f.

[41] Ibid. s. 202 f.

[42] Ibid. s. 203 f.

[43] Jfr. Prenter, Festskrift s. 125.

[44] Smlgn. Prenter, Festskrift s. 127.

[45] Gjenlesningen s. 205 ff.; citatet s. 206.



2492 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

mennesker, d. v. s. umennesker. I det enestdende forhold til Guds sen,
hvori mennesket er sat, har Guds forsyn sa at sige regnet med mulig-
heden af syndefaldet, idet frelsens mulighed er nedsat. Det betyder
nu selvfolgelig ikke, at syndefaldet med nedvendighed ligger i Guds
rad, for det ville gore Gud og ikke mennesket ansvarlig herfor. Men
det betyder, at der ved menneskets skabelse, som maske tog sigte
pa at afskaffe det onde, som allerede var i verden, matte regnes med
den mulighed, at mennesket kunne blive fanget af det onde. I gud-
billedligheden er da frelsens mulighed bevaret, og til denne mulighed
svarer det aktuelle frelsesrad: Guds menneskevordelse [46]. Herigen-
nem skal Guds rad om oprettelsen af et Kristusrige gennemfores s at
sige ad omveje, men den fra menneskets (troens) synspunkt lange om-
vej — forarsaget af djevlefaldet — skal vise sig at have veret til Guds
are [47].

2. Faldet

Syndefaldet bestod i ulydighed mod Guds vilje, som i budet om ikke
at spise af kundskabens trz netop var udtalt i en bestemt retning, nem-
lig med henblik pa det onde i verden [48]. Samtidig med dette forbud
leerte Gud ogsd mennesket den lov at kende, som er kommet ind i ver-
den med det onde, nemlig syndens og dedens lov. Det er Gud, som ger
mennesket bekendt med, at en indladen sig med det onde har deden
til folge, men det betyder ikke, at loven bliver til i det ojeblik, og at den
skyldes Gud; den skyldes djevelen og er hans modifikation eller om-
dannelse af den guddommelige lov om arsag og virkning [49]. Gud er
den kearlige fader, som forud advarer mennesket om, hvad overtradel-
sen af hans vilje vil fore med sig [50]. Hovedsagen i selve beretningen
om faldet er for O. M. den, at Adam og Eva »ikke af egen Villie og
med klart Vidende overtraadte Guds Bud for at overtreede det.« Der
er nok tale om en klar overtraedelse af Guds bud og om en ubetinget
efterfolgelse af »Slangeraadet«, men det sker ikke i den hensigt at
handle imod Gud, at blive som djavelen, men i den hensigt at blive
som Gud [51]. Men det vil nu sige, at faldet forst og fremmest er for-
forelse. Djevelen forferer, idet han giver sin legn skin af sandhed.

[46] Ibid. s. 206-20Y.
{471 Ibid. s. 211 ff.

[48] Gjenlesningen s. 235.
[49] Ibid. s. 238 f.

{50] Ibid.s. 239.

[51] Ibid. s. 241 f.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 243

Faldet bestar da i, at de forste mennesker lader sig forfere til at anse
det onde for at veere godt, idet det onde iferer sig det godes skin [52].
Ved dette fald, som i alle mader er sket ved forferelse, og derfor ogsa
er en stor uret, er mennesket blevet trzl under det (den) onde [53].
Men samtidig er mennesket faldet under syndens og dedens lov, fordi
det har syndet i ulydighed. Faldet er altsa pa én gang forferelse og
ulydighed, det er pa én gang ulykke og brede i fuld forstand. Set oven-
fra er faldet imidlertid forst og fremmest ulykke, pa én gang angreb pa
Gud og uret mod skabningen. Derfor ynkes Gud over det faldne, men
ikke fortabte menneske, samtidig med at han udtaler sin dom over
slangen [54]. Selv om O.M. séledes ogsa for mennesket fastholder
viljesmomentet i synden, far hans steerke fremhavelse af dualismen
mellem Gud og dj®vel i sidste ende afgerende betydning for hans for-
staelse af mennesket som synder. Der er som ovenfor nzvnt ikke tale
om en evig dualisme, det onde er bestemt til tilintetgerelse, men med
sin betoning og udformning af det kosmiske perspektiv, kampen mel-
lem Gud og Djavel, synes O. M. selv at afsvakke sin tale om synden
som brade i fuld forstand [55].

Guds dom over slangen rummer en forjettelse om frelse, saledes at
Guds frelserveerk i grunden begynder med denne dom [56]. Forudsat-
ningen for frelsen er — som det fremgik — at menneskets gudbilledlig-
hed ikke er gaet tabt. Det udtrykker O. M. i denne sammenhang ved
at sige, at faldet ikke er et fald ud af sandheden; mennesket er altsa
ikke blevet djavelen lig, og det viser sig netop deri, at det kan vedga
sandheden [57]. Mennesket kan komme, nir Gud kalder, og det kan
lade sig hjalpe til at bekende sin synd. Denne »evne« er frelsens grund-
betingelse [58]. Sandheden om mennesket er den, at det er en »ulykke-
lig, ynkveardig, angest Tral, ikke en »trodsig, legnagtig Djavel« [59].

152] Ibid. s. 243 f.

[53] Ibid. s. 244; smlgn. ibid. s. 251.

[54] Ibid. s. 251 ff.

[55] Ikke uden grund retter Prenters kritik af O. M. sig forst og fremmest mod
syndsopfattelsen og dermed mod O. M.s udformning af dualismen, jfr. Dogmatik
s. 437 ff.

[56] Gjenlesningen s. 253 f.

[57] Ibid. s. 251.

[58] Ibid.s. 255.

[59] Ibid.s. 252.



244 Steffen Kjeldgaurd-Pedersen

Det vil nu sige, at det onde ikke er blevet menneskets natur [60]. Ka-
rakteristisk for trzllen er jo, at han holdesi en tilstand, som han lnges
efter udfrielse fra. Pa den anden side gzlder det, at trzllen ikke kan
skznke sig selv friheden; han kan derimod leskebes, idet han sé helt og
holdent kommer til at tilhere den, der leskeber ham [61]. Denne for-
staelse af dobbeltheden i det faldne menneskes situation er af afgerende
betydning for O. M.s lere om genlesningen, og i sammenhzng hermed
ogsa for hans tanker om menneskets frihed.

3. Genlosningen

O. M.s opfattelse af genlosningen lader sig kun forstd i sammenhzng
med hans redegerelse for gudbilledlighedens og faldets natur. Menne-
sket er skabt til Kristus som billedlegeme til Guds billedhovede, men
faldet betyder, at Guds sen ma ga ind under den faldne slaegts vilkar
for at blive hovede for denne slegt. Genlgsningen, og det vil sige men-
neskets udfrielse af treeldommen under det onde, er altsd kun mulig
under forudsztning af, at Kristus blev menneske [62]. Inkarnationen
er altsd det i Guds rad forudsete frelsesmiddel, nemlig midlet til virke-
liggorelsen af Guds evige rad til det ondes overvindelse under faldets
vilkar [63]. Som et nyt friskt hoved sztter Guds sen sig foran den
gamle, deende slegt for at fore den igennem alt, hvad der var den selv

[60] Ibid. s. 255. O. M. taler undertiden selv om menneskets syndige natur,
men opfattelsen af forholdet mellem mennesket og det onde eller synden synes ai-
ligevel at vere den samme som pa dette sted. Se f. eks. felgende passus fra »Om
Forstdelsen af nogle Bibelord«. »...det er Mennesket, der treenger til at forliges
med Gud, fordi det af syndig Natur, i det ondes Vold og Traldom, er hans
Fjende«. (s. 68, her udhavet). Smign. ibid. s. 70.

[61] Gjenlesningen s. 255; jfr. Om Vor Frelse s. 38. I Prenters gengivelse af
O. M.s tale om det dobbelte i trelbundetheden, legges der ikke vaegt pad dette, at
trellen lenges efter befrielse. I overensstemmelse hermed fremhaver Prenter ved
gennemgangen af hovedtankerne i »Noget om Determinisme og Frihed« heller ikke
O. M.s sondring mellem menneskets (viljens) villen og kunnen, skent denne son-
dring er afgorende for O. M.s forstaelse af trelbundethedens karakter og dermed
bestemmende for hans opfattelse af menneskets egen afgerelse (trosvalg). Smlgn.
Festskrift s. 127. T afsnittet om O. M.s forsoningslere i »Skabelse og Genlosning«
(Dogmatik s. 434-439) vender Prenter sig derimod skarpt mod de tanker hos
O. M, som han i festskriftartiklen nzrmest lader ude af betragtning, skent de er
afgoerende for forstielsen af sammenhangen i O. M.s teologi. Se iser Dogmatik
s. 437.

[62] Gjenlesningen s. 258 ff.

[63] Jfr. Prenter, Festskrift s. 127.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 245

umuligt. Som den, der er et virkeligt menneske, lever Kristus et lydig-
hedsliv under Guds vilje, som er vilje til at frelse det faldne menneske
[64]. Men denne lydighed er ogsa en lydighed til deden, som den ma
vere det i den faldne menneskeverden, der er undergivet syndens og
dedens lov [65]. Kristi menneskeliv er et liv i lydighed og tjeneste, det
vil sige 1 fuld selvhengivelse, og da der er tale om hengivelse i Faderens
vilje, er hans liv et offer til Gud, et offerliv, som ogsa — og iszr — om-
fatter hans lydighed i deden. Guds kerlighedsvilje gik netop ud pa
dette, at Sennen skulle dg til verdens frelse [66].

Menneskets frelse foregir da ved, at Guds sen gér foran — som
hovede — ind i og igennem alt det, som mennesket pa grund af synden
er hjemfaldet til at lide, det vil forst og fremmest sige deden [67]. Da
deden og synden er to sider af samme sag, er synden ikke besejret og
afskaffet, hvor deden ikke er det. Ligesom derfor deden kom ved syn-
den, skal synden endegyldigt afskaffes ved deden. Det sker ved, at
mennesket gennemgar deden med Jesus Kristus, som er opstandelsen
og livet [68]. Kristus tilintetgjorde deden, idet han pa korset frivilligt
hengav sig for vor synd og dede synderes ded. Idet nemlig deden blev
tvunget til at sla ham ihjel, slog den sig selv ihjel, fordi en levende i
dodens rige betyder dedens tilintetgerelse [69]. Som en syndfri, pa
hvem deden derfor med urette har forgrebet sig, har Kristus banet vej
gennem helvede og ded frem til opstandelsen [70]. Opstandelse er op-
standelse ind i et rige, der var beredt for verdens skabelse, livets fuld-
komne rige [71]. Kristus er vejen til livet netop som den, der er opstaet
fra de dede; han er vejen ud af den onde verden gennem deden til
livets rige.

Kristi tilintetgerelse af deden betyder saledes ikke, at mennesket
slipper for den, og heller ikke, at deden opherer at veere fyldt med gru.
For mennesket er der ingen anden vej til frelse end den at folge Kristus
efter, og hans vej er ded og opstandelse. I hans navn gar de troende
forbi helvede, og deden, som ingen kan slippe for, bliver sen Adgang
til det Paradis, hvor der kan ventes i Fred pa Opstandelsen«. Den vej
Kristus baner er ikke en vej uden om syndens sold, deden, men en vej

[64] Gjenlesningen s. 261 f.

[65] Smign. Gjenlesningen s. 260 og s. 264.
[66] Gjenlesningen s. 263 f.

[67] Ibid. s. 264 og s. 268 f.

[68] Ibid. s. 280 f.

[69] Smign. Gjenlesningen s. 292 og s. 299.
[70] Gjenlesningen s. 300 f.

[71] Ibid. s. 304.



246 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

midt igennem den, saledes at hans menighed, d.v.s. alle, der tror pa
ham, kan do med ham og dog leve [72]. Genlesningen bestar saledes
efter O. M.s opfatelse deri, at menneskene far den menneskeblevne
Kiristus til hovede og som hans legeme folger efter ham gennem ded til
opstandelse [73].

To sammenherende aspekter er afgerende i den genlesningslere,
som her kort er ridset op. Det ene aspekt har forbindelse med O. M.s
opfattelse af det onde og vedrerer forstaelsen af enheden i Kristi ger-
ning som en gerning rettet mod det onde i dets helhed, mod synd, ded
og djevel. I det andet aspekt drejer det sig om menneskets trosafgerelse
i forhold til Kristi gerning, d. v.s. om dette, at Kristus kom for at samle
sig en menighed, han kan vere hovede for [74].

For O. M. holdes hele Kristi gerning sammen af dette ene, at den er
rettet mod djevelen [75]. Kristus er sendt af Gudfader — i overens-
stemmelse med det oprindelige domsord over slangen — til at tilintet-
gore deden og djevelens magt [76]. Ved Kristi gerning skal det store
rad om overvindelsen af og afskaffelsen af det onde — det, hvortil men-
nesket blev skabt — gennemfores [77]. I sin fremhavelse heraf vender
O. M. sig mod den objektive forsoningslere med dens tale om den ved
Kristi ded forsonede Gud[78]. Hvis Kristus har sonet menneskets
synd, bliver det nemlig uforstaeligt, at deden som syndens straf stadig
har sa grusom en magt. Rent bortset fra, at Kristus allerede for sin ded
kunne forlade synd, saledes at hans ded kan synes at have varet over-
fledig, sa bygger forestillingen om Kristi ded som soning for menne-
skets synd pa en adskillelse af synd og ded, det onde og dets straf,
som O. M. — som det er fremgaet — pa det skarpeste vender sig imod.
Den adskillelse, som O. M. protesterer imod, er den, som lader synden
vare uret, men straffen derfor vere retfaerdighed, som med andre ord
lader det onde komme fra djevelen, men straffen fra Gud[79]. Pa

[72] Ibid. s. 306 ff.

[73] Jfr. Prenter, Festskrift s. 128.

[74] Gjenlesningen s. 270 ff.

[75] Ibid. s. 265 f.

[76] Ibid. s. 308.

[77] Ibid. s. 285.

[78] Det er uden interesse i denne sammenhzng, om O. M.s kritik af forso-
ningsleren (den objektive) hos Anselm og hans efterfelgere er ensidig — hvad der
uden tvivl er tilfeeldet — og i den forstand misvisende; smlgn. 4. Pontoppidan Thys-
sen, DTT 28, 1965, s. 143.

[79] Gjenlosningen s. 274 og s. 278 f.; Om vor Frelse s. 42.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 247

denne baggrund bliver frelse det samme som fritagelse for straf, en
tanke, som er O. M. imod, fordi den betyder, at man finder det i sin
orden, at synden, det onde, bliver tilbage, blot straffen borttages. Frelse
er tveertimod udfrielse af synd og dermed af dens — uadskillelige — fol-
ger [80]. Efter O. M.s mening er der noget skarnagtigt i at ville fritages
for straf og forblive i det onde. Heroverfor gzlder det, at straffen naer-
mest er et gode, nar forst det onde er [81]. Tanken om syndsforladelse
som fritagelse for straf ferer med sig, at deden, som jo ikke er bragt ud
af verden, ikke mere regnes for det, den er, nemlig syndens sold. Netop
denne konsekvens af talen om fritagelse for straf viser for O. M. mere
end noget andet, at denne tale er en abstraktion, at den befinder sig
fjernt fra det, som al menneskelig erfaring af dedens gru lerer [82].
Synden er ikke overvundet med syndsforladelsen. Menneskets elendig-
hed kom med synden og skal forsvinde med den. Men elendigheden er
mere end den synd, der forlades, forst og sidst nemlig daden [83].

Der gar for synderen ingen vej uden om syndens folger, herunder
ogsa det sterste onde: deden [84]. Men selve straffen er ikke Guds
vaerk, og det vil sige, at den ikke i sig selv er fyldestgorende i den for-
stand, at der skulle vaere noget i den, som tilfredsstiller Gud. O. M. kan
strakke sig til at sige, at Gud sender straffen, men det betyder ikke, at
den er hans vark: »Det onde og Deden er en Magt udenfor Gud, som
han kan holde tilbage i dens Fangsel, men ogsaa kan lade fri Gang;
men hvad det onde gjor, naar det loses, er det dog ikke Gud, der har
gjort [85].« Det fremgar af det foregaende, at O. M. ikke skelner mel-
lem syndens straf og syndens felger; denne skelnen forudsztter, at det
syndige menneske er under Guds vrede, men dette benzgtes netop
energisk af O. M., som havder, at ogsa det faldne menneske er under
Guds nade, og at vreden er kommende [86].

[80] Om vor Frelse s. 44 1.

[81] Ibid. s. 47.

[82] Ibid. s. 46.

[83] Gjenlesningen s. 280 {.

[84] Om vor Frelse s. 48.

[85] Ibid.s. 50 f.

[86] Ibid.s. 56 ff. I et brev til O. M. af 24. juli 1888 indvender Skat Rordam
mod bogen »Om vor Frelse fra det onde«, at den er preget af uklarhed i begre-
berne, og fremhaver som eksempel herpa, at O. M. sztter syndens folger i straf-
fens sted. Rordam har imidlertid et skarpt blik for, hvorfor O. M. taler som han
gor, og er udmarket klar over, at det egentlige stridspunkt er spergsmilet om
Guds vrede. Jfr. Otto Moller og Skat Rordam: En Brevveksling. Kebenhavn 1915,
11, s. 136-142. Prenters kritik af O. M. er i dette spergsmal meget lig Skat Ror-
dams, jfr. Dogmatik s. 437 ff.



248 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

Gud péaferer altsd ikke lidelse og tilfredsstilles ikke ved sine skab-
ningers pine. Denne tanke er for O. M. uhyrlig, og han ser den som
den nedvendige konsekvens af adskillelsen mellem det onde og dets
straf. Hvis enheden af det onde og dets straf fastholdes, kan frelsen
ikke bestd i en fritagelse for at deo, men den ma besta i at holdes i live
midt igennem deden, saledes at udfrielsen af det onde selv sker midt
igennem straffen [87]. P4 denne made er frelsen ved Kristus en frelse
fra synd, ded og djzvel, og dermed ogsa en frelse fra Guds kommende
vrede, som netop — i overensstemmelse med domsordet — kommer over
djeevelen [88]. Denne frelse er fuldfert ved at Guds sen blev menneske,
led deden og opstod fra de dede. For O. M. herer alle tre led i lige hej
grad til Kristi frelsergerning, og han ser bade Jesu fedsel, ded og op-
standelse begrundet — og tilstrekkeligt begrundet — i menneskets frelse
fra det onde [89]. For at kunne opssge os dér, hvor vi er, nemlig under
syndens og dedens magt, matte Kristus blive menneske. Da vi kun
gennem doden kan frelses ud af det onde, mé& Kristus ved selv at lide
den fulde menneskelige ded bryde dedens brad og saledes gennem
deden abne os udgang af deden. Ved sin opstandelse stod Kristus midt
ud af denne ded op til evigt liv og holder nu adgangen til at fa del i
denne opstandelse aben for alle, som tror p& ham [90]. Men det be-
tyder nu, at hele Kristi gerning er rettet mod det onde, og at den ikke
kraever nogen yderligere grund end det onde, sidan som O. M. ser det.
Nar man har forsegt at finde andre grunde haenger det efter O. M.s
opfattelse sammen med to ting. For det forste har man ikke forstaet
det ondes fulde omfang, og for det andet har man villet tillegge Jesu
ded szrlig og selvsteendig betydning. Over for dette sidste fastholder
O. M. Kiristi gernings enhed i den forstand, at de cnkelte dele henter
deres nedvendighed og betydning derfra, at de er dele af et hele. Om
deden galder det saledes, at den intet ville have virket uden den efter-
folgende opstandelse. Det betyder ikke, at O M. ikke kan tale om korset
som midtpunkt i hele Kristi gerning, men det betyder, at lidelsen (pa
korset) og deden ikke kan fa selvsteendig betydning som det, der har
forsonet Gud og sonet synden [91].

[87] Om vor Frelse s. 50-55.

[88] Ibid. s. 58.

[89] Ibid. s. 58 og s. 65. Disse tankegange hos O. M. viser, at frelse for ham er
et eskatologisk begreb. Frelse betyder det ondes endelige afskaffelse, og derfor er
det kristne frelsesliv ikke blot et liv i tro pa Kristus, men fremfor alt et liv i hab
til ham. Om vor Frelse s. 84 f. Jfr. Prenter, Festskrift s. 125. Smlgn. Chr. Linds-
krog: Otto Meller. Tidehverv 3, 1929, s. 57 f.

[90] Om vor Frelse s. 59-65.

[91] Ibid. s. 65-70.



Otto Mollers lere om genlosningen . m. 249

I det andet af de to fremhavede aspekter er det afgerende som
navnt dette, at Kristus er sendt for at samle sig en menighed, der kan
folge ham efter. Enheden eller samfundet med Kristus pa denne van-
dring er betinget af troen, hvori mennesket hengiver sig til Kristus, nar
han kalder [92]. Troen udtrykker eller er altsd denne enhed med den
menneskeblevne Kristus pa vejen gennem ded til opstandelse [93].
Kun de, der tror pa Kristus og vil felge ham, kan kaldes hans legeme
[94]. Mens — som omtalt i afsnittet om skabelsen — gudbilledligheden,
den evige og medskabte, anviste Kristus og mennesket pa hinanden og
saledes udgjorde genlgsningens mulighedsbetingelse, forudsatter virke-
liggerelsen af denne mulighed en tilsvarende gensidighed, nemlig mel-
lem Kiristi ofrende karlighed og menneskets efterfolgende tro [95]. Pa
menneskets side er da betingelsen: omvendelse og tro [96]. At menne-
sket overhovedet kan omvende sig he&nger sammen med, at det ikke er
faldet ud af sandheden, men tvaertimod kan vedga den og sledes be-
kende sin synd. Det skridt, mennesket selv kan gore, er altsd »at vende
om, at vende sig med sit Hjerte fra det onde, at ofre den onde Villie,
som er Moder til alle de onde Gjerninger, forsage Modersynden«[97].
Det eneste, mennesket med henblik pa sin frelse virkelig formar, er i sin
ned at vende sig til Gud, nar han kalder. Herudover formér mennesket
intet over for det onde, hvis trel det er; det kan enske sig ud af sin
treldom, men det kan ikke selv haeve sig ud deraf [98].

Kristus bliver kun vor forleser ved, at vi i troen henger ved ham »i
hans Ded til at do og leve med ham«. O. M. er imidlertid ivrig for at
understrege, at denne vedhangen ikke er vor viljes vaerk [99]. Tilsyne-
ladende er denne understregning i modstrid med talen om det skridt,
mennesket selv ma gore, men O. M. forsoger med en sondring at vise,
at dette ikke er tilfzldet. Nar man nemlig taler om troen som menne-
skets egen forméen eller vaerk, hanger det ifelge O. M. sammen med,
at man overser, at den samme tro kan vzare pa den ene side sogende og
tomr og pa den anden side sejrende og frelsende, nemlig nar den har

[92] Gjenlasningen s. 270 ff.

[93] Jfr. Prenter, Festskrift s. 129.

[94] Gjcnlesningen s. 273.

[95] Jfr. Prenter, Festskrift s. 129.

[96] I sammenhaxngen i Gjenlesningen er der tale om betingelsen for syndsfor-
ladelse (s. 276).

[97] Gjenlesningen s. 276.

[98] Ibid. s. 319;

[99] Ibid. s. 321.



250 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

fundet og er fyldt med »Troens Ord«. I den forste forstand (den so-
gende og tomme tro) er troen noget almenmenneskeligt, idet den lige-
frem er udtryk for menneskets menneskelighed; dette er blot et andet
udtryk for, at menneskets gudbilledlighed ikke er gaet tabt, for var det
tilfeldet, ville mennesket vzere ophert med at vaere menneske [100].
Denne segende tro, som altsa herer til menneskenaturen, udtrykker en
trang til eller modtagelighed for frelse [101]. I modtageligheden ligger
en passivitet eller bedre en afmagt; den segende tro kan nemlig ikke
noget af sig selv, forst nir Gud gennem evangeliet kalder, kan menne-
sket vende om fra det onde til frelseren — hvis det da vil [102]. Dette
skal menneskets vilje imidlertid ogsa selv ville, og selv om nadens med-
virken ikke kan udelukkes, er der dog, som O.M. vedholdende slar
fast, tale om menneskets eget skridt. Ikke at ville er den onde vilje, som
er modersynden, den synd som ikke kan forlades, fordi den er synd
mod Helligdnden, men som skal overvindes af mennesket selv [103].

I den anden forstand (den sejrende og frelsende tro) er troen noget
seregent kristeligt, idet den er samfundet med Kristus. Denne tro kan
ingen skanke sig selv, den opstar kun hvor ordet tales til den, men
dette ord er nidens og livets ord og gives som sadant kun af den, som
taler det og selv er ordet. Men det vil for O. M. sige, at denne tro kun
kan haves dér, hvor dette ord lyder, nemlig i menigheden, og at den
gives ved Andens ndde ved optagelse i menigheden, d.v.s. ved daben.
Den frelsende tro er séledes altid dabens tro [104].

O. M. foretager altsa med henblik pa troen en sondring. Han kan i
denne sammenhzng ogsa tale om, at troen — som er udtryk for, at vi er
lemmer pé det legeme, som Kristus alene er frelser for — falder sa at

[100] Ibid.s. 322.

[101] I skriftet »Den kristelige Vished eller *Troens fulde Forvisning’« (1892)
har O. M. taget forbehold over for den tanke, at man fra den menneskelige trang
skulle kunne slutte sig til frelsens karakter. Det kan man lige sa lidt, heevder O. M.,
som man fra sult kan slutte sig til, hvad sund fede er. I fortszttelsen hedder det:
»Man naaer i Virkeligheden, naar man vil indskrenke sig til at udgrave sin egen
Trang og imedens aflukke sig fra, hvad der bydes os, kun til selv at konstruere sig
en Gud og en Frelser i Indbildningen.« En sidan fordybelse i den menneskelige
trang mente O. M. at finde hos Schleiermacher (s. 31).

[102] Gjenlesningen s. 335.

[103] Ibid.s. 335 og s. 340.

[104] Ibid. s. 322 f. Med denne fremhzvelse af dibens centrale placering gri-
ber O. M. tilbage til tankegange i skriftet »Det faldne Menneskes Gjenfedelse og
Fornyelse ved Daab og Nadver« (1872). Se i svrigt Gjenlosningen s. 322-334,
hvor dab og nadver betragtes som de to store nidemidler, som henholdsvis sztter
os i og bevarer os i livssammenhzng med Kristus (s. 327).




Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 251

sige 1 to efter hinanden felgende trin: den segende og den modtagende
tro. Med den forste, som har sit udtryk i omvendelsen, nar evangeliet
hores forkyndt, kommer mennesket til daben, hvor den bliver den
fyldte tro, idet det, den fyldes med, er menighedsordet. Her er der op-
fyldelse af trangen, og det er denne opfyldelse, som er frelsen. Det
understreges imidlertid af O. M., at der er tale om den samme tro i de
to trin, og at der ikke er tale om en udvikling, som afsluttes én gang for
alle. Tvaertimod er der tale om en fortsat vakst — som er en sammen-
vaekst med Kristi legeme — hvor troen vedbliver at vare segende og
stadig pa ny gor omvendelse fra det onde [105].

Med disse overvejelser seger O. M. at fastholde det dobbelte, at
mennesket er trzlbundet i det onde, og at det — pa trods af denne trael-
bundethed — er ansvarligt for at modtage Guds frelse. Denne dobbelt-
hed finder O. M. med bestemthed havdet i skriften, og det er da ogsa
den, han foruds=tter i skriftet »Noget om Determinisme og Frihed,
hvor problemet om den menneskelige viljes placering i spergsmalet om
frelsen er behandlet mere indgaende. Skriftet om determinisme og fri-
hed reprasenterer en uddybning — eller tilspidsning — af tankegange i
»Gjenlesningenc, og det er af vasentlig interesse, fordi det viser, i hvor
hej grad og pa hvilke betingelser det er lykkedes O. M. at fastholde og
udarbejde den navnte dobbelthed. Det afgerende sporgsmal kan godt
siges at vare det, som Prenter stiller, om O. M. ikke med sin tale om
menneskets eget skridt med henblik pa frelsen hzvder en fri vilje i
erasmisk forstand [106]. Med udgangspunkt i «Noget om Determi-
nisme og Frihed« skal denne problematik i O.M.s genlesningslere
behandles i et sidste hovedafsnit, idet maden at sperge pa — og dermed
ogsa i nogen grad svaret — vil vaere forskellig fra Prenters. Hvis sporgs-
malet stilles sa direkte, som tilfzeldet er hos Prenter, er svaret nemlig
givet pa forhand.

IT1. Determinisme og frihed

Den nzvnte dobbelthed — at mennesket er trelbundet i det onde og
dog ansvarligt for at modtage Guds frelse — kan ogsi udtrykkes pa en
anden made. Det, O. M. siledes vil fastholde i skriftet om determi-
nisme og frihed, er, at mennesket rader over, om det vil tro eller ikke,

[105] Gjenlesningen s. 334 ff.

[106] Prenter, Festskrift s. 130 f.; p4 en lidt anden led og uden anvendelse af
den antydede terminologi behandles samme problem i Chr. Lindskrog, Tidehverv
33, 1959, s. 69-76; se iser s. 74 ff.

Kirkehistoriske samlinger - 17



252 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

samtidig med at det uforkortet ma galde, at det er Gud, der alene
frelser [107]. Atter et lidt anderledes udtryk far dobbeltheden, nar det
et andet sted i »Noget om Determinisme og Frihed« kan hedde, at
menneskets eneste evne — med henblik pa frelsen — ligger deri, at det
kan tro og vedvarende hengive sig i tro, hvorimod det, som i denne tro
udrettes med os, er Guds vaerk [108]. I dette skrift forsoger O. M. at
eksplicere den »bibelske« dobbelthed teologisk ; denne eksplikation fin-
der sted gennem en teologisk forarbejdning af determinisme-tanken
med henblik pa spergsmalet om menneskets treelbundethed og frihed.
O. M. ved sig i modsatning til samtidens teologi i denne bestrabelse,
som forudsztter en accept af videnskabens haevdelse af arsag-virkning-
lovens almengyldighed. Med sin utvungne indremmelse til den »van-
tro« videnskab indtager O. M. da ogsd en serstilling i det nittende ar-
hundredes danske teologi, i hvilken den mekaniske naturvidenskab be-
standig blev opfattet som en trussel mod tro og lere. Skriftet om deter-
minisme og frihed kan siges at std under et pastoralt fortegn, idet det
for O. M. kommer an pa at vise, hvorledes det er muligt at leve »med
Samvittighed og til Frelse« med den erkendelse, at alt er determineret
[109]. Det betyder imidlertid ikke, at videnskaben indremmes primatet
i forhold til teologien, for slet ikke at tale om, at videnskaben skulle
kunne foreskrive troen, hvad den skal tro; teologien afstikker selv sine
grenser og viser herunder den »vantro« videnskab pa plads[110]. I
sporgsmalet om determinismen er der imidlertid tale om en uomgznge-
lig sandhed, bekraftet af skrift og erfaring, og derfor ma den fastholdes.
og der mé leves med den, hvor svart det sa end falder teologerne at
forlige sig med den[111]. Friheden over for videnskaben kommer til
udtryk i, at O. M. pa én gang fastholder determinisme-tanken og viser
videnskabens begransning.

For O. M. er den ret forstiede determinisme netop lzeren om menne-
skets trzlbundethed og frihed, og dermed et integrerende led i hans
genlosningslere. Den opfattelse, O. M. vender sig imod, gar ud pa, at
mennesket har valgfrihed, det vil forst og fremmest sige frihed til at
velge mellem godt og ondt [112]. Det herer med til skriftets pastorale

[107] Determinisme og Frihed s. 25.

[108] Ibid. s. 32.

[109] Ibid. s. 5f.

[110] Det sker pa flere punkter i Determinisme og Frihed, se f. eks. s. 10, s. 12
og s. 23.

[111] Determinisme og Frihed s. 6.

[112] Ibid. s. 7 f.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 253

fortegn, at O. M. betragter denne antagelse som fordarvelig. Talen om
den menneskelige frihed eller om menneskets fri vilje betyder nemlig
en udhuling af trangen til og tresten i kristendommens nadehjalp.
Trangen hertil beror nemlig pa erkendelsen af egen afmagt, og tresten
forsvinder, hvis det ikke er sddan, at viljen er trzelbundet og afmzgtig,
men al vor elendighed tveertimod skyldes vor egen onde vilje[113].
Frelsen, sddan som den er beredt os af Gud, ville i sa fald ikke vere en
nedvendighed, begrundet i, at ingen kan frelse sig selv, men den ville
blot veere den nemmeste udvej: »Var det virkeligt saa, som jo den al-
mindelige Tale lyder paa, at Mennesket har fri Villie, saa blev Folgen
denne, at Synden i ingen Forstand blev en Ulykke, men ene og alene
en Brode, en utilgivelig Dovenskab. Mennesket kunde, naar det blot
vilde, men ikke en gider. Frelsen, som Gud har beredt os, blev saa
ikke en uundverlig Fornodenhed, idet ikke en eneste var i Stand til at
frelse sig selv; men den blev ganske simpelt en mageligere Genvej for
den, der ikke selv gad[114].« For selve den onde vilje er der ingen
frelse, og derfor forsvinder evangeliets trest, hvis vi er de fri, der kan,
nar blot vi vil. Evangeliet henvender sig netop til de bundne, der ikke
selv kan [115].

Frelsens mulighed er betinget af, at der i synden, som mennesket
skal udfries af, er et moment af afmagt, treldom. Der er tale om et
andet udtryk for den tanke hos O. M., at synden nok sa meget er ulykke
som den er brede [116]. Tanken om treldommen under synden udfol-
des i skriftet om determinisme og frihed i to retninger, som allerede er
antydet i det foregaende. For det forste fortolkes den i lyset af determi-
nisme-tanken, og for det andet forstas menneskets trelbundethed naer-
mere ved hjzlp af en — ofte implicit — sondring mellem menneskets
villen og kunnen. I sammenhzng med disse overvejelser giver O. M.
en bestemmelse af friheden, hvorefter den, som modsztning til trel-
bundetheden under synden, intet har med valgfrihed at gere.

1. Trzeldommen

Ganske vist er det sidan, at synden vil ende med at vare brede eller
hel ond vilje, nemlig hvis der ikke nas frelse, men til at begynde med er
synden forst og fremmest afmagt, d.v.s. der er tale om en vilje, der er

[113] Ibid.s. 53 f.
[114] Ibid. s. 49.
[115] Ibid. s. 54.
[116] Ibid s. 52.



254 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

i treldom. Det er, hvad der ligger i arvesyndens begreb. At determi-
nismen gzlder vil her sige, at synderens liv er lovbundet i den forstand,
at han ikke kan lade vaere med at synde, efter at det forste fald én gang
er sket [117]. Determinismen indledes med at mennesket fodes i synd
[118]. Det betyder, at mennesket i sin naturstand er en trzl under
djavelen, sadan at det i al sin handlen er underlagt djevelens frem-
mede vilje [119].

Synd er et uvidenskabeligt begreb, og henvisningen til determinis-
men betyder da heller ikke, at synden videnskabeligt kan verificeres.
Videnskaben ma nemlig, haevder O. M., ga ud fra, at mennesket er et
isoleret jeg, saledes at antagelsen af en fremmed vilje i mennesket ville
sprenge den videnskabelige betragtning; synd kan i videnskabelig
forstand kun vaere en mangel, som i sig selv er udtryk for en eftervirk-
ning af et tidligere udviklingstrin. Troens betragtning gér derfor ud
over videnskabens samtidig med, at videnskaben beholder ret inden for
sit omrade. Troen ved, at mennesket er skabt til samfund med Gud;
men det vil sige, at den egentlige synd er den at ville vare alene, at
ville unddrage sig det samliv med Gud, som han kalder til. Denne synd
er vantro, og den betyder, at mennesket, idet samfundet med Gud op-
herer, reduceres til et dyr, d.v.s. bliver en naturting, og som sadan er
det underlagt den nedvendighed, der gzlder i naturverdenen, og som
far sit udtryk i den videnskabelige determinisme [120]. Hvor vantroen
bliver absolut, dér er mennesket underlagt determinismen i fuld for-
stand eller den »rene« determinisme, hvilket vil sige, at der i grunden
intet er at foje til den rent videnskabelige betragtning af mennesket.
Det er imidlertid teologien — ikke videnskaben — der fzlder denne dom,
ligesom den kalder den determinisme, mennesket er underlagt, ved det
rette navn: treeldom i synden.

Kristeligt talt er determinismen da ikke andet end trzeldom i synden.
Den lovbundne nedvendighed, det vantro menneske bliver underlagt,
er nemlig udtryk for et fald fra menneskets bestemmelse til den evrige
skabnings stade, og fordi der er tale om et fald, bliver der tale om en
treelbundethed i det onde. Idet mennesket — restlost udleveret til verden
og som et produkt af alt det pavirkende — handler ud af en lovbundet
nedvendighed, kan det ikke handle anderledes end det ger, d.v.s. ondt

[117] Determinisme og Frihed s. 50 ff.
[118] Ibid.s. 30.

[119] Ibid s. 45.

[120] Ibid.s. 22f.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 255

[121]. Denne determinisme forer lige 1 deden [122]. Den er en lov-
bundet udvikling, som ferer nedad til undergang, til dom og evig ded
[123].

Det er de vantros liv, som er underlagt den her skitserede »rene«
determinisme. S lznge denne vantro ikke er endegyldig — og det star
ikke til noget menneske at flde denne dom — og det vil sige, s& leenge
troens mulighed endnu er bevaret, er der ogsd mulighed for, at denne
treeldom kan brydes, at udviklingen nedad i undergang kan afleses af
en udvikling opad i befrielse [124]. Det er — som det vil fremga i det
folgende — dette omslag fra den nedadgaende til den opadgaende de-
termination, som star i centrum af O. M.s overvejelser i »Determinisme

og Frihed« [125].

2. Friheden

Ogsa bevagelsen opad er en bevagelse i bundethed, men det er en
bundethed under Gud, eller ligefrem en »Determinisme hen til Gud og
hans Liv«. Der er alts3 heller ikke her tale om, at mennesket har frihed
til i autonomi og autokrati at valge mellem godt og ondt, eller til at
rade sig selv, for denne frihed eksisterer kun i indbildningen, og som
indbildning hanger denne forestilling netop sammen med vantroen,
d.v.s. synden [126]. Den sande frihed har ikke noget med valgfrihed
at gore, for den bestar i at vere bundet i Gud, ligesom det at vere fri
for Gud er bundethed, nemlig treldom under synden [127]. Den sande
frihed, som er den eneste mulige virkelige frihed, findes i troen pa Gud,
fordi han alene er i sandhed fri[128]. Bundetheden under Gud ad-
skiller sig imidlertid ikke i fasthed og lovmassighed fra den under syn-
den; forskellen er den, at den determinerende magt her er livet, mens

[121] Ibid. s. 15 ff.

[122] Ibid. s. 25 f.

[123] Ibid.s. 34.

[124] Ibid. s. 25, s. 29 {. og s. 34.

[125] Ibid.s. 55; O. M. taler om, »Hvad der her kristeligt interesserer os mest«.

[126] Smign. Determinisme og Frihed s. 31 og s. 54. Der er her tale om den
skinselvstzndighed, som herer til djevelens og legnens rige.

[127] Smign. Determinisme og Frihed s. 30 f. og s. 18. Se hertil Prenter, Fest-
skrift s. 131, hvor det hedder: »Trzldom og frihed er paradoksale ord, fordi det
troende og det vantro menneske er nedt til at bruge dem i helt modsat betydning.
At vazre »bunden« i Gud er sand frihed; mens det at »lesrive sig« fra denne bun-
dethed til Gud for at blive »fri« i sig selv er trelbundethed under det onde, under
legnen.«



256 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

den dér var deden [129]. Derfor modsiger denne frihed ret beset ikke
determinismen, det gor kun den indbildte (valg)frihed [130].

Dette betyder nu ikke, at denne »kristelige« determinisme, hvor Gud
er den determinerende magt, giver nogen mening i videnskabelig for-
stand; tvaertimod er den videnskabeligt meningsles, fordi den gar ud
over, hvad videnskaben kan udtale sig om. Hermed szttes der samtidig
graenser for videnskaben [131]. Den »kristelige« opfattelse af menne-
sket er fundamentalt forskellig fra videnskabens. Den sidste ma nemlig
som nzvnt ga ud fra, at mennesket er alene, mens den forste ma hevde,
at mennesket som troende ikke er alene, men i samfund med Gud [132].
Netop derfor er det vantro at sla sig til ro med den determinerethed,
som gezlder videnskabeligt, for det er det samme som at ville vaere
alene, uden Gud [133]. I tro er der adgang for Gud til at virke — deter-
minerende — ind p& mennesket, og derved bliver det muligt, at den
»naturlige« eller »rene« determinisme brydes [134]. Denne Guds ind-
virkning pa mennesket — i troen — unddrager sig den videnskabelige
iagttagelse og er overhovedet videnskabeligt uacceptabel, saledes at
videnskaben er ude af stand til at forsta troen, mens omvendt troen
kan forsta videnskaben og give den ret inden for dens granser [135].

Hzvdelsen af adgangen for Gud til at virke ind pa den troende
haenger sammen med en anden antagelse, som videnskabeligt hverken
kan bevises eller tilbagevises, nemlig skabelsestanken. Skabelsestanken
og den dermed forbundne tanke om gudbilledligheden er for O. M. s
at sige det kristelige bolveerk mod den mekaniske determinisme, som
herer sammen med den naturvidenskabelige evolutionsteori. Idet O. M.
forbinder skabelsestanke og determinisme-tanke vil han gennembryde
den naturvidenskabelige, rent mekaniske determinisme. Det bliver, som
det vil fremgd af det felgende, tydeligt i hans tale om »punktet«. I
tanken om skabelsen ligger det, haevder O. M., at skaberen mé kunne
magte sin skabning. Det betyder, at det normale forhold mellem skaber
og skabning netop er et sadant, hvor der i skabningen er adgang for
skaberens indvirkning, og det vil kristeligt talt sige, at det normale for-
hold er tro, hvorimod det abnorme, som kristeligt talt er vantro, bestar

[128] Determinisme og Frihed s. 18; smign. Ibid. s. 30.

[129] Ibid. s. 31.

[130] Ibid.s. 50.

[131] Ibid. s. 20 og s. 40.

[132] Ibid. s. 23.

[133] Ibid. s. 19; smlgn. ibid. s. 27.

{134] Smlgn. Determinisme og Frihed s. 20 og s. 16 f.
[135] Determinisme og Frihed s. 23.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 257

i, at skabningen lukker for skaberens adgang til indvirkning. At der
kan vzre tale om et sidant abnormt forhold synes at modsige udgangs-
tesen med dens sammenknytning af skabelsestanke og determinisme-
tanke. O. M. fastholder imidlertid forholdets mulighed og virkelighed
ved en henvisning til erfaringen, og kalder det i gvrigt en ubegribelig
gade, d.v.s. det falder ind under den gide, som det onde i det hele er
[136].

Mennesket er skabt til at leve i samfund med Gud, det er menne-
skets bestemmelse [137]. Den frihed, som bundetheden under Gud er,
bestar derfor i virkeligheden deri, at mennesket er i overensstemmelse
med sin egen dybeste leengsel og inderste bestemmelse [138]. Denne
frihed nés i faldets verden forst, nir mennesket i troen er fert frem der-
til, at dets liv er helt i Gud; troen vil da vere en sidan, som rummer
lydighed, selvfornzgtelse og selvoffer. Troen er saledes for O. M. ikke
en statisk storrelse, der er tvaertimod i hej grad tale om en udvikling
eller en vaekst; O. M. udtrykker dette ved at kalde tro et elastisk be-
greb. Begyndelsespunktet er den »rent passive Adgang« for den gud-
dommelige indvirkning [139].

3. Punktet

For faldet kan man tale om mennesket som bestemt til en relativ frihed
inden for et af Gud afgranset omrade. Mennesket kan som skabt ikke
teenkes at vaere absolut frit, kun Gud er absolut fri, og det til frihed
skabte menneske kan derfor kun vare frit i samme grad som dets vilje
falder sammen med Guds vilje. Men det vil sige, at selve friheden inde-
bzrer bundethed, en bundethed som bliver storre, i jo hgjere grad den
menneskelige frihed nér i retning af at falde helt sammen med den
guddommelige vilje [140].

Faldet betyder opgivelsen af friheden, idet mennesket underlegges
en Gud modsat vilje. Ved faldet indtraeder tr&ldommen under synden,
og den er for O. M. —som det er fremgaet ovenfor — frihedens egentlige
modsatning. Faldet betyder, at mennesket er ude af stand til at hjzlpe,
eller frelse, sig selv, og det vil atter sige, at det er Gud, der treffer den
afgorelse, om den trzlbundne vilje atter kan udfries [141]. At det kan

[136] Ibid.s. 12-15.

[137] Ibid. s. 17; smlgn. ibid. s. 22.

[138] Ibid.s. 31.

[139] Smlgn. Determinisme og Frihed s. 31 og s. 23.

[140] Determinisme og Frihed s. 41 f.

[141] Ibid. s. 42.



258 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

ske er ligeledes fremgaet af det foregaende, men det springende punkt
1 O. M.s overvejelser er netop redegerelsen for, hvorledes dette er mu-
ligt, eller mere precist, hvorledes overgangen finder sted fra det at
veere bestemt af det eller den onde til det at veere bestemt af Gud [142].

Det er i denne sammenhang, at O. M.s eksplikation af trzlbundet-
heden ved hjzlp af sondringen mellem menneskets villen og kunnen er
af afgerende betydning. Trzlbundetheden efter faldet betyder nemlig
ikke, at viljen til at leve med Gud i frihed er helt udslukt. Denne vilje
er nok i sig selv afmagtig, men den giver sig til kende, nemlig deri, at
den sukker efter udfrielse; den kan here, nar der kaldes ad den, og med
Guds hjelp kan den — nemlig nar Loseren (Kristus) kommer — udleses
til Guds berns frihed [143]. Denne langsel efter udfrielse herer for
O. M. til den ved faldet bevarede gudbilledlighed, saledes som det ogsa
kommer til udtryk i talen om menneskets dybeste l&ngsel og inderste
bestemmelse [144]. O. M. tager selv forbehold over for sondringen
mellem villen og kunnen. Den betyder ikke uden videre, at vi kan ville
lade vere med at synde. I den sammenhang, hvor O. M. tager for-
behold over for denne misforstaelse, slar han fast, at det afgerende er
viljens afmaegtighed, som sa imidlertid alligevel bestemmes derhen, at
viljen ikke kan det, som den vil, men ma gere, hvad den ikke vil. Son-
dringen mellem villen og kunnen fastholdes altsd ikke uindskrenket,
den modificeres, hvor O. M. ser en risiko for, at talen om menneskets
trelbundethed i synden afsvaekkes[145]. Alligevel er denne sondring
af helt afggrende betydning i hans redegerelse for omslaget fra den
nedadgaende determination til den opadgaende. Man kan derfor sige,
at O. M. kan gennemfere denne teologiske redegerelse i kraft af en
ubestemthed i viljesbegrebet. I hvert fald i denne henseende er O. M.s
tankegang »erasmisk«, for nu at bruge terminologien fra Prenters ar-
tikel.

Da O. M. selv har ment, at han — i modsatning til samtidige forseg
pa at komme til rette med Luther — i spergsméalet om viljens frihed
bragte Luthers tale om trzlbundetheden uforkortet til udtryk, er det
ikke urimeligt at antage, at netop en redegerelse for, hvori O.M.s
tankegang adskiller sig afgerende fra Luthers, vil kunne kaste lys over
O. M.s opfattelse [146]. Det betyder ikke, at Luthers opfattelse skal

" [142] Smign. Chr. Lindskrog, Tidehverv 33, 1959, s. 72.

[143] Determinisme og Frihed s. 42 {.; smin. ibid. s. 54 f.

[144] Ibid. s. 31.

[145] Ibid. s. 43 ff.; smlgn. ibid. s. 52 f{.

[146] Til O. M.s protest mod afsvakkelsen af Luthers tale om trelbundetheden,
se Determinisme og Frihed s. 54.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 259

vare malestok for O. M.s, ligesom det i denne sammenhzng ikke ma
overses, at den naturvidenskabelige kausalitetsbetragtning ikke ud-
gjorde noget problem for Luther.

I sin gennemgang og kritik i De servo arbitrio af Erasmus’ definition
af liberum arbitrium tager Luther sit udgangspunkt i et viljesbegreb
taget i dets preegnante betydning, hvorefter viljen altid vil noget be-
stemt og ogsa kan virkeliggere noget af det, den vil [147]. Det vil sige,
at en sondring mellem villen og kunnen — sddan som den findes hos
O. M. — falder bort, nar Luther skal forklare, hvori menneskets tral-
bundethed bestar. Derfor kan Luther ikke som O. M. tale om, at men-
nesket i sin treelbundethed sukker og leenges efter udfrielse, eller tvinges
til at gore, hvad det ikke vil. Hos Luther betyder viljens treelbundethed,
at mennesket uindskrznket vil synden og det onde [148]. Det vil sige,
at trelbundetheden for Luther ikke bestar i, at viljen tvinges til at ville
det onde, men i, at den ikke kan ville andet end det onde. Mennesket
gor, nar det er undergivet Satan, det onde med vilje og lyst, og altsa
ikke modvilligt. At det forholder sig saledes udtrykker Luther ved en
sondring mellem tvang (coactio) og nedvendighed (necessitas), idet
viljens bundethed — til Satan eller Gud — netop udtrykkes ved det sidste
begreb [149]. En sidan sondring falder helt uden for O. M.s betragt-
ning; han taler da ogsa uden videre om tvang dér, hvor Luther vil tale
om nedvendighed [150].

Der er her ikke blot tale om en forskel i terminologien, men i selve
udgangspunktet for talen om viljens trzlbundethed; det bliver f. eks.
tydeligt, hvor O. M. taler om menneskets to viljer. Disse to viljer er til
stede allerede for det, som kristeligt kaldes genfadelse. Den ene er den
vilje, der ikke selv kan, hvad den vil og ma gere, hvad den ikke vil, og
som reprasenterer andens menneske i dets ufedte tilstand. Den anden
vilje er den, som skyder op fra neden og tyranniserer mennesket, og
som reprasenterer synden, der netop betyder, at mennesket er blevet
underlagt en fremmed vilje, men altsa underlagt eller treelbundet i den
forstand, at der er to viljer, saledes at mennesket kan klage og angre i
den treldom, som det ikke selv kan bryde ud af [151].

[147] Clemenudgaven bd. 3, 151,8-161,11. Til denne forstaelse af viljesbegre-
bet hos Luther, se K. E. Logstrup. Viljesbegrebet i De servo arbitrio. DTT 3,
1940, s. 129-147.

[148] Se f. eks. Clemenudgaven bd. 3, 159,32-37.

[149] Clemenudgaven bd. 3, 125,23-29.

[150] Se f. eks. Determinisme og Frihed s. 20, s. 31, s. 43 og s. 46.

[151] Determinisme og Frihed s. 24 f. Hermed er dette sted hos O. M. sat ind
i en sammenhang, som er meget forskellig fra den, hvori det dukker op i Prenters



260 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

O. M. udtrykker i en anden sammenhang det samme ved at sige, at
den vilje, som i sin naturstand er ufri og i treeldom, ikke er helt lost fra
den lov, nemlig Guds, som den oprindeligt var underlagt; tvertimod
er den undergivet en dobbelt lov, én lov, der tvinger den til at trelle,
og én lov, der kalder ad den til udfrielse [152]. O. M.s tankegang er
her fjernt fra Luthers. Luther tenker i totalbestemmelser af menne-
sket; mennesket horer eksklusivt enten til Guds eller Satans rige, et for-
hold Luther kan bringe til udtryk ved at lade caro og spiritus vare
absolutte modsztninger. For O. M. er det faldne menneske ikke pa
denne eksklusive made bundet til Satans rige, han opretholder en skel-
nen mellem menneskets — ganske vist helt afmaegtige — vilje og djzve-
lens vilje, en skelnen, som kun forstas i sammenhang med O. M.s tan-
ker om gudsbilledets bevarelse [153].

P& denne baggrund lader nu ogsa O. M.s redegerelse for omslaget
fra den nedadgdende til den opadgaende bevagelse sig forstd i dens
sammenhang med hele hans genlesningslere. O. M. hevder nemlig,
at dette omslag indtrzffer, ndr mennesket selv, i sin inderste vilje, siger
ja til Guds indvirkning, d. v.s. valger i tro at overgive sig til Guds vilje.
Over denne afgerelse rader menneskets vilje selv. Muligheden af denne
afgorelse hzvdes i »Noget om Determinisme og Frihed« pa en lang
rakke steder, som selv udger en slags skaringspunkter mellem O. M.s
to bestrabelser, at hevde trzlbundetheden under det onde og dermed
menneskets totale afmagt med henblik pa frelsen, og at fastholde men-
neskets ansvar for modtagelsen af Guds frelse. O. M. mener, at disse to
uopgivelige sandheder lader sig fastholde, idet det omrade, hvor det er
givet mennesket at rade selv, netop reduceres til et punkt. Med talen
om dette punkt vil O. M. afgrense sig til flere sider, samtidig med at
han vil bringe det paradoks til udtryk, at menneskets herlighed, troens

artikel, Festskrift s. 133. Det hanger sammen med, at Prenter, som navnt i note
61, ikke anskuer O. M.s tale om menneskets trzlbundethed ud fra den synsvinkel,
som har veret anlagt i det foregdende. Hvis man nzrmer sig O. M.s tale om
vendepunktet mellem bundetheden nedad og bundetheden opad pi denne méde,
vil det ikke kunne afvises si blankt, som Prenter gor det, at der i denne tale er
et erasmisk moment; jfr. Festskrift s. 131 f. Det spergsmil, om O. M. ikke pa
sammen made som Erasmus havder liberum arbitrium, kan méske nok besvares
benzgtende, men det kan ikke isoleres fra den problematik, som her er behandlet.

[152] Determinisme og Frihed s. 43.

[153] Smign. hertil Chr. Lindskrog, Tidehverv 33, 1959, s. 75. Jfr. i evrigt til
det foregiende sondringen i »Gjenlesningen« mellem den segende/tomme og den
modtagende/fyldte tro.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 261

mulighed, er skjult for verdens gjne. Den herlighed, der ligger i dette
punkt, er nemlig menneskets evne til at tro, og denne evne er et udtryk
for menneskets gudbilledlighed. Da det altsa i dette punkt drejer sig om
menneskets gudsforhold, kan O. M. sige, at herligheden er sa lille, at
den er utilgengelig for videnskabelig iagttagelse [154]. Ogsa her opret-
holdes altsa sondringen mellem den teologiske (kristelige) og den vi-
denskabelige betragtning pa en sddan made, at den »videnskabelige«
determinisme inden for sine graenser beholder sin gyldighed. Over for
den rent mekaniske determinisme fastholder O. M. netop med talen
om punktet menneskets gudbilledlighed, eller anderledes udtrykt, den
bibelske sandhed om menneskets gudbilledlighed og determinismens
uomgangelige sandhed forenes i tanken om punktet.

Talen om punktet skal markere muligheden af en skristelig« deter-
minisme, en determinisme, som forer opad; punktet er pd en made
netop vendepunktet mellem den »videnskabelige« og den skristelige«
determinisme [155]. Men netop fordi bade den ene og den anden
determinisme glder fuldt ud, ma afgerelsen eller valget indsnaevres til
det uhéndgribelige punkt, hvor mennesket kan valge determinismens
retning [156]. Eller udtrykt i personlige kategorier, afgorelsen ma finde
sted i det uhandgribelige punkt, hvor mennesket kan valge, hvilken
herre det vil tjene, dedens eller livets, Gud eller djevelen [157]. Med
henblik pa havdelsen af menneskets fri vilje, af menneskets mulighed
for at rdde sig selv, en pastand, som jo netop herer til bundetheden i
synden, kan man sige, at mennesket forkaster liberum arbitrium for at
veelge servum arbitrium [158].

Dette valg er det eneste, mennesket har, og nar det er gjort, er livet
feestnet under lov, enten »Loven til Treldom og Fordarvelse, evig
Dad« eller »Loven til Frihed, Udlesning og evigt Liv« [159]. Menne-
sket har ansvar for dette valg, og O. M. understreger, at valget, som er
et trosvalg 7 tiden, kommer til enhver pé et tidspunkt i hans liv sher

[154] Determinisme og Frihed s. 20 f.

[155] Ibid.s. 39 f.

[156] Ibid. s. 28; smlgn. ibid. s. 34.

[157] Ibid. s. 35; smlgn. ibid. s. 55.

[158] Jfr. Prenter, Festskrift s. 132. Kun mi det tilfsjes, at pdstanden om
liberumn arbitrium efter O. M.s opfattelse ikke med nedvendighed herer til livet i
synden, jfr. anerkendelsen af den videnskabelige — partielle — sandhedserkendelse,
og jfr. henvisningerne til erfaringen. Det andrer naturligvis intet ved, at syndens
menneske ved frihed kun kan forstd dette at rade sig selv og desuden har villet
ride sig selv ved at vende sig fra Gud.

[159] Determinisme og Frihed s. 33 {.



262 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

eller hisset« [160]. Derfor mé det hedde, at kun den, der ikke har villet
lade sig frelse, gar fortabt [161]. Hermed foretager O. M. en afgrans-
ning over for den udformning af pradestinationstanken, som betyder
en »evig determinisme« [162]. I en afgrensning til anden side — nemlig
mod en pietistisk kredsen omkring omvendelsen — understreger O. M.
imidlertid, at dette ikke betyder, at valget eller afgorelsen er tilgenge-
lig for iagttagelse, ja, at den enkelte fra sig selv kun ved, at det ene
bestandig ma valges. Hvornar valget er gjort kan altsa egentlig ikke
siges, tvaertimod skjuler afgerelsen sig i menneskeviljens dyb [163].

Nar O. M. i denne sammenhzng ligefrem kan sige, at punktet, hvor
mennesket valger eller rader sig selv, ikke behover at vare et timeligt
tidspunkt, men at det snarere er »et evigt Punkt, et Evighedens Grense-
skel«, sa understreger han dermed, at selve valget som et valg mellem
to evigheder, evig ded og evigt liv, er det overordnede i forhold til
spergsmalet om det bestemte tidspunt for valget [164]. Sagt med andre
ord betyder det, at valget pa én gang er noget, mennesket har ansvar
for og ikke kan berabe sig pa. Evnen til at tro og hengivelsen til Gud i
troen er ikke en fortjeneste, som mennesket kan gere gazldende over for
Gud. Men troens modsztning, vantroen, er ogsa en reel mulighed, og
derfor fastholder O. M., at der er tale om et valg, et »Mennesket kan
vzlge, hvilken Herre det vil tjene« [165].

O. M. taler kun om frihed i forbindelse med det, der »kristeligt inter-
esserer os mest«, nemlig omslaget fra den nedadgaende til den opad-
gaende determination. Det henger sammen med, at den frihed, der
her er tale om, ikke er en valgfrihed, men en rest af den oprindelige
frihed, den frihed, hvortil mennesket er skabt i sin gudbilledlighed. Fri-

[160] Ibid.s. 45f.,s. 29 og s. 56.

[161] Ibid.s. 45 f.

[162] O. M. nzvner Augustin og Calvin; jfr. Determinisme og Frihed s. 28 f.

[163] Determinisme og Frihed s. 34.

[164] Ibid.s. 34 f.

[165] Smst. Prenter fortolker sa staerkt pa dette sted med dets tale om evighe-
dens grenseskel, at han sprogligt far det til at sige nermest det modsatte af, hvad
der — i sammenhangen — star hos O. M. At punktet er et evighedens graenseskel
betyder nemlig iflg. Prenter: »...at der ikke i denne timelighedens verden findes
et ingenmandsland midt mellem troen og vantroen, hvor mennesket kan sti og
se sig om til begge sider for derefter at valge, hvilken Herre der passer det bedst:
djeevelen eller Kristus.« Festskrift s. 133 (her udhzvet). Sagligt er den her frem-
lagte forstaelse ikke meget forskellig fra Prenters, men Prenter systematiserer i til-
knytning til det anforte sted tankegangen hos O. M. sa sterkt, at spendingen i
denne elimineres. Til denne spznding, jfr. ogsa det felgende.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 263

heden er altsa friheden til at sige ja, evnen til at tro [166]. O. M. ud-
trykker dette ved at sige, at alene den genfodte er i stand til at »velge,
naa til Frihed«, idet talen om genfadslen viser tilbage til de tanker,
O. M. lagde frem i skriftet »Det faldne Menneskes Gjenfadelse og For-
nyelse ved Daab og Nadver« (1872). Det, der fodes i genfodslen ved
daben, er andens menneske, den trzelbundne vilje, eller som det hedder
i det nzvnte skrift: det sande menneske, inderstmanden [167]. Det
sande menneske skal udfries af sin treldom i synden, og det sker, nar
det indbydende pagtsord lyder [168]. Pagtsordet er indbydende, ikke
bydende, fordi der er tale om en genfadsel, ikke en nyskabelse. Ordet
henvender sig til sandhedsmennesket, til mennesket efter Guds billede,
til et veesen med »fri Villie«, derfor méa det vere indbydende [169].
Daben er en tilsporgelse ud af synden ind i Guds rige, idet ordet ved
dében — pagtsordet — i form og indhold forudsztter, at det er et menne-
ske i Guds billede, som tilbydes noget [170]. O. M. hzvder her Guds
ords ubetingede pravalens, samtidig med at han fastholder sin karak-
teristiske forstaelse af gudbilledligheden som det, der konstituerer men-
neskets eget valg eller skridt. Friheden er ikke s meget det, at menne-
sket vaelger, som dette, at mennesket 7 troen, nar det lukker op for ham,
der »banker paa ved Troens Der«, flyties fra merkets magt over i Guds
elskede Sens rige, idet nemlig en sterkere er kommet over den sterke,
saledes at vi lukkes ud i frihed, frihed fra den mod fordzrvelsen nedad-
dragende magt[171]. Den frihed, som mennesket udfries til, skal det
vzlge, men dette valg viser netop ikke, at vi er fri, men at vi er trelle,
der lases [172]. Selv dér, hvor mennesket selv kan rade, galder det sa-
ledes, at det ikke kan rade alene; hvis det var alene, ville det jo netop
vare underlagt det ondes nedvendighed. Skal mennesket ride, ma det
veere sammen med Gud, d.v.s. pa Guds — eller Kristusrigets — betin-

[166] Determinisme og Frihed s. 34 og s. 55.

[167] Ibid. s. 24; jfr. Gjenfedelse og Fornyelse s. 58.

[168] Jfr. Gjenfedelse og Fornyelse s. 77-82. Smlgn. Jorgen I. Jensen, Kirke-
historiske Samlinger 1970, s. 59 f. og Prenter, Festskrift s. 133 ff.

[169] Smlgn. Gjenfodelse og Fornyelse s. 58 og s. 80. I dette skrift betegner
O. M. altsd den tilbageblevne rest af den oprindelige frihed som »fri Villieg, i
skriftet om determinisme og frihed bruger O. M. kun dette udtryk snegativt« om
valgfrihed. Der er alene tale om en terminologisk forskel og modsigelse; det saglige
indhold er det samme, som det umiddelbart fremgar af sammenhangen i Gjen-
fodelse og Fornyelse.

[170] Gjenfedelse og Fornyelse s. 81.
[171] Determinisme og Frihed s. 39.
[172] Ibid. s. 46.



264 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

gelser, for hvis det vil rade sig selv, befinder det sig i legn og indbild-
ning, en legn, som er modsztningen til Guds berns frihed i herlighed
[173]. Det er Gud, der kalder og drager, og kun pa hans indbydende
ord kan der tros, siledes at det er Gud alene, som giver mennesket lov
til at tro; menneskets svar — ja eller nej — er kun et svar pa denne kal-
den [174]. Evnen til at tro er uvirksom, hvis der ikke er en loser, der
selv tilbyder sig for troen[175]. Den bundne vilje frigeres kun ved
Sennen, sa den kan »velge det, som bedst er«, nemlig at lade sig lede 1
tro [176]. Det er sdledes Gud alene, der frelser, idet menneskets frelse
pa ingen made foregar ved, hvad det selv gor, men ved, hvad den
Herre gor, som det i tro har overgivet sig til [177].

Nar O.M. understreger dette aspekt, synes talen om menneskets
evne til at tro, det punktuelle valg, at betyde det samme, som nar Lu-
ther fastslar, at Gud naturligvis ikke har skabt himlen for gessene, men
at mennesket netop skiller sig ud fra den evrige skabning ved at vare
skabt til evigt liv eller evig ded, og saledes kan siges at have en aptitudo,
en dispositiua qualitas et passiua aptitudo, med henblik pa at blive gre-
bet af &nden og opfyldt af Guds nédde[178]. At Gud kan tale til os, er
hos O. M. udtryk for, at vi er skabt i hans billede, men denne gud-
billedlighed er netop forst og fremmest evnen til at tro [179]. Om bru-
gen af denne evne kan det hedde, at den indskranker sig til det passive
at lade sig finde [180]. I denne sammenhzng bliver betydningen af
punktet, menneskets eget valg eller skridt, da den at bestemme det
frelsende ord som evangelium i modsatning til lov, som genfedende og
indbydende ord i modsatning til et skabende og bydende. Ganske vist
er det Gud, der med sit ord virker alt, men der er ikke tale om et magt-
ord, som med magt tager mennesket og flytter det som en ting. Ordet
kraver tro, saledes at udlesningen fra treeldommen under det onde kun
kan finde sted, hvis Guds ord og menneskets tro medes [181].

O. M.:s ganske bestemte opfattelse af trelbundethedens karakter og
hermed ogsé af, hvorledes den bevarede gudbilledlighed giver sig til

[173] Ibid. s. 21 f. og s. 35. Jfr. Prenter, Festskrift s. 133.
[174] Determinisme og Frihed s. 22.

[175] Ibid.s. 29.

[176] Ibid s. 25 og s. 33.

[177] Ibid.s. 30.

[178] Clemenudgaven bd. 3, 127,16-23.

[179] Smlgn. Determinisme og Frihed s. 22 og s. 57.
[180] Determinisme og Frihed s. 45.

[181] Ibid. s. 55. Jfr. Prenter, Festskrift s. 136.



Otto Mollers lere om genlosningen m. m. 265

kende, sa at sige tvinger bestandig hans tale om det punkt, hvori men-
nesket vaelger mellem den opadgaende og nedadgaende determination,
i en retning, der farer bort fra den forstaelse, som er blevet fremhavet
i det umiddelbart foregaende, og hvorefter talen om punktet har den
funktion at bestemme det frelsende ord som evangelium. O. M. fast-
holder ganske vist overalt, at det er Gud, der ved sin kalden ger begyn-
delsen til troen; den begyndelse sker ved nadestilbudet i daben, som
forbliver i kraft, indtil troen tager imod det, eller vantroen forskyder
det [182]. Men talen om menneskets svar pa Guds tilbud, som jo selv
er svaret pa menneskets leengsel efter udfrielse af treeldommen, synes
mange steder ganske uproblematisk i dens understregning af, at men-
nesket selv har ansvar for egen frelse og fortabelse, at det selv va&lger
herimellem [183].

Nar der overhovedet hos O. M. —i hans tale om punktet — kan blive
tale om to tankelinier, som er til stede i et spandingsforhold, hanger
det altsa sammen med, at han pa baggrund af sin forstaelse af treel-
bundethedens karakter — man kunne ogsa her tale om hans teologiske
antropologi — nasten nedvendigt ma komme med udsagn, som synes at
fremlegge en ganske uproblematisk og uanfegtet opfattelse af menne-
skets trosvalg i tiden. I sidste ende problematiserer netop disse udsagn
gyldigheden af den for O. M. »urokkelig kristelige Setning«, at det
er Gud, der alene frelser [184]. Denne s®tning kan nu rigtignok siges
at vere gyldig inden for begge tankelinier, men i den sidst omtalte ikke
meget forskelligt fra den made, hvorpa man — og dette anferes pole-
misk mod Prenter — ogsa kunne hzvde dens gyldighed for Erasmus’
teologi.

O. M. kender ingen viljens frihed, som bestar deri, at den menneske-
lige vilje frit kan velge mellem godt og ondt; det herer til menneske-
livets vilkar at veaere undergivet fremmede magter. Bundetheden til
dedens magt, djevelen, er treeldom, bundetheden til livets magt, Gud,
er frihed. Overgangen fra den ferste bundethed til den sidste finder
sted 1 et punkt, hvor mennesket med tro meder det gudsord, evange-
lium, som indbyder det. O. M.s redeggrelse for, hvad der egentlig sker
i dette punkt, volder vanskeligheder, fordi — som det fremgik — ufor-
enelige tankelinier synes at krydse hinanden.

Den ligefremme og uanfegtede hzvdelse af menneskets eget valg

[182] Determinisme og Frihed s. 58 f.
[183] Smign. f. eks. ibid. s. 45 f. og s. 57.
[184] Determinisme og Frihed s. 25.



266 Steffen Kjeldgaard-Pedersen

ma siges at ligge i forlengelse af afgerende tendenser i O. M.s teologi-
ske antropologi, som den blev fremstillet under det andet hovedafsnit
om det faldne menneskes genlesning og i grunden ogsa allerede kom til
udtryk i det forste hovedafsnit om det onde. Denne antropologi har,
som Prenter hevder det i »Skabelse og Genlesning, et idealistisk-op-
timistisk preeg, hvilket vel at marke ikke er det samme som, at O. M.
har et lyst syn pa tilvarelsen [185]. Dette grundtrak i O. M.s antropo-
logi ma med nedvendighed manifestere sig, nar skriftens hevdelse af
menneskets ansvar for at modtage Guds frelse gores til genstand for en
omfattende teologisk fortolkning.

En kritik af O. M. kan derfor sztte ind ved hans grundleggende
antropologiske konception, sidan som det sker hos Prenter [186]. Kri-
tikken kan imidlertid ogsa ferst og fremmest rette sig mod dette, at
menneskets egen ansvarlighed for frelsen og fortabelsen geres til led i
et teologisk »system«, sadan som Lindskrogs kritik ger det[187]. Ud
fra begge ansatspunkter kan der stilles spergsmal til vasentlige tenden-
ser i O. M.s teologiske bestrabelse.

Imidlertid ma en saddan kritik ikke overskygge, at O. M.s overord-
nede synspunkt er en haevdelse af gudsordets myndighed som det, der
ogsa lader al teologi blive tilbage som forseg — forseg, der si ganske
vist ogsa skal gores, som O. M. jo ogsa selv gjorde det[188]. O. M.s
skrift »Noget om Determinisme og Frihed« er et sadant forseg pa at
forstd den »bibelske« dobbelthed af total menneskelig afmagt og men-
neskeligt ansvar for at modtage frelsen, og det afgerende i dette for-
staelsesforseg er understregningen af Guds ords komme til mennesket.
Men frelsen selv forbliver en lige sa stor gade som det onde [189].
O. M. mener séledes nok, at hans tale om den opadgéende og nedad-
gdende determinisme stemmer overens med bade skrift og erfaring,
men bade erfaringen og den teologiske forstaelse har —1i deres for O. M.
uopleselige enhed — bestemte graenser.

[85] Jfr. Prenter, Dogmatik s. 437 {f.

[186] Se iseer Dogmatik s. 439, hvor det havdes, at O. M.s forsoningslere gar i
retning af en konsekvent dualisme, som ferer gudsbilledet i retning af entydighed
og menneskeforstielsen i idealistisk-optimistisk retning.

[187]1 Jfr. Tidehverv 33, 1959, s. 75.

[188] Denne forstaelse er sterkt fremhavet af A. Pontoppidan Thyssen, DTT
28, 1965, s. 129-145; se iser s. 145. Det er karakteristisk, at adskillige af O. M.s
skrifter pa titelbladet betegnes som »forseg«.

[189] Determinisme og Frihed s. 38 f.



