
Frederik 1 .s kirkepolitik
Af Suno William Scharling

Var kong Frederik 1. luthersk, katolsk, religiøst indifferent? Ønskede 
han at indføre protestantismen i Danmark, eller mente han det nye og 
det gamle skulle eksistere side om side? [la]

Den første del af problemstillingen tvinges jeg til at lade ligge, idet 
jeg med Paludan Müller må erkende at kun Gud kender Frederik l.s 
religion [1]. Der eksisterer ingen personlige bekendelser fra kongens 
hånd, som giver os mulighed for at vurdere om kongens kirkepolitik 
var rent politisk bestemt eller havde rod i hans personlige overbevis­
ning. Undersøgelsen må derfor indskrænkes til at beskæftige sig med 
det kongens holdning og handlinger i kirkelige spørgsmål viser om, 
hvilken ordning af den danske kirke han tilstræbte.

Da Frederik 1. i 1523 overtog magten efter Christian 2.s fordri­
velse tilhørte Danmark endnu den katolske universalkirke. Kong Chri­
stian havde ganske vist ladet indkalde nogle reformprædikanter, Mar­
tin Reinhardt og Karlstadt, men intet tyder på at de fik nogen betyd­
ning i den korte tid, de var i landet. Heller ikke det forhold at kongen 
lader dem indkalde sandsynliggør, at han ønskede noget brud med 
pavekirken. I 1520, da de indkaldtes var reformationskampen i Tysk­
land endnu ikke for alvor brudt ud. Luther havde endnu håbet om at 
kunne reformere i stedet for at revolutionere. Noget lignende har 
antagelig også været Chr. 2.s mening; han har villet »hæve Kirkelivet 
ved at fremme Bibelkundskab og evangelisk Lære indenfor den be- 
staaende »hellige Kirke«« [2]. Samme syn må anlægges på de dele af 
Chr. 2.s lovgivning (Landsretten), der viser kritisk holdning overfor

[la] Af nyere litteratur er der i særlig grad taget kritisk stilling til Kai Hørby: 
Roskildebispen Joachim Rønnow, KS 1969, s. 25 f. P. G. Lindhardt: Reformations­
tiden 1513-36, i: Den Danske Kirkes Historie, 1965. P. G. Lindhardt: Nederlagets 
Mænd, 1968. E. Ladewig Petersen: Omkring Herredagsmødet i København 1533, 
KS 1972, 24 f. E. Sjøberg: Odenseprivilegiet af 1527, HT 12. R. bd. 2, s. 337 f. 
Anvendte forkortelser. DM = Danske Magasin, HT = Historisk Tidsskrift, KS = 
Kirkehistoriske Samlinger.

[1] C. Paludan Muller: Herredagene i Odense 1526 og 1527. Kbh. 1857, s. 30.
[2] J. O. Andersen: Overfor Kirkebruddet. Kbh. 1917, s. 133.



Frederik l.s kirke politik 41

de bestående kirkelige forhold. Det er ikke et begyndende brud med 
Romerkirken, men et forsøg på reform inden for dens rammer [3].

I 1523 var situationen i Tyskland imidlertid skærpet. Luther var 
blevet bandlyst og havde klart vist sin holdning i Worms. Dette måtte 
også give genlyd i Danmark. Fra begge sider samlede man kræfter til 
et opgør, alt imens håbet om en fredelig udgang på striden, med be­
varelse af kirkens enhed, var svindende. På denne baggrund skal de 
kirkelige bestemmelser i Fr. l.s håndfæstning forstås [4]. En del er 
mere eller mindre ordret overtaget fra Chr. 2.s, men der er kommet 
adskilligt helt nyt til, som viser os, hvordan rigsrådet mente, man 
skulle reagere på den protestantiske trussel. Desværre ved vi ikke, 
hvem der er ophavsmanden til disse nye krav, men han må søges in­
den for rigsrådsgejstligheden, og blandt den var det århusbispen Ove 
Bilde, som havde størst administrativ erfaring og derfor bedst kunne 
udforme dem. Der er da tilsyneladende heller intet kommet med som 
strider imod hans kirkepolitiske holdning. Hvem forfatteren så end er, 
må håndfæstningens ord tages som udtryk for, hvorledes største delen 
af rigsrådet ønskede kongens kirkepolitik skulle forme sig. Først kom­
mer den fra tidligere tid velkendte bestemmelse, at kongen skal elske 
den himmelske Gud og hans tjenere samt beskærme kirkens privilegier 
og friheder [5]. Umiddelbart herefter er indføjet en ny paragraf, at 
kongen ikke må tilstede nogen kætter, Luthers disciple eller andre at 
prædike eller lære skjult eller åbenbart imod den himmelske Gud, den 
hellige kirkes tro, den helligste fader paven eller romerkirken, men 
hvor de findes i riget, skal de straffes på liv og gods [6]. Man går her 
ud fra, at Luther er kætter, og kræver af kongen, at han skal straffe 
alle som støtter de reformatoriske bevægelser med en kætterdom. Der 
står dog ikke noget om at reformforsøg inden for kirkens rammer ikke 
må tilstedes. Grænsen for reformerne trækkes der, hvor der tales imod 
Gud, kirkens lære, paven og romerkirken, eller sagt med andre ord: 
Roms overhøjhed i åndelige spørgsmål skulle respekteres.

De næste nye paragraffer beskæftiger sig med, hvem der skal have 
mulighed for at nyde kirkens rige gods, som lå til de større embeder.

[3] J. O. Andersen: Overfor Kirkebruddet. Kbh. 1917, s. 196. Hele spørgsmålet 
er grundigt undersøgt i dette værk.

[4] Håndfæstningen optrykt i: Aarsberetninger fra det Kongelige Geheimear- 
chiv, bd. 2, s. 65-79.

[5] Fr. 1. § 1, Chr. 2. § 1 (Chr. 2.s håndfæstning optrykt i: Aarsberetninger fra 
Geheimearchivet, bd. 2, s. 56-65).

[6] Fr. 1. § 2.



42 Suno William Scharling

Disse indtægter skal forbeholdes den danske adel, endda kun de der 
er født adelige for at forhindre, at kongen skulle omgå bestemmelsen 
ved at udnævne nye adelsmænd, når han ville give en eller anden et 
højt prælatur. Der lægges også meget vægt på, at ingen udlændinge 
eller kurtisaner må tildeles noget prælatur eller nogen bispestol. Bag­
grunden er Chr. 2.s forkærlighed for udlændinge til at styre landet 
også i kirkelig henseende. Man behøver bare at nævne en mand som 
Didrick Slagheck, der en kort overgang var ærkebiskop i Lund [7].

Yderligere sikres i lighed med tidligere håndfæstninger kapitlernes 
frie valgret, ved valg af prælater og bisper [8], samt bispernes frie 
brug af kirkens jurisdiktion [9]. Dog er der indføjet en bemærkning 
om, at bisperne ikke må tage sager, som hører hjemme på herreds- og 
landstingene. Det måtte forhindres at bisperne udviklede sig til en slags 
overret inden for stiftet.

En nyhed i håndfæstningen er understregningen af, at ingen sager 
må appelleres til Rom, før de har været behandlet for rigens præla­
ter [10]. Formålet hermed er antagelig dobbelt. Dels ønsker man at 
undgå, at Rom får for stor indflydelse på den danske kirkes interne 
forhold, især den økonomiske side af sagen, og dels vil man forhindre 
en eventuel alliance mellem kongen og paven rettet imod adelen.

Endelig overføres det fra Chr. 2.s håndfæstning, at bisperne kun 
kan tiltales for deres tilbørlige dommere, altså en gejstlig domstol. 
Undtaget er godssager og andre verdslige sager, som må henvises til 
en verdslig domstol [11].

Dette var rigsrådets og dermed højgejstlighedens svar på de trusler, 
som kirken var udsat for. Man imødegik reformbestræbelserne med at 
afgrænse al kritik af kirken til ikke at måtte omfatte læren, paven og 
romerkirken. Det sociale element standsedes ved at forhindre andre 
end adelige i at opnå lederstillinger inden for kirken. Det eneste kon­
struktive forsøg på at imødekomme noget af det, som lå i tiden, er 
ønsket om at mindske Roms indflydelse på kirkens indre forhold. 
Især er det bemærkelsesværdigt at man forbyder kongen at indlade 
kurtisaner i de kirkelige embeder. Det er et direkte angreb på pavens 
krav om ret til at bestemme over besættelsen af de høje prælaturer. 
Denne ret var udtrykt i Wienerkonkordatet af 1448, som blandt andet

[7] Fr. 1. § 4 + 5.
[8] Fr. 1. § 6, Chr. 2. § 5.
[9] Fr. 1. § 7, Chr. 2. § 2.
[10] Fr. 1. § 7.
[11] Fr. 1. § 23, Chr. 2. § 18.



Frederik 1 .s kirke politik 43

foreskrev, at konfirmation på ærkebispedømmer og bispedømmer 
skulle søges i Rom. Fandtes valgene ugyldige af retslige årsager eller af 
»fornuftige og indlysende grunde« (ex causa ratinabile et evidente), 
kunne paven give embederne til mænd han selv valgte [12]. Hermed 
opnåede paven fuld kontrol med besættelsen af bispesæderne, idet 
man altid kunne finde fejl i valgproceduren eller en »indlysende« 
grund til at valget var ugyldigt, især når det var kurien selv, der skulle 
bestemme, hvad der var indlysende. Spørgsmålet var særdeles aktuelt 
i 1523, idet man lå i strid med Rom om besættelsen af ærkesædet i 
Lund, hvor paven støttede den romerske kardinal Cecis, medens ka­
pitlet havde valgt sin ærkedegn, adelsmanden Aage Jepsen Sparre, 
som nu var kommet i besiddelse af bispestolen efter de forvirrede for­
hold under Chr. 2.

Det var dette forsøg på løsrivelse fra Rom, der skulle gøre det mu­
ligt for Frederik 1. at isolere den danske kirke politisk, så han selv 
kunne få magten over den.

Tiden skulle nu vise, om den nye konge ville samarbejde med rigs­
rådet om gennemførelsen af dets kirkepolitiske program, eller om han 
agtede at gå sine egne veje. I de første år efter 1523 synes han at 
have været optaget af andre problemer end de kirkelige. Det gjaldt 
om at erobre riget og ruste sig imod et eventuelt angreb fra den land­
flygtige Chr. 2. Der er heller ikke tegn på, at reformationskampen 
endnu for alvor er begyndt i Danmark. De kirkelige forretninger, som 
de fremtræder gennem Fr. l.s registranter, tyder ikke på dramatiske 
begivenheder [13]. Adelen og højgejstligheden får de fordele, som 
kunne forventes, uden at der er tale om en for tiden usædvanlig grisk­
hed. En del mennesker får præsentationsbreve på diverse kirker, dels 
på grund af forgængerens død, dels på grund af hans resignation. 
Desværre tillader kildeforholdene os kun sjældent at få noget at vide 
om, hvad det er for folk embederne bortgives til. Den Niels Hansen 
som 30-8-1523 får overdraget Vindinge kirke efter den forrige inde­
havers død synes at have siddet som præst på stedet til sin død 1546, 
altså også efter reformationen [14]. Men dette tillader os ikke at 
slutte, at han skulle have haft reformatoriske tilbøjeligheder allerede

[12] G. Paludan Muller: Herredagene i Odense, s. 37 ff. og bilag 1, s. 79. H. E. 
Feine: Kirchliche Rechtsgeschichte. Køln 1964. 4. udg., s. 482 ff.

[13] Erslev og Mollerup: Kong Frederik den Første danske Registranter. Kbh. 
1879.

[14] Fr. l.s reg., s. 21. Wiberg: Dansk Præstehistorie. Odense 1867-71, bd. 3, 
s. 586.



44 Suno William Scharling

i 1523, eller at han nogensinde fik det, thi et stort antal katolske præ­
ster fik lov til at fortsætte langt ind i den protestantiske tid, da det var 
umuligt at uddanne nye præster til alle sognene med det samme. Hel­
ler ikke et beskærmelsesbrev af 22-11-1524 til hr. Niels i Nibe fortæl­
ler noget af betydning [15]. Dels var han ansat allerede i 1518, og dels 
drejer sagen sig om et økonomisk spørgsmål, nemlig, at han, i stedet 
for afgifter til bispen, skal holde de mennesker med mad og øl, som 
kongen sender op for at salte sild.

Kilderne tillader os ikke at udtale os om Fr. l.s kirkepolitik i de 
første år af hans regeringstid, udover det rent negative, at der intet er, 
som tyder på, at han har taget noget afgørende initiativ. Først i 1526 
ændres situationen, da kongen blander sig i striden mellem domkapit­
let i Lund og paven om besættelsen af ærkesædet. Det sker ved et 
brev, hvori kongen og rigsrådet tilsiger Aage Sparre støtte i striden 
med pavens kandidat, der nu ikke længere er Cecis, men den Jørgen 
Skodborg, som Chr. 2. i sin tid havde givet ærkesædet [16]. Dette 
var fuldt i overensstemmelse med håndfæstningens ord om, at kapit­
lets valg skulle respekteres. Derfor skulle man have forventet en bred 
opbakning fra rigsrådets side, men kun 17 rigsråder er nævnt i brevet. 
Det kan selvfølgelig skyldes, at der har været praktiske vanskeligheder 
ved at få samlet flere og, at man har holdt det for tilstrækkeligt med 
disse 17. Kun meget vigtige breve måtte nødvendigvis besegies af alle. 
Ser man imidlertid nærmere på sammensætningen af det udvalg, som 
er nævnt i brevet, er det ikke længere sandsynligt, at de manglende 
navne alle er udeladt ved en tilfældighed. Ikke en eneste af landets 
biskopper er nævnt, og de skulle da være de nærmeste til at være med 
i denne sag, hvor det gjaldt støtte til den danske kirkes øverste. Af 
gejstlige finder man kun Knud Gyldenstjerne, provst i Viborg. Man 
aner en konflikt mellem konge og kirke. Grunden til at gejstligheden 
holder sig uden for støtten til Sparre må være, at man frygtede kon­
sekvenserne af en åben udfordring til pavestolen i en konkret sag på 
et tidspunkt, hvor reformationskampen var i fuld gang inden for riget. 
Kongens søn, hertug Christian, havde tidligere på året været i heftig 
teologisk debat med ribebispen Ivar Munk [17]. Den unge hertug 
havde endvidere ved indkaldelsen af præsterne Wandal og Weiden- 
see vist vin vilje til at indføre protestantismen i det ham betroede om­
råde. I den situation kunne et brud med Rom være farligt for den

[15] Fr. l.s reg., s. 62. Wiberg: bd. 2, s. 442.
[16] Fr. l.s reg., s. 109, brevet dateret 19-8-1526.
[1 7] Trykt KS 2. rk., bd. 4, s. 1-20.



Frederik 1 .s kirke politik 45

danske kirke. Mistede man pavens støtte var man overladt til kongens 
protektion, en betænkelig ting nu hvor hans søn åbenbarede sig som 
protestant. Endvidere er det muligt, at man allerede på dette tids­
punkt vidste, at også kongen havde til hensigt at fremme protestan­
tismen i Danmark [18]. Omvendt havde kongen stor fordel af at støtte 
Sparre imod kurien. Han opnåede for det første at skærpe forholdet 
mellem den danske kirke og Rom. På lidt længere sigt kunne han for­
udse, at han ville blive den egentlige leder af den danske kirke, idet 
ærkebispen altid ville være afhængig af kongens beskyttelse. Støtte­
brevet til Sparre må ses som det første skridt hen imod oprettelse af 
en dansk nationalkirke under kongens overherredømme med den løsest 
mulige tilknytning til Rom. De gejstliges manglende deltagelse må tol­
kes som en protest mod denne tanke. På denne baggrund forekommer 
det helt naturligt at Knud Gyldenstjerne er med. Han skulle senere 
blive en af kongens bedste støtter på det kirkepolitiske område i sin 
egenskab af biskop over Fyen. Allerede i 1526 antyder han sin tilslut­
ning til kongens kirkelige holdning ved at ledsage hans datter til bryl­
luppet med den protestantiske hertug Albrecht af Preussen [19].

Også i kongeriget var protestantismen begyndt at trænge frem i 
1526. Vi hører fra Poul Helgesen at »Lutheriets Gift« dette år sneg 
sig ind i landet [20], og vi kan for første gang med sikkerhed konsta­
tere at protestantiske præster virker i Danmark. Mest kendt er efter­
retningerne om Hans Tausens virke i Viborg, hvortil han var sendt fra 
Antvorskov. Morten Hvas beretter, at Tausen kom til Viborg i 1525 
og nogle måneder senere begyndte han sin prædikant virksomhed, der 
snart skulle gøre ham til en ledende skikkelse i reformationskam­
pen [21].

Foruden i Viborg blev reformtankerne prædiket i Århus stift, hvil­
ket fremgår af et brev fra Ove Bilde, hvori han kræver den pågæl­
dende præst, Simon Skaaning, fjernet med henvisning til de anti- 
lutherske bestemmelser i kongens håndfæstning, som jo både kongen 
og rigsrådet var forpligtet på [22]. Vi har ikke sikker kundskab om, at

[18] Helgesen beretter i Skibbykrøniken at kongen sammen med Mogens Gøje i 
sommeren 1526 brød fasten: Skrifter af Paulus Helie, bd. 6, Kbh. 1937, ved Marius 
Kristensen og Hans Ræder, s. 108.

[19] Dansk biografisk Leksikon, bd. 8, s. 494.
[20] Skibbykrøniken, oversat af A. Heise, Kbh. 1890-91, s. 111.
[21] Hvas’ beretning er optaget i et brev fra Jens Block til Peder Hegelund fra 

19-6-1573. Trykt som tillæg i H. Heilesen: Krøniken om Graabrødrenes fordrivelse 
fra deres klostre i Danmark (oversættelse), Kbh. 1967, s. 77-82.

[22] Trykt DM 2. rk., bd. 1, s. 216-217.



46 Suno William Scharling

der andre steder i Danmark prædikedes protestantisk i 1526, men 
disse to eksempler er også nok til at vise at kirkekampen var kommet 
til Danmark på trods af håndfæstningens forsøg på at holde den på 
afstand.

Rigsrådet skulle tage stilling til denne nye situation, der blev yder­
ligere vanskeliggjort af, at kongen i løbet af efteråret åbenlyst brød 
håndfæstningen og tog Hans Tausen under sin beskyttelse med et 
værnebrev stilet til borgmester, råd og menighed i Viborg [23]. Han 
udnævner endda Tausen til sin kapellan, en direkte udfordring til de 
katolsk sindede. For anden gang i løbet af få måneder havde kongen 
blandet sig i kirkens indre forhold og taget en af de gejstlige under sin 
beskyttelse. I det sidste tilfælde endda i strid med gældende lov.

Sådan var forholdene, da man atter tog de kirkelige spørgsmål op 
på herredagen i Odense november 1526. Den egentlige grund til at 
sammenkalde rigsrådet var, at kongen skulle skaffe penge til rustnin­
gerne imod Chr. 2., men som udviklingen inden for kirken havde for­
met sig i den sidste tid, var det naturligt, at dette emne fik en frem­
trædende plads i forhandlingerne. Debatten mellem kongen og rådet 
var skriftlig, og da vi har bevaret en hel del af indlæggene fra begge 
sider, er det muligt ret nøje at rekonstruere forhandlingsforløbet [24]. 
Kongen lagde ud med et, nu tabt, oplæg, hvis indhold vi lærer at 
kende gennem rigsrådets svar på det. Det har indeholdt et forslag om, 
at bispernes konfirmation i fremtiden skulle hentes hos ærkebispen og 
ikke længere i Rom. Forslaget må have stillet rådet i en vanskelig 
situation, thi på den ene side havde man den bestemmelse i håndfæst­
ningen, som sigtede mod at begrænse pavens indflydelse, men på den 
anden side ville et brud med Rom være yderst betænkeligt netop nu, 
hvor det lagde op til kirkekamp i Danmark. Svaret blev derfor hen­
holdende. Kongen kunne forhandle med paven om det og gennemføre 
nyordningen, hvis der kunne opnåes enighed [25]. Selvfølgelig hai 
man været klar over, at kurien aldrig ville gå med til forslaget, der 
ville berøve den magten over besættelsen af de danske bispesæder og 
de dermed forbundne indtægter; men en forhandling kunne altid 
trække tiden ud, så man ikke i øjeblikket behøvede at vælge imellem 
konge og pave.

Kongens fordel af forslaget er klar. Landet havde ikke på dette 
tidspunkt nogen ret indviet ærkebiskop, som kunne give konfirmats til

[23] Pontoppidan: Annales bd. 2, s. 796-797, dateret 23-10-1526.
[24] Trykt DM 2. rk., bd. 4, s. 99-120 + s. 207-215.
[25] Trykt DM 2. rk., bd. 4, s. 104.



Frederik 1 .s kirke politik 47

de nye bisper, og man havde heller ikke udsigt til at få nogen så 
længe Aage Sparre sad i Lund. Ved at støtte Sparre, som ikke var 
bispeviet, og samtidig forhindre eventuelle nye bisper i at søge deres 
anerkendelse andetsteds, ville det lykkes kongen i tidens løb at blive 
den egentlige leder af den danske kirke. Ærkebispen var direkte af­
hængig af kongens støtte, og de nye bisper ville komme i en lignende 
stilling. Tanken var at indføre en national fyrstekirke.

Vi har ikke spor af, at der er blevet indledt forhandlinger med Rom 
eller af at rigsrådet i 1526 er gået med til at indføre ordningen uden 
forlig med kurien. Men kongen viste sig at være stærk nok til egen­
mægtigt at gennemtvinge den.

Andetsteds i sit oplæg havde kongen klaget over, at man ikke efter­
levede hans breve. Dertil svarede rigsrådet, at det kendte man ikke 
noget til og anmodede om at få forelagt de konkrete tilfælde. Samtidig 
benytter man lejligheden til at besvære sig over værnebrevene og gøre 
opmærksom på, at de strider mod landets lov. En sådan indstilling til 
loven fra kongens side kunne kun fremme foragten for loven hos re­
sten af befolkningen [26]. Dermed er rigsrådets stilling til kongens 
beskyttelse af Tausen, som er det eneste kendte værnebrev for en pro­
testant før herredagen 1526, givet: det er stridende mod landets lov, 
at kongen tager gejstlige direkte under sin beskyttelse og således und- 
drager dem den gejstlige jurisdiktion. Flere gange i rigsrådets svar 
vender man tilbage til påstanden om, at denne tilstand må ændres. 
Efter besvarelsen af kongens oplæg kommer rigsrådet selv med nogle 
anmodninger til kongen [27]. Af vigtighed for kirken er det, at man 
beder kongen opretholde den nuværende kirkeordning: sålænge kri­
stendommen og menige kristne fyrster ikke gøre anden skikkelse over 
kristendommen, altså indtil et eventuelt kirkemøde måtte beslutte en 
generel nyordning. Endvidere skal kongen undlade at udstede flere 
beskærmelsesbreve, idet det tilkommer bispen og ikke ham at afgøre, 
hvem der må prædike i de forskellige stifter; og endelig anmoder man 
om at bisperne må få myndighed til at forestå eventuelle reformer in­
den for klostervæsenet. Rigsrådets kirkepolitik er, at kongen skal hol­
des uden for kirkens interne forhold, bispernes myndighed må ikke 
krænkes, og et direkte brud med Rom skal undgås, selv om man på 
den anden side også gerne vil spare de penge, der betales for konfor- 
mats ved ny besættelser af bispestolene.

[26] Trykt DM 2. rk., bd. 4, s. 108.
[27] Trykt DM 2. rk., bd. 4, s. 113-114.



48 Suno William Scharling

Kongens svar på rådets krav er i det store og hele en afvisning [28]. 
Han håber, han hidtil har skikket sig som en kristen fyrste og ikke 
krænket kirkens privilegier, men skulle der være noget at klage over, 
kan rådet bare rejse sagen. Ligeledes hævdes det, at den kristne skik­
kelse hidtil er blevet opretholdt i riget, så heller ikke her skulle der 
være noget at klage over. Med hensyn til beskærmelsesbrevene er de 
udgivet for at forsvare folk imod uret, som det er enhver konges pligt 
at gøre, og i øvrigt har han kun givet befaling til at prædike Guds ord 
og evangeliet, og kommende breve vil heller ikke indeholde andre 
krav. Altså en tilkendegivelse af, at det ikke er slut med værnebrevene. 
Kun med hensyn til bispernes ret til at reformere klostrene tilkende­
giver kongen, at det vil han ikke blande sig i.

På denne stejle kurs fra kongen svarer rigsrådet med en lignende 
stejl gentagelse af kravene [29]. Man glæder sig over, at kongen vil 
holde kirken ved privilegier og friheder, men hævde, at det ikke er 
sket hidtil, idet sager, som lå under dens jurisdiktion, er blevet den 
frataget ved kongebreve. Ligeledes er det udmærket, at kongen vil 
holde den kristelige skikkelse i riget, men værnebrevene må væk, så 
hver biskop frit kan bestemme, hvem der skal prædike inden for hans 
stift, som det har været under tidligere konger.

Herved bliver sagerne stående, der er ikke mulighed for forlig på 
dette grundlag mellem konge og rigsråd. I stedet forsøger man at 
danne en alliance mellem prælaterne og høj adelen rettet imod den 
fremtrængende reformation. Overenskomsten går ud på, at kirken 
skal lade være med at opkøbe mere af adelens gods mod, at adelen 
til gengæld med al magt bekæmper kætteriet, især lutherdommen [30]. 
Det er bemærkelsesværdigt, at de senere så stærke forkæmpere for 
reformationen Mogens Gøje og Erik Banner nævnes i forbindelse med 
dette forlig i brevets indledning, men derfor er det ikke sikkert, at de 
har beseglet det.

Herredagen 1526 er et vendepunkt i dansk kirkehistorie. Kongen 
viser åbent, at han har til hensigt at etablere en national fyrstekirke, 
som vil tolerere reformatoriske prædikanter inden for sine rammer. 
Rigsrådet viser lige så klart, at det ikke vil medvirke, men tvært imod 
bekæmpe planen efter bedste evne for at opretholde høj gejstlighedens 
magt over de kirkelige sager.

Som en ekstra udfordring til gejstligheden fik Jørgen Jensen Sadolin

[28] Trykt DM 2. rk., bd. 4, s. 115-119.
[29] Trykt DM 2. rk., bd. 4, s. 207-211.
[30] Trykt DM 2. rk, bd. 4, s. 211-214.



Frederik l.s kirke politik 49

et værnebrev udstedt under selve herredagen lydende på, at han måtte 
bo i Viborg og der holde skole og undervise i: hvad som nyttigt kan 
være for unge personer [31]. Dog med den indskrænkning, at han ikke 
måtte drage folk til sig, som havde evner og mulighed for at læse ved 
universitetet. Der kan næppe være tvivl om, at meningen med den nye 
skole, udover at bibringe almindelig kundskabsmeddelelse, var at 
virke for de reformatoriske tankers udbredelse. Med Sadolins og Tau- 
sens tilstedeværelse var Viborg blevet det åndelige centrum for refor­
mationen i det østlige Danmark, og kongen havde personlig tilsagt 
dem sin beskyttelse.

I løbet af foråret bredte de nye tanker sig yderligere i landet. Vi kan 
ikke nøjagtigt følge udviklingen, men det er i 1527, at bevægelsen får 
fat på Fyen. Den udgår fra Assens, hvor den senere så kendte refor­
mator Peder Laurentsen virkede fra karmeliterklostret og Chr. Skrok 
som præst ved sognekirken [32]. Inden årets udgang følte biskop Jens 
Andersen, at situationen var blevet så betænkelig, at han måtte gribe 
ind. Det skete med et sendebrev til borgmester og råd i Assens, som 
advares mod lutheranerne og samtidig opfordres til at bevise den 
lutherske tro udfra biblen. Bispen vil så enten gendrive eller antage 
det [33].

Med direkte årsag i uroen indkaldte man til herredag i Odense i 
august 1527 for at forsøge at løse de kirkelige problemer, som man jo 
havde ladet ligge året før. Rigsrådet og prælaterne havde denne gang 
skiftet taktik. Sidste herredag havde lært dem, at det ikke hjalp at 
henvise til kongens forpligtelser ifølge håndfæstning til at bekæmpe 
reformationen og støtte den etablerede kirke. Derfor henviser man til, 
at bønderne i Jylland og andetsteds er begyndt at slutte sig sammen 
imod kirken og prælaterne, og man kan frygte, at det er Chr. 2.s råd­
givere som står bag urolighederne. Hvis det får lov til at fortsætte, kan 
man formode, at angrebene rettes mod kongen og adelen umiddelbart 
efter kirken, lige som det var sket under et bondeoprør i kong Chri­
stoffers dage [34]. Med denne nye begrundelse kommer de gamle

[31] Fr. l.s reg., s. 124, dateret 1-12-1526.
[32] Om Skrok se H. F. Rørdams artikel KS 5. rk., bd. 5, s. 644 ff. Om reforma­

tionen i Assens se H. F. Rørdams afhandling i Saml. t. Fyens Top. Hist., bd. 1.
[33] Trykt i Saml, til Fyens Top. Hist., bd. 1, s. 228—229.
[34] Rigsrådets oplæg trykt DM 2. rk., bd. 5, s. 215-220. En kortere redaktion 

er optrykt i Paludan Müller: Herredagene i Odense 1526-27, s. 85-86, og har 
antagelig været den kongen har udarbejdet sin besvarelse efter da den til forskel 
fra den lange indeholder kravet om at de forløbne munke skal i kloster eller lands­
forvises, et krav kongen jo svarer på, noget allerede P. M. var opmærksom på.

4. Kirkehistoriske samlinger



50 Suno William Scharling

kendte anmodninger til kongen, nemlig at han skal holde kirke, adel 
og andre indbyggere ved deres privilegier og tilbagekalde værnebreve 
til forløbne munke. Endvidere klages der over, at tiggermunkene ikke 
længere får tilstrækkelig med almisser og udsættes for vold. Der næv­
nes en konkret sag, hvor to ridende hofmænd har overfaldet nogle 
munke fra sortebrødreklostret i Vejle, da de var på vej til Viborg.

Kongens svar er som på sidste herredag totalt afvisende [35]. Han 
nægter at have givet anledning til oprør og sammensværgelser, da han 
altid har overholdt privilegierne og agter at blive ved med det. Der­
imod er der blevet klaget fra bønder og borgere over, at præster og 
prælater opkræver for store afgifter. Da der klages fra begge sider 
anbefaler kongen, at sagen bliver ordentlig undersøgt på et nyt møde.

Med hensyn til Chr. 2.s påståede intervention i danske forhold har 
kongen bemærket, at Hans Mikkelsen og andre sender bibler ind i 
landet forsynet med propagandabilleder for den afsatte konge. Det 
skal ikke længere tilstedes.

Kongen kan ikke tvinge befolkningen til at give munkene almisser, 
da det er en frivillig sag, men sker der dem overlast, vil de skyldige 
blive straffet. Den gamle sag om værnebrevene behandles på en ny 
måde. Kongen hævder, at den kristne tro er fri, og at han ikke vil 
tvinge nogen til en bestemt tro, enhver må forholde sig i den sag, som 
han vil forsvare over for Gud på dommedag. For at man ikke skal 
sige, at kongen gennem sine værnebreve vil gennemtvinge en bestemt 
tro, vil han fra denne dag ikke udstede flere. Men hvis der er nogen, 
der prædiker det, som er gudeligt og kristeligt og ikke til oprør, da vil 
kongen tilstede det og ikke tolerere, at de overfaldes.

Det må her bemærkes, at der ikke siges noget om, at prædikanter 
skal have biskoppens tilladelse til at prædike, som prælaternes krav 
lyder. Det er blandt andet det, der ligger i deres ønske om, at privile­
gierne skal overholdes. Kongens holdning var altså stadig den samme, 
at bispernes monopol på at beskikke prædikanter skulle brydes. I øvrigt 
overholdt han ikke løftet om at undlade udstedelse af flere værnebreve. 
F. eks. fik malmøreformatoren Claus Mortensen så sent som 1532 et 
protectorium [36].

Sideløbende med debatten mellem konge og rigsråd er der brydnin­
ger mellem på den ene side prælaterne og på den anden side adelen 
i forening med kongen. Vi har bevaret et svar fra prælaterne på et

[35] Kongens svar DM 2. rk., bd. 5, s. 288-293.
[36] Fr. l.s reg., s. 390.



Frederik 1 .s kirke politik 51

krav om, at kronens og adelens tjenere (herunder bønder) skulle fri­
tages for alle afgifter til biskopperne samt sagefald. Man bemærker, at 
kongen er ved at drage adelen over på sin side i modsætning til sidste 
herredag, hvor det var prælaterne, adelen allierede sig med. Lokke­
maden er den store økonomikse fordel adelen kan få, hvis bispetienden 
bortfalder inden for dens besiddelser [37], Prælaterne prøver at for­
svare sig med at hævde, at det ikke alene er dem der angribes med 
forslaget, men hele den kristne kirke, og at de er forpligtet på at for­
svare kirkens besiddelser, ligeså vel som kongen skal forsvare rigets. 
Endvidere henvises til den store hjælp og støtte prælaterne allerede 
har ydet til riget gennem ekstraordinære skatter, ja, så stor har hjæl­
pen været, at uden den havde adelen slet ikke kunnet klare sig. Der­
for kan prælaterne ikke antage forslaget, men anmoder i stedet kongen 
om at forsvare kirkens privilegier og friheder, som han selv har svoret 
på sin kroningsdag. Til adelen henstilles det at betænke, at prælaterne 
er af samme stand og slægt som de samt at tage hensyn til kirkens ret 
og den store hjælp, man allerede havde ydet. Prælaternes svar på kon­
gens forsøg på at drage den verdslige adel over på sin side var at 
understrege blodets bånd. Fremtiden skulle vise at økonomisk vinding 
ofte var en stærkere faktor end stands- og slægtssammenhold.

Prælaterne kom med endnu et indlæg i samme sag, hvor de skar­
pere formulerede kravene til konge og adel [38]. Det krævedes at 
biskopper og prælater skulle beholde jurisdiktionen. Den fulde bispe- 
tiende skulle gennemføres. Præster og munke skulle pådømmes af 
deres gejstlige foresatte undtagen i sager vedrørende jordbesiddelser. 
Forløbne munke og lutherske præster skulle enten tilbage i deres klo­
stre eller forlade landet. Dette skulle være gældende indtil et alminde­
ligt koncilium blev holdt. Til sidst meddeles, at nogle adelsmænd har 
indgået et forbund imod kirken og gejstligheden, hvilket ikke før var 
set. Man beder kongen være opmærksom på sagen, da en sådan sam­
mensværgelse er den sikreste vej til at få Chr. 2. tilbage.

I debatten mellem kongen og det samlede rigsråd kommer rådet 
med et gensvar på kongens indlæg [39]. Tilsyneladende har rådet op­
givet at få gennemført afgiftsfrihed for adelsjorden. Man forlanger, 
at den fulde tiende, altså også bispetiende, skal gennemtvinges, men til 
gengæld skal alle andre afgifter til bisperne bortfalde. Kravet om til-

[37] Prælaternes svar DM 2. rk., bd. 5, s. 293-299.
[38] Trykt DM 2. rk., bd. 5, s. 303-306.
[39] Trykt DM 2. rk., bd. 5, s. 299-303.

4*



52 Suno William Scharling

bagekaldelse af beskærmelsesbrevene opretholdes sammen med kravet 
om, at forløbne munke skal tilbage i klostrene eller landsforvises. Bis­
perne skal efter en fastsat frist selv dømme i sager om protestantisk 
prædiken inden for deres stift, ligesom det skal være dem, der be­
stemmer hvem der skal prædike.

Kongens sidste svar på rigsrådets krav åbner ingen mulighed for 
forlig om de centrale problemer [40]. Han anbefaler, at man skal for­
søge at finde frem til et forlig i uenigheden mellem gejstlige og verds­
lige om adelens tjeneres fritagelse for afgifter til bisperne. Beskærmel­
sesbrevene kan derimod ikke tilbagekaldes medmindre indehaverne 
forbryder dem gennem deres optræden eller prædiken. Hvis rigsrådet 
har noget at sige nogen bestemt præst på, så kan det nævne ham ved 
navn, og hvilke anklager man har imod ham. Kongen vil da tage 
sagen op. Det er en udfordring til bisperne, som jo netop hævder, at 
slige sager hører ind under deres jurisdiktion.

Munkene kan kongen ikke tvinge tilbage i klostrene, deri må en­
hver handle, som han kan forsvare det over for Gud, især når det er 
muligt, at mange munke forlader klostrene på grund af disses ringe 
økonomiske forhold.

Hermed slutter vore efterretninger om forhandlingerne. Klimaet 
var ikke gunstigt for et forlig, men i modsætning til 1526 fik man 
sammenstillet en recess, der forsøger at fastslå noget af det, som man 
var nået til relativ enighed om [41]. Bisperne får lov til at beholde 
deres jurisdiktion, men en del af de bøder som før tilfaldt kirken skal 
nu gå til kronen og adelen, når det drejer sig om deres tjenere. Af 
Helgesens skarpe vurdering af dette angreb på kirkens rettigheder [42] 
kan man se, at det var lykkedes kongen at beskadige det gode for­
hold mellem adel og kirke. At kirken beholdt sin jurisdiktion havde i 
øvrigt ikke den store værdi, når kongen samtidig fastholdt udstedte 
værnebreve og krævede, at der skulle være trosfrihed i landet. Kirkens 
gevinst lå på et andet felt, nemlig i bestemmelserne om, at den fulde 
bispetiende skulle gennemtvinges, noget der hidtil ikke var lykkedes. 
Der var dog åbnet mulighed for, at et sogn kunne vælge at betale 
alle de gamle biskopsafgifter i stedet [43]. I almindelighed lover kon­
gen i forening med adelen at beskytte og forsvare kirken. Gejstligheden

[40] Trykt Paludan Müller: Herredagene i Odense 1526-27, s. 87-90.
[41] Trykt Paludan Müller: Herredagene i Odense 1526-27, s. 73-76, dateret 

20-8-1527.
[42] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 111.
[43] At denne ret er blevet benyttet viser Fr. l.s reg., s. 216-217.



Frederik 1 .s kirke politik 53

skulle beholde sit gods og ikke stævnes for verdslige domstole undtagen 
i sager, der angår jordbesiddelser.

Gejstligheden slipper for den store økonomiske katastrofe i 1527, 
men må til gengæld opgive at tvinge konge og rigsråd til en skarp 
kurs over for protestanterne. Efter recessen stod de helt afgørende 
kirkelige spørgsmål tilbage om munkenes ret til at forlade klostrene 
og bispernes ret til at forbyde reformatorisk prædiken inden for deres 
område. Herredagen havde vist, at disse modsætninger ikke kunne 
løses ved forhandlinger, der måtte en styrkeprøve til. Kongen havde 
tilkendegivet, at han ønskede, at begge krisetndomsformer skulle have 
lov til at blive forkyndt, og ingen skulle tvinges til at antage en tro 
imod sin overbevisning. Senere skulle han opgive denne tolerante 
holdning.

Foruden recessen har vi underretning om et par andre breve om 
kirkelige anliggender man lod udsende. Det drejer sig om et brev 
som forbyder overfald på tiggermunke, men samtidig indskærper fri­
villigheden af at yde almisser. Endvidere forbydes de før omtalte pro­
pagandaskrifter for Christian 2., selv om de er kombineret med 
biblen [44].

Var dette virkelig hele resultatet af herredagen? Herom har kirke- 
historikerne været uenige, idet det er blevet hævdet, at der også blev 
udsendt et toleranceedikt, som lovfæstede trosfriheden [45]. En senere 
modifikation taler om et generelt værnebrev egenmægtigt udstedt af 
kongen, men med lignende indhold som det påståede tolerance­
edikt [46]. Tanken kan føres helt tilbage til Arild Hvitfelds danmarks­
krønike ,hvor det fortælles, at kongen gav begge religioner lov til at 
eksistere side om side og det: »bleff constituerit/at hver maatte leffve 
frij wrandsagit i deris Conscientz« [47]. Vi genfinder påstanden i Pon­
toppidans Anneles Ecclesiae, antagelig med Hvitfeld som kilde [48]. 
Den går så igen i de historiske fremstillinger indtil Casper Paludan 
Müller i 1857 analyserer baggrunden for teorien og når frem til, at 
der ikke har været noget toleranceedikt [49]. 1927 fandt J. O. Ander-

[44] Udkast fra geheimearkivet trykt Paludan Miiller: Herredagene i Odense 
1526-27, s. 90-91.

[45] Stærkest er tesen fremsat af J. O. Andersen i: Festskrift til Erslev. Kbh. 
1927, s. 227-270, under titlen: Er 1527 i retslig Henseende Epokeaaret i dansk 
Reformationshistorie ?

[46] Erik Sjøberg: Odenseprivilegiet af 1527. HT 12. rk., bd. 2, s. 337-362.
[47] Hvitfeld: Danmarckis Rigis Krønicke, bd. 2, 2. udg. Kbh. 1652, s. 1301.
[48] Pontoppidan: Annales, bd. 2, s. 806.
[49] Paludan Müller: Herredagen 1526-27.



54 Suno William Scharling

sen nye kilder, som syntes at bekræfte, at der alligevel havde været et 
toleranceedikt omend af et lidt andet indhold end det Hvitfeld næv­
ner [50]. Denne teori er i de seneste år blevet modificeret af Erik Sjø- 
berg til at dreje sig om et kongeligt værne- og privilegiebrev til luthera­
nerne [51].

Da vi ikke har selve ediktet, eller afskrifter af det, bevaret, må det 
bero på en vurdering af, hvilket vidnesbyrd, de kilder der omtaler det, 
bringer og dettes troværdighed, om vi vælger at antage teorien om, at 
der har været en eller anden nu tabt bestemmelse fra herredagen i 
1527. Derfor er det nødvendigt endnu engang at se på de overleverede 
vidnesbyrd.

Det vægtigste argument findes i Poul Helgesens Skibbykrønike, hvor 
han i sin skildring af herredagen omtaler, at der, foruden den af os 
kendte reces, blev udstedt nogle breve (eventuelt »et brev«: »littere 
decretales«), som gav kongens beskærmelse til de munke og præster, 
som ville gifte sig eller forlade den gejstlige stand under påberåbelse 
af den evangeliske lære [52]. Dette skete endda uden, at bisperne 
vidste noget om det eller var blevet spurgt. Da Helgesen var vel infor­
meret om hvad der foregik på herredagen, må der tillægges hans vid­
nesbyrd stor vægt. Dog afsvækkes det noget af hans stærkt polemiske 
holdning i sit skrift og dettes karakter af at være et led i tidens løbende 
debat. På den anden side skriver han for sin samtid, der udmærket 
kendte et sådant brev, dersom det havde eksisteret, så han kunne ikke 
tillade sig at forvanske kendsgerningerne alt for meget uden at forfejle 
sit politiske mål med skriftet. Endelig må det bemærkes at denne del 
af Skibbykrøniken antagelig ikke er nedskrevet før ca. 1530-31, så en 
mulig erindringsforskydelse kan ikke udelukkes. Den kan dog næppe 
være så stor at den får Helgesen til at forveksle herredagen i 1527 
med den i 1526, og det ville i øvrigt blot være at flytte vores problem 
et år. Da det er helt usandsynligt, at han ikke har haft kendskab til et 
brev af det nævnte indhold udstedt på et eller andet tidspunkt, er det 
mest rimeligt at følge hans datering, da intet taler imod den udover, 
at brevet ikke er overleveret, og den vanskelighed møder vi lige meget, 
hvornår vi henlægger begivenheden til. Altså må vi på Helgesens auto­
ritet fastslå, at kongen i løbet af herredagen i 1527 udsteder et eller 
flere breve, der giver munkene ret til frit at forlade klostrene og gifte 
sig under henvisning til den protestantiske lære.

[50] J. O. Andersen: »Er 1527 i retslig Henseende------ ?«
[51] E. Sjøberg: HT 12. rk., bd. 2, s. 337-362.
[52] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 112.



Frederik 1 .s kirke politik 55

I 1533 udgiver malmøreformatoren Peder Laurentsen stridsskriftet 
»En stakket undervisning«, hvor han går i rette med nogle af bisper­
nes nye besetmmelser [53]. Heri skriver han blandt andet imod den 
nye bestemmelse om, at prædikanterne skal søge bispens tilladelse til 
at prædike inden for stiftet. Det er ikke alene imod kirkeloven og 
biblen men: »Det er oc emod kongelige maiestatis recess oc priuile- 
gium, som han haffuer giord oc giffuet i Othensse herredag, alle som 
kan oc ville rettelige oc renlige effter den hellige scrift predicke oc 
lære, at de maa det gøre frilige alle wegne i alle hans naadis land, 
huort de bliffue kallede, Eller huor de see at behoff gøris« [54].

Her er ikke længere tale om et kongeligt værnebrev, men om en 
recess, altså en lovgivning som også ville kræve rigsrådets tilslutning. 
Alene dette vækker mistro, idet det er overordentligt usandsynligt, at 
rigsrådet i 1527 ville være gået med til at give en sådan bestemmelse 
lovkraft. Laurentsen er heller ikke så pålidelig en kilde som Helgesen. 
På dette tidspunkt har hans kontakter med dem, der deltog i herre­
dagen været langt ringere end Helgesens. En anden ting, der afsvæk­
ker Laurentsens vidnesbyrd er at kongen i 1530 i sin såkaldte køb- 
stadsordinans medtog en bestemmelse om, at de der har nåden frit må 
prædike i kongens købstæder og andetsteds, sålænge de holder sig til 
skriften [55]. Denne bestemmelse minder meget om den af Laurentsen 
citerede. Hvis Laurentsens reces havde eksisteret fra 1527, ville denne 
del af købstadsordinansen have været overflødig. Som vi senere skal se 
er købstadsordinansen blevet anvendt, så den har altså fået lovkraft. 
Spørgsmålet er nu om Laurentsen tager fejl af Odense herredag og 
Københavns herredag 1530. Det kan ikke med sikkerhed afgøres, men 
det ville unægtelig i 1533 være mere naturligt at henvise til en be­
stemmelse fra 1530 end til en lignende fra 1527. Endvidere har der 
antagelig eksisteret en afskrift af købstadsordinansen i Malmø byes 
arkiv, som Laurentsen har haft rig lejlighed til at læse.

Af disse grunde må jeg forkaste Laurentsens oplysning for 1527. Vil 
man vælge at stole på ham, må man være klar over, at det i hvert 
tilfælde ikke kan være tale om det samme aktstykke, som Helgesen 
nævner. Denne taler om et kongeligt værnebrev, hvorimod Laurentsen 
nævner en reces af et helt andet indhold. Derfor må man i så fald 
arbejde med to nu tabte aktstykker fra herredagen i 1527.

[53] Trykt i H. F. Rørdam: »Skrifter fra Reformat ions tiden«, 1-5, 1885-90, 
som nr. 5.

[54] »En stakket Undervisning«, s. 38.
[55] Trykt DM 4. rk., bd. 6, s. 36^41.



56 Suno William Scharling

J. O. Andersen hævder i sin afhandling, at herredagen i 1530 synes 
at forudsætte et toleranceedikt, som fastsætter skriften som norm for 
prædiken [56], Det er svært at se logikken i dette. Da det er kongen 
som indkalder herredagen, kan han vel også frit bestemme, at der 
skal debatteres med skriften og kun skriften som norm. Heller ikke 
prædikanternes 12 klagemål over bisperne forudsætter noget tole­
ranceedikt eller almindelig prædikefrihed med skriften som norm, 
snarere tværtimod [57]. I artikel 11 klages der over, at almuen ikke 
selv må tilkalde sig evangeliske tjenere (prædikanter). Dette ville have 
været en oplagt lovkrænkelse, dersom man havde haft prædikefrihed 
i landet, og hvad ville have været mere naturligt end at henvise til den 
lov som gav friheden. Men i begrundelsen for rimeligheden af den 
manglende frihed til at kalde evangeliske prædikanter henvises der 
kun til biblen, kirkeloven og »redeligt skeil«. Nogen stærkere sandsyn­
liggørelse af, at prædikefriheden i 1530 ikke har været lovfæstet i 
Danmark, kan man næppe tænke sig.

Kun et eneste sted i klagerne nævnes en reces. Det er i klage nr. 2, 
hvor bisperne beskyldes for, at de imod deres forpligtelse og reces til 
kongen ikke prædiker eller skikker lærde sognepræster og prædikanter 
til sognene. Dette er ikke nogen speciel protestantisk klage. Det var 
almindeligt ud over landet, at embederne passedes dårligt, og præster­
ne var ulærde. Den klage kunne lige så godt være fremkommet fra 
reformkatolsk side. Og selvfølgelig ville ingen nægte, at det hørte med 
til en biskops forpligtelser at forkynde evangeliet og sørge for duelige 
præster. Der er derfor ingen grund til at tro, at en reces, som inde­
holdt en sådan bestemmelse, samtidig skulle tale i evangelisk ånd.

Vi mangler nu kun at tage stilling til Hvitfelds beretning. Der er 
ikke noget i den, som tyder på, at han selv har set toleranceediktet. 
Derimod kan forestillingen om det meget vel være opstået ved at tage 
de forskellige udtalelser fra kongen under herredagen og kombinere 
dem med Helgesens og Laurentsens oplysninger for ad denne vej at 
konstruere et edikt [58]. Derfor kan man ikke fæste lid til Hvitfelds 
påstand om en tolerancelovgivning. Den kan meget vel være konstrue­
ret ud fra de forhandlingsindlæg og andre kilder, vi også kender.

Oskar Andersen konstruerer på basis af de forskellige kilder ind-

[56] J. O. Andersen: »Er 1527 i retslig Henseende------ ?«, s. 246 ff.
[57] De tolv klagepunkter trykt i Rørdams »Skrifter fra Reformationstiden«, 

4, s. 55-59.
[58] Hvitfeld, s. 1301.



Frederik l.s kirkepolitik 57

holdet af ediktet, som han gengiver i tre hovedpunkter [59]. Først 
skulle bisperne overalt, hvor det tiltrængtes, beskikke præster, som 
kunne prædike det hellige evangelium. Denne bestemmelse kan man 
slutte sig til fra rigsrådets svar til kongen, hvor man i forbindelse med 
angrebene på væmebrevene understreger bispernes forpligtelse til at 
beskikke præster, som kan lære det hellige evangelium og kristi 
ord [60]. Dette kombineres med prædikanternes henvisning i de tolv 
klager til den samme forpligtelse. Hertil er at sige for det første, at 
man ikke fra en bemærkning i et forhandlingsforløb kan slutte til at 
den er blevet til lov. Dernæst at forpligtelsen til at skikke duelige 
præster, hvilket er det sætningen betyder, selvfølgelig påhviler enhver 
biskop, og den omtalte reces behøver ikke at hidhøre fra 1527. Kon­
klusionen bliver, at den første bestemmelse ikke har baggrund i kil­
derne.

Anden paragraf er hentet fra Laurentsens anførte oplysning, og må 
derfor afvises af de allerede nævnte grunde.

Tredie bestemmelse skulle handle om udtrædelse af klostrene og 
munkes ret til at gifte sig. Her henvises atter til kongens udtalelser på 
herredagen og Skibbykrønikens vidnesbyrd. Vi kan heller ikke her 
slutte fra forhandlingsindlæg til lovgivning, men denne gang kan vi 
kombinere med Helgesens oplysninger. De er, som ovenfor anført, af 
en sådan karakter, at de vanskeligt kan afvises, især når det af Helge- 
sen nævnte indhold af bestemmelsen nøje svarer til kongens indstilling 
til sagen.

Vi må derfor antage at den tredie af Oskar Andersens bestemmelser 
virkelig har eksisteret. Men det må på det kraftigste understreges, at 
da vi bygger på Helgesen, er det også nødvendigt at godtage hans op­
lysning om, at der er tale om et kongeligt beskærmelsesbrev og ikke 
nogen egentlig lovgivning. Endvidere kan man ikke finde holdepunkt 
for, at brevet har indeholdt andet og mere end det, der er nævnt i 
Skibbykrøniken.

Erik Sjøberg forsøger også at rekonstruere det privilegie- og værne­
brev, han mener er blevet udstedt. Han får det til fire punkter [61]. 
Det første er identisk med Oskar Andersens første punkt og baseret på 
det samme kildemateriale, så det må afvises med de samme argumen­
ter. Andet punkt er også identisk med Andersens punkt to, så heller 
ikke det behøver yderligere gendrivelse. Ligeledes svarer tredie be-

[59] J. O. Andersen: »Er 1527 i retslig Henseende------ ?«, s. 258 ff.
[60] Trykt DM 2. rk., bd. 5, s. 302-303.
[61] HT 12. rk., bd. 2, s. 358-359.



58 Suno William Scharling

stemmelse til Andersens nr. 3, men da det her betegnes som et privi- 
legie- og værnebrev, som forfatteren udtrykkelig anfører kun har kon­
gen som sin ophavsmand, kan jeg tilslutte mig, at et brev med det 
indhold har eksisteret.

Sjøberg tilføjer et fjerde punkt, at kongen ikke vil tillade overfald 
på dem som prædiker gudeligt og kristeligt. Kilden er her kongens 
udtalelse under forhandlingerne [62] og intet andet. Som i tidligere 
tilfælde mener jeg ikke man kan slutte fra en udtalelse under et for­
handlingsforløb til, at den er blevet gjort til lov.

Tilbage af toleranceediktet bliver kun det værnebrev Helgesen om­
taler, og som har givet munkene tilladelse til at forlade klostrene og 
gifte sig.

Men udover dette værnebrev har der eksisteret endnu en lovgivning 
fra 1527 om de kirkelige forhold. Da Joakim Rønnow i 1529 overtog 
Roskilde stift måtte han love at betale den sum penge til kongen som 
normalt betaltes til Rom og samtidig forpligte sig til ikke at sende 
penge til kurien. I hans endelige forpligtelse fra 24-6-1529 angives 
det, at denne ordning er truffet af kongen og rigsrådet sammen på 
sidste herredag i Odense [63]. Set fra 1529 var den nærmest fore­
gående herredag i Odense i 1527. Brevet er beseglet af en del rigs­
råder, blandt andet Stygge Krumpen, så rigsrådet kan ikke have 
været uvidende om påstanden om dets medvirken ved standsningen 
af betalingerne til Rom. Var den urigtig, ville det have protesteret 
eller nægtet at besegle dokumentet. Kongens påstand må derfor god­
tages. Tidsangivelsen kan næppe heller anfægtes, kun to år efter begi­
venheden må rigsrådet have vidst hvad det har indvilliget i og hvor­
når. Vi må derfor regne med, at der på herredagen 1527 er truffet 
endelig beslutning om at forbyde prælaternes betalinger til Rom for 
anerkendelse.

At det skete i 1527 og ikke på herredagen i 1526 støttes af ordval­
get i det forpligtelsesbrev Knud Gyldenstjerne måtte udstede til kon- 
gen[64] i januar måned 1527, altså i perioden mellem herredagen 
1526 og 1527. Her får Gyldenstjeme forbud mod at sende penge til 
Rom, og som i Rønnows forpligtelse nævnes det, at rigsrådet har 
fundet det uheldigt med de mange penge som sendes ud af landet,

[62] Trykt DM 2. rk., bd. 5, s. 293.
[63] H. Knudsen: Joakim Rønnov - udvalgt Biskop i Roskilde. Kbh. 1840, s. 

32-35.
[64] Trykt i Fr. Munter: Den danske Reformationshistorie, bd. 1, Kbh. 1802, 

s. 541-543.



Frederik 1 ,s kirke politik 59

men derefter angives det, at det er kongen der har bestemt, at det 
skal ophøre. Rigsrådets samtykke nævnes ikke. På baggrund af date­
ringen og teksten i brevet til Gyldenstjeme kan man slutte at det 
endnu ikke har foreligget og, at kongen i første omgang har gennem­
tvunget bruddet med Rom på egen hånd. Nationalkirkens indførelse 
i retsgyldig forstand må sættes til 1527 og ikke 1526, hvad Hvitfeld 
i øvrigt også anfører[65J.

Men hvorfor gik rigsrådet med til at standse betalingerne til Rom 
i 1527, når det i 1526 søgte at undgå en afgørelse? Det er ikke usand­
synligt, at det hænger sammen med, at pavens magt netop i sommer­
månederne 1527 var stærkt svækket efter Karl 5. i maj havde plyndret 
Rom og fordrevet paven til Engelsborg. Under sådanne forhold var 
det ikke så farligt at bryde med Rom, måske endda det politisk kloge­
ste, hvis der ikke kom en ordning i stand mellem kejseren og paven. 
Karl 5. besad trods alt magten til at sætte Chr. 2. i stand til at gen­
erobre sine tabte riger.

Resultatet af analysen af herredagen i 1527 bliver da, at vi må 
regne med, at der er udstedt i hvert tilfælde fem aktstykker vedrørende 
de kirkelige sager. Først recessen af 20-8, som vi kender. Dernæst de 
to breve angående forbuddet mod indførelse af Chr. 2.s propagandi­
stiske skrifter og om frivilligheden til at give munkene almisse. End­
videre de kongelige værnebreve som giver munkene ret til at forlade 
klostrene og gifte sig, og endelig en rigsrådsbeslutning om, at der ikke 
længere skulle sendes penge til Rom som betaling for konformation på 
bispedømmer.

Det skulle nu vare tre år før de kirkelige spørgsmål atter kom i søge­
lyset på en herredag. Indtil da var de meget ufuldstændige ordninger

[65] Hvitfeld, s. 1302. I forbindelse med bestemmelsen af tidspunktet for af­
brydelsen af forbindelsen med Rom, må der også tages stilling til Anders Gylden- 
stjerne-sagen. Gyldenstjerne var blevet dekan i Roskilde, men kapitlet nægter at 
udbetale ham hans løn, da han endnu ikke er pavelig anerkendt. Da Gyldenstjerne 
klager til kongen sender denne et brev til kapitlet, hvori han fortæller kapitlet at 
han og rigsrådet har lavet den ordning at der ikke længere skal søges konfirmation 
i Rom. Brevet er optrykt i Pont. Ann., bd. 2, s. 817-818, men desværre i en tysk 
oversættelse, så vi ikke længere kender originalteksten. Udstedelsesdatoen er 10-8- 
1527 og stedet »Rudgaard«, antagelig identisk med »Rugaard« i nærheden af 
Odense. Hele tonen i brevet viser at der er tale om en nyhed som kongen beretter, 
så nyordningen må være kommet i stand kort forinden, måske samme dag. Rugaard 
var på dette tidspunkt bortforpagtet til Jørgen Quitzow, Fyns landsdommer. For­
modentlig er rigsrådet samledes med kongen derude straks efter dennes ankomst 
fra Jylland, og ved den lejlighed er man enedes om at ophæve forbindelsen med 
Rom.



60 Suno William Scharling

fra 1526-27 samt kongens håndfæstning det eneste retsgyldige, man 
havde at gå efter. Håndfæstningen var allerede krænket så mange 
gange, at de kirkelige bestemmelser heri nærmest må betegnes som 
døde og magtesløse bogstaver. Tilbage bliver så ordningerne fra 1526/ 
27, hvor gejstligheden nærmest havde beskæftiget sig med at undgå 
for store økonomiske tab og ikke havde mægtet at gøre noget virkeligt 
for at bremse den fremstormende reformiver. Disse svævende juridiske 
forhold gav kongen en høj grad af handlefrihed, som gjorde, at han i 
vid udstrækning kunne sætte sin vilje igennem på det kirkepolitiske 
område.

Efter 1527 begyndte reformationskampen for alvor i Danmark. 
Protestanternes større frimodighed var vel ikke uden sammenhæng 
med, at kongen nu så klart havde tilkendegivet, at han ville tolerere 
deres angreb på katolikkerne. Hans Tausen og Sadolin fortsætter ar­
bejdet i Viborg, og et nyt brændpunkt opstår da Claus Mortensen i 
1527 tager fra København til Malmø og der grundlægger en prote­
stantisk menighed. Snart får han Hans Spandemager til hjælp. På et 
tidspunkt må de drage i eksil til Haderslev, hvor de antagelig har fået 
undervisning på den danske præsteskole, men får atter lov til at vende 
tilbage til Malmø.

Ærkebispen kunne ikke stiltiende se på, at der prædikedes prote­
stantisk inden for hans stift, så han tog sidst i 1528 ned til Malmø for 
at forelægge prædikanterne et klageskrift med krav om gendrivel­
se [66]. Sagt med andre ord ærkebispen tilbød at tage en disputats 
med den nye retnings repræsentanter. Selv om det er tvivlsomt, hvor­
vidt det kunne have ført til nogen større forståelse, så var det dog et 
forsøg på at undgå, at modsætningerne blev så skarpe, at prædikan­
terne skulle nægte at anerkende bispen som deres overordnede. Præ­
dikanterne reagerede ved at undlade at besvare klagerne. Da det 
næppe har været manglende teologisk formåen, der var skyld i denne 
tilbageholdenhed, som Helgesen antyder [67], må det forstås som en 
tilkendegivelse af, at man ikke ønskede nogen som helst forbindelse 
med ærkesædet. Denne holdning var meget forskellig fra f. eks. Tau­
sen, der hele tiden søger at undgå et for skarpt brud. I 1528 besvarer 
han et sendebrev fra biskop Jens Andersen i Odense hvori bispen ad­
varer Viborg borgere imod protestanterne. I sit svar taler Tausen om 
religiøs tolerance og tilbyder at tage ned til Odense for at tale med

[66] Brevet hvori sagen gengives trykt DM 1. rk., bd. 3, s. 236 ff.
[67] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 115.



Frederik 1 .s kirke politik 61

bispen, lige som han udtrykkelig anfører, at det ikke er bispernes store 
rigdomme man er ude efter [68]. I det hele taget har man ikke i Vi­
borg den sociale undertone i reformbestræbelserne, som findes i 
Malmø.

Denne malmøprædikanternes skarpe holdning over for både den 
etablerede kirkes teologi og hieraki kunne let skabe uroligheder i lan­
det. De tyske bondeoprør var i frisk erindring, og en nedbrydning af 
hierakiet ville berøve adelen de rige indtægter fra kirkegodset. Tog 
reformationen den retning, kunne man ikke påregne adelig støtte til 
protestanterne, tvært imod ville den blive drevet i armene på højgejst­
ligheden, hvilket netop var det kongen ville undgå. En alliance mellem 
adel og kirke ville give reformationen vanskelige kår i Danmark.

Derfor måtte kongen undgå den skarpe konfrontation mellem pro­
testantismen og det kirkelige system. Debatten måtte koncentreres om 
teologien og ikke sætte spørgsmålstegn ved kirkens store rigdomme og 
adelens ret til at besidde de høje embeder.

I den forbindelse var mænd som Tøndebinder og Spandemager far­
lige. Fik deres retning fremgang, ville reformationen stå i fare for at 
blive kædet sammen med en revolution og oprør imod adelsvældet. 
Grevens Fejde kan til dels forklares som et udslag af, at reformationen 
blev forbundet med et sådant oprør, hvorefter hele den danske adel 
fandt sammen i modstand, også de der før havde støttet den prote­
stantiske sag.

Kongens problem var at holde protestanternes angreb så fjernt som 
muligt fra den økonomiske og sociale struktur i landet. Skulle man 
endelig ind på det, skulle det være på punkter, hvor adelen og høj- 
gejstligheden ikke led tab. Hertil var tiggerklostrene særdeles egnede, 
idet man også fra katolsk side så skævt til disse ofte lidet fornemme 
munke.

Det kom ikke til den truende konfrontation i Malmø, thi i løbet af 
1529 kom der nye folk til at lede den protestantiske bevægelse. Først 
Peder Laurentsen fra Assens, en forhenværende karmelitermunk og 
elev af Poul Helgesen. Han bliver leder af en protestantisk skole og 
viser sig straks mere forhandlingsvenlig over for ærkebispen, idet han 
samme år udgiver det fordrede svar på bispens klagepunkter [69].

[68] Trykt i H. F. Rørdam: Smaaskrifter af Hans Tausen 1870, »Edt kort 
antswor til bispenss sendebreff aff Othensee«.

[69] Skriftet er ikke bevaret men kendes fra en registrant over Resens bibliotek. 
Trykt august 1529, se Lauritz Nielsen: Dansk Bibliografi 1482—1550. Kbh. 1919, 
s. 60.



62 Suno William Scharling

I sine skrifter viser han et ønske om ikke at skabe mere strid end nød­
vendigt med de kirkelige myndigheder og søger i det hele at komme 
til en forståelse med bisperne, hvor det er muligt. Kun i lærespørgsmå­
let står han fast [70]. Menigheden og præsterne beordres til at lyde 
biskoppen i alle sager, der ikke direkte strider imod biblens ord [71], 
så Laurentsen anerkender altså i princippet eksistensen af en vis biskop­
pelig myndighed. Dog gælder det Laurentsen som de andre malmø- 
reformatorer, at det sociale element er langt mere fremtrædende end 
i Viborg, men selv her er kravene præget af moderation. Klostrene og 
domkirkerne må gerne beholde deres store indkomster, men de skal 
bruges mere til gavn for de fattige [72].

Laurentsens nærmeste medarbejder i Malmø var Frans Vormord- 
sen, en anden frafalden karmelitermunk, som ligeledes i 1529 kom til 
byen som lærer. Det blev en anden nyoprettet institution han kom til 
at lede, nemlig en protestantisk præsteskole. Også Vormordsen gjorde, 
hvad han kunne for ikke at komme i åben strid med ærkebispen, idet 
han tog til Lund for at få dennes tilladelse til at prædike, hvilket han 
også fik, efter beretningen endda med en gave på 4 eller 6 gylden til 
bestridelse af sine udgifter [73].

Vi ved ikke, om kongen står bag ved indkaldelsen af de nye refor­
matorer til Malmø, men det passede i hvert tilfælde udmærket med 
hans interesser at få folk derover, som ikke ville virke for udæskende 
på adelen og høj gejstligheden. I øvrigt forblev både Tøndebinder og 
Spandemager i byen, men man har indtrykket af, at de har præget 
udviklingen i langt ringere grad end før.

Først fra 1529 kunne kongen regne med, at lederne af reformbestræ­
belserne herhjemme ville holde sig væsentlig til åndelige ting samt an­
greb på tiggerklostrene.

Tilsyneladende var faren for, at reformationen skulle slå over i 
bondeoprør og revolution nu dæmpet. Kongens andet problem var at 
sikre den nye trosretning støtte inden for adelen og den etablerede 
kirke.

[70] I Malmøberetningen fra 1530 (Rørdam: Skrifter fra Reformationstiden, 
4, s. 11-13) antydes det at både Ove Bilde, Knud Gyldenstjerne, Joakim Røn- 
nov og måske også Aage Sparre i grunden er gode mennesker men forledt af slette 
rådgivere.

[71] En stakket undervisning, s. 14-15.
[72] En stakket undervisning, s. 68.
[73] Krøniken om gråbrødrenes fordrivelse (Heilesens oversættelse), s. 43^44. 

Skibbykrøniken nævner at man først havde opfattet Vormordsen som reformkato­
lik. Helgesen: Skifter, bd. 6, s. 115.



Frederik 1 .s kirkepolitik 63

Midlerne til opnåelse af dette var givet kongen i hænde ved den 
lederstilling inden for kirken, han havde tilrevet sig i 1526/27. Han var 
i stand til at øve en udstrakt kontrol med, hvem der fik de høje kirke­
lige embeder. Endvidere havde han kontrol med besættelsen af mange 
præsteembeder gennem kronens patronatsrettigheder, og endelig kun­
ne han lægge pres på de protestantiske prædikanter, der i høj grad var 
afhængige af kongens gunst.

Første gang kongen fik gavn af sit krav om at betalingerne til Rom 
skulle afbrydes var, da Jens Andersen i Odense 1527 udnævnte prov­
sten i Viborg, Knud Henriksen Gyldenstjerne til sin efterfølger, når 
han selv trak sig tilbage. Gyldenstjeme var den eneste gejstlige, som 
året før havde deltaget i kongens støtte til Aage Sparre, så man kunne 
regne med, at han støttede tanken om nationalkirken. Endvidere var 
han adelig. Hermed opfyldtes kravet om, at prælaturerne ikke måtte 
gives til borgerlige. Med Jens Andersen ville den sidste ikke adelige 
biskop forsvinde. Der er vist ingen tvivl om, at kongen har påvirket 
Jens Andersen i sit valg. Vi må regne med, at det er kongens kirke­
politik, som slår igennem her. Gyldenstjeme måtte underskrive den 
tidligere nævnte særlige forpligtelse til kongen, hvori han bekræftede, 
at da kongen ikke ville tillade, at der gik penge ud af riget til Rom 
som betaling for embeder, ville han i stedet give kronen den sum, 
man plejede at sende til Rom. Dette skulle ske, når han kom i besid­
delse af stiftet [74].

Da Knud Gyldenstjerne i 1529 overtog Odense bispestol efter Jens 
Andersens fratrædelse viste det sig, at han var protestantismen en god 
mand. Hvitfeld fortæller, at Tausen i dette år, da han skulle til Kø­
benhavn, lagde vejen over Fyen for at prædike for den nye biskop. 
Han ville gerne have omvendt ham: »Men hånd skaffede der med 
ingen Fruck« [75]. Det er dog ikke sikkert at udfaldet har været så 
magert, som Hvitfeld mener, thi året efter føler Dominikanerprovin- 
cialen, Hans Nielsen, sig foranlediget til at forfatte en skildring af re­
formationen i Malmø, stilet til Knud Gyldenstjerne, og advare ham 
stærkt imod at indlade sig med protestanterne [76]. Hans Nielsen må 
have haft en begrundet frygt for at den nye biskop nærede protestan­
tiske sympatier. Om bispen tidligere har været kendt for denne ind­
stilling lader sig ikke efterspore. Tausens besøg kan tolkes både som et 
forsøg på at overtale en overbevist katolik til at være mindre negativ

[74] Trykt i Munter: Reformationshistorie, bd. 1, s. 541-543, dateret 10-1-1527. 
[75] Hvitfeld, s. 1313.
[76] KS 2. rk., bd. 4, s. 23-24. Skriftet kendes kun fra Laurentsens angreb.



64 S un o William Scharling

over for det nye og som et udtryk for at man fra protestantisk side har 
ment det kunne nytte at forsøge at påvirke bispen. Det ville passe godt 
med Frederik l.s holdning om Gyldenstjeme allerede 1527 havde væ­
ret påvirket af reformationens tanker, men det lader sig ikke eftervise. 
Det forhold at han ledsager kongens datter ned til brylluppet med 
den protestantiske hertug er for spinkelt et grundlag at slutte ud fra.

Først omkring 1532 er det tydeligt, at Gyldenstjerne favoriserer pro­
testanterne inden for stiftet. Han henter Jørgen Sadolin fra Viborg til 
Odense [77]. Hvilken stilling reformatoren har indtaget er uklart, 
men selv kalder han sig bispens »adjutor in verbo« [78], hvilket må 
betyde en art vicebiskop i åndelige anliggender.

April 1532 rejser Gyldenstjerne til Norge for at lede forhandlin­
gerne med Chr. 2., hvorfor bispeforretningeme overgives til general­
vikaren Niels Povlsen, men Sadolin må have beholdt sin myndighed 
som bispens medhjælper i åndelige sager, ellers kunne han ikke have 
gjort, hvad han nu gjorde.

27-5-1532 var der landemode i Odense, og ved den lejlighed op­
trådte Sadolin som bispens stedfortræder, idet han fremlagde en kate­
kismus for de forsamlede præster, udgivet i bispens navn, i overens­
stemmelse med hvilken de herefter skulle prædike [79]. Der bebudes 
visitats i stiftet, når bispen kommer tilbage, for at kontrollere om ny­
ordningens krav overholdes. For en nyordning var det. Den katekismus 
som nu i den katolske biskops navn var gjort til norm for forkyndelsen 
i stiftet var ord til andet en dansk oversættelse af Luthers lille katekis­
mus, og den række spørgsmål, man opfordrede præsterne til at tænke 
særligt over, svarer ret nøje til artiklerne i Confessio Augustana, som 
der også henvises til i slutningen. Luther var ikke nævnt, men kunne 
denne nyordning gennemføres var Fyens stift blevet luthersk uden et 
sværdslag, og uden at adel og højgejstlighed var blevet økonomisk 
berørt.

Var dette biskoppens mening, eller handlede Sadolin egenmægtigt? 
Vi hører intet om gnidninger mellem de to senere hen, og da Gylden­
stjerne kommer tilbage foranstalter han en religionsdisputats imellem 
Sadolin og dennes værste modstander, Niels Povlsen. Sadolin vinder 
og Povlsen idømmes en bøde [80]. Når bispen lader den overbeviste

[77] Sket sidst i 1531 eller først i 1532, se H. F. Rørdam: Mester Jørgen Sado­
lin. Odense 1866, s. 35.

[78] Scriptores Rerum Danicarum, bd. 8, s. 526.
[79] Trykt i Nordisk Tidsskrift for Christelig Theologi, bd. 3, s. 209 ff.
[80] H. F. Rørdam: Jørgen Sadolin, s. 35 og Scrip. Rer. Dan., bd. 7, s. 242.



Frederik 1 .s kirke politik 65

lutheraner vinde, må det tages som et udtryk for, at han ikke alene 
godkender det skridt, der er taget under hans fravær, men også selv, 
i det mindste officielt, anerkender det lutherske standpunkt som væ­
rende det katolske overlegent.

Hvorfor gik Gyldenstjerne så vidt i sine indrømmelser til luthera­
nerne? Hvis han, hvad der ingenlunde er umuligt, selv var lutheraner, 
er det ikke svært at forklare, så handlede han efter sin samvittighed. 
Men han gik nu heller ikke tomhændet bort fra den handel. Som ind­
sat af kongen uden anerkendelse fra ærkebispen og uden udsigt til at 
få den, da ærkebispen heller ikke var anerkendt, var han kun biskop 
electus, udvalgt biskop, hvilket betød, at han ikke havde sin fulde 
biskoppelige myndighed. Blandt andet kunne han ikke foretage ordi­
nationer. Joakim Rønnow, som var i samme situation, måtte holde en 
»viebiskop«, Vincens Kampe over Grønland, til at varetage disse funk­
tioner [81]. Dette dilemma slipper Gyldenstjerne ud af ved sin reform 
på Fyen. På katekismens titelblad omtaler han sig som: »wdwaldt Or­
dinerer oc Biscop udi fynsche bispedom«. Betegnelsen er enestående, 
og må derfor have sin helt konkrete baggrund. Som det fremgår giver 
den imod kirkeretten den udvalgte biskop ret til at foretage ordinatio­
ner. Desuden ligger der i udskriften, at også protestanterne anerkender 
Gyldenstjerne som deres åndelige overhoved. Anderledes kan Sadolins 
deltagelse i udgivelsen af katekismen med den forside ikke tolkes. Sam­
me indstilling til bispen viser Peder Laurentsen, når han året efter i 
sin »Undervisning om præsteembede« kalder Gyldenstjeme for en: 
»Erlig Prelate oc Biscop« og fremholder hans reform af stiftet som et 
eksempel til efterfølgelse for de andre bisper [82].

Kongen kunne glæde sig. Lutheranismen var indført i et helt stift, 
adelen havde beholdt sine økonomiske rettigheder inden for kirken, og 
det var blevet fastslået, at en kongelig udnævnelse i forbindelse med 
den foregående biskops anerkendelse, samt måske domkapitlets for­
melle valg, var tilstrækkeligt til at forlene en præsteviet mand med den 
biskoppelige myndighed. På ærkebispens og pavens plads i hierakiet 
havde nu kongen placeret sig. Den nationale protestantiske fyrstekirke 
var en realitet i Fyens stift.

Man bemærker også, at tolerancestandpunktet er forladt. Det for­
langes nu, at alle præster skal prædike efter Luthers katekismus, og vi

[81] P. G. Lindhardt: Reformationstiden 1513-36. Kbh. 1965, bd. 3 i »Den 
Danske Kirkes Historie«, s. 222.

[82] P. Laurentsen: »En sand oc ret cristen underuisning om preste embede och 
om deriss leffnit, Gifftermaal, oc ret kyskhed«.

5. Kirkehistoriske samlinger



66 Suno William Scharling

hører intet om, at kongen griber ind for at forsvare katolikkernes ret­
tigheder.

29-4-1529 døde roskildebispen Lave Urne, en stærk og myndig for­
svarer af den katolske lære. Kongen havde nu atter chancen for at 
besætte et bispesæde. Det fortælles, at han gerne ville have haft en 
mand, som ikke var fjendtlig stemt over for den lutherske lære [83]. 
Derfor varede det noget, før stiftet blev besat, indtil kongen endelig 
forhandlede sig tilrette med Joakim Rønnow, en af hans hof sinder, 
som han tidligere havde brugt til diplomatiske sendelser. Det er inter­
essant, at Hvitfeld ikke er det mindste i tvivl om, at det er kongen som 
har det afgørende ord ved udvælgelsen af biskoppen. Selv om man 
kan argumentere for, at han læser sin egen tids forhold med den 
lutherske fyrstekirke ind i fortiden, så tyder valget af en af kongens 
mænd, tilsyneladende uden nærmere forbindelse med gejstligheden 
også på, at det er kongen, som her har fået sin vilje.

Der ligger i ordene: »gierne vilde haft« en mand, som ikke var 
fjendtlig stemt imod lutherdommen, at Hvitfeld mener, at Rønnow 
ikke opfyldte dette ønske. Denne vurdering er der, som vi senere skal 
se, grund til at sætte spørgsmålstegn ved.

Ligesom Gyldenstjeme måtte Rønnow udstede en forpligtelse til 
kongen [84]. Man mærker, at kongen er blevet dristigere i sine bestræ­
belser på at støtte protestanterne efter rigsrådets anerkendelse af brud- 
det med Rom. Det forlanges, at Rønnow skal tillade, at munkene i 
stiftet gifter sig, hvilket er i overensstemmelse med væmebrevet fra 
1527. Hvis der er nogen i stiftet som vil prædike evangeliet, som det 
kan bevises med den hellige skrift skal bispen forhindre, at de over­
faldes med vold. Hvis der er nogen, som vil anklage prædikanter og 
munke i den anledning skal sagen gå til kongen og rigsrådet. Det er 
kongens program fra 1527, vi her ser bragt i anvendelse.

Udover dette må den nye biskop love at være kongen huld og tro 
og til sin tid se til kongens børns bedste. Især gøres der meget ud af 
troskabsforpligtelsen overfor den søn, som blev valgt til ny konge. Røn­
now skal også støtte modstanden imod den afsatte Chr. 2.

Samme dag reverset udstedtes, fik Rønnow kongens stadfæstelses­
brev på stiftet, hvori han loves kronens støtte imod hvem, der måtte 
ønske at fortrænge ham [85]. Den endelige konfirmation forelå 24-6- 
1529. Den er beseglet af en del af rigsrådets medlemmer, blandt an-

[83] Hvitfeld, s. 1311-1312.
[84] Munter: Reformationshistorie, bd. 2, s. 701-705, dateret 11-6-1529.
[85] Trykt i Knudsen: Joakim Rønnow, s. 152-153.



Frederik 1 .s kirkepolitik 67

det Stygge Krumpen. Dokumentet indeholder forpligtelsen til ikke at 
betale penge til Rom, men i stedet en tilsvarende sum til kongen. Det 
er samtidig det tidligere omtalte bevis for, at rigsrådet først i 1527 gik 
med til at standse betalingerne til kurien [86]. Helgesen beretter i øv­
rigt, at kongen ikke overholdt sit løfte om kun at kræve det man før 
sendte til Rom. I stedet for de sædvanlige 1000 gylden forlangtes nu 
6000 [87].

Året efter, på samme dag, fik Rønnow endnu en konfirmation på 
sit stift. Den er i det store og hele enslydende med den foregående, 
men dog med så mange afvigelser, at man må antage, at der ikke er 
tale om en fejldatering, når Hvitfeld henfører den til 1530 [88]. Selv 
ikke med denne sikkerhed følte bispen sig tryg, og allerede 22-7-1530 
udsteder kongen sammen med rigsrådet et værnebrev for ham, spe­
cielt imod eventuelle repressalier fra Rom i form af f. eks. bandlys­
ning [89]. Endvidere måtte også domkapitlet udstede flere seperate 
breve for at beskærme Rønnow [90].

Således udstyret med beskærmelsesbreve kunne den nye biskop be­
gynde sit virke. Han stod friere end Gyldenstjerne over for kongen, 
idet han også havde rigsrådets garantier i ryggen. Man kan dog tvivle 
på, om de katolske dele af rådet ville føle sig forpligtet af garantierne 
i tilfælde af en konflikt mellem kongen og Rønnow.

Rønnow må i hvert tilfælde have følt sig usikker, idet han søgte at 
omgå forbudet imod at sende penge til Rom. Han ansøgte den pave­
lig anerkendte ærkebispekandidat, Jørgen Skodborg, om konfirma­
tion [91]. Lykkedes dette, ville han have fuld biskoppelig myndighed 
og ikke længere være afhængig af de verdslige myndigheders beskyt­
telse. Skodborg turde dog ikke opfylde anmodningen, så Rønnow 
måtte nøjes med at være biskop af kongens og rigsrådets nåde. Her 
røber sig for første gang den grundlæggende uoverensstemmelse mel­
lem kongen og Rønnow i kirkepolitiske anliggender. Rønnow var ikke 
til sinds at affinde sig med den nationale fyrstekirke med kongen som 
øverste instans. Han ønskede, at kirken skulle bevare sin traditionelle 
selvstændighed over for den verdslige magt.

Året efter forsøger roskildebispen atter at få ordnet sin konfirma-

[86] Knudsen: Joakim Rønnow, s. 32-35.
[87] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 117.
[88] Hvitfeld, s. 1318-1319; Knudsen: Joakim Rønnow, s. 35-36.
[89] Munter: Reformationshistorie, bd. 2, s. 706-708.
[90] Optrykt i Hvitfeld, s. 1319-1320.
[91] Hvitfeld, s. 1314-1315; Knudsen: Joakim Rønnow, s. 39-40.

5*



68 Suno William Scharling

tion gennem Skodborg, men igen uden held [92]. Der var imidlertid 
også andre måder at svække kongens stilling inden for kirken. På den 
københavnske herredag i 1530, hvor religionssagen blev heftigt debat­
teret, fremkom Rønnow med et reformforslag for Roskilde stift, som 
viser hans kirkepolitik. Han lover at sørge for, at det hellige evange­
lium prædikes rent og purt i stiftet. Til gengæld skal det tillades fortsat 
at holde messer i Vor frue kirke i København, og ingen skal med breve 
kunne borttrænge sognepræster. Der hentydes til, at kongen ikke skal 
kunne fratage en sognepræst et embede vilkårligt og give det til en 
anden. Er der nogen klager over en præst, skal de indgives til bispen, 
som så vil sørge for en undersøgelse af sagen, og om fornødent sende 
en ny præst. Dog vil bispen være villig til at høre på råd fra kongen 
og rigsrådet [93]. Meningen er tydelig. Skal der reformeres i stiftet, 
skal bispen gøre det og ikke kongen. Den verdslige indflydelse i gejst­
lige anliggender måtte fjernes. Der blev ikke noget ud af forslaget i 
1530, men dele af det indgår i de kirkelige bestemmelser fra herre­
dagen i 1533 efter kongens død.

Endnu en begivenhed må fremdrages for at illustrere Rønnows kir­
kepolitiske standpunkt. Det er den proces, man førte imod Hans Tau- 
sen under herredagen i 1533 efter indførelsen af de nye kirkeretslige 
tilstande, som blandt andet gav bisperne jurisdiktionen tilbage inden 
for deres stift. Tausen blev anklaget for at have brugt skældsord om 
bisperne i et af sine propagandaskrifter, antagelig svaret på Jens An­
dersens sendebrev, at have befattet sig med alle Københavns kirker 
sammen med sine tilhængere og for at have kættersk nadveropfattel­
se [94]. Især det sidste kunne være farligt, idet kættere kunne straffes 
med døden. Det er uklart hvilke af de tre anklager Tausen blev dømt 
for, idet dommen er overleveret i to afskrifter, Hvitfelds og Arne Mag- 
nussens, hvor Hvidtfeld mener Tausen vedstod, at nadveren ikke var 
Guds legeme under brøds og vins lignelse, medens Magnussen mangler 
det afgørende ord »ikke« og derved får den modsatte mening ud af 
dommen [95]. Det fremgår tydeligt af Tausens skrifter at han ikke har 
haft den af Hvitfeld nævnte nadveropfattelse [96]. Havde han haft 
den mening havde han heller ikke fået lov til at undervise på universi-

[92] Hvitfeld, s. 1321.
[93] Hvitfeld, s. 1334-1335.
[94] Retssagen er behandlet af Heise i HT 4. rk., bd. 3, s. 436; H. F. Rørdam i: 

KS 2. rk., bd. 3, s. 1-46 og s. 292-367.
[94] Retssagen er behandlet af Heise i HT 4. rk., bd. 3, s. 436; H. F. Rørdam i 
[96] N. K. Andersen: »Confessio Hafniensis«, Gad 1954, s. 294-304.



Frederik 1 .s kirkepolitik 69

tetet efter reformationen. Derfor kan han selvfølgelig godt være ble­
vet dømt for det, men strafudmålingen tyder på, at det ikke var til­
fældet. Var Tausen blevet dømt som kætter ville strafudmålingen 
være unaturlig mild. Vi må formode, at det kun er de to første an­
klagepunkter, der ligger til grund for dommen, som angivet af Arne 
Magnussens afskrift. Straffen bestod i, at Tausen skulle forlade Sjæl­
lands og Skånes stifter, og hvis han søgte prædiketilladelse andetsteds, 
skulle han underlægges den stedlige biskops tilsyn. Rønnow fik over­
retten tilbage over alle sine kirker, hvor han nu skulle indsætte præster 
og prædikanter. Kernen i dommen er at hævde biskoppens ret til frit 
at bestemme, hvem han ville give prædiketilladelseinden for sit stift, 
og altså ikke i første række et angreb på protestantismen. Den senere 
udvikling bekræfter da også dette. Det varer kun en måneds tid, før 
Tausen atter er tilbage i København mod at underskrive en forplig­
telse til bispen, hvori han lover at være ham hørig, tro og villig og 
prædike og lære det hellige evangelium og Guds ord retteligt og klart 
uden al skænds ord og tale om bisper, prælater, kanniker eller præster 
samt vise sig over for bispen som en tro dannemand bør imod sin 
herre og prælat [97]. Tilsyneladende var der intet krav om, at Tausen 
skulle opgive sit protestantiske standpunkt. Han skal bare undlade at 
bruge skældsord om bisperne og anerkende Rønnow som sin foresatte, 
altså anerkende det kirkelige hieraki.

Frederik 1. og Rønnow var enige om, at hierakiet skulle oprethol­
des, men der hører enigheden også op. Hvor kongen ville hævde 
kongemagtens afgørende indflydelse på de kirkelige anliggender og 
forbeholde sig ret til at gribe ind selv i lærespørgsmål, kæmpede Røn­
now for at bevare bispens myndighed i alle gejstlige sager. Kirke og 
stat skulle forblive to adskilte parter, og staten skulle ikke bestemme 
over kirken.

Når Rønnow så så meget anderledes end kongen på kirkepolitik­
ken, hvorfor var han så blevet foretrukket som biskop? Sagen mod 
Tausen giver en antydning ved at vise, at Rønnow ikke ønskede 
at bekæmpe protestanterne, bare de indordnede sig under hans myn­
dighed. Da kongen var død dengang sagen stod på, kan det ikke være 
af frygt for ham, at bispen lader Tausen vende tilbage. Poul Helgesen 
forklarer det ved, at Rønnow var forelsket i Mogens Gøjes datter 
Sofie, og at det ad den vej lykkedes den protestantiske Gøje at ud­
virke Tausens tilladelse til at komme tilbage [98], og Hvitfeld gen-

[97] Hvitfeld, s. 1402.
[98] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 135-136.



70 Suno William Scharling

tager historien med den ændring, at det nu er den anden datter, Bir­
gitte, bispen er forelsket i [99], antagelig fordi Hvitfeld har vidst, at 
Sofie på dette tidspunkt allerede var gift. Disse forklaringer skyldes 
snarest, at Helgesen og Hvitfeld har undret sig over Rønnows handle­
måde og derfor har konstrueret en forklaring. Det eneste vi kan læse 
ud af dokumenterne er, at Gøje er blandt dem der går i borgen for 
Tausen. Langt bedre forståelse af begivenheden opnåes ved at kæde 
den sammen med bispens kirkepolitik, hans forsøg på at hævde bispe- 
embedets myndighed.

Denne lempelige holdning over for protestanterne kan meget vel 
have været årsagen til, at Fr. 1. foretrak Rønnow, da der skulle vælges 
ny biskop i Roskilde. Derfor må vi forsøge at kaste lidt mere lys over 
Rønnows indstilling til den nye lære.

Helgesen vurderer ham som: »meget gunstigt stemt fordet lutherske 
Parti«, men bemærker dog, at han senere blev mere kirkeligt sindet, 
end man havde ventet [100]. Et andet sted i Skibbykrøniken hævder 
Helgesen, tilsyneladende i modstrid hermed, at Rønnow efter kongens 
død favoriserede lutheranerne mere end nogen sinde [101]. Der er spe­
cielt behandlingen af Tausen, der her hentydes til.

Laurentsen har en lignende vurdering og kalder roskildebispen den 
der: »haffuer altidt haf ft gudtz sandhedt og Christi Ewangelium 
kertt« [102], hvilket kun kan betyde, at Laurentsen mente, at Rønnow 
hældede til den protestantiske side. Ordene »altidt hafft« kan give 
basis for at tro at Laurentsen regnede med at Rønnow langt tilbage 
i tiden har været således sindet.

Det gælder nu om at få disse to samtidige, men stærkt værdiladede, 
skildringer enten bekræftet eller afkræftet.

Der er bevaret tre breve som kan hjælpe os. De stammer fra 1533— 
35, men det er ikke usandsynligt, at deres vidnesbyrd gælder noget 
bagud i tiden. Det ældste brev er fra Sveriges konge Gustav Vasa til 
Mogens Gøje. Det er udateret, men står i den svenske rigsregistratur 
indført efter et brev af 13-9-1533, så det må stamme fra kort efter 
denne dato. Vasa skriver blandt andet følgende til Gøje: »Yttermere 
ssom j ythi ssame jderss scriffwelse bedie och begere att när oss skulle 
naaghet budh för haandene waara till then godhe Herren Electum

[99] Hvitfeld, s. 1402.
[100] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 122-123.
[101] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 135-136.
[102] H.F. Rørdam: »Skrifter fra Reformationstiden«, 4, s. 11 (Malmøberet- 

ningen).



Frederik 1 .s kirke politik 71

aaff Roskilde, att wij thaa wille mett waar scriffwelse formane honom 
att bliffwa haartt och fast hoss rena gudz ord och Ewangelium 
etc.« [103], hvilket kongen lover at lægge et godt ord ind for. Både 
Mogens Gøje og Gustav Vasa var protestanter, så brevet må tolkes 
som en anmodning til Vasa om at formane Rønnow til ikke at forlade 
den evangeliske kurs, som Gøje altså må have anset ham for at føre på 
dette tidspunkt. Brevet er en yderligere bekræftelse på, at dommen 
over Hans Tausen få måneder i forvejen og Rønnows håndhævelse af 
den ikke opfattedes som noget angreb på protestantismen.

Et halvt års tid senere, 20-2-1534, skriver Vasa til Rønnow, som 
han var fjernt beslægtet med: »Ytterligare, käre frende, oss är oc til 
kenne giffwit en ganske behagelig tidende, Hworledes Gud alzmectig 
haffwer mett sina helga naader besögt edert hierta i saa motte at i 
haffwe infallit oc wele bliffwe hoss Christi helga ord oc Ewangelium, 
hwilkit oss er en gladelig tidende, Och bedie ther om then alzmectige 
gud, att han aff sin ubegrifælige naade oc barmhertighett wille feste 
oc rotha same hans helga ord i edertt hiärta« [104]. Kongen anser 
Sjællands biskop for at være blevet protestant.

Endnu et brev kan indirekte hjælpe os. Det er fra Grevefejdens tid, 
8-1-1535, skrevet af den katolske hertug Albrecht af Mecklenburgs 
kansler, Joakim v. Jelzen. Jelzen har været i København og skriver 
tilbage til hertugen, som deltog i fejden på grev Christoffers side, om 
situationen i Danmark. Han beretter, at roskildebispen har forsøgt at 
få Københavns borgere til at falde fra hertugen og greven, ved at lade 
oplæse et brev fra hertugen på rådhuset og derefter sige, at hertugen 
havde skrevet til ham, at han vil: genoprette den papistiske lære og 
undertrykke Guds ord. Derfor råder han byens borgere til ikke at 
støtte hertugen [105]. En særdeles besynderlig argumentation for en 
katolsk biskop, men forståelig, hvis Vasas formodning om, at Rønnow 
havde erklæret sig for protestant passede.

På grundlag af de to sidste breve må vi slutte, at Rønnow engang 
først i 1534 har givet Gustav Vasa grund til at tro, at han var gået 
over til protestantismen og, at han i 1535 fører en argumentation over 
for Københavns borgere, der kun bliver forståelig, hvis også de har 
haft det indtryk.

Men hvordan var hans standpunkt før 1534? Da Vasa omtaler hans

[103] C. Paludan Müller: Aktstykker til Grevens Fejde. Odense 1852-53, bd. 1, 
nr. 20.

[104] Aktstykker til Grevens Fejde, bd. 2, nr. 29.
[105] Aktstykker til Grevens Fejde, bd. 2, nr. 167.



72 Suno William Scharling

formodede overgang til protestantismen som en nyhed i 1534, kan han 
ikke før omkring dette tidspunkt have givet indtryk af helt at være 
gået over til protestantismen, men på den anden side kan man ikke 
komme uden om, at Mogens Gøje i 1533 anser det for nyttigt at for­
mane Rønnow til at »blive« ved Guds ord og Evangelium, og at Lau- 
rentsen helt tilbage i 1530 kan omtale ham som en, der har Guds ord 
og evangelium kært. Helgesens vurdering kan ikke dateres nøjagtigt, 
men er i hvert tilfælde fra før Skibbykrønikens afslutning i 1534.

Konklusionen må blive, at Rønnow allerede ved herredagen i 1530 
har været anset for en af de potentielle støtter for den evangeliske sag. 
Det er nærliggende at tro, at Frederik 1. har haft samme mening 
allerede året før, da han valgte ham til biskop, og at man i dette for­
hold skal se grunden til at valget faldt på ham.

Imod denne vurdering af Rønnows forhold til protestantismen taler 
de anklager, som Chr. 3. i 1536 lod udarbejde imod bisperne efter at 
de var blevet fængslet og afsat. Klagerne over Rønnow fylder mere 
end klagerne over nogen anden biskop [106], men en nærmere analyse 
viser at det er meget få konkrete ting, der kommer frem, og klager 
holdt i generelle vendinger kan man ikke bygge meget på i dette skrift, 
hvor alt drejer sig om at sværte bisperne mest muligt for at retfærdig­
gøre kongens afsættelse af dem.

Af religiøse anklager kan kongen kun anføre følgende imod Røn­
now. Der fortælles en historie om, hvorledes han har overhældt en af 
Spandemager ordineret prædikant med vand, og hvordan han river 
et beskærmelsesbrev itu, samt, at han skulle have spurgt om: den nar 
af Hessen eller den gæk af Holsten skulle være dommer ved en religi­
onssamtale. Alle disse anklager kan forståes ud fra Rønnows ønske om 
at hævde bispens myndighed i stiftet over for den verdslige øvrighed. 
Han ville ikke finde sig i præster, der ikke var rigtig ordinerede, og 
han var imod kongens indgreb i kirkelige forhold gennem værnebreve 
og dennes ønske om at være dommer ved en religionssamtale. Set ud 
fra ønsket om at opretholde kirkens selvstændighed ville det også være 
helt unaturligt om en verdslig kunne afgøre, hvilken trosform som var 
den rigtige.

Dernæst klages der over, at Rønnow ikke har holdt sine løfter, idet 
han kun var kommet til Roskilde stift for »evangeliets skyld«, eller 
mod et løfte om at ansætte evangeliske præster, som det udtrykkes

[106] Trykt i H. F. Rørdam: Monumenta Historiæ Danicæ 1870 ff., bd. 1, s. 
164-183.



Frederik l.s kirke politik 73

andetsteds i klageskriftet. Havde han ikke taget imod stiftet: »saa haff- 
de oc ingen begeret eller fordret aff hannom hans troes bekendelse«. 
Det lyder, som om han er blevet afkrævet en protestantisk trosbeken­
delse, før han fik bispesædet. Det kan ikke bekræftes fra anden kilde 
at en forpligtelse af den art er blevet pålagt den nye biskop, men be­
mærkningen kan tjene som yderligere styrkelse af formodningen om, 
at Fr. l.s grund til at vælge Rønnow var en antagelse om, at han ikke 
ville modarbejde protestantismen. Klageskriftets almindelige tendens 
til at fordreje og stille bisperne i dårligt lys taget i betragtning kan vi 
ikke på dette ene udsagn bygge en teori om at Fr. 1. allerede i 1529 
var nået så langt at han helt havde forkastet tolerancen.

Endvidere har bispen angrebet prædikanter og borgere i kronens 
købstæder, specielt Slagelse. Det er uklart, om det er økonomiske eller 
religiøse uoverensstemmelser, som har udløst stridighederne, men da 
Slagelse nævnes særskilt, er det nærliggende at tænke sig, at bispen 
har grebet ind for at dæmpe de uroligheder, der opstod i 1533, da 
man brød ind i St. Mikkels kirke og nedbrød Guds Legems Alter [107].

Dette er alt, hvad kongen kan fremføre imod Rønnow til bevis for 
sin generelle påstand om, at han har været evangeliets fjende. Der er 
ingen grund til på dette grundlag at slutte mere, end at bispen har 
villet hævde bispeembedets magt over for den verdslige øvrighed. Og 
det kan slet ikke tilbagevise alle de andre samstemmende vidnesbyrd 
om, at Rønnow før og efter Fr. l.s død har givet indtryk af at være 
gunstigt stemt over for protestantismen [108].

De to andre nyudnævnelser af bisper under Fr. 1., Torben Bilde og 
Oluf Munk, hjælper til at komplettere billedet af kongens kirkepolitik.

I 1532 trak den udvalgte ærkebiskop til Lund, Aage Sparre, sig til­
bage og overlod bestyrelsen af stiftet til kapitlets dekan Torben Bilde. 
Denne måtte udstede en forpligtelse til kongen i lighed med Gylden­
stjerne og Rønnow [109]. De vigtigste betingelser var, at han lovede

[107] Om sagen se HT 4. rk., bd. 3, s. 494-495.
[108] Jeg er her i modstrid med de gængse opfattelser af Rønnow, specielt 

J. O. Andersen i Dansk biografisk Leksikon, bd. 20, s. 416 ff. og P. G. Lindhardt i 
Den Danske Kirkes Historie, bd. 3, s. 342 ff. Det må dog understreges at jeg ikke 
mener at kunne udtale mig om Rønnows personlige overbevisning. Jeg udtaler mig 
kun om hvilket indtryk andre har haft af den i samtiden. Kilderne giver os mulig­
hed for at danne os et nogenlunde pålideligt billede af Rønnows kirkepolitik, men 
ikke for at kende hans religiøse overbevisning.

[109] Trykt i H. F. Rørdam: »Mahnøbogen« (af P. Lauren tsen) optrykt 1868. 
Indledningen s. XLV-XLVI. Dateret mandag efter Knud konges dag 1532 (15-7- 
1532).



74 Suno William Scharling

ikke at forhindre de evangeliske prædikanters virke, specielt i Malmø, 
og ikke forhindre munkes og præsters giftermål. Endvidere skulle han 
være kongen tro og huld, sørge for kongens børns bedste samt ikke 
støtte den afsatte kong Christian og dennes børn. Hvitfeld beretter, at 
Bilde heller ikke søgte sin konfirmation i Rom, men i stedet indbetalte 
pengene til kongen [110].

Ligeledes havde Ivar Munk året før, 1531, fået kongens bekræftelse 
på, at hans brodersøn, Oluf Munk, måtte efterfølge ham i embedet. 
Også her var betingelsen, at han skulle tage sin konfirmation af kon­
gen og ikke lægge den evangeliske lære hindringer i vejen. Vi hører 
intet om, at han skulle betale den sum man normalt sendte til Rom til 
den kongelige kasse, men det har antagelig været tilfældet [111].

Om Oluf Munks virke under Fr. 1. ved vi faktisk intet, vi hører 
hverken om at han har opfyldt eller overtrådt forpligtelserne. Heller 
ikke hans opførsel efter kongens død er der væsentligt at berette om. 
Det eneste sikre er at domkapitlet kun modvilligt går med til at vælge 
ham. Endnu i 1533 på herredagen var forholdene således, at Ivar 
Munk sammen med rådet måtte sende en meddelelse til Ribe dom­
kapitel om, at Ivar Munk i forening med rigsrådet har udvalgt Oluf 
Munk til sin efterfølger. En højst ukanonisk fremgangsmåde [112].

Vi ved mere om Torben Bildes kirkepolitik. Allerede i hans tiltræ­
delsesår føler kongen sig foranlediget til at sikre prædikanten Claus 
Mortensen i Malmø og prædikanterne hr. Jesper og hr. Laurits i 
Halmstad med væmebreve. Kongen må have tvivlet på at bispen ville 
overholde sin forpligtelse til ikke at lægge evangeliet hindringer i vejen.

Indtil kongens død sker der ikke noget, men så snart Torben Bilde 
med recessen af 3-7-1533 får ret til at bestemme, hvem der skal præ­
dike i hans stift, starter han en kampagne imod protestantismen under 
trussel om kætterdom og forvisning. Det var denne forfølgelse som 
skulle udløse Grevens Fejde [114].

Hvad siger disse fire bispevalg os om Fr. l.s kirkepolitik? To vig­
tige ting. For det første undlod han at gå adelens økonomiske inter-

[110] Hvitfeld, s. 1393.
[111] Dansk Biografisk Leksikon, bd. 16, s. 226-227.
[112] Trykt HT 4. rk., bd. 3, s. 496-497.
[113] Fr. l.sreg., s. 390 + s. 421.
[114] Se bl. a. Malmøborgernes beretning i Danske Samlinger, bd. 1, Rørdams 

Monumenta, bd. 1, s. 161-164. Aktstykker til Grevens Fejde, bd. 2, nr. 15. Rør­
dams indledning til Malmøbogen, s. LIV og LVII, HT 4. rk., bd. 3, s. 438 ff., KS 
2. rk., bd. 2, s. 128 ff.



Frederik 1 .s kirke politik 75

esser for nær ved nybesættelserne. Ikke en af de nye bisper opfyldte 
ikke kravet om, at det skulle være en aledsmand, og de tre (Gylden­
stjerne, Munk, Bilde) var endda af rigets betydeligste slægter. Herved 
undgik kongen risikoen for, at adelen skulle støtte den katolske kirke 
for at bevare sit monopol på prælaturerne og de dermed forbundne 
økonomiske fordele. Kongen havde vist, at han ikke havde til hensigt 
at foretage ændringer, som berørte disse to punkter.

Det andet vi kan læse ud af bispevalgene er, at kongen favoriserede 
de, der var gunstigt stemt over for protestantismen. Gyldenstjerne og 
Rønnow var begge en udfordring til alle der støttede katolicismen. 
Med de af bisperne afkrævede forpligtelser søgte kongen at gennem­
tvinge i hvert tilfælde tolerance, hvis bispen var stemt for det, kunne 
han gå videre og beordre protestantisk lære over hele stiftet som Gyl­
denstjerne gjorde. Man kan undre sig over at kongen har samtykket 
i at gøre en så stærk modstander af de protestantiske prædikanter som 
Torben Bilde til Sparres efterfølger. Svaret må her være, at det ville 
have virket meget udfordrende at afvise domkapitlets mangeårige 
øverste, endda en mand fra en af landets mægtigste slægter.

I 1532 var hele Danmark øst for Lillebælt forpligtet til i det mind­
ste ikke at modarbejde protestantisk prædiken. Havde kongen levet 
er det sandsynligt, at også de nye bisper i Jylland ville være blevet 
afkrævet lignende forpligtelser, som allerede Oluf Munk blev det som 
coadjutor. Kunne kongen samtidig sikre sig, at flere og flere af bi­
sperne var protestanter, kunne den katolske lære ad den vej fortræn­
ges og reformationen gennemføres uden omvæltning i kirkens struk­
tur, uden angreb på adelens rettigheder og uden, at de kirkelige re­
formtanker blev kædet sammen med et bondeoprør.

Også på et lavere plan virker kongen for at anbringe protestanter 
inden for den bestående kirkes rammer, nemlig gennem besættelsen 
af de præsteembeder kronen havde patronatsret til. Her kunne de nye 
præster forpligtes til en evangelisk kurs.

Metoden kommer først i anvendelse på et ret sent tidspunkt. Før­
ste gang man hører om den, er da Anders Glob 29-7-1530 får livs­
brev på Asmindrop kirke i Skåne mod at holde en kapellan: »som 
vden forsømelsze lerer och predicker for allmugen Gutzs reene och 
clare ordt« [115], hvilket må tolkes som et krav om evangelisk præ­
diken.

Allerede før kongen begyndte at hjælpe protestanterne på denne

[115] Fr. l.s reg., s. 264.



76 Suno William Scharling

måde var der evangeliske præster rundt omkring i de almindelige 
præstekald, men vi ved ikke hvor mange. Også dem kunne kongen 
støtte. F.eks. stadfæster han 26-4-1530 Severin Olsens præsentats på 
Nakskov-Krågsbøll samtidig med, at han bekræfter en skrivelse fra 
Nakskov borgere, hvori de erklærer sig tilfreds med ham, da han: 
»vdi predickestolenn (har) leerdt och sagdt thenom Gutzs ord, thet 
hellig euangelium« [116]. Der har nok været tale om en evangelisk 
præst, som har været udsat for ubehageligheder og af den grund har 
søgt om fornyet stadfæstelse på sit embede og fået skriftlig støtte fra 
sin menighed.

Anders Globs forpligtelse følges ikke umiddelbart op af andre. I 
næsten et år er alle kendte præsentationsbreve indført i registranten 
uden bemærkninger om at der foreligger særlige krav med hensyn til 
læren. Ikke før i maj 1531 finder vi et paraleltilfælde - Det er hr. 
Laurits, forhenværende forstander for helligåndsklostret i Aalborg, 
som får præsentats på Skagen kirke, da han kommer godt ud af det 
med borgmester og almuen deroppe. Han skal prædike det hellige 
evangelium og Guds klare og rene ord [117]. Efter endnu et langt op­
hold får Hans Svanning kongens løfte om den første ledige kirke i 
Fyens stift mod at holde en kapellan, som kan prædike og lære folket 
det hellige evangelium og Guds ord [118].

Men snart sker der en radikal ændring i kongens tilsyneladende 
forsigtige holdning i denne sag. Den indvarsles med, at Jens Nielsen 
får præsentats på Jellinge kirke 15-3-1532 mod, at han: »vden all 
menniskis sette och lere skall klar och reen predicke, lere och for­
kynde sogene folckit vdi for116 sogen thet hillige euangelium och tien- 
ne thennum met christelig doeb, sacramente, woer herris Jesu Christi 
legom och blod effther Gudts reen ordt, som en ret euangeliske og 
christelige predicker, sielsørger och tienner bør och plygtig er at giøre, 
som hånd met then hellige scrifft kand beuisze och bewere. Sameledis 
skål han ey holle nogle vchristelige seremonier, antigen vdi en maade 
eller anden, emodt Guds leerdom och hellige ordt eller apostlene 
scrifft och indsetting-------« [119]. Klarere kan det ikke siges, at den 
nye præst skal holde sig til den protestantiske lære, og helt slippe den 
katolske. Og dette er ikke et enkelt enestående tilfælde, thi der findes 
i en registrant fra årene 1532-45 en afskrift af et kaldsbrev identisk

[116] Fr. l.s reg., s. 249.
[117] Fr. l.s reg., s. 284.
[118] Fr. l.s reg., s. 297 (7-2-1532).
[119] Fr. l.s reg., s. 300.



Frederik 1 .s kirke politik 77

med Jens Nielsen og over den står: »Ad subscriptum exemplar eccle- 
ciarum Prensationes sunt Scribende« [120]. Det var den nye formel 
for præsentationsbreve, som skulle anvendes i de embeder, hvor kro­
nen har kaldsret. Da den registrant, som formlen er indført i først star­
ter 1532, må nyordningen dateres til tidligst dette år, hvilket stemmer 
godt overens med at vi første gang møder den i praksis i marts 1532.

Jellingpræsentatsen medregnet er der indført 18 præsentationer i 
Fr. l.s registranter fra marts 1532 til hans død i april 1533, hvilket 
er lidt mere end normalt inden for et enkelt år (kun et af de 18 breve 
falder mere end et år efter Jellingbrevet). Forskellen er dog ikke så 
stor, at der er basis for formodninger om, at der skulle have fundet 
en uderensning sted blandt det katolske præster [121].

Af disse 18 breve kan vi med sikkerhed fastslå, at den nye formel 
er blevet anvendt i tre tilfælde, nemlig Jellingbrevet og to gange det 
angives, at der er brugt den »nye formel«. Yderligere ni breve er gen­
givet i registranten på en sådan måde, at der ikke kan herske tvivl om, 
at der kræves evangelisk prædiken, ofte er der citeret brudstykker af 
den nye formular, så sandsynligvis er den også anvendt her, så meget 
mere som den bevarede koncept angiver, at den for fremtiden skal 
være normen. Det bringer os op på tolv af de 18 breve. I de 6 til­
oversblevne er der ikke angivet noget om hvordan præsentatsen har 
været udformet, men mindst et af dem er givet til en protestant. Det 
drejer sig om Hanns Holdstte i Nykøbing Falster, som får præsentats 
på Gråbrødreklostrets kirke, idet sognekirken skal rives ned. Dette 
hænger sammen med den omfattende klosterstorm i landet, som også 
havde fordrevet munkene fra Nykøbing, så her må præsten have væ­
ret protestantisk [122]. Om de sidste fem breve også har krævet pro­
testantisk prædiken, er ikke til at afgøre, når vi ikke kender deres ord­
lyd eller indhold. Men i alle tilfælde er det tydeligt, at der fra marts 
1532 sker et skifte i kongens kurs ved nybesættelser af embeder. Tan­
ken har sikkert været efterhånden at få alle kronens sogne besat med 
protestantiske præster. Denne metode er mindre anstødelig over for 
bisperne end udstedelsen af værnebreve [123].

[120] Trykt DM 2. rk., bd. 6, s. 146-148.
[121] 1529: 10 præsentatser, 1530:13, 1531:10.
[122] Fr. l.s reg., s. 316.
[123] De tre breve sikkert efter »nova formula« er dateret 15-3-1532, 17-7- 

1532, 22-7-1532. De ni andre evangeliske 18-3-1532, 18-4-1532, 4-6-1532, 10-6- 
1532, 29-8-1532, 7-12-1532, 7-12-1532, 15-1-1533, 24-3-1533. De seks uden betin­
gelser 18-6-1532, 14-7-1532, 27-9-1532, 14-11-1532, 7-3-1533, 13-3-1533.



78 Suno William Scharling

Det er vanskeligt at bedømme i hvor høj grad kongen har betjent 
sig af værnebreve, dels fordi vi kun har mangelfulde informationer 
om deres antal, og dels fordi de blev brugt i mange sager, der ikke 
havde med religionsspørgsmålet at gøre. Hele middelalderen igennem 
var det almindeligt, at kongen tog folk i værn, hvor særlige forhold 
gjorde sig gældende. I registranterne er det ofte umuligt at se, hvor­
for et værnebrev er udstedt, endog hvor det gives til præster, kan det 
godt være uden forbindelse med det religiøse (jævnfør den tidligere 
omtalte præst i Nibe), eller det kan være givet til en katolsk gejst­
lig [124].

Det eneste sted vi har en samlet liste over værnebreve til protestan­
tiske prædikanter er hos Hvitfeld [125], hvor han citerer de 43 artikler 
fra herredagen i 1530. Foran nævner han en række prædikanter, som 
skal have overrakt dem og siger samtidig, at både de og de købstæder 
de prædikede i havde fået kongens beskærmelsesbrev for at måtte 
prædike evangelisk.

Af to grunde kan dette udsagn om, at alle de kendte protestanter 
skulle have haft væmebreve, ikke godtages. For det første er Claus 
Mortensen blandt de nævnte, og han får først sit protectorium i 
1532 [125], så det er usandsynligt at han allerede 1530 skulle have 
haft et andet. For det andet er den af Hvitfeld opgivne liste over præ­
dikanterne ord til andet, bortset fra ændringer i stavemåden, identisk 
med en fortegnelse fra den såkaldte Malmøberetning over de prote­
stantiske prædikanter [127], og i den nævnes det ikke, at de alle skulle 
have haft værnebreve. Tilføjelsen må være Hvitfelds egen tildigtning 
efter, at han har kopieret listen, og kan derfor ikke have nogen kilde­
værdi.

Tilbage står vi så med de få sikre værnebreve. Af de kendte refor­
matorer vides kun Hans Tausen, Jørgen Sadolin og Claus Mortensen 
at have haft kongeligt værnebrev.

Udover disse tre findes fire beskærmelsesbreve opført i Fr. l.s regi­
stranter, de tre i tegnelsesbogen, som sikkert kan henføres til reforma­
tionskampen. Det drejer sig om lost Lauritsen, der 11-9-1529 får 
protectorium med den bestemmelse, at dersom han gifter sig, vil han 
få lov til at beholde sit gejstlige gods alligevel [128]. Lauritsen må

[124] Se f.eks. protectorium til Christoffer Hansen Skovkloster, Fr. l.s reg., s. 338.
[125] Hvidtfeld, s. 1322.
[126] Fr. l.s reg., s. 390.
[127] H. F. Rørdam: »Skrifter fra Reformationstiden«, 4, s. 59.
[128] Fr. l.s reg., s. 237.



Frederik 1 .s kirkepolitik 79

have været gejstlig og har åbenbart gået i giftertanker, men frygtet, 
at man så ville benytte lejligheden til at fratage ham de besiddelser, 
han havde i sin egenskab af gejstlig.

I 1532 får hr. Jesper og hr. Laurits, prædikanter i Halmstad, vær­
nebreve, antagelig for at beskytte dem imod overgreb fra den nye ær­
kebiskop [129].

Endelig får Jens Nielsen, Randers Helliggejsthus, senere samme år 
beskærmelsesbrev. Også han må regnes til den protestantiske lejr, idet 
han i november samme år bliver udnævnt til forstander for samme 
helliggejsthus, hvor han før havde været prior. Når han således fort­
sætter efter, at munkene er fordrevet, må han have sympatiseret med 
protestanterne. Antagelig er værnebrevet udstedt i forbindelse med 
den nye stilling [130].

I Frederik l.s registranter, der er bevaret for perioden 1523-33, 
er der kun opført seks væmebreve i alt, hvorimod man i de danske teg­
neiser, som vi kun har for 1531-32, finder hele 42 beskærmelses- 
breve[131]. Det vil sige, at protectorierne normalt indførtes i tegnel- 
seme og ikke i registranterne. Da vi kun har tegneiserne for denne 
korte periode, kan vi ikke danne os noget klart billede af, hvor mange 
væmebreve kongen i alt har udstedt. Kun må vi slutte, at tallene har 
været væsentlig højere, end det vi kender. Derimod er der ingen grund 
til at tro at overvældende mange af de værnebreve vi ikke kender er 
udstedt for at beskytte protestanterne, idet der af de 42 beskærmelses- 
breve vi har kendskab til fra perioden 1531-32, kun er fire, som helt 
sikkert kan knyttes til reformationen.

Skal vi stole på, hvad vi kan læse ud af registranterne og tegnei­
serne, må vi antage, at der kun er udstedt relativt få væmebreve i 
forbindelse med kongens ønske om at beskytte protestanternes prædi­
kanter. Dog er tallet nok højere end vi kender, dels fordi der bag 
andre af protectorierne kan skjule sig hensyn til protestanterne, og 
dels fordi man ikke kan være sikker på, at tegneisernes oplysninger 
er komplette.

En tilføjelse til listen over væmebreve får vi gennem et regnskab 
fra biskop Jørgen Friis i Viborg til kongen fra 1529. Bispen skal søge 
at forklare, hvorfor han har vanskeligt ved at inddrive skatterne i 
stiftet, og i den forbindelse henviser han blandt andet til, at adskil-

[129] Fr. l.s reg.} s. 421.
[130] Fr. l.s reg., s. 469-470 og s. 337.
[131] Tegnelseme er optaget i Erslev og Mollerups udgave af Frederik d. Før­

stes danske Registranter.



80 Suno William Scharling

lige præster har beskærmelsebreve og tolker dem således, at de ikke 
skal betale til biskoppen.

Der nævnes 6 værnebreve, nemlig hr. Niels i Ulstrup, cantor Niels 
Friis i Viborg, Søren i Nesborig, Jep i Durup, Hans i Sønderholm og 
Peder Tomissen [132]. To af disse, Niels Friis og Peder Tomissen 
hørte i hvert tilfælde til protestanterne. Det bringer det samlede antal 
kendte væmebreve i forbindelse med reformationen op på 8, et alt 
andet end imponerende antal og langt mindre end antallet af kendte 
prædikanter.

Værnebreve har altså ikke været kongens normale fremgangsmåde. 
Langt fra alle prædikanter har haft et, end ikke de mere fremtræden­
de. Mænd som Laurentsen og Vormordsen har tilsyneladende ikke 
haft protectorium. Væmebrevene synes kun at være brugt i tilfælde, 
hvor prædikanterne stod særligt svagt, eller var særlig truet af over­
greb fra bispens side. Det er i den forbindelse værd at lægge mærke 
til, at fire af de 8 værnebreve til protestanter er udstedt i Viborg stift 
og tre i Lund i forbindelse med Torben Bildes overtagelse af stiftet. 
Bisperne i disse to stifter var de værste til at forfølge de evangeliske.

Men, hvorfor var kongen så tilbageholdende med at bruge denne 
særdeles effektive måde til at beskytte protestanterne? Der kan have 
været to samvirkende årsager. For det første skabte de stærk mod­
stand hos gejstligheden og unødige vanskeligheder, når kongen kunne 
opnå samme sikkerhed for prædikanterne ved at indsætte dem i præ­
steembeder som kronen havde patronatsret til og forpligte dem til 
evangelisk prædiken. Denne fremgangsmåde synes ikke at have virket 
så provokerende. Den anden og muligvis væsentligste årsag er, at kon­
gen ved udstedelse af værnebrevene støttede dannelsen af frimenig­
heder uden for det kirkelige system. Disse frimenigheder var poten­
tielt revolutionære og potentielle ledere af en bevægelse som førte 
reformationen videre fra teologiske spørgsmål til sociale, til et oprør 
mod adel og højgejstlighed, netop det kongen ville undgå. En præst, 
der var ansat med den normale lydighedspligt over for biskoppen ud­
over, at han skulle prædike evangelisk, var ikke på samme måde et 
uroligt element. Frimenigheder passede ikke ind i kongens kirkepoli­
tik.

Trods sin forsigtige fremfærd var det ikke muligt for kongen helt 
at undgå at det kom til voldsomheder. Vi hører om protestanternes 
billedstorme og overgreb på katolikkerne. Da kongen nægtede at for-

[132] Se KS 3. rk., bd. 2, s. 674-677.



Frederik 1 .s kirkepolitik 81

byde den katolske messe i Vor Frue Kirke i København, stormede 
borgerne den i 1530. Kongens reaktion er typisk for hans afstand­
tagen fra slige aktioner. Han lukker kirken et helt år for begge tros­
retninger. Værst gik det dog ud over tiggermunkenes klostre, som var 
særlig udsatte, dels fordi de lå i byerne, og dels fordi munkene ofte 
var upopulære også hos katolikkerne og derfor ikke støttedes så kraf­
tigt af dem.

Fra katolsk side samledes en beretning om protestanternes frem­
færd over for gråbrødrene [133]. Selv om den er stærk tendentiøs er 
den tilstrækkelig bevis for, at de evangeliske har været alt andet end 
blide i de metoder de anvendte for at komme munkevæsenet til livs. 
Endvidere får vi at vide at det er Mogens Gøje og kongen selv, som 
står bag en del af overgrebene.

Frederik l.s registranter bekræfter denne vurdering. Angreben be­
gynder i oktober 1528, hvor borgmester og råd i Malmø får kongens 
løfte om at måtte overtage byens Helligåndskloster og Gråbrødreklo- 
ster til henholdsvis rådhus og hospital, når munkene er ude. Forsigtigt 
tilføjes det, at præster og munke ikke måtte nødes eller trænges ud 
på nogen måde [134]. I Malmøbogen og krøniken om gråbrødrenes 
fordrivelse, kan man læse beretninger fra protestantisk og katolsk side, 
som fortæller, hvordan man omgik kongens krav om, at det skulle 
gå for sig uden tvang over for munkene [135]. Kongen lukkede øj­
nene for denne omgåelse og udstedte i juni 1529 et brev til Malmøs 
borgere og øvrighed [136], som med den begrundelse, at borgerne 
har antaget den evangeliske lære, og en del af altergodset derfor er 
blevet ledigt, tillader at det bruges til hospitalet. Af samme midler må 
der også tages penge til en prædikant og en skole til omskoling af 
præster. Kongen ser ingen grund til at forsvare munkenes ret til deres 
kloster. Anderledes forholder det sig med adelens interesser. Det hed­
der i slutningen af brevet, at dem der er forlenet med noget af god­
set på livstid skal have lov til at beholde det på de givne betingelser.

Det varer et års tid, før der rigtig kommer gang i klosterstormene, 
bortset fra begivenhederne i Malmø. Først i juli 1530 sker der noget, 
denne gang i Horsens. Byen får brev på, at den må få nogle gårde,

[133] Trykt i Gertz: Scriptores minores historiæ danicæ, bd. 2, Kbh. 1922, s. 
325-368.

[134] Fr. l.s reg., s. 181. Dateret 8-10-1528.
[135] Malmøbogen i Rørdams udgave, Krøniken om Graabrødrenes fordrivelse 

i Gertzs udg., s. 340-350.
[136] Fr. l.s reg., s. 207-208. Dateret 5-6-1529.

6. Kirkehistoriske samlinger



82 Suno William Scharling

som er kommet over til gråbrødreklostret, når munkene er ude [137]. 
Det er ikke svært at forestille sig, at dette løfte ville styrke borgernes 
overbevisning om, at de kætterske munke måtte fjernes. Først i 1532 
lykkedes det at komme af med gråbrødreklostret. Det blev da over­
draget til byen som kirke, skole og hospital, fordi munkene var be­
gyndt at nedbryde nogle klosterbygninger og sælge stenene. Desuden 
havde de fra prædikestolen prædiket fabler og anden vrang lærdom, 
som de ikke kunne bevise med skriften, og derved opvakt uro og tve­
dragt blandt almuen [138]. Det er interessant, at kongen kan bruge 
beskyldningen for at prædike noget, som ikke kan bevises med skiften 
til at begrunde fordrivelsen af munkene. Det tyder på at købstads- 
ordinantsen fra 1530, som fastslog skriftprincippet, var trådt i kraft.

Efter at Horsens havde fået brev på at måtte få de omtalte gårde 
tilhørende klostret, går det slag i slag. 19-7-1530 får Landskronas 
borgere stadfæstet Povl Helgesens stadfæstelse på en kontrakt mellem 
byen og karmeliterklostret, gående ud på, at byen skulle have klostret, 
hvis det ikke økonomisk kunne klare sig selv, mod at holde de munke, 
der ville blive tilbage, med føde og klæder [139].

Samme måned får Assens besiddelsebrev på Vor frue Kloster i 
byen [140] og i august får København et positivt svar angående byens 
reform af og kontrol med stadens hospitalsvæsen. Omtrent samtidig 
tillader kongen, at Københavns gamle gråbrødrekirke med det hus, 
der ligger op til kirken, skal bruges til universitetet [141]. Muligvis 
har brevet indeholdt en tilføjelse om, at St. Clare kloster endnu et års 
tid skulle forblive i sin daværende skikkelse.

I december får Svendborg brev på gråbrødreklostret, når munkene 
er ude, i marts 1531 får Køge brev på gråbrødreklostret med samme 
betingelser, og samme måned får »Vedelle« (Vejle?) byens sorte- 
brødrekirke som allerede var forladt [142].

I marts 1532 får Trelleborg by det allerede forladte gråbrødreklo- 
ster og samme måned får Ystad brev på, at deres gråbrødrekloster må 
omdannes til hospital og kirke, når munkene forlader det. I denne 
skrivelse nævnes det, at borgerne har klaget over, at munkene prædi­
ker imod det hellige evangelium og Guds ord. I april får borgerne i

[137] Fr. l.s reg., s. 258. Dateret 17-7-1530.
[138] Fr. l.s reg., s. 337. Dateret 17-11-1532.
[139] Fr. l.s reg., s. 259.
[140] Fr. l.s reg., s. 267.
[141] Fr. l.s reg., s. 268-269.
[142] Fr. l.s reg., s. 272, 277, 279.



Frederik 1 .s kirkepolitik 83

Visby lov til at overtage gråbrødrekloster til hospital, hvad de i øvrigt 
allerede havde gjort før brevet forelå, og i juni får Nykøbing Falster 
gråbrødrekirken til sognekirke og et hus af klostrets bygninger, men 
må ikke røre klostrets øvrige huse [ 143].

Endelig får Halmstad i august lov til at bruge byens kloster til ho­
spital og Næstved i samme måned gråbrødreklostret til hospital [144].

Alle disse løfte- og bekræftelsesbreve fra kongen viser, at han må 
have accepteret klosterstormene. Om han har været positivt stemt 
over for dem eller bare set dem som noget uundgåeligt, ved vi ikke. 
Selv om kongen måske ikke var begejstret for borgernes selvtægt, så 
var han nødt til at acceptere eksistensen af den. Under disse forhold 
var det bedste han kunne gøre for at forhindre at det gik over i egent­
ligt oprør at søge at få kontrol med bevægelsen og sikre sig, at den 
ikke ramte kirkens og adelens vitale interesser. Gennem sine breve til 
borgerne med løfter og bekræftelser på klosterovertagelserne havde 
han mulighed for at sætte grænser for aktiviteten, og denne mulighed 
blev brugt. Vi har allerede set, hvordan St. Clare kloster i København 
får et ekstra års frist, og hvordan forleninger på livstid i Malmø for­
langes respekteret. Den samme tendens spores i flere andre breve. I 
Køge får man forbud mod ukritisk at inddrage alt altergodset. Man 
må kun tage det til hospitalet, som er givet til: »messe og anden guds­
tjeneste«. Dersom det kun er givet til messer, skal det gå tilbage til 
indstifternes arvinger. Det er adelens interesser, man her beskytter. 
Hvis borgerne uden videre inddrog kirkegods, som i sin tid var givet 
af adelen for at holde messer, kunne den med rette hævde, at det var 
et brud på gældende ret. Når betingelserne for kirkens besiddelse ikke 
længere opfyldtes, måtte det gå tilbage til de rette arvinger. Derimod 
kunne man godt forsvare at lade det overgå til et hospital, hvis godset 
var givet til: »messe og anden gudstjeneste«, idet hospitalet kunne 
siges at falde ind under begrebet »anden gudstjeneste«.

Ved en anden lejlighed forbyder kongen borgerne i Randers volde­
ligt at tage gods fra Helligånds- og St. Hans klostret i byen, hvilket 
der har været klaget over [145]. Kongens nidkærhed for ikke at støde 
an mod adelens interesser i klostersagen sees måske aller klarest af 
følgende lille strid mellem Viborg borgere og den adelige fru Anne, 
hr. Predbjørns hustru, fra 1532. Det drejer sig om, at borgerne, un-

[143] Fr. l.s reg., s. 300, 301, 310, 316.
[144] Fr. l.s reg., s. 323, 332.
[145] Fr. l.s reg., s. 469-470 (fra tegneiserne 1532).

6*



84 Suno William Scharling

der den almindelige udrensning af sortebrødrekirken, har fjernet den 
stol, som fru Anne og hendes moder har haft i kirken, og nu lagt den 
ud på kirkegården. Denne dristighed foranlediger et kongebrev om 
øjeblikkelig at stille stolen tilbage og ikke i fremtiden hindre stolens 
eller fru Annes tilstedeværelse [146].

Mogens Gøjes påståede engagement i klosterstormene bekræftes 
også gennem Fr. l.s registranter, idet han står som relator til et stort 
antal af brevene [147]. Dette kan kun betyde, at han har været en af 
hovedmændene bag kronens politik på dette punkt. Det er vanskeligt 
at se, om det er kongen eller Gøje som er drivfjederen bag eftergiven­
heden over for klosterstormeme, men et par ting tyder på, at Gøje 
er den af de to, som har været den ivrigste protestant. Helgesen skri­
ver, at i året 1526 brød både kongen og Gøje fasten, men når talen 
er om at nyde nadveren under begge skikkelser nævnes kun rigshof­
mesteren [148]. I krøniken om gråbrødrenes fordrivelse er angrebene 
imod Gøje hele tiden stærkere end imod kongen. Ligeledes tyder rigs­
hofmesterens meget stejle holdning under herredagen i 1533 på, at 
han har været en mindre smidig politiker end kongen. Det er derfor 
ikke umuligt, at eftergivenheden og den opfordring til voldsomheder 
der ligger i løftebrevene i højere grad er Mogens Gøjes end kongens 
vilje.

Den eneste af de katolske bisper som synes at have gjort noget ef­
fektivt for at begrænse udviklingen er Ove Bilde. Han sørger for i 
tide at lægge truede klostre ind under bispesædet eller får brev på at 
måtte få dem, dersom de forlades. Herved forhindres det, at klostre­
nes besiddelser falder bort fra kirken. I december 1529 får han brev 
på, at dersom Århus sortebrødrekloster forlades skal al dets ejendom 
tilfalde bispesædet [149]. Et par år efter, i november 1531, overgår 
Jomfru Maria klostret i Århus til bispens besiddelse [150], og i august 
1532 får han bekræftelse på, at Oræ kloster med alt tilliggende er 
overgivet ham på livstid af abbed og konvent [151]. De klostre, som 
på den måde var kommet i bispens direkte varetægt, kunne undgå at 
falde i borgernes hænder, selv om de skulle blive forladt.

[146] Fr. l.s reg., s. 476^-77.
[147] Det gælder brevene til Horsens (l.brev), Assens, Trelleborg, Ystad, Ny­

købing F., Halmstad, Køge, Næstved.
[148] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 108-109.
[149] Fr. l.s reg., s. 240. Dateret 11-12-1529.
[150] Fr. l.s reg., s. 292. Dateret 14-11-1531.
[151] Fr. l.s reg., s. 333. Dateret 15-8-1532.



Frederik l.s kirkepolitik 85

Fra 1527 til 1530 gjorde man ikke noget nyt forsøg på ad lovgiv­
ningens vej at løse den danske kirkes problemer. I 1530 truedes lan­
det igen af Chr. 2., og kongen indkalder til herredag for at få penge 
til rustningerne. Samtidig beslutter han at tage religionssagen op end­
nu en gang og stævner derfor repræsentanter fra både protestantisk 
og katolsk side. Det var den almindelige opfattelse, at kongen nu ville 
søge at nå til en ordning, så man igen kunne få een religion i lan­
det [152]. Under de politiske forhandlinger udarbejdede man fra beg­
ge sider materiale til den kommende styrkeprøve. Som bekendt kom 
det aldrig til den bebudede religionssamtale og følgelig heller ikke til- 
nogen afgørelse. Tilsyneladende var de to hovedgrunde til dette 
magre resultat, at man ikke kunne enes om, hvilket sprog man skulle 
debattere på og hvem der skulle være dommer. For protestanterne 
ville det være naturligt at pege på kongen som landets overhoved, og 
den der for tiden besad den faktiske magt over landets kirke. For ka­
tolikkerne var det utænkeligt, at en verdslig skulle kunne dømme i 
lærespørgsmål. Helgesen beretter ganske vist, at det var ren taktisk, at 
man ikke ville anerkende de dommere som protestanterne ville have 
[153], men det er vanskeligt at se, hvorledes et forlig på dette punkt 
skulle have været muligt, idet man i samme øjeblik dommerne var 
valgt også havde afgjort sagens udfald.

Det eneste resultat af de mange og lange debatindlæg var en be­
stemmelse i den reces, som kongen udsendte 14-7-1530, som går un­
der navnet købstadsordinantsen [154]. Det hed heri om religionssagen, 
at hvem som har nåden må prædike Guds ord og evangelium klarli- 
gen og åbenbart lære det for den menige almue udi alle kongens køb­
stæder og andetsteds over alt i riget, efter som kongens undersåtter, 
købstadsmænd i Nordjylland, af ham med flid har begæret. Dersom 
nogen prædiker eller lærer noget andet end han kan bevise med den 
hellige skrift, da skal han selv stande til rette for det.

Hermed var hovedstridsemnet mellem kongen og højgejstligheden 
dog ikke afgjort. Der stod nemlig ikke noget om, hvem der i givet fald

[152] Denne opfattelse hævdes både fra protestantisk og katolsk side: 1) Rør­
dam: Skrifter fra Reformationstiden, 4 (Malmøberetningen, s. 16-17) og 2) 
Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 118-120. Hovedkilderne til Herredagen er: Viborg- 
beretningen (Skrifter fra Reformationstiden, bd. 1), 2) Malmøberetningen (Skrif­
ter fra Reformationstiden, 4), 3) Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 118-120, 4) DM 
2. rk„ bd. 5, s. 315-323 og 5) DM 4. rk., bd. 6, .s 1-43.

[153] Helgesen: Skrifter, bd. 6, s. 119.
[154] Trykt i DM 4. rk., bd. 6, s. 36-41.



86 Suno William Scharling

skulle dømme i sager, hvor en mand beskyldtes for at prædike noget, 
han ikke kunne bevise med skriften. De gejstlige ville hævde, at det 
hørte ind under bispen, og kongen kunne argumentere for, at sagen 
hørte under ham som rigets øverste retslige instans.

Men to vigtige ting havde protestanterne dog opnået med denne 
bestemmelse. For det første var der givet almindelig prædikefrihed i 
landet, og for det andet var biblen blevet gjort til eneste norm for for­
kyndelsen. Hvad der ikke direkte kunne udledes heraf, var det sim­
pelthen forbudt at prædike. Det vil sige den katolske kirkes forkyn­
delse med baggrund i denne bestemmelse kunne bringes til ophør.

Vi har allerede set, hvorledes kongen brugte bestemmelsen til at 
retfærdigøre lukningen af gråbrødreklostret i Horsens. Det viser for 
det første, at det virkeligt var meningen, at man alene med henvis­
ning til prædikanternes forpligtelse på skriften kunne forbyde mun­
kenes prædiken, og for det andet, at kongen tog det som sin opgave 
at træffe afgørelse om, hvad det var tilladt at prædike, og hvad der 
skulle forbydes.

På trods af uklarheden i ordvalget synes det temmelig uforståeligt 
at rigsrådet, som kongen hævder i sin indledning til ordinantsen, 
skulle have samtykket i denne nye ordning af kirkens forhold. Vi har 
ikke bevaret noget originaleksemplar af ordinantsen, og i de afskrifter 
vi har nævnes kun kongen som besegier. Dette berettiger os ikke til at 
tvivle på rigtigheden af kongens udsagn om rådets deltagelse, især 
ikke da vi kun har afskrifter af formentlige kopier af originalen sendt 
rundt til købstæderne, og i sådanne kopier er kongens segl tilstrække­
ligt [155]. Hvad man derimod kan betvivle er, hvorvidt kongen har 
haft de katolske dele af rigsrådet bag sig. Der siges intet om at der 
har været enighed, og vi ved meget lidt om, hvor udbredt de prote­
stantiske sympatier var blandt adelen, nu hvor det havde vist sig at 
støtte til protestantismen ikke behøvede at betyde tab af gods, hver­
ken for gejstlig eller læg adel. Måske har kongen henvist til protestan­
ternes ivrige aktivitet i Københavns kirker under herredagen og hæv­
det, at man kun kunne forhindre, at bevægelsen slog over i et egent­
ligt oprør ved at give efter i religionssagen. I hvert tilfælde kom høj­
gejstligheden også igennem denne herredag uden, at dens økonomiske 
magtposition svækkedes, og det var nok det, der for store dele af rigs­
rådet var det afgørende.

Kongen havde med denne bestemmelse, og sin senere anvendelse af

[155] Jævnfør Heise i DM 4. rk., bd. 6, s. 41-42.



Frederik 1 .s kirke politik 87

den, vist at han ikke længere stod for tolerance i religionssagen. Nu 
skulle den protestantiske lære gøres til den i landet gældende kristen­
domsopfattelse. Sadolin får lov til sammen med Gyldenstjerne at gøre 
Luthers lille katekismus til norm i Fyens stift. Fra 1532 forpligtes de 
nye præster i kronens kirker næsten konsekvent til at prædike evange­
lisk. Derimod bevares det kirkelige hierarki. Bispernes tienderet ind­
skærpes, og i det hele taget røres der ikke ved kirkens økonomiske pri­
vilegier. Kun tiggermunkenes klostre er unddraget kongens beskyt­
telse. Heller ikke adelens eneret på prælaturerne anfægtes. Ingen af 
de nye bisper kongen udnævnte kunne af den grund støde an. Til det 
sidste fastholdt kongen denne position. Kirkens lære skulle ændres, 
men de ydre og organisatoriske rammer skulle forblive de samme. Der 
var intet socialt engagement, ingen interesse for at hævde underklas­
sens rettigheder, forbundet med kong Frederik l.s kirkepolitik. Han 
var og blev adelens ven, og den adelige historiker Arild Hvitfeld pri­
ser ham da også som sådan [156].

Om kongen allerede i 1527 havde tænkt sig tolerancestandpunktet 
som en overgang til indførelsen af protestantismen er et spørgsmål, 
vi ikke kan få besvaret ud fra de bevarede kilder, men at det blev 
sådan er helt klart.

Lykkedes Fr. l.s kirkepolitik? Kongen døde i 1533 midt under 
kampen, før situationen var endeligt afklaret, men meget var allerede 
opnået. Hele landet øst for Lillebælt var sikret i det mindste tole­
rance, og Fyens stift havde antaget lutherdommen. Både Fyens og 
Sjællands biskop kunne sættes i forbindelse med protestantismen, den 
ene endda som dens aktive støtte. Talrige enkeltsogne havde fået præ­
ster, som var forpligtet til at prædike evangelisk. Kongen havde ind­
taget pladsen som kirkens øverste leder og viste endda tegn på at 
ville tiltage sig domsmagten i lærespørgsmål. Man var nået et langt 
stykke frem ad vejen imod den nationale protestantiske fyrstekirke 
uden at anfægte adelens vitale interesser.

Men der var stadig uløste problemer. Hvorlænge kunne man for­
hindre, at den protestantiske prædiken kædedes sammen med et op­
rør imod adelens herredømme over kirkens store embeder og videre 
imod adelens særrettigheder i almindelighed? Hvorlænge kunne kon­
gen opretholde kontrollen med udviklingen når adelen stadig besad 
sin magtposition inden for kirken i kraft af dens eneret på de høje 
embeder. Hidtil havde kongen stået stærkt, fordi han kunne spille på

[156] Hvitfeld, s. 1252.



88 S un o William Scharling

frygten for Chr. 2., men fra 1532 sad denne på Sønderborg, og den 
landflygtige konges søn var død. Eller sagt med andre ord: Var det 
muligt i længden at bevare kirkens gamle struktur, samtidig med, at 
man fjernede de teologiske argumenter for dem?

Efter kongens død udløste Torben Bildes hårde fremfærd over for 
protestanterne Grevens Fejde, der startede som en religionskrig, hvor 
kampen imod katolicismen var kædet sammen med et oprør imod 
adelen. Senere ændredes billedet da Chr. 3. kom ind på adelens side 
og samtidig støttede protestantismen.

Da han i 1536 kom til magten brød han radikalt med faderens 
kirkepolitik og fjernede alle adelens forrettigheder inden for kirken. 
Samtidig gjorde han op med det gamle kirkelige hierarki og gjorde 
en ende på kirkens rigdom. Den nye kirke blev en luthersk fyrste- 
kirke, som væsentlig støttede sig på ikke adelige ledere. Ved denne 
nyordning opnåede kongen ikke alene fuld kontrol med kirken, men 
også at svække adelens magt betydeligt, så kongen kom til at stå som 
langt den mægtigste i landet.

Også på det teologiske område skete der en ændring. Kun få af de 
danske protestanter fra brydningsårene under Fr. 1. kom til at præge 
undervisningen på det genopretede universitet. Alt blev lagt i hæn­
derne på folk fra Wittenberg, som enten havde været væk fra Dan­
mark i kampårene eller var uden særlig tilknytning til landet.


