Ecclesia particularis — respublica christiana

Dansk kirkeretsteenkning i 1600-tallet
og dens europaiske forudsetninger
Af Jorgen Stenbaek

De to begreber, som indgér i denne artikels titel skal i faellesskab
angive en spanding, som forefindes i dansk kirkeretstankning i
1600-tallet, nemlig spandingen mellem ortodoks, dogmatisk ec-
clesiologi og samfundsteori. Ecclesiologien tager sit metodiske
udgangspunkt i universalkirketanken og det deraf afledte partiku-
leerkirkebegreb, medens samfundsteorien tager sit udgangspunkt i
tanken om det kristne samfund til forskel fra det hedenske. Den
samme spanding findes ogsa i f.eks. tysk ortodoks kirkeretstenk-
ning. Men i Tyskland er teoridannelsen starkt athangig af den
forfatningsmassige dobbelthed, som var en folge af kombinatio-
nen af rigs- og landsforfatningen. Derfor har den stzrke afhengig-
hed af tysk ortodoksi, som ellers er karakteristisk for periodens
danske teologi kun spillet en begranset rolle for kirkerettens
vedkommende. Afhengigheden af forfatningsforholdene er lige s&
afgorende i dansk kirkeret, men hos os var forfatningsforholdene
relativt entydige.

Nir den seneste generations tyske historiske kirkeretsforskning
kan fastsld, at respublica christiana-tanken spiller en tilbagetrz-
dende rolle i luthersk ortodoks kirkeret (1), s& gaelder denne tese
ikke umiddelbart i Danmark. Tilmed fir tankegangen en art
renaissance med den danske enevzlde, en renaissance som ikke
har nogen direkte parallel i Tyskland.

Den antydede forskel mellem den tyske og danske udvikling
illustreres klarest ved henvisning til Augsburgfreden 1555, som
afsluttede reformationen, og som i forhold til rigsforfatningen
indvarslede den konfessionelle spaltning i det tyske rige, samtidig
med at den dannede udgangspunkt for det fyrstelige kirkeregi-
mente i de enkelte territorier.

Den kirkeretsteori, som blev dominerende i Tyskland indtil

Artiklen er et bearbejdet foredrag, holdt i Teologisk Forening i Arhus.

1. Se bl.a. Martin Heckel, Staat und Kirche nach den Lehren der evange-
lischen Juristen Deutschlands in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts. Jus
ecclesiasticum, Bd. 6, Miinchen 1968, pag. 173ff.



Ecclesia particularis — respublica christiana 35

midten af 1600-tallet, episkopalsystemet, bygger pa Augsburgfre-
den, ja var ikke tznkelig uden denne fredsslutning som teoretisk
udgangspunkt (2). Det samme geelder episkopal-systemets grund-
formel, cujus regio — ejus religio; bag udtrykket ligger den tanke-
gang, at de tyske landsfyrster ved Augsburgfreden fik overdraget
de kanonisk og rigsretligt forstiede biskoppelige privilegier og
rettigheder inden for deres territorier, og fyrsternes indflydelse pa
kirkestyret blev siledes legitimeret dels kanonisk retligt, dels i
forhold til rigsforfatningen (3).

Samtidig indgik imidlertid andre teorier i periodens lutherske
kirkeret i Tyskland, som skulle tjene til at begraense virkningerne
af det uindskraenkede kirkestyre, som Augsburgfreden gennem
episkopalsystemet tillagde fyrsterne, nemlig sondringen mellem
internt og eksternt kirkestyre, samt trestandslaeren.

Det var ikke mindst den politiske og kirkepolitiske udvikling,
som foranledigede en i sammenligning med Danmark betydelig
kirkeretlig aktivitet i ortodoksiens Tyskland. Hos os findes der
ikke en egentlig kirkeretlig teoridannelse, men samtidig har peri-
odens danske dogmatikere som sagt stdet i et vist afhangigheds-
forhold til den samtidige tyske lutherske dogmatik. Det sporgs-
mal rejser sig da, hvilken rolle episkopalsystemet og de ovrige dele
af den tyske ortodokse kirkeret har spillet hos os. Svaret skal
soges givet ud fra to 1600-tals forfattere, nemlig Jesper Broch-
mann og Johannes Wandal.

Forudskikkes skal imidlertid en narmere redegerelse for be-
tydningsindholdet af de to begreber, som indgir i denne artikels
titel, og desuden vil artiklen omfatte en redegorelse for luthersk-
ortodoks kirkeret, med dens kombination af episkopalsystemet,
sondring mellem internt og externt kirkestyre og trestandslare.

Udtrykkene ecclesia particularis og respublica christiana forud-
setter i ortodoksien begge et homogent samfund, men medens
det forste som sagt skal forstds ud fra en dogmatisk ecclesiologisk
konception, si forstds det andet kun i sin samfundsfilosofiske
relation. De optreder i de samme sammenhzange, og det afgo-
rende er da, om de i deres sammenhang danner det metodiske
udgangspunkt for overvejelserne. Netop derfor er de to udtryk
velegnede til at angive den omtalte spaending, som for gvrigt har

2. Smst. pag. 209ff.
3. Smst. pag. 227ff.

3*



36 Jorgen Stenbaek

vaeret karakteristisk for al kristen kirkeretstaenkning fra Konstan-
tin den Stores tid til omkring 1700-tallets begyndelse.

Forst pd dette tidspunkt begyndte et samfundssyn at vinde
udbredelse, som var szkulariseret i den forstand, at samfundsfilo-
sofferne forklarede samfundsdannelsen humant som resultat af en
overenskomst, truffet mellem frie individer. Samfundet betrag-
tedes stadig som kristent, men man sondrede skarpere mellem pi
den ene side den rationelle naturret, som skulle danne basis for
den positive lovgivning og fastleegge normerne for borgernes liv i
samfundet, og pi den anden den guddommelige eller teologiske
ret, som eksklusivt vedrerte den evige salighed. Forst fra da af
giver det da mening at tale om en kirke-stat problematik, d.v.s.
fra det gjeblik, hvor man teologisk og filosofisk vrister kirkelige
og verdslige interesser ud af den gensidige omklamring, sdledes at
det kan spores i den positive lovgivning. Jeg taenker her specielt
pa den del af den positive lovgivning, som bryder den kirkelige
homogenitet gennem tolerancelovgivning og senere religionsfri-
hedslovgivning.

Den periode der her skal behandles, ligger umiddelbart forud
for den tid, hvor disse moderne tanker vandt udbredelse. For de
to navnte danske teoretikere er det just karakteristisk, at de
argumenterer p3 basis af et middelalderligt samfundssyn i den
forstand at de forudsztter samfundets »religiose» homogenitet.
De konfliktmuligheder, som eksisterede dem imellem, var af-
hengige af de forskellige metodiske udgangspunkter, men de kan
kun forstds, hvis man fastholder den kirkelige og samfundsfilo-
sofiske homogenitet. For dem som for andre teoretikere forer
denne homogenitet ikke nedvendigvis til enighed, men den med-
forer, at de respektive modstandere var i djevelens, vantroens og
ketteriets vold, hvad enten diskussionen drejede sig om »kirkens»
eller »samfundets» styre.

Konfliktmulighederne bestod i folgende: ecclesiologerne be-
tragtede samfundet som kirke, og deres bestrabelser gik ud pa at
anvise ovrigheden plads og funktion i kirkestyret ved siden af
prasteskab og folk. Samfundsfilosofferne pa deres side betrag-
tede samfundet som den overordnende enhed og kirken under en
funktionel synsvinkel: de kirkelige funktioner, som alle var enige
om skulle samle sig om forkyndelse, sakraments- og neglemagts-
forvaltning, udgjorde »kun» en del — ganske vist en vaesentlig del



Ecclesia particularis — respublica christiana 37

— af samfundets funktioner, som samlet var underlagt den poli-
tiske ovrigheds ansvarsomride. Ecclesiologerne anviste alts3 ovrig-
heden dens plads, samfundsfilosofferne anviste de kirkelige »funk-
tionzrer» deres plads, med al mulig og dyb respekt for betyd-
ningen af de kirkelige funktioner. Men samtidig med at de for-
skellige metodiske udgangspunkter skabte konfliktmuligheder, s&
var — som antydet — forfatningsmassige forhold af betydning.
Derfor er der forskel pé tysk og dansk kirkeret, og derfor er der
forskel pd Brochmann og Wandal; enevaeldens indferelse markerer
i denne sidste henseende forskellen.

Hidtil har jeg kun talt om lutherske problemstillinger. Men
netop dette, at kirkeretten antog forskellig karakter, afhangigt
dels af det metodiske udgangspunkt og dels af de forfatningsmas-
sige forskelle, medferte, at man i lutherske lande trods konfes-
sionel uenighed kunne interessere sig for teoridannelsen i andre
reformatoriske milieu’er end de lutherske. Valgte man et sam-
fundsfilosofisk udgangspunkt, si kunne der opnis saglig forstaelse
mellem teoretikere fra konfessionelt uforenelige teologiske syste-
mer. Medens dogmatikken var konfessionelt bundet, var sam-
fundsfilosofien — og dermed til dels kirkeretten — »skumenisk»;
det hang naturligvis sammen med, at problemet om samfundssty-
rets rolle i forhold til kirkestyret var falles for alle konfessioner.
Hvis man kun ser til samfundsfilosofien, kan man da iagttage en
form for metodisk forstielse mellem teoretikere p3 luthersk,
calvinsk og anglikansk grund.

En egentlig magtkamp pé grundlag af forskellige kirkelige og
samfundsmassige grundkonceptioner kendes stort set ikke pi
luthersk grund, og da slet ikke i Danmark, men den kendes
unagteligt, hvor calvinisme og katolicisme spillede en rolle, d.v.s.
f.eks. i Tyskland, England, Frankrig og Holland.

Men selvom der altsd ikke opstod aben konflikt i de lutherske
lande, s& kunne de forskellige metodiske udgangspunkter godt
affede uenighed, og specielt i Danmark forskelle mellem afhand-
linger, som herte hjemme i henholdsvis den dogmatiske ekklesio-
logi og den stats- eller samfundsfilosofiske socialetik.

Ekklesiologernes overvejelser tog sigte pa en klarleegning af
forholdet mellem universalkirken og partikulerkirken, d.v.s. den i

tid og rum afgraensede kirkelige enhed som det afledte begreb.



38 Jorgen Stenbeek

Derimod drejer respublica christiana-problematikken sig om
grundlaget for og principperne bag en kristen samfundsorden i
forhold til en ikke-kristen.

Ecclesia universalis — ecclesia particularis

For reformationen eksisterede der ubrudt kontinuitet mellem
universalkirken og partikulerkirken. Hvad der holdt sammen pa
de to storrelser var den katolske hierarkitenkning: prasterne og
biskopperne reprasenterede gennem deres ordination og indsat-
telse universalkirken i partikulerkirken.

For reformatorerne blev universalkirken en eskatologisk stor-
relse. Det medferte som kirkeretlig konsekvens, at da den ikke
leengere var tilgeengelig for menneskelig erkendelse, kunne den
principielt heller ikke vaere objekt for positiv lovgivning. Samtidig
blev, stadig i de reformatoriske omréder, partikuleerkirken iden-
tisk med territorialkirken, men mens dennes granser i middelal-
deren blev sat, eller i hvert fald sanktioneret, af kirken selv
(stiftsinddelingen), si fik den i perioden op mod og omkring
reformationen granser tilfzlles med den politiske enhed, hvad
enten det drejede sig om nationalstater eller bystater. Universal-
kirkens usynlighed medferte, at den ikke nedvendigvis var per-
sonligt reprasenteret i en given partikularkirke. Det blev da et
afgerende dogmatisk problem, hvorledes man skulle knytte for-
bindelsen mellem den eskatologisk forstiede universalkirke og
partikuleerkirken.

Losningen fandt lutheranerne og for evrigt ogsa calvinister i de
kirkelige funktioner, i forkyndelse, sakraments- og neglemagts-
forvaltning. Det var gennem disse midler, Gud knyttede forbin-
delsen mellem den eskatologiske universalkirke og den timelige
partikulaerkirke. Derved rykkede prasterne igen ind som dem,
der forvaltede forbindelsen mellem universal- og partikuleerkir-
ken. Men da partikulerkirken var blevet til nationalkirken, kom
hertil yderligere problemet om, hvordan man skulle bestemme
forholdet mellem kirkelig og verdslig ovrighed, og dette problem
kunne kun ordnes ved positiv lovgivning. Med udgangspunkt i
partikulerkirketanken forsegte dogmatikerne at fremtvinge en
lovgivning, der anviste den kristne ovrighed plads i kirkestyret,
bl.a. ved hjalp af en reformatorisk begrundet sondring mellem en
kirkelig og en verdslig magtsfaere, men det kunne de kun gore,



Ecclesia particularis — respublica christiana 39

fordi de argumenterede inden for rammerne af en kristen sam-
fundsorden, (respublica christiana).

Respublica christiana — respublica haretica

Respublica christiana-tanken var for reformationen universali-
stisk; betegnelsen var synonym med kristenheden, corpus christi-
anum, og man regnede principielt ikke med nationale begrens-
ninger.

Ved reformationen spaltedes den kristne enhed konfessionelt,
efter at den politisk allerede i de foregiende drhundreder var
blevet spaltet op i nationalstater. Derfor fik forholdet mellem
partikulaerkirke og respublica christiana pa ny politiske konse-
kvenser, som det havde haft i middelalderen, men nu under
forudsztning af en konsekvent nationalstatstenkning. Hvem var
s ansvarlig for »ortodoksien» i nationalstaten, og kunne varetagel-
sen af »ortodoksiens» interesser forenes med opretholdelsen af
den verdslige orden? Dette sidste udgjorde, ogsa for teoretikerne
— béde de teologiske og samfundsfilosofiske — en afgerende del
af gvrighedens samfundsforpligtelser. Gennem samarbejde kunne
man n3 vidt; men hvis ecclesia particularis-teoretikernes »orto-
doksi» ikke kunne parres med den verdslige ovrigheds magtinter-
esser, ja s var konflikten uundgielig; afgorende var det si om de
respektive kirkesamfund kunne mobilisere magt, s& de kunne
male sig med andre magtgrupper i samfundet.

I Danmark forleb udviklingen harmonisk: i ly af statsmagten
fandt en luthersk ortodoks ordning af de kirkelige forhold sted
uden sterke brydninger.

Anderledes i de ovrige europeiske stater. I Tyskland mitte
man regne med en konstant katolsk trusel; specielt i Sydtyskland
kaempede en katolsk, zwingliansk og calvinsk stats- og kirkerets-
opfattelse om overherredemmet. 1 Frankrig var magtforholdet
mellem en calvinsk organiseret kirke og en nationalt kontrolleret
katolsk kirke leenge uafklaret, og i England maitte den elisabeth-
anske nationale anglikanisme i stigende grad definere sig i forhold
til mere eller mindre klart formulerede calvinsk-presbyterianske
og katolske kirkeordningsidealer, hvorunder man i 1630rne hav-
nede i en episkopalistisk-royalistisk hejkirkelighed, hvad der imid-
lertid ikke loste problemerne. I Holland var der sterke bryd-
ninger mellem en &ben, nationalt organiseret og kontrolleret



40 Jorgen Stenbaek

protestantisme pé den ene side, og pid den anden et calvinsk
synodalt menighedssyn med ambitioner om at organisere samfun-
det efter forbillederne i Geneve og Frankrig, d.v.s. med teologisk
indflydelse pa samfundsstyret. De teologiske opger ledsagede et
politisk, der kort fortalt drejede sig om magtforholdet mellem en
eller anden form for aristokratisk repraesentativt decentralt styre
under stzndersamfundets auspicier, og centralistiske fyrstelige
magtbestrabelser, ofte samarbejdende med lavere samfundsklas-
ser. I Frankrig, England og Holland blev det til en kamp p3 liv og
dod mellem de forskellige anskuelser, og det samme blev tilfzldet
i Tyskland, navnlig da man hvirvledes ind i 30-arskrigens militaere

opgeor.

Politik og teori

For teologerne og kirkeretsjuristerne skabte det politiske og mili-
tere rore en udfordring, som kun kunne imgdekommes ved at de
respektive kirkesyn blev indpasset i »de politiske realiteters» ver-
den med storst mulig hensyntagen til de teologiske anskuelser,
som bide pa katolsk, calvinsk og luthersk hold betragtedes som
salighedsbetingelser. Hensynet til den politisk og militert sej-
rende p3 den ene side og teologiske overvelser pi den anden
placerede kirkeretten centralt i det litteraere opger, som ledsagede
det militeere. Forst i lobet af sidste halvdel af 1600-tallet i
irtierne efter Den westfalske Fred konsolideredes de politiske og
nationale forhold s& meget, at der kunne falde ro over kirkeret-
ten, og interessen for denne, teologiens og i datiden statskund-
skabens hjelpedisciplin, faldt tilbage i et normalt, d.v.s. teoretisk
leje.

Danmark

Som sagt forleb udviklingen i Danmark uden indenrigspolitiske
konfessionelle og ecclesiologiske opger. En eksplicit kirkeretslit-
teratur findes ikke, og stoffet til en skildring af den kirkeretslige
teoridannelse ma findes i samtidens danske teoretiske og sam-
fundsfilosofiske litteratur i bredere forstand.

Nir det er muligt at skildre teoridannelsen i Danmark i
1600-tallet, s3 er det fordi den dogmatiske og samfundsfilosofiske
litteratur omfatter to hovedvarker, hvis hhv. ecclesiologiske og
statsfilosofiske udredninger ogsa beror p4 kirkeretlige opfattelser.



Ecclesia particularis — respublica christiana 41

Nogen kirkeretlig originalitet vil man imidlertid ikke finde, for-
modentlig fordi det ikke var nogen presserende opgave at anstille
kirkeretlige overvejelser.

Alligevel er den kirkeretlige udvikling bemaerkelsesveerdig, for
det forste fordi den afspejler den almindelige kirkelige og sam-
fundsmaessige situation, der som sagt var anderledes end p3 kon-
tinentet og i England, og for det andet fordi stendersamfundets
aflosning af enevaelden i 1660 medferte konsekvenser for den
teoretiske kirkeret.

De to varker, som jeg hentyder til, er Jesper Brochmanns
dogmatik, Systema fra 1633 (4) og Johannes Wandals statsretslige
hovedvaerk Jus Regium fra 1665 (5), og jeg betragter det som min
opgave at indplacere de to vaerker i den samtidige internationale
kirkeret. En isoleret redegorelse for de to forfatteres tanker vil
nazppe have storre interesse, og en indbyrdes sammenligning vil
kun have begraenset interesse, fordi kirkeretten for de to herrer
ikke stod centralt. Felles for dem var, at de regnede sig som
luthersk ortodokse, og en veesentlig del af artiklen vil da komme
til at dreje sig om, hvordan deres teorier forholdt sig til den
samtidige tyske lutherske kirkeret.

Men forst ganske kort den indbyrdes forskel imellem dem:
Brochmann er luthersk traditionalist. Han sondrer mellem det
kirkelige embede og den borgerlige ovrighed: mens det kirkelige
embede har forkyndelse, sakraments- og neglemagtsforvaltning
som forpligtelse (6), skal den borgerlige ovrighed skabe lov, orden
og borgerlig retfaerdighed gennem civile love og retfzrdig brug af
det ydre sveerd (7).

Wandal derimod gav den enevaldige konge myndighed ogsé
over undersdtternes sjelelige velfzrd. Han kan med tilslutning

4. Caspar Eramus Brochmann, Universa Theologiz Systema in quo omnes
ac singuli religionis Christianz articuli ita pertractantur, ut primo: vera
sententia afferatur & asseratur, secundo, controversie prisca et recentes
expediantur, terio, pracipui conscientiz casus é verbo divino decidantur,
Hafniz 1633 (Systema).

5. Johannes Wandal, Juris regii avumevduvos, et solutissimi, cum potestate
summa, nulli, nisi Deo soli, obnoxia, regibus Christianis é juris divini pan-
dectis V. & N. Testam., atque Ecclesiz utriusqve, judaica juxta ac Chri-
stiana, praxi & testimoniis, luculenter asserti. Hafniz 1663 (Jus regium).

6. Systema, Art. de ministerio ecclesiastico, caput I, sectio IV.

7. Systema, Art. de magistratu politico caput I, sectio II.



42 Jorgen Stenbeek

citere Thomas Aquinas: kongemagtens hejeste mal er det hojeste
gode (summum bonum), d.v.s. den evige salighed. Kongen tildeles
da ansvaret for, at undersitterne forfolger dette mal (8).

Det andelige, som Brochmann henlagde til det kirkelige regi-
mentes omrdde, er hos Wandal lagt under kongemagten; det er
derfor klart, at der ligger forskellige grundkonceptioner bag: Der
er tale om to forskellige ovrighedsopfattelser, og det skal natur-
ligvis tillegges betydning, at Brochmann arbejdede under stan-
dersamfundets vilkdr; det har praget hans forstielse af ovrighe-
den. Han benytter da ogsi den gaengse lutherske betegnelse magi-
stratus politicus. Wandal derimod skrev efter enevaldens indfe-
relse. @vrigheden blev hos ham til den eneveldige konge, offi-
cium magistratus circa sacra blev til jus regium circa sacra.

Det betyder imidlertid ikke, at Wandal ophaver sondringen
mellem kirkelig og verdslig evrighed. Bl.a. derfor taler han om en
jus circa religionem & sacra (9), og kongen er for ham guddom-
meligt indsat biskop extra ecclesiam (10). Heller ikke for ham ma
de to magtsfaerer sammenblandes, og gejstlige ovrighedspersoner,
altsi preesterne mi ikke samtidig beklade verdslige ovrigheds-
poster (11). For si vidt er han altsd enig med Brochmann. Det
nye hos ham, er at han over den gejstlige og verdslige ovrighed
indsetter et falles overhoved, kongemagten, som til en vis grad
repreesenterer Gud, og derfor overordnes begge. Ganske vist kan
kongen ikke gore sig til herre over forkyndelse, sakraments- og
neglemagtsforvaltning, han kan heller ikke med foje baere den
titel, som Henrik VIII i England tillagde sig selv som caput
ecclesiae (12). Som Brochmann mener Wandal ikke, at der efter
Kristi himmelfart er indsat noget jordisk overhovede over kirken,
s& pid det punkt fastholdes den reformatoriske polemik mod
katolikkerne; men p3 den anden side udgir al jordisk magt,
potestas, fra kongen, bdde den kirkelige og den verdslige.

Kort fortalt: forskellen mellem Brochmann og Wandal bestar
ikke i, at Wandal ophaver sondringen mellem gejstlig og verdslig
ovrighed, men deri at Wandal lader Gud indsztte en suveran over

8. Jus Regium, Lib IV, caput II, pag. 504.
9. Smst. pag. 502.

10. Smst. pag. 509.

11. Smst. caput VIII, pag. 603ff.

12. Smst. caput VI, pag. 582ff.



Ecclesia particularis — respublica christiana 43

begge magistrater, som Brochmann ikke vidste af. I den suverzne
konge samles al jordisk magt inden for den kristne stats rammer,
kirkelig, sivel som verdslig (13). Graensen for kongens gejstlige
magtudovelse er sat af, at man ikke kan fremtvinge tro med magt;
ogsd i den forstand er Wandal luthersk.

Den gkumeniske enighed

Inden jeg gir over til at underssge Brochmanns og Wandals
europaziske forudsztninger, et par bemeerkninger om, hvad man i
det samlede protestantiske milieu var enig om. Der herskede udelt
enighed om, at ingen jordisk myndighed, hverken verdslig eller
gejstlig kunne r3de for de kirkelige funktioners indhold. Dette
indhold fandt man nemlig nedfzldet i skriften under guddomme-
ligt diktat, det bestod jure divino, og kunne ikke anfagtes. Heller
ikke prasten har myndighed over det, han er administrator af jus
divinum, han er minister Dei, og en minister, en administrator har
ingen selvstaendig magt, kun en modtaget, og det er Gud selv, som
har tildelt den.

Den verdslige ovrighed kan altsd ikke jure divino rokke ved
eller ndre dette sagsforhold.

Men i hvor hoj grad er det muligt med guddommelig ret at
udlede principper for kirkeorganisationen og for den verdslige
ovrigheds indflydelse pa den kirkelige praktiske forvaltning og
den verdslige magtudevelse? Herom var der ikke enighed; og
trods den formelle enighed om de kirkelige funktioners integritet
herskede der heller ikke materiel enighed; der var ikke enighed
om funktionernes indhold og praktisk udformning.

Videre herskede der enighed om, at al ovrighed, verdslig sivel
som gejstlig, var indsat af Gud og skulle styre i overensstemmelse
med den guddommelige ret og med den naturret, som overalt pd
en eller anden facon begrundedes skabelsesteologisk. Derfor fik
ogsd den verdslige ovrighed et forhold til kirkeledelsen, og efter
Melanchthon definerede man bide blandt lutheranere og refor-
merte dette forhold ved hjelp af formlen, at gvrigheden er custos
utrisque tabulae, at ovrigheden er forpligtet bide pa dekalogens
forste 3 og sidste 7 bud, den skal vogte bide over undersatternes
holdning over for Gud og nasten. Denne formelle enighed ledsa-

13. Smst. caput I, pag. 502.



44 Jorgen Stenbaek

gedes imidlertid ogsd her med en materiel uenighed om, hvorledes
magtbalancen skulle vaere mellem gejstlige og verdslige styrelses-
organer.

Luthersk ortodoks kirkeret

I 1600-tallets tyske ortodokse lutherdoms kirkeret indgir som de
vigtigste kendemaerker tre delteorier:

1. Episkopalsystemet med det heraf afledte konsistorialstyre.

2. Sondringen mellem indre og ydre kirkemagt, potestas ecclesia-
stica interna og externa.

3. Trestandslaren, og det heraf afledte konsistorialstyre.

For alle tre delteorier var respublica christiana-tanken den
uudtalte forudsatning.

Forst episkopalismen: De tyske kirkeretsteoretikere si sig stil-
let over for et specielt problem: Reformationen var overalt fore-
get inden for territorialstaternes omrade i forstielse med lands-
fyrster og bymagistrater; men hvordan skabe legimitet omkring
de nyetablerede landskirker i forhold til den katolske kejsermagt
og til dens rigsret, som stadig eksisterede? Kejseren var jo defen-
sor ecclesiae, d.v.s. den katolske kirkes forsvarer; havde han ikke
embedsmaessig pligt til bestandig at se det som sin storste opgave
at genvinde de lutherske landomrader for den rette, d.v.s. den
katolske lare?

P& det sporgsmil svarede de episkopalistiske lutherske kirke-
retslerde nej. De lutherske landsfyrsters herredomme over deres
undersétters kirkelige tilhorsforhold var blevet legitimeret ved
Den augsburgske Fred (1555) (14). Juridisk set var der ved den
fredsslutning sket det, at de biskoppelige rettigheder, jura episko-
palia, var blevet overdraget til de lutherske landsfyrster. Til disse
jura episkopalia herte retten og pligten til at skabe enighed i
lzerestridigheder, retten til at indsatte praester og superintenden-
ter, til at administrere kirkegodset, samt den gejstlige jurisdik-
tionsret. Landsfyrsten aflgste altsd den katolske biskop inden for
partikuleerstatens graenser. Fyrsternes rettigheder strakte sig si
langt som til at omfatte ogsé jus reformandi, (15), d.v.s. retten til
at reformere landskirken i henseende til lzere, etos og kultus. Som
biskoppen havde varet eneveldig pa det kirkelige omride blev

14. Til episkopalsystemet, se Martin Heckel, anforte skrift, pag. 237ff.
15. A.skr., pag. 221.



Ecclesia particularis — respublica christiana 45

landsfyrsten det; og denne kirkelige eneveelde legitimerede man
ved at henvise til Den augsburgske Fred. Senere drog man den
konsekvens, at fyrsten fik titel af summus episkopus, hojeste
biskop i landet. Teorien blev videre udfyldt med duplex-persona-
leren: fyrsten var dels fyrste, dels biskop. De fyrstelige funk-
tioner skulle udferes gennem de normale regeringsorganer, d.v.s.
de fyrstelige kancellier. Men som biskop matte han have et serligt
styrelsesorgan, og det blev konsistoriet. Ogsa konsistorialstyrets
indforelse skal ses som udslag af episkopalismen. I praksis funge-
rede det naturligvis som et fyrsteligt kancelli, men for bevidste
lutheranere var det en tilfredsstillelse at vide, at det verdslige
styre og kirkestyret holdtes adskilt.

Det episkopalistiske system, som begrundedes pi denne made,
var imidlertid ikke et kirkeretligt system, men et statsretligt.
Tilmed havde jo Luther selv ivret for, at forkyndelsen skulle veere
uafthzngig af den verdslige ovrigheds magtudfoldelse. Nu derimod
fik de lutherske fyrster endnu mere magt, end de katolske biskop-
per havde haft, disse skulle ogsé efter Tridentinum tage hensyn til
pavemagt og kurie. Desuden: i konsekvens af episkopalsystemet
kunne man fastsld gyldigheden af den beromte satning: cujus
regio — ejus religio, undersatterne skulle folge fyrsten i hans valg
af konfession, for s3 vidt valget fandt sted mellem katolicisme og
lutherdom, (calvinismen omfattedes som bekendt ikke af Augs-
burgfreden) med den modifikation, som fulgte af undersitternes
jus emigrandi. Cujus regio — ejus religio formlen skabtes af den
lutherske episkopalismes fader, Joachim Stephani o. 1610, og den
sattes af sin ophavsmand i direkte forbindelse med overdragelsen
af de episkopale rettigheder ved Augsburgfreden i 1555 (16).

Si vidt episkopalismen, en argumentation som spillede en
storre eller mindre rolle for alle lutherske kirkeretsteoretikere i
Tyskland. Men den havde mangler, hvoraf jeg vil nevne tre:

1. Den kunne kun bruges, hvor Augsburgfreden havde gyldighed,
d.v.s. det var ikke nogen universel eller med et moderne udtryk
okumenisk kirkeret.

2. Den kolliderede pi et vitalt omridde med grundlaget for
luthersk kirkeret; fyrsten fik som biskop direkte indflydelse pa

den kirkelige funktionsudevelse. Det indsi man naturligvis ogs3 i

16. A.skr., pag. 228.



46 Jorgen Stenbeek

1600-tallet. Men hvad skulle man stille op, sdleenge episkopalis-
men var det eneste rigsretligt holdbare legitimitetsprincip?

3. Episkopalisterne argumenterede ud fra den kanoniske ret som
Luther havde demt til tilintetgorelse ved bogbalet i Wittenberg.

De to ovrige hovedpunkter i tysk luthersk kirkeret havde da
ogsd til formal at begraense betydningen af episkopalismen. Det
forste, sondringen mellem den indre og ydre kirkemagt, fandt
man ikke pé luthersk grund, men pa calvinsk. Luther selv kendte
ikke sondringen, silidt som Melanchthon, der i ovrigt var den
forste der havde anstillet systematiske overvejelser over, hvordan
man kunne finde en principiel begrundelse for luthersk kirkeret
og for evrighedens rolle.

Som sagt fandt man grundlaget for sondringen mellem det
interne og eksterne kirkeregimente pd calvinsk grund. Ogs3 her
havde man problemer med indplaceringen af ovrighedens funk-
tioner i forbindelse med kirkestyret. Calvin selv havde som
Luther sondret mellem et gejstligt og et verdsligt regimente. Han
havde, ligeledes som Luther, benagtet, at undersitterne i evange-
liets navn havde ret til oprer. Ogsd han havde derfor efterladt
uloste problemer. Bide lutheranere og calvinister havde mittet
erkende, at ovrighedens indstilling var af afgerende betydning for
den rene lzres succes; for begge anskuelser gjaldt det derfor om
at binde ovrigheden leeremaessigt, uden derfor at overdrage den
hele kirkestyret; derved ville man jo forrdde reformationens sag,
idet man pa ny ville knytte gejstlig og verdslig magt sammen,
siledes som arvefjenderne, katolikkerne havde gjort. Sydtyske
calvinske kirkeretsteoretikere mente at have fundet losningen i en
udtalelse, som i Eusebs Konstantinbiografi lagges i munden pa
Konstantin den Store; ved en given lejlighed skal han have sagt til
en kreds af biskopper: De, mine herrer er af Gud indsat som
biskopper inden for kirken, jeg derimod er af Gud indsat som
biskop uden for kirken. (Hhv. intra og extra ecclesiam).

Det er den lutherske dogmatiker Johan Gerhard, som har
hentet sondringen mellem intern og ekstern kirkemagt (potestas
ecclesiastica) fra calvinsk grund (17). »Der ber», skriver han
»sondres mellem den interne og den eksterne kirkemagt . . . den
interne skal overlades alene til det kirkelige embede, den eksterne

17. Johannes Heckel. Cura religionis, ius in sacra — ius circa sacra, Darm-
stadt 19622, pag. 52ff.



Ecclesia particularis — respublica christiana 47

er derimod falles for embedet og for den kristne @vrighed.» Der
skal skelnes mellem hvad der vedrorer gudsdyrkelsen, som udeves
af det kirkelige embede, og hvad der vedrgrer den ydre admini-
stration, som udoves af gvrigheden.

Gerhard var nok mere begejstret for tanken, end man var i
calvinske kredse, i hvert fald blandt calvinisterne i de lande hvor
der herskede konflikter mellem ovrigheden og de reformerte
d.v.s. i Frankrig og England.

Men i de lutherske landskirker bredte ideen sig som en lgbeild.
Nu kunne man lettere affinde sig med episkopalsystemet; de
lutherske fyrstebiskopper var jo ikke ordinerede, og derfor var
det en selvfolge, at deres biskoppelige kirkemagt kun omfattede
hvad de kunne forvalte uden ordination; forkyndelsen, sakra-
ments- og neglemagtsforvaltningen kunne bevares for det kirkelig
embede, samtidig med at fyrsten handlede efter sine jurisdik-
tionelle episkopale befgjelser.

Helt tilfredsstillende var losningen imidlertid ikke. Horte f.eks.
presteanszttelser og lereafgorelser til det indre eller det ydre
kirkeregimente? Desuden havde man jo lert af Luther selv, at
ogsd menigheden skulle inddrages i afgorelsen af bl.a. disse sags-
omrdder. Tildelte man i fallesskab gejstlighed og ovrighed de
eksterne magtbefojelser, ja s3 ville for det forste menigheden glide
helt ud af kirkestyret, og for det andet stod man i fare for igen at
tildele gejstligheden som stand en serlig character, hvorved man
ville komme i konflikt med et centralt reformatorisk standpunkt i
polemikken mod katolikkernes sarlige praestedsmme. Hertil kom
for det tredie, at man ikke havde nogen garanti imod, at evrig-
heden, fyrsten, andrede konfession; derved ville han komme i
konflikt med det prasteskab, som han skulle regere sammen med.
Gerhard havde fremhavet, at det var den kristne ovrighed, som
skulle @ve det eksterne kirkeregimente sammen med gejstlighe-
den, men ikke, at det var den lutherske ovrighed, der var tale om.
Der mitte med andre ord skabes en luthersk ecclesiologi, som
kunne fastholde fyrsten ved den lutherske lere.

Melanchthon havde i sin tid bundet fyrsten ved sin laere om, at
ovrigheden var kirkens fornemste medlem, praecipuum membrum
ecclesiae. Derved tildeltes fyrsten vel magtbefojelser, men han
blev s3 sandelig ogsd bundet. Nu byggede Gerhard videre pi dette



48 Jorgen Stenbaek

grundlag ved at inddrage trestandslaren i sin kirkeret (18). Det er
bevidst, at jeg navner denne lere sidst; dermed vil jeg under-
strege, at det for det forste er Gerhards yndlingstanke, og for det
andet er den lutherske ortodoksis eneste originale bidrag til
protestantisk kirkeret. Episkopalismen argumenterede dels ka-
nonisk, dels rigsretligt, og sondringen mellem intern og ekstern
kirkemagt var opstiet pd calvinsk grund. Hvorvidt trestandsleren
dybest set var luthersk skal diskuteres senere, men forst en
redegorelse for dens indhold:

Terminologisk bygger den p& Luthers anvendelse af status
ecclesiasticus, politicus og oeconomicus, tysk lehr-wehr und nehr-
stand, og det er vel at maerke kirken, som inddeles i disse tre
steender; kirken bestdr af gejstlighed, ovrighed og folk, og disse
tre steender har hver sin funktion inden for kirken. En ortodoks
kirkeretsjurist og socialetiker, som senere overtog trestandsleren,
kunne siledes inddele en bibelsk socialetisk afhandling efter dette
princip (19).

Den kirkeretlige anvendelse af trestandsleeren er Gerhards op-
findelse, og at han har tillagt den betydning fremgir af, at han
disponerer de relevante dele af sin dogmatik efter trestandsleren:
Locus 22: De ecclesia, locus 23: De ministerio ecclesiastico, locus
24: De magistratu Politico, og endelig locus 25: De conjugio (20).

Ved indgangen til 23. locus fremsetter han en reekke alminde-
lige betragtninger om trestandsleren; af Gud er der indsat tre
stzender (status), eller hierarkier i kirken, nemlig status ecclesiasti-
cus, politicus og oeconomicus. Den gkonomiske stand tjener til
menneskeslegtens multiplicatio, den politiske, dens defensio og
den kirkelige til den evige frelses promotio. Den okonomiske
ordens negation er tojleslost begeer, den politiske ordens modset-

18. Til Johann Gerhard og trestandslzren: Martin Honecker, Cura religionis
magistratus Chriani. Miinchen 1968, pag. 73ff. I ovrigt henvises generelt til
dette verk.

19. Dieterich Reinkingk, Biblische Policey, d.i. Gewisse auss Heiliger Schrift
zusammen gebrachte, auff die drey Hauptstinde, als Geistlichen, Weltlichen
vnd Haiisslichen gerichtete Axiomata. (Frankf. 1653). Bogen har serlig
interesse, fordi den er tilegnet Frederik IIl af Danmark, og blev skrevet
medens Reinkingk var kansler i Holsten.

20. Ioannis Gerhardi Loci Theologici, tomus I-IX, edit. Fr. Frank, Lipsiae
1885.



Ecclesia particularis — respublica christiana 49

ning er tyranni, og den kirkelige ordens negation er katteri og
korrupt lere (21).

Alle tre stender tjener til at ssmmenholde og bevare kirken og
skabe vakstbetingelser for den, den gejstlige stand gennem for-
kyndelse, sakraments- og neglemagtsforvaltning, evrigheden ved
at tage vare pa den ydre disciplin, fred og offentlige orden, samt
ved at forserge gejstligheden, og endelig husstanden ved at oge
menneskeslegten og ved at tjene som planteskole (seminarium)
for den gejstlige og politiske ordo.

I en kirkeretlig sammenhang betyder det, at ogsi 3. stand kan
fa tildelt kompetence i det ydre kirkeregimente, dels ved at
medvirke ved prasteudnazvnelser og lareafgorelser, og dels ved
gennem sin planteskolevirksomhed ikke blot at fode nye kirke-
medlemmer, praster og ovrighedspersoner, men ogsé ved at op-
retholde patriarkalsk ledede husholdningskollektiver til gavn for
bade gudsfrygt og verdslig orden.

Konsistorialstyret, hvis episkopalistiske begrundelse jeg har an-
fort, indplaceredes ogsé i trestandslaeren ved at blive opfattet som
et reprasentativt organ, hvor alle tre stander skulle reprasente-
res.

To ting skal bemaerkes til Gerhards anvendelse af trestandsla-
ren.

1. Nir han havder, at kirken bestir af de tre stender, beror det
pé den forudsztning, at kirke og verdsligt samfund er sammenfal-
dende storrelser, og at samfundet folgelig er kristent. Hvad han
beskriver, er en kristelig samfundsorden, respublica christiana,
samtidig med at det er en ecclesia particularis (22).

2. Nir han forudsetter, at kirke og samfund er identiske, si
kreever det som yderligere forudsatning, at han tager den refor-
matoriske sondring mellem den synlige og usynlige kirke op til
overvejelse, si sandt som han i modsat fald vil gere den sande
kirke til et synligt samfund.

For at tage det sidste forst: uden sondring mellem synlig og
usynlig kirke, og med identifikation af kirke og samfund bliver
den ortodokst lutherske stat til en eskatologisk sterrelse. Derfor
opererer Gerhard med en rzkke distinktioner, som skal tjene til

21. Gerhard, anf. skr., locus XXIII, tom VI, pag. 1.
22. Gerhard er sig dette bevidst; han karakteriserer res publica christiana
som et corpus aliquod mysticum, se Loci, tom VI, pag. 353.



50 Jorgen Stenbaek

at legitimere kirkesynet, og dermed indirekte kirkeretten. Disse
distinktioner udger tilsammen Gerhards ecclesiologi; udgangs-
punktet er sondringen mellem den usynlige universalkirke og den
synlige partikulerkirke. Kirkeforfatningen tager sigte pa partiku-
laerkirken, og herer altsd ikke hjemme i ecclesiologien (locus 22).

Nir Gerhard saledes siger, at de tre staender er indsat af Gud i
kirken, s3 er det partikulerkirken, der er tale om. Universalkirken
er kun synlig for Gud, den er for mennesker ecclesia invisibilis.

Derfor kan partikulaerkirken i modsatning til universalkirken
falde i katteri; der findes ingen garanti imod, at en given partiku-
lerkirke overhovedet blandt sine medlemmer har universalkirke-
medlemmer. Betegnelserne katolicitet, hellighed og enhed kan
kun finde anvendelse pa den usynlige universalkirke.

Hvortil tjener si partikulerkirkerne? Oploses ikke kirken i en
total 3ndelighed, noget allerede samtidens katolikker og cal-
vinister anklagede den ortodokse lutherdom for? Blev den ikke til
en platonisk idé? Gerhard svarer ved at henvise til, at medlems-
skab af universalkirken kun kan erhverves gennem medlemsskab
af partikulerkirken, fordi Gud i partikulerkirken gor brug af de
eneste midler, han har besluttet sig for at anvende ved kaldelsen,
nemlig forkyndelse, sakraments- og neglemagtsforvaltning. Derfor
skal noglemagten da heller ikke benyttes som kirkerensende, men
som sjelesorgerisk middel. At holde partikulaerkirken fri for
ketteri og usadelighed er ovrighedens sag; dertil er den indsat af
Gud som en af de tre kirkestzender, og en nok s3 effektiv
neglemagtsforvaltning kan alligevel ikke skabe identitet mellem
ecclesia particularis og universalis.

Efter dette vil det vaere klart, at hele Gerhards argumentation
bygger pa respublica christiana-tanken. Partikulaerkirken som be-
stdende af de tre stznder kan kun fungere i en kristen samfunds-
orden, hvor alle tre steender bekender sig til evangelisk kristen-
dom. Gerhard kender ganske vist til kirker, hvor @vrigheden ikke
udferer sine kirkelige funktioner, p.gr.a. sin hedenske anskuelse.
Det gelder f.eks. oldtidens ovrighed. Derfor sondrer han mellem
missionskirken for Konstantin den Store, ecclesia constituenda
eller plantanda, og den faerdigt konstituerede folkekirke.

Men da der altsé i Tyskland er tale om konstituerede kirker, s&
regner Gerhard med identiteten mellem ecclesia particularis og
respublica christiana, den ydre samfundsorden.



Ecclesia particularis — respublica christiana 51

I forbifarten skal jeg erindre om, at denne konstitutive anven-
delse af trestandsleren ikke var luthersk i snaevrere forstand.
Luthers anvendelse af lzren var rent socialetisk. Det beted bl.a.,
at alle i staten, fra fyrste til daglejer, havde ansvar i relation til
samtlige steender. Fyrsten havde forpligtelser som ovrighedsper-
son, som kirkemedlem og som husfader, praesten havde forpligtel-
ser som forkynder, som undersit og som husfader, og borgeren
som husfader, undersit, og kirkemedlem. Og med dette som
overgang vil jeg undersage, i hvor hej grad den tyske ortodokse
kirkeret slog igennem i Danmark.

Jesper Brochmann

Brochmann tog som Gerhard sit metodiske udgangspunkt i den
usynlige sande universalkirke. Derfor interesserede han sig forst
og fremmest for denne usynlige kirkes synlige kendetegn, forkyn-
delse, sakraments- og neglemagtsforvaltning (23).

Til bestemmelse af forholdet mellem gejstlig og verdslig ovrig-
hed benytter han sondringen mellem regimen ecclesiasticum, som
han knytter snazvert til de tre universalkirkelige funktioner, og
regimen politicum, som han knytter snaevert til omsorgen for
undersétternes timelige velfaerd (24). Da det kirkelige regimente,
d.v.s. de tre kirkelige funktioners udevere, er uden magtmidler,
palaegger han det politiske regimente en beskyttelsesforpligtelse
og en administrativ forpligtelse: ovrigheden skal skaffe forkyn-
dere, skabe forudsatning for enhed og renhed i leren, og i
fornedent omfang hjelpe til med kirkedisciplinen, d.v.s. treede
til, ndr den leeremaessige og moralske disciplin ikke kan oprethol-
des uden ydre magt. Endelig skal ovrigheden skaffe preaesterne
deres underhold (25).

Ogsd Brochmann bygger pa respublica christiana-tanken; ellers
kunne han ikke pilagge ovrigheden de kirkelige forpligtelser.
Trestandsleeren udfolder han ikke, men han benytter den: ved
presteansaettelser, ved disciplinzere og laeremassige afgorelser
skal hele kirken, tota ecclesia, laes ecclesia particularis medvirke

23. Systema, art. De ecclesia, cap. I, sectio 2 og 5.
24. Smst. sectio 3.
25. Systema, art de magistratu politico, cap. I, sectio 3.

&t



52 Jorgen Stenbaek

(26). Men han disponerer ikke efter trestandsleren og han siger
intet steds, at kirken bestar af de tre stznder; han folger med
andre ord den danske funktionelle tradition fra kirkeordinansen
af 1537. F.eks. fastholder han i langt hejere grad end Gerhard
to-regimente-leeren i sin disposition: efter at han i artiklerne 8-23
har behandlet de kirkelige funktioner, herunder koncilier, em-
bede, disciplin, sakramenter og gudstjeneste, fortsetter han i
artikel 24 med den verdslige ovrighed, agteskab, skilsmisse og
colibat etc.

S& vidt jeg kan se holder han sig nzrmere til Luther end
Gerhard. Men i ovrigt viser sammenligningen med Gerhard fol-
gende:

Episkopalismen, duplex-persona-leren og konsistorialstyret
spillede ikke nogen rolle for Brochmann, sondringen mellem
ekstern og intern kirkeret benyttede han, men da han ikke
operede med episkopalsystemet, s& medferte sondringen ikke en
s& klar opdeling i tre magtomrader som hos Gerhard: Brochmann
nejedes pd luthersk vis med de to, det kirkelige og det politiske
regimente, medens Gerhard arbejder med tre, et indre, et ydre
kirkeregimente, samt et verdsligt regimente. For Brochmann var
ovrighedens funktioner i forhold til kirkestyret verdslige, de var
integrerede led i regimen politicum; ikke fordi det verdslige
regimente havde nogen forpligtelse til at tage vare pa undersatter-
nes evige velferd, det var nemlig Vorherres sag, men fordi ovrig-
heden som guddommeligt indsat i stedet havde pligt til at bista, s&
langt dets verdslige formden rakte, d.v.s. til etableringen af ydre
rammer, for nu at bruge det udtryk. @vrighedens verdslige kirke-
styre var netop eksternt: gvrigheden kunne »kun» true med verds-
lige magtmidler, ikke med 3ndelige og evige, nir den udferte sin
forkyndelsesbeskyttende funktion.

Med andre ord: der er forskel mellem Gerhard og Brochmann
og den er tilstreekkelig til, at Brochmann kan holde sig mere
snzvert op ad Luthers teorier, formentlig fordi han ikke havde
nogen vital interesse i at beskytte lutherdommen retsteoretisk i
forhold til tysk rigsret, katolicisme og calvinisme, siledes som
tilfzldet var hos Gerhard.

26. Systema, art. de ministerio Ecclesiastico, cap. II, Quastio IV; art. de
disciplina ecclesiastica, cap. IV, sectio 5; art. de conciliis, cap. VI, sectio 4.



Ecclesia particularis — respublica christiana 53

Johannes Wandal

Gar vi videre til Wandal, md vi konstatere, at han er lige si
forskellig fra Brochmann, som Brochmann er fra Gerhard. Arsa-
gen hertil er naturligvis enevaeldens indforelse. Wandals formal var
forst og fremmest at bringe en bibelsk-teologisk legitimering af
fyrstesuvereniteten. Han arbejdede under den forudsztning, at
hans respublica christiana styredes totalitzert af den eneveldige
konge. Hans milsatning for kongemagten omfattede sivel under-
sitternes ydre som indre og evige velfeerd.

Hvor Brochmann af pragmatiske &rsager kunne undgi episko-
palsystemet, mitte Wandal undgd det af principielle rsager. Og
hvor Brochmann af pragmatiske arsager kunne gore brug af tre-
standsleeren i Gerhards udformning, der mitte Wandal af princi-
pielle drsager tage afstand fra den.

Derimod anvendte Wandal sondringen mellem ydre og indre
kirkestyre; men i lighed med Brochmann medferte den for ham
kun en to-deling af magtfunktionerne, ikke en tre-deling som hos
Gerhard, der sammenarbejdede trestandslaren med episkopalsy-
stemet.

Men hvis tysk luthersk ortodoksis kirkeretlige sarpraeg bestod i
kombinationen af episkopalisme, trestandsleren og sondringen
mellem internt og eksternt kirkestyre, og hvis Brochmanns dan-
ske ortodokse kirkeret bestod i kombinationen af en luthersk
to-regimente-lzere, trestandsleeren og sondringen mellem ydre og
indre kirkeledelse, ja si er det et spargsmail, om Wandal overhove-
det horer hjemme i luthersk ortodoks kirkeret. (Jeg ser naturligvis
her bort fra de ovrige ortodokse leerepunkter).

Hvor Gerhard og Brochmann med udgangspunktet i ecclesia
universalis anviste det verdslige regimente en plads i partikular-
kirkestyret, der sogte Wandal at indpasse de centrale partikular-
kirkelige funktioner i det samlede samfundssystem, uden at det
gik ud over fyrstesuveraniteten. Det var ikke kirken, ikke ecclesia
particularis som organisme, hans bestrabelser tog sigte pa, det var
de kirkelige funktioner i en respublica christiana-organisme, og
vel at marke en respublica christiana, som ikke styredes pa
stendersamfundets, men p3 fyrstesuveranitetens vilkir. Wandal
kunne da ikke hente sine forbilleder i den luthersk ortodokse
kirkeret, som den faktisk s3 ud.

Det blev i det unge nederlandske statssamfund, han hentede



54 Jorgen Stenbaek

sine forbilleder. Ganske vist var der i Nederlandene stadig bryd-
ninger mellem et aristokratisk staenderstyre og centraliseret fyr-
stemagt; men det afgsrende var, at en gruppe samfundsteore-
tikere og kirkeretsteoretikere i Holland havde udarbejdet et sy-
stem, i skarp konflikt med en calvinsk ortodoks kirkeret, som
haevdede samfundsstyrets integritet, hvad enten dette var aristo-
kratisk eller monarkisk. Jeg taenker her pa den arminiansk-remon-
strantiske tradition.

Modsztningen mellem de to flgje, den calvinske og den remon-
strantiske, gik tilbage til tiden kort efter frihedskrigen mod Spa-
nien, til 1580erne og 90erne; den kulminerede o. Dordrechtersy-
noden i 1619 (27). Den politiske og sociale forudsatning for
uoverensstemmelsen var modsatningsforholdet mellem de neder-
landske enkeltstaters og byers aristokratiske stzenderrepraesenta-
tion pd den ene side og pd den anden et centralistisk borgerligt
partiprogram, som fik felles intesser med et monarkisk parti,
legemliggjort i det eneste centrale regeringsorgans, generalstater-
nes, militaere anforer prins Moritz.

I disse borgerlige kredse spillede en ortodoks calvinisme en
fremtradende rolle, og man arbejdede derfor for centralistisk
synodalt kirkestyre, en interesse, som p.gr.a. sin almindelige ten-
dens matte kollidere med enkeltstaternes og bymagistraternes
interesse i selv at ride for kirkestyret i lokalomriderne, men
stemme overens med det monarkisk centralistiske parti. P4 den
anden side reprasenterede de decentralistiske stander en aristo-
kratisk humanistisk kulturiben anskuelse, som i 1500-tallet havde
medvirket ved kampen mod det katolske spanske herredomme
for at skaffe sig af med et reaktionaert fremmedherredemme og
derved skabe plads for den nu opblomstrende nederlandske re-
naissance i humanismens og tolerancens tegn.

I den ortodokse calvinisme s& man i disse aristokratiske kredse
kun en fornyelse af snzverheden og intolerancen. Hertil kom
endelig for det tredie et teologisk modsatningsforhold, som na-
turligvis var snavert sammenknyttet med det politiske og det

27. Den kirkeretlige udvikling i Nederlandene er skildret pa baggrund af
Josef Bohatec, Das Territorial- und Kollegialsystem in der hollindischen
Publizistik des XVIII. Jahrhundert, i Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte, Kanonistische Abteilung XXXV, Weimar 1948, og Enno
Conring, Kirche und Staat nach der Lehre der niederlindischen Calvinisten
in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts, Neukirchen 1965.



Ecclesia particularis — respublica christiana 55

kulturelle. Det vedrerte tolkningen af predestinationslaren, som
humanistisk sindede moralister i Holland som andet steds ikke
kunne acceptere i den ortodokst calvinske udformning.

Efter den person, som forte an i det teologiske opger med
ortodoksien, kaldtes beveaegelsen fra ca. 1610 arminianismen, og
da den forste gang manifesterede sig ved at indgive en remon-
strant, som indeholdt de afvigende larepunkter, tillige den re-
monstrantiske bevaegelse.

Blandt bevagelsens hovednavne skal navnes Uytenbogaert,
professor i Leyden, og Hugo Grotius, som havde gjort politisk
karriere som bisidder i provinsens Utrechts steenderforsamling.

0. 1620 sejrede Moritz’ centralistiske bevagelse; Uytenbogaert
flygtede og Grotius feengsledes, men undslap efter to ars fangen-
skab, hvorefter han resten af sit liv opholdt sig i udlandet.

Det remonstrantiske kirkepolitiske program, som her skal in-
teressere os, var statskirkeligt, vendt imod calvinismens synodale,
statligt uafhangige kirke. Allerede i 1600 havde Uytenbogaert
gjort sig til talsmand for en total statsdirigering af kirken; forma-
let var at sikre den tolerance, som var en integreret del af
remonstranternes anskuelser, og samtidig at hindre den ortodokse
calvinisme i at opnd kontrol med kirken i Holland. Uytenbogaert
var meget konsekvent: intet omrade af kirkestyret blev unddraget
statlig indflydelse: praesterne var i deres embedsfarelse stedfor-
treedere, funktionarer for ovrigheden, som folgelig fik fuld kon-
trol med deres embedsforelse, med synoder, prasteansattelser og
disciplinzere afgorelser. Det lyder totalitzrt, og man m3 derfor
hele tiden have opmaerksomheden henledt pd modstanderne, som
pi deres side skabte fronterne gennem etablering af calvinske
lokalmenigheder med rabiat kirketugt og et stadigt krav om
synodalt samarbejde og uathangighed af statstyret.

Selv om Moritz tilsyneladende forte calvinisternes sag til sejr o.
1620, opniedes der ikke enighed om etableringen af en hol-
landsk-calvinsk synodalkirke, og selvom remonstranterne blev sl3-
et i krigen, kunne de stadigvak gore deres indflydelse galdende
og yderligere udbygge deres kirkepolitiske anskuelser, som natur-
ligvis i en opblomstrende stat som Holland evede sterk tiltraek-
ning p3 reprasentanter for statsstyret, efter at de decentralistiske
stznderinteresser var blevet bremset.

Det blev Hugo Grotius, folkerettens skaber, der vel nok mest
radikalt udbyggede de arminiansk remonstrantiske kirkeordnings-



56 Jorgen Stenbaek

idealer, som bl.a. var bemaerkelsesvaerdig ved efter 1619 at under-
strege den tolerante holdning over for anderledes tenkende og
troende, naturligvis undtagen den ortodokse calvinisme; over for
denne var Grotius uforsonlig (han levede resten af sit liv i land-
flygtighed p.gr.a. calvinisterne, hadet var ikke uforklarligt), for s&
vidt som han klart inds3, at hans eget tolerante og ortodoksiens
totalitzere kirkesyn umuligt kunne eksistere side om side.

Grotius’ anskuelser p3 det kirkeretlige omrade (28) skal ses i
snaver forbindelse med hans rationelle naturretopfattelse, ja kan
ikke forstds uden denne. Og det var just denne rationalistiske
naturretlere, som var aldeles uforenelig med calvinismens teokra-
tiske tendenser.

Det kan undre, at man i Danmark ofte lader Wandal vere
afgerende pavirket af Grotius i kirkeretlig henseende. Sandt at
sige har de ikke meget tilfelles, bortset fra, at de begge er
tilhangere af en statskirkeordning, men medens denne hos Wan-
dal er teokratisk og &benbaringsteologisk begrundet, er den hos
Grotius rationelt naturretligt begrundet. F.eks. kan Grotius ope-
rere med en humant forstdet magtoverdragelsesteori, en tanke-
gang som Wandal pure afviser.

Tilbage til Holland. Der kom maeglingsbestrabelser igang mel-
lem remonstrantiske og ortodokse synspunkter. Maglingen blev
ikke popular, hverken det ene eller det andet sted; men ud af
disse maglingsbestrabelser opstod et statskirkesystem, som af-
viste Grotius’ naturretlige begrundelse og det calvinske synodal-
styre og i stedet anlagde en biblicistisk-teokratisk begrundelse for
kirke- og statsstyre. Disse maeglingsbestrebelser kunne Wandal
bruge. Det antydede kirkeordningsideal formuleres af professor
ved det frisiske universitet i Franeker, Nikolaus Vedelius, 1642
(29), og her har vi Wandals forbillede. (Wandal havde studeret i
Franeker).

Det er mig naturligvis umuligt i denne sammenhzng detaljeret
at redeggre for pad hvilke omrider Wandal har lert af Vedelius.
Jeg kan nojes med at sige folgende:

Nir det er Wandal om at gore at finde den rette middelvej

28. Grotius® kirkeretlige hovedvaerk er De imperio summarum potestatum
circa Sacra, Lutetiae Parisiorum 1647 (udgivet posthumt).

29. Nicolaus Vedelius, De episcopatu Constantini Magni, seu de Potestate
Magistratuum Reformatorum circa res Ecclesiasticas. Franekerae 1642.



Ecclesia particularis — respublica christiana 57

mellem, hvad han kalder casaropapi og papocceesari (30), altsi at
henholdsvis en verdslig og en kirkelig ovrighed besidder al kirke-
magt, sé er hans interesser sammenfaldende med Vedelius’ (31).
Wandal bestemmer de kongelige rettigheder circa sacra som om-
fattende retten til at indkalde og fore forsedet ved synoder, og til
at sanktionere deres beslutninger, retten til praestekaldelser og til
overvagning at preesternes liv og lere, retten til forvaltning af
kirkegods, skoler og universiteter og endelig retten til at give
kirkelove samt til at forestd den gejstlige jurisdiktion. Heri stem-
mer han overens med Vedelius.

Men hertil kommer, og det er navnlig pifaldende, at deres
vurdering af arminianismen eller remonstranterne er ensartet ind-
til det terminologiske: For Dortrechtersynoden forsyndede re-
monstranterne sig in excessu, efter synoden in defectu: in ex-
cessu, fordi de ifelge Wandal og Vedelius benzgtede, at den
ortodokse kirke sub magistratu besad nogen magt, in defectu,
fordi remonstranterne efter 1619 benagtede, at ovrigheden besad
ret til at gve tvang i forbindelse med gennemforelsen af synodal-
beslutninger. Desuden benzgtede remonstranterne nu, at gvrig-
heden besad ret over for private religiose sammenkomster, kun
over den officielle gudsdyrkelse. (Remonstranterne havde dannet
frikirkelige samfund) (32).

Wandal gir ovenikgbet si vidt i at folge Vedelius, at han
nagter ovrigheden ret til at nedbryde praesteskabets aristokra-
tiske regimente intra ecclesiam, d.v.s. m.h.p. forkyndelse, sakra-
ments- og noglemagtsforvaltning (33).

Vedelius gir ud fra det neevnte Euseb-citat, der sondrede
mellem et indre kirkeligt og et ydre kirkeligt episkopat (34); ogsi
Wandal gor brug af citatet (35); derved fastholder begge en
sondring mellem internt og eksternt kirkestyre; de folger altsa for
s8 vidt Gerhards lutherske ortodoksi p3 dette omridde; men som vi
har set er sondringens overensstemmelse med luthersk tankegang
tvivlsom.

30. Jus regium, Lib. IV, cap. VI, pag. 582.

31. Vedelius, anf.skr. Prafatio.

32. Jus regium, pag. 581, jf. Vedelius, anf.skr. pag. 3ff.
33. Smst.

34. Vedelius, anf.skr. titelblad.

35. Jus regium, Lib. IV, cap. II, pag. 509.



58 Jorgen Stenbaek

P3 eet omrade forekommer der dog at besta en forskel mellem
Vedelius og Wandal: Vedelius tager formodentlig ud fra sine
aristokratiske forudsatninger sit udgangspunkt i Melanchthons
beskrivelse af ovrigheden som praecipuum membrum ecclesiae
(36). Wandal pi sin side benytter kun vendingen eet sted, og det
er for at vise, at han taler om den kristne fyrste, ikke den
hedenske. Men han udfolder ikke synspunketet. I steder tager han
sit udgangspunkt i et udpraget respublica christiana-citat: Non
Respublica est in Ecclesia sed Ecclesia in Republica (37).

At han forholder sig tevende over for praecipuum membrum-
betegnelsen skyldes naturligvis hans specielle interesser: at be-
skrive den suverazne konges magtbefojelser, og enhver magtind-
skreenkning m3 han i bedste fald veere skeptisk overfor, i varste
fald afvise; praecipuum membrum er for ham en forkert beteg-
nelse for den fyrste, som rader over de kirkelige majestaetsrettig-
heder.

Hans absolutisme er dog ikke anarkistisk; kongen er ikke herre
over alle love, men undergivet Gud. Nir kongen kan siges at vare
legibus solutus, lost fra alle love, sd teenkes der kun pa de positive
love, hvorimod han er forpligtet p3 jus divinum, naturale og
gentium, pi den guddommelige lov, naturloven og folkeretten
(38).

Men Wandal forpligter ikke kongen pi CA, og nir han ngjes
med forpligtelsen pd jus divinum, naturale og gentium betyder
det si ikke, at han, uden at sige det rent ud, meddeler kongen jus
reformandi, retten til at reformere? Jeg er tilbojelig til at mene,
at han gor det. Argumentationen henter jeg fra Wandals redego-
relse for kongens ret til at give kirkelige love. Han priser de
danske konger fra Chr. III og fremefter, fordi de gennem deres
lovgivning har styret den danske kirke i reformatorisk retning;
han nazvner her kirkeordinansen, riberartiklerne, fremmedartik-
lerne fra 1569, ®gteskabsordinansen fra 1582, kirketugtsforord-
ningen fra 1629, og store reces fra 1643 (39). I modsatning til
megen tysk retsfilosofi forpligter han ikke kongen pa eksisterende
lovgivning; derfor har kongen juridisk ret til at &ndre ogsi den

36. Vedelius, anf.skr., pag. 1.

37. Jus regium, pag. 503. Lib IV, cap. II.

38. Anf.skr., Lib. IV, cap. VII, pag. 598f.

39. Anf.skr., Lib. IV, cap. VII, pag. 589 og 591.



Ecclesia particularis — respublica christiana 59

kirkelige lovgivning, som indferte reformationen i Danmark; det
vil veere beklageligt, om han gjorde det, men ikke illegitimt.
Forudsettes m3 s naturligvis, at @ndringerne finder sted efter
forhandlinger med »laerde maend», med teologer, som det hedder i
kirkeordinansen.

Derfor er der ikke plads for Confessio Augustana som magtbe-

@nsende faktor; kongen afger selv om, nir og hvor der skal
indkaldes til nationalkoncil, han bestemmer selv hvem der skal
med, han forer forszdet ved koncilet, og konfirmerer beslut-
ningerne. »Sporger du, hvorfor spanierne hylder den romersk
pontifikale religion, mens danskere og svenskere hylder den evan-
gelisk-ortodokse religion, ja, s skyldes det forst og fremmest
kongernes vilje og beslutning» (40).

I Kongeloven, den enevaldens grundlov, som Griffenfeld ud-
arbejdede samtidigt med at Wandal gjorde Jus Regium feardig,
forpligtes kongen pé Confessio Augustana; men der er ikke nogen
uoverensstemmelse mellem dette og den jus reformandi, som
Wandal tildeler den eneveldige konge: det m4, hvis man skal folge
Wandal, tilskrives den enevaldiges konges guddommeligt skaen-
kede vilje til at beskytte den rette lzere.

Og endelig til sidst:

Derimod er der en modsatning imellem Kongeloven og Wandal
pi et andet omrdde: i Kongelovens fortale lader Griffenfeld det
skyldes steendernes overdragelse, at kongen ved enevoldsregerings-
akten har fiet tildelt alle majestetsrettighederne i Danmark; en
sddan overdragelse som begrundelse for enevalden vil Wandal
ikke vide af; han udleder udelukkende magtoverdragelsen af den
guddommelige vilje.

Uforpligtende slutning

I protestantisk kirkeretstenkning er der tale om to udviklings-
linier, en ecclesia particularis-linie, og en respublica christiana-
linie. Partikularkirke-linien er institutionel i sit hovedprag (jf.
Gerhard: Gud har institueret de tre stender i kirken), medens
respublica-linien er funktionelt kirkeretlig. P4 protestantisk grund
forlober de to udviklingslinier side om side, ofte vaves de sam-
men. Groft taget er ortodokse teologer, hvad enten de er af

40. Anf.skr. smst., pag. 589.



60 Jergen Stenbaek

luthersk eller calvinsk observans, institutionelle i deres kirkeret,
de lutherske gennem trestandslaren, calvinisterne gennem den
presbyterianske synodalforfatning. \

Men ved siden af forlgber respublica christiana-linien, som ogsa
har reprasentanter i begge konfessioner: denne linie tager sit
udgangspunkt i Ziirich, og breder sig i lobet af 1500-tallet nordpa
gennem Sydtyskland, over Nederlandene til England. Den er
gennemgiende antiortodoks, for si vidt som den afviser ethvert
forseg pa institutionaliseret eksklusiv kirkeret.

For at hafte navne p3: i Sydtyskland Wolfgang Musculus,
Thomas Erastus, David Parceus; Uytenbogaert, Grotius og Vede-
lius i Nederlandene og i England forst og fremmest Richard
Hooker. For Danmarks vedkommende: allerede i kirkeordinansen
af 1537 lagde man sig her i landet fast pa en funktionel linie, pd
respublica christiana-linien; Brochmann fulgte ikke Gerhard i den
institutionaliserede anvendelse af trestandsleeren, kun i den funk-
tionelle (alle tre stzender skulle medvirke i en rakke kirkelige
beslutningsprocesser). Wandal var igen helt tilbage i respublica
christiana-linien.

Jeg har en fornemmelse af, at denne linie kan fortsattes frem
til Grundtvig, for si vidt angik hans syn og indflydelse pa den
folkekirkelige lovgivning. Jeg skal kun antyde dette sidste og vil
gore det ved at navne, at den bergmte gaestekammerteori an-
vendt pa den statsstyrede danske folkekirke ikke er Grundtvigs
opfindelse. Grotius beskriver forholdet mellem den usynlige uni-
versalkirke og den kristne stat ved at lade universalkirken bo til
leje i staten, uden borgerskab og borgerrettigheder; og endelig til
slut Wandal: som begrundelse for statsmagtens ret til at anvende
kirkelige midler til respublica christiana-formil anferer han, at in
republica (scil. christiana) hospitium habet Ecclesia; altsa kirken
har i den kristne stat kun et gaestekammer (41).

41. Anf.skr., Lib. IV, cap. IV.



