Et mode med perspektiver eller perspektiver
i et mode
Martensen hos Baader i Miinchen 1835

Af Jorgen Pedersen

Den bayerske bjergingenier og filosof Franz von Baader (1765-1841;
1807 overbjergrad, 1826 professor i filosofi i Miinchen) indtog blandt
den romantiske idealismes mange store tenkere en ejendommelig saer-
stilling som en af periodens alsidigste og mest fascinerende skikkelser.
I forhold til bevaegelsens fzllesnevner og til den konventionelle op-
fattelse af filosofiens opgave og udvikling, som heller ikke denne selv
bred med, forbliver der i Baaders tankeform, stil, historiske oriente-
ring sivel som i hans aktuelle intentioner ogsd noget irreduktibelt,
noget suverznt utilpasset og oprindeligt, ikke uden forbindelse med
esoteriske treek; men selv om dette nok er hovedgrunden til, at han
aldrig fuldt ud blev eller er blevet anerkendt blandt den tyske idealis-
mes allerforste navne, si var pa den anden side hans betydning inden
for denne i mange henseender afgerende, inspirerende, tvargaende
og korrigerende. For den store generation med og omkring Fichte,
Schelling og Hegel var han bade en larer og en formidler, en inspire-
rende kollega, men ogsa en radikal kritiker og et korrektiv. Vigtigt i
sidste henseende er den religiose forankring, der herte sammen med
det originale i hans tenkning, og som uden at reducere dennes filo-
sofiske aspekter tvaertimod udgjorde det totale perspektiv, hvori disse
udfoldede sig, pa naturfilosofiens, antropologiens og erkendelsens sa-
vel som pa metafysikkens og teologiens planer. Og i forbindelse her-
med gelder det ogsa, at Baader i modstning til den idealistiske be-
vagelses hovedtendens, der indbefattede et vel fundamentalt, men
ogsa et tvetydigt og kriseagtigt forhold til kristendommen, i hele pe-
rioden bevarede en positiv og personlig kristendom, en dbenbarings-
tro, uden hvilken han fandt ogsa den religionsfilosofiske taenkning
meningsles, mens han omvendt stzrkt kunde bebrejde kirkelige kredse
og fromhedstraditioner deres kultur- og tankefjendtlighed. Men var
han som overbevist katolik ikke dogmeles, tvartimod, si var hans
teenkning dog udogmatisk og ogsa overkonfessionel; mange af sine
vigtigste kontakter havde han i protestantiske kredse og kom da ogsé
i slutningen af sit liv, skont han pd mange mader selv var fremtradt



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 151

som en impuls for den teologisk-kirkelige fornyelse, der — som en af
de ikke mindst vigtige blandt dennes mange eftervirkninger — fulgte
i romantikkens kelvand, under den voksende katolske, ultramontane
restauration i visse vanskeligheder med sin kirke, der pa hans dedsleje
endte med et tilbagekald.

Som romantikerne, der dyrkede de personlige forhold og den ind-
byrdes udveksling og inspiration, og som rejste meget, men vel med
en sterre horisont og med en dybere fengende kraft end for de flestes
vedkommende, havde Baader udover de mange hjemlige ogsd uden-
landske kontakter, mindre i det katolske Italien, for samtiden klassi-
cismens savel som de romantiske forhabningers land, men mere orien-
teret mod England, Frankrig, Ostrig og Rusland, hvortil han en over-
gang var pa vej for at treede i Alexander I’s tjeneste. Og det er i
denne forbindelse, at der her skal mindes om, at ogsa i dansk andsliv
har Baaders indflydelse gjort sig gzldende og i forsavidt overraskende
sammenhzange, der vel ikke har skabt egentlige Baaderdisciple, men
som dog, hvor den ramte, efterlod et ikke betydnings- eller interesse-
lgst praeg. Dette gzlder forst og fremmest, i al fald mest direkte og ex-
plicit, Martensen, der pa sin ungdoms store udenlandsrejse medte ham
personligt, saledes som han skildrer det i erindringsbogen Af mit
Levnet fra 1882 (s. 137 {f), — trods tidernes skiften stadig en klassiker
i dansk litteratur og teologi. Af Martensens egen tolkning af medet
og dets perspektiver, savel som af hans umiddelbart derefter begyn-
dende forfatterskab, fremgar det, at der her var tale om et afgerende
vendepunkt eller maske rettere en forlesende samling, en befrugtning
og tillige abningen af en horisont ogsé for det allerede givne, af be-
tydning ikke blot for hans teologiske indsats og kulturelle orientering,
men ogsa for hans personlige og indre udvikling; dette mede blev
derfor ogsa indledningen til en livslang og frugtbar forbindelse med
arven fra Baader, en abning, der fastnede sig som en indre konstans,
i hans livssyn og hans tanker og inderst i hans personlige andsform og
fromhed. Hvad der imidlertid satter ogsa dette forhold i relief er, at
indflydelse fra Baader finder man samtidigt hos Martensens mod-
spiller Seren Kierkegaard, der anskaffede sig ikke mindre end 28 for-
skellige numre med Baaders forskellige skrifter[1], samt forud for
disse to, blandt de mindre, men ikke interesselgse ander, hos Peder
Hjort.

Som forstaeligt er blev hos disse tre resultatet af den felles kontakt
hojst forskelligt, — og dog ikke uden for forstaelsen vigtige konvergen-
ser. Men som det foreligger, har forholdet i det hele varet ret upa-



152 Jorgen Pedersen

agtet og upaskennet i sit perspektiv. Kun for Martensens vedkom-
mende har det varet behandlet, isoleret, men til gengzld ogsa grun-
digt og detaljeret, nemlig af dr. Skat Arildsen i dennes disputats
Biskop Hans Lassen Martensen. Hans Liv, Udvikling og Arbejde, I,
Kbhvn. 1932, og her som vel det vigtigste indslag i de »Islet«, der
ledsager analysen af Martensens enkelte varker[1b]. Det kunde for-
savidt synes overfledigt at genoptage emnet just i forbindelse med
Martensen. Men udover det generelle, at hver generation mé gentage
den historiske tilegnelse og pa en ny made sondre og vurdere det
betydningsfulde, samt at i dette tilfelde en fremhavelse ogsa af Arild-
sens indsats for et tema, der heller ikke i et videre perspektiv ber for-
glemmes, ma synes pa sin plads, si er der her dog ikke tale om at
legge op til en ny og revideret fremstilling. Hvad nzrvarende skitse i
begraenset omfang sigter til, er snarere med henvisning til Arildsens
arbejde og det der i klar og let form fremlagte stof, dertil at knytte
nogle samlende bemarkninger og kommentarer. Disse skulde dels
tjene til belysning af Baaders tenkning i dens egen historiske sammen-
hang og relevans, og altsa ikke blot set udefra eller som et materiale
hentet fra en nedbrudt ruin, af interesse kun for det det kan bruges
til, — og dels, for Martensens vedkommende, foruden szrskilt at pege
pé den betydning han ved sin skildring af medet selv tillegger det
som centrum i tilblivelsen af et helhedsperspektiv, ogsad og iser at
belyse hans reception af den baaderske anskuelse, sadan som han der-
ved selv placeres i forhold til den tradition, som denne tilherer. Set
i dette historiske perspektiv er der mange punkter, der pakalder sig
fornyet interesse og fordybelse. Hertil kommer sa det vigtige, i sig selv
temaet for en sterre opgave, der her kun kan bergres, at Martensens
forhold til Baader som nzvnt heller ikke i Danmark er et isoleret
faenomen, men ogsa set fra denne side fremtrader som led i en videre
sammenhang, pa det europziske plan savel som pa det forbundne
hjemlige.

Som tenker tradte Baader[2] frem i bevidst opposition til oplys-
ningen og ikke mindst til den frembrydende kantianisme (som i hans
folge siden ogsa virkede deprimerende pa Martensen), men i tilknyt-
ning til det romantisk naturfilosofiske element i tidens tankning, sa-
dan som denne under ideens primat, reflekteret i det menneskelige
jeg i dets indre og grenseoverskridende uendelighed, sogte en organisk
forbindelse mellem &nden og den levende natur som basis for en dy-
namisk totalopfattelse af tilveerelsen, en virkeliggerelse af og i denne
i dens fulde muligheder og i dens evige gyldighed[3]. Den nyere tids



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 153

universalisme, igennem arhundreder forberedt og udviklet pa den
europziske tenknings fundamentale grundlag — den ideale sandhed
i dens kosmiske sammenhang og fylde som udtryk og dimension ogsa
for den menneskelige tanke i dens forhold til verden, til sig selv og
til det guddommelige — fandt her i umiddelbar forlengelse af, men
ogsa i modsztning til det 18. arh.s positioner og tendenser[4], eller
nok rettere, sogte sig heri en ny form, der pa én gang reelt skulde
fastholde objektivitet og transcendens og samtidig forbinde virkelig-
hedsforholdet i dets helhed med en ny og rettere forstaet »sandhedens
subjektivitet«, — ikke uden videre i den specielle kierkegaardske brug
af dette begreb, men i dets generelle, romantiske og idealistiske, hvor
det i et bevidst historisk og principielt perspektiv, i udtalt modseatning
til det antikke (den ideale helhed og harmoni i objektiv hvile, ikke i
udvikling eller i personlig virkeliggerelse af forholdet til det evige),
men derimod i sammenhangende affinitet eller identitet reprasen-
terede det kristne, det moderne, det romantiske, det spekulative. Gen-
nem en historisk udvikling inden for den timelige og naturlige virke-
lighed, uden hvilken den absolutte and og den forklarende idé selv
var »tom« og uden sand forening dermed, og beriget gennem over-
vindelsen af de modsigelser, disharmonier og ufuldkommenheder,
denne pa den anden side indebzrer, skulde sandheden i ideal og ab-
solut forstand, som guddommelig tanke savel som i den menneske-
lige videnskabs form, for folelse, langsel og lidenskab savel som eksi-
stentielt grebet og fastholdt, blive ogsd menneskets egen, — real som
anden sejrrigt virkeliggjort i natur, historie og bevidsthed, og sam-
tidig som det fulde udtryk for mennesket selv, for selvbevidsthedens
suveraznitet og »selvvirksomhed« (Kierkegaard) i den virkeliggerelse
af dets muligheder, der for det selv er uendeliggorelse og frihed.
(Denne jeg’ets frigorelse er et af de centrale, men ogsd dynamiske
temaer, der mest livkraftigt har overlevet den romantiske sammen-
hzng, ja selv veret med til at spreenge den).

Taler man angdende denne sammenhzng med alle dens varierende
former — det var geniernes tid, med hvilke Kierkegaard har konfron-
teret apostelen, men som ievrigt af en senere, en naturalistisk og for
Martensens synsfelt hojst negativ tid, grundigt er blevet »afmytologi-
serede«, si meget at det er blevet svert at undgad en minimiserende
fortolkning af dem — nu om en szrlig yorganismetaznkning«[5], s&
gelder dette udtryk, om man godtager det, ogsa i specifik forstand
og her mere end nogen anden netop Baader. For hos ham opfattes
ikke alene den fysiske natur, men ogsi bevidsthedslivet og det reli-



154 Jorgen Pedersen

giose forhold, ja det guddommelige selv, i organiske former og som
levende liv og kreefter, der udtrykt i symboler tilsammen peger pa den
andelige genfodelse som en integration af mennesket selv i dets for-
hold til alnaturen og dens centrum, den absolutte livskilde og sam-
menhzng, men dermed ogsa af alskabningen i dens forhold til Gud,
som dens evige og forbilledlige grund fer tiden, men ogsa dens for-
herligelse og forklaring ud over tiden. Som andre af tidens hoved-
skikkelser, Steffens[6], Novalis, Orsted, kunne Baader her frugtbar-
gore sin teoretiske og praktiske baggrund i naturvidenskaberne, som
han samtidig vilde befri for den abstrakte rationalitet, uden for cen-
trum, som han sagde —, men ogsad uden at han derfor godtog den
romantisk-idealistiske naturfilosofi som sddan. For ogsé i de fleste af
dennes former, Schellings og Hegels indbefattede, fandt han overalt
abenlyse handsrazkninger til den dobbelte fjende, han livet langt over-
alt bekampede, i religion savel som i videnskab, panteismen, der i
den naturalistiske ateisme forbinder sig med sin modpol, deismen. I
sin konklusion bliver denne front ogsa Martensens[6b].

Nar Baader siledes pa en gang herte til den tyske idealismes store
generation og samtidig pa afgerende punkter distancerede sig fra den,
hanger dette ikke alene sammen med hans kristendom, men beror spe-
cifikt pa hans tydning af denne, en tydning, som igen hos ham er udtryk
for hans szerlige forhold til den tradition, der pa den anden side generelt
ogsa var den idealistiske tznknings grobund. Som bl. a. Benz pa et
begranset felt i enkeltheder har pavist[7], er en af denne filosofiske
idealismes vigtigste forudsatninger og direkte kilder at sege i arven
fra den radikale reformation, fra den protestantiske spiritualisme, der
havde medfert en fromhed, men ogsa en serlig religios-filosofisk
tenkning, der som en understrom i differentierede former fortsatte
og, i gensidige pavirkninger, udvikledes op gennem ortodoksi, pietisme
og oplysning[8], men som ogsd gvede indflydelse langt udover de
snavrere, ofte esoteriske kredse, hvori den plejedes. Nogle enkelte af
de store navne angiver linier og placeringer, fra Franck og Schwenk-
feld over Weigel, Bbhme, Arnd, Arminius, Comenius, Arnold til sa
forskellige 18. &rh.s skikkelser som Swedenborg, Blake, Eckartshausen,
Tersteegen, Oetinger og, ikke at forglemme, »divinisten« Louis-Claude
de Saint-Martin (d. 1804), for Baader den nzre lremester og inspi-
rator og den, der pa den anden side ogsa kunne henvise ham til beg-
ges egentlige og falles leremester, som hvis trofaste fortolker og sar-
lige herold Baader fremtradte i alle sine skrifter og personlige kon-
takter, philosophus teutonicus, Jakob Bohme.



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 155

I forvejen og i videre forstand var Bohme for datiden fzlleseje og
symbol og pa linie med Dante, Shakespeare og Spinoza blandt ny-
bruddets store heroer (ogsa den i protestantismen savnede modsvarig-
hed til Thomas Aquinas, ifelge Martensen[8b]). Man fandt i ham
en guldgrube af filosofiske, poetiske og opbyggelige temaer, i dunkle
former en forkynder af nye dybder og dimensioner, af en ny morgen-
rede med evighedsglans og fremtidsforventning, men ogsa af en for-
soning og en frugtbar forlesning af den tilvaerelsens modsatnings-
fyldte uro, angst og »Qual«, som Béhme selv og med ham den nye
tid sa sterkt fornemmede og markedes af. Et klassisk udtryk for en
sadan tydning af Bohme finder man i Novalis’ digt til Tieck, hvori
seerens and fremmanes og selv giver sig til kende:

’Du kniest auf meinen 6den Grabe’,
So offnet sich der heil’ge Mund,
'Du bist der Erbe meiner Habe,
Dir werde Gottes Tiefe kund.

Auf jenem Berg als armer Knabe
Hab’ ich ein himmlisch Buch gesehn,
Und konnte nun durch diese Gabe
In alle Kreaturen sehn.

Es sind an mir durch Gottes Gnade
Der hochsten Wunder viel geschehn;
Des neuen Bunds geheime Lade
Sahn meine Augen offenstehn.

Die Zeit ist da, und nicht verborgen
Soll das Mysterium mehr sein.

In diesem Buche bricht der Morgen
Gewaltig in die Zeit hinein.’

Er i forskellige henseender Bohme en fllesnavner, er han det ogsa
for de forskellige, der i berering med ham kan tilegne sig samme tema;
det kendteste udtryk herfor er vel visdommen i Bohmes stambogsvers,
der bevager Martensen savel som Kierkegaard:

Wem Zeit ist wie Ewigkeit
Und Ewigkeit wie Zeit,
Der ist befreit

Von allem Streit,



156 Jorgen Pedersen

»et ypperligt Ord af Jacob Boehmex, tilfajer Kierkegaard, da han
indfajer verset i sin journal[9].

Nar imidlertid pa sin side Baader i forholdet til Bohme alligevel
skiller sig ud fra sin samtid og hos Bhme finder et overordnet og ube-
roende, et positivt og et frugtbart synspunkt at arbejde med — netop
det, som gjorde sa stort et indtryk pa Martensen, og hvis struktur og
detaljer ogsd pa den iovrigt betingede afstand og i den »langt simp-
lere« form, hvori han overtog »Baaders heie theosophiske, Jacob
Bohmeske Standpunkt«[10] gér igen i alle hans varker — s3 hanger
det sammen med Baaders kongeniale blik for Bohmes egenart og hans
produktive og faengende sans for denne sarlige erkendelsesform. Det
er ikke poesi og filosofi pa sedvanligt plan det her gzlder, men der-
imod religisse erfaringer intuitivt omfattende tilvaerelsens grundstruk-
tur, og derfor ogsa en teosofisk tenkning, ikke tolkninger ud fra men-
nesket selv og dets verdenserfaring, men ud fra en religiose forank-
ring og det guddommelige perspektiv, den oplader, som en indre op-
lysning ogsa for tanken og en ny klarhed ogsa over verden. Marten-
sen forklarer herom bl.a.:

»Theosophie, havde vi sagt, er Viisdom i Gud, en Viisdom, der ikke
blot har Gud til sin Gjenstand, men til sit Princip, som til sin Grund-
vold har Guds Aabenbaring i Skriften og Naturen og udgaaer fra en
indre Oplysning af Guds Aand, der oplader Aabenbaringens Indhold
for Erkjendelsen. Dens Form er ikke den reflecterende Tenknings,
skjont denne ikke er udelukket, men forst og fremmest Intuition, en
umiddelbar Skuen, en Centralanskuelse af Gud og Tilvarelsen . ..
Den vil ud af Gudsideen erkjende Verden, vil i alle Verdenskredse see
Tingene som de ere i Gud, vil vere en philosophia sacra, en hellig
Philosophie, i Modsatning til en philosophia profana eller en blot
verdslig Philosophie. Den omfatter Natur og Historie, vil give en Na-
turphilosophie i Gudsideens Lys, ligesom den ogsaa vil give en Histo-
riens Philosophie, en Fremstilling af Guds Riges Principer, som disse
udvikle sig fra Guds Riges forste overhistoriske Begyndelse, fra Engle-
nes og Menneskets Skabelse og Fald gjennem Tidens forskjellige Pe-
rioder, en vedvarende Kamp mellem Lyset og Morket, indtil den
efterhistoriske Afslutning i den yderste Dom og alle Tings Fulden-
delse. I sin Opfattelse af Christendommen bliver den ikke staaende
ved dennes praktiske, dens ethisk-religizse Betydning for Mennesket,
men vil erkjende dens kosmiske Betydning, dens Betydning for Uni-
verset, vil vise, at Christendommens Principer ere de samme, ved
hvilke ogsaa Verden bestaaer, og ved hvilke Verdens Grundvold er



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 157

lagt, at Christendommen er Midtpunktet for alle Verdenskrazfter og
Magter . . . Forskjellen mellem Theosophien og den reent rationelle
Philosophie kunne vi, idet vi laane et Udtryk af Leibnitz, betegne saa-
ledes, at Theosophien gaaer Lysveien (i dit Lys ville vi see Lys), den
reent rationelle Philosophie Skyggeveien, fordi den kun vandrer med
sit eget svagtskinnende Lys i morke Skygger«[11].

Foruden ved de spor, den har efterladt sig, ogsa uden for sit eget
stromleje og i centrale kultursammenhange, pa hvilket dens refleks
hos Martensen er et af de betydeligste eksempler, er ogsa i sit oprin-
delige historiske perspektiv og sin tradition denne kristne teosofi, for
hvilken vel Baader er den sidste genuine og produktive reprasentant,
af vaesentlig interesse og betydning. Som iszr Alexandre Koyré har
kunnet pavise, betyder Weigel savel som Bohme en kulmination inden
for den linie af den reformatoriske spiritualisme, som han hgjst traef-
fende betegner som augustinisme paracelsiste[12]. Hvad der ligger i
denne betegnelse er for det forste, at der her er tale om en specifik
videreforelse af den augustinske skabelsesmetafysik med betoning af
dens sammenhzng med den kosmiske tilvaerelses indre struktur savel
som med det andelige liv forstaet som den indre og totale fornyelse i
Gud, et lysets og kerlighedens liv, identisk med virkeliggarelsen af
det gode (— her i opposition mod en rent forensisk forstaelse af ret-
feerdiggorelsesleren). Det serlig paracelsistiske fremkommer derved,
at der i denne sammenhang i dialektisk forening med den andelige
indferes en dertil parallel naturvirkelighed og i det hele taget et pri-
mert natursyn, svarende til dettes sejrende aktualitet i renaissance-
tidens nyorientering. Men i dets paracelsistiske szregenhed og i dets
dermed beslegtede former fremstod dette natursyn tillige som et alter-
nativ til den nye matematisk-fysiske naturvidenskab, ved sit overvej-
ende magisk-organiske grundsyn som et svar pa dennes faktiske, om-
end i ferste omgang ingenlunde altid praktiske skel mellem den onto-
logisk-fysiske og den religiost-spirituelle virkelighed, der truede med
at isolere det nye jeg fra dets egen nye verden, dennesidigheden i den
uendelighed, der for den kristne, augustinske, middelalder alene til-
herte det guddommelige[13]. Den nye natur er derfor her ikke en
emanciperet natur, en manikaisk materie forvandlet til lys, og heller
ikke som skabt et princip uden for Gud eller blot afledet af ham.
For Gud er ikke alene naturens kilde, den er i ham selv som hans
eget princip og hans egen kraft, hvoraf han s at sige selv narer sit
liv og hvori han tager form for sig selv. Men som det i sig selv form-
lest expansive er naturen i Gud tillige som i ham selv hans egen dog



158 Jorgen Pedersen

altid overvundne modsatning, og det er anskuet saledes, at den for
denne tankegang pa en gang er det fremmede og uforleste andet i
Gud, den dunkle ild, Finsterfeuer, som det hedder hos Béhme og
Baader (og som den ses i epokens billedkunst og symboler), og sam-
tidig som en basis (det primus eller den prima materia, som Baader
taler om[14]) for hans egen indre (altid nye og altid afsluttede) vir-
keliggorelse og for manifestationen af hans herlighed. I sin dunkle uro
og garing, overvundet i Gud, men uden for ham en livets tvehed og
spaltning, en energi, der i selvkredsende konflikt med sig selv gor op-
rer, om den ikke beherskes og forleses, afslorer naturen sin negativi-
tet og sin hardhed og kulminerer i angsten, mens i udlesningen af
denne, nar den medes af den guddommelige and, og i naturens afkla-
ring og fylde som lys og som liv i Gud, den selv forvandles og indgar i
det kerlighedens hjem og rige, der abenbarer Gud i hans personlige
treenighed, og som for alskabningen rummer den nye himmelske vir-
kelighed og kraft, der gor denne til det universelle udtryk for Guds
herlighed, malet for dens liv og historie.

Blandet de mange tanker, der ligger i dette, er det en af de cen-
trale, at skabningens forbilledlighed i Gud ikke er »abstrakt« og alene
udtrykt i hans tanke (det udtalte ord), men at den ogsa i sin store
sammenhzang forud for den jordiske eksistens (kreaturligheden) i en
nu reel forbilledlighed er virkeliggjort i ham, — wesentlich, for hos
Bohme og Baader betyder vasen ikke den éndelige og i Gud absolutte
essens (som i den autentiske augustinisme), men den i natur og
andslegemlighed i sammenhangen fuldbyrdede virkelighed, hvis indre
grund og bzrende centrum er Gud, mens den selv er hans manifesta-
tion. I denne form, i dens hojeste og himmelske grad, forbilledet og
malet for den jordiske kreaturlighed, er det at skabningen nu selv far
sin egen plads i Guds evige visdom som realisatonen af denne og pa
denne made bliver dens spejl og dens forklarede lysfylde, sidan som
endnu Grundtvig kender dette, og dermed tillige udtrykket for den
skabende karlighed, der forbinder den med ham. Denne himmelske
visdom var det derfor ogsa, der for B6hme i »jomfruens« skikkelse[15]
var genstand for hans karlighed, som den forblev det for Gottfried
Arnolds segende forsken, for Oetingers kosmologiske teologi »ex idea
vite deducta« og for Baaders metafysiske og antropologiske intuitio-
ner. Ogsa pé Schelling har den gjort et frugtbart indtryk, og Mar-
tensen er stadig fortrolig med den, som det bl. a. fremgar ogsa af
hans dogmatiske prolegomena[16].

Som lyset og livet i karlighedens &nd bliver til og far liv, det fulde



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 159

liv, som visdommen sondrer, ordner og udtrykker, saledes er den hele
dramatiske og dynamiske fylde i denne struktur ogsa et forseg pa at
beskrive tilverelsens sferer som liv, et frembringende og kampende,
men dog ikke et hvilelest liv. Et sadant liv er Gud selv, som den ab-
solutte ikke derfor den ubevagelige, som den uberoende og naturfrie
ikke derfor den naturlese[17]. Og saledes kan derfor heller ikke Guds
skabning forstads som et blot mekanisk produkt styret alene af mate-
matiske love og fysisk kausalitet, men skal anskues som en levende
organisme, som en sammenhang af centrer for livssfeerernes univer-
selle krzfter, hvori det guddommelige liv indefra udtrykkes og selv
er til stede som det integrale og barende centrum i alle centrer. Or-
ganismetenkningen i denne form er universel, en frugtbargerende
fornyelse af verdensbevidstheden, men radikalt forbliver den teocen-
trisk. Netop som konstitutiv for skabningen begrunder det guddom-
melige centrum, hvis manifestation den er, ogsa det evighedsforhold,
der efter Kierkegaard er den skabte »deriverede« synteses eget mo-
ment, og som denne i sin egen aktive virkeliggorelse, ogsa i timelig-
heden, drages imod. I sin metafysisk-spirituelle razkkevidde, dens per-
sonlige og psykologiske aspekter indbefattet, gor her den augustinske
conversio sig stadigt geldende. Hos Baader og Martensen forer den
frem til den »fiksering« (ordet figere bruger Augustin selv i denne
sammenhang[18] af det skabte andelige selv i det guddommelige cen-
trum, hvori det positivt virkelige identificeres med det gode[19], og
hos Kierkegaard, for her ogsa at medtage denne laser af Baader, til
den vesentlighed og den uendeliggorelse, der ogsé for ham, i den eks-
istentielle inderlighed og alvor, er afgerende.

Afgorende for Baader savel som for Martensen er det med hen-
blik pa de fornyede ideologiske brydninger fortsat og i mange facetter
ogsd, at der med udviklingen af et sadant syn i lige grad er tale om
en distancering savel fra panteismen som fra deismen[20]. Tenden-
sen mod »selvbevidsthedens autonomi« (i kriticistisk eller i spekula-
tiv form, det af Baader umiddelbart inspirerede emne for Marten-
sens forste afhandling), mod naturalisme og ateisme, mod adskillel-
sen af tro og viden (hvorom debatten i Danmark blev akut i 1860’-
erne og med et nyt fortegn blev det i det folgende arti) er falles for
begge ansatser, men i dybeste modstrid mod Martensens oprinde-
lige anelse og hans store forhabning om, »at der matte kunne gives
en Verdens- og Livsanskuelse, i hvilken Alt hvad der i Tilvarelsen
har Betydning, Natur og Aand, Natur og Historie, Poesi, Kunst, Phi-
losophie faier sig harmonisk sammen til et Aandens Tempel, i hvil-



160 Jorgen Pedersen

ket Christendommen er det altbeherskende og altforklarende Midt-
punct«[21].

Til yderligere belysning af perspektiverne i hele dette syn, i de skif-
tende metamorfoser, hvori det i sin kontinuitet midtpunktsegende
samledes, skal sammenfattende, og med henblik p2 Martensen, end-
nu enkelte af dets vigtigste aspekter understreges, angaende iser op-
fattelsen af skabelse og inkarnation og af den teologiske erkendelses
grundlag samt ogs& betydningen af den med synet forbundne existen-
tielle og spirituelle antropologi. — I den skabelsestnkning, i hvilken
den himmelske visdom er den sammenfattende manifestation eller
abenbaring af en absolut virkelighed i og udenfor Gud, forstaet som
en dynamisk og omfattende totalitet beroende pa sin positive enhed,
bliver noglebegrebet ikke lengere eller ikke uden videre den kristne,
specifikt den augustinske traditions artifex-model, men en omform-
ning eller transposition af denne, til forskel fra andre omformninger,
vigtigst heraf netop den deistisk-naturalistiske og den spekulativ-
panteistiske; i denne sidste, hvis indflydelse under idealismen var den
mest akutte, er der ikke som i den bohme-baaderske teosofi tale om
under den religiose abenbarings synsvinkel i Guds liv ogsa at finde
verden indbefattet, udtrykt og forklaret, men i forhold hertil om den
forskydning, der radikalt ger Gud selv afthzngig af sin udvikling i
verden og i den menneskelige bevidsthed i dens straben mod den ab-
solutte and, hvorfor bekraftelsen heller ikke lengere soges i det indre
menneskes gudsforhold[22], men i den autonome selvbevidsthed i
dens verdensforhold[23]. Den transformation, der pa sin side finder
udtryk inden for Béhme-traditionens udformning af den paracelsisti-
ske augustinisme — for hvilken vi nu ogsa kunde bruge betegnelsen
den teosofisk-sofiologiske spiritualisme —, resulterer derimod i den
grundforestilling, som Koyré atter treffende har betegnet som lex-
pression-incarnation[24]. Betegnelsens berettigelse vil umiddelbart
fremgd af det allerede fremforte og understreger altsa, at Gud i sin
timelige skabning ikke blot afbilder sin visdoms tanke, sit skaberord,
som dens absolutte grund, dens norm og dens mal, men at han ogséa
som liv, i sin udfoldelse af sit eget liv, udtrykker sig selv deri og pa en
sadan made, at skabningen i tilblivelsen af sin egeneksistens, i selve sin
egen verensakt og i sin ideale straeben, ogsa selv udtrykker Gud og
hans nzrver. Og set fra begge sider er der i denne »ekspressionisme«
ikke blot et andeligt og et evigt aspekt, men tillige et timeligt og le-
gemligt, en inkarnation, afgerende for udtrykkets virkelighed og dets
vaesentlighed uden dog immanent at vare et mal, uden at fortrenge



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 161

skabningens egentlige andelige mal og ogsa dens endelige eksisten-
tielle bekraftelse, som er evighedens forklarelse. Fra den oprindelige
augustinske skabelsesexemplarisme, af hvilken der saledes her fore-
ligger en videreudvikling, men ikke en ophavelse, adskiller dette nye
(og trods dets uanskuelighed i virkeligheden fundamentale) grund-
syn sig »teknisk« ved at betone det dynamiske og organiske aspekt i
Guds liv og frembringelse, en linie der igvrigt ogsi er gammel i den
religionsfilosofiske taenkning[25], og i forbindelse hermed desuden
ved sin bestandige fremhavelse af andsvirkelighedens samhegrighed
med naturvirkeligheden og dens for augustinismen oprindeligt frem-
mede verifikation deri (— et af de vasentligste punkter, hvor Au-
gustin frigjorde sig fra den platonske dialektik mellem idé og fano-
men eller maske rettere fra gudsbegrebets og det andelige livs rest-
lose bundethed dertil, som for ham i sidste instans ferte ogsd plato-
nikerne til det andelige morke i dyrkelsen af skabningen fremfor ska-
beren). Men pa augustinismens indre vej, pa lysvejen (som ogsa
Martensen sogte den) og i den himmelske gudsstads fylde af liv, af
lys og af karlighed medes stadig den oprindelige og den afledede
retning.

Forberedt gennem sin optagethed af de af det hegelske hojre pra-
gede forseg i den »spekulative dogmatik« (Marheineke, Daub) er det
dog forst ved det personlige masde med Baader og sin tilslutning til
dennes tradition og budskab, at han i en personlig overbevisning fin-
der fast grundlag for selv at tage en sadan opgave op og sege dens
lesning i lyset af det forhold mellem skaber og skabning, der her op-
lodes for ham, og som ogsé indbefattede forstaelsen af den religiose
erkendelses egenart og muligheder. Med rette, omend ikke uden for-
behold, fremhzver med Martensen selv ogsa Arildsen, hvorledes det
var under Baaders indflydelse, at Martensens religionsfilosofiske og
teologiske tenkning til sit hoved- og udgangspunkt fik den treenige
Gud i hans indre liv og i hans forhold til verden, inklusive det kosmi-
ske perspektiv hvilende pa det baaderske princip, at skent naturfri er
skaberen, den levende Gud, ikke naturles[26]. For Martensen stod
som nzvnt en sddan orientering ogsa som en dogmatisk landvinding
for protestantismen, der for Bohme fortrinsvis havde koncentreret sig
om de til saliggerelsens orden herende dogmer, men forsemt de »spe-
kulative«, treenighedsleren og inkarnationen, som den kun traditio-
nelt havde overtaget[27] og med teologiske forbehold, hvis samtidige
udtryk Martensen var velbekendt med, og som han ingenlunde tog
ualvorligt, men som for ham ogsd bestandigt indeholdt utilfredsstil-

11. Kirkehistoriske samlinger



162 Jorgen Pedersen

lende misvisninger, i sidste instans en miskendelse af troens rette og
fulde forhold til Gud.

Fra sin studietid pa forhand optaget af muligheden for en spekula-
tiv, filosofisk erkendelse af »Guds Vasen 1 sig selv, af den indre, evige
Livsproces i Gud«, men religiost dog utilfredsstillet af den hegelian-
isme, hvis metode han derimod beundrede, havde Martensen bragt
dette sporgsmal pa bane over for Schleiermacher selv under dennes
beseg i Kebenhavn i 1833. »Ich halte es fiir eine Tduschungk, var det
svar han fik[28], men trods al personlig beundring kunne dette dog
ikke opholde ham, og han vedblev ogsa siden som dogmatiker pa dette
punkt at argumentere mod Schleiermacher. Hos Baader fandt han
imidlertid en anskuelse, der i selve sit opleg som virkelighedstydning
og i sin hele sammenhzng ogsad sammenholdt tanke og tro, &benba-
ring og erkendelse, og som heri desuden begrundede og forklarede
denne erkendelse. Men selv er den ikke ny, men under det nye for-
tegn den gamle augustinske intellectus fidei, trosindsigten, med An-
selms formel credo ut intelligam, grundlaeggende forklaret ved troen
selv, i forstaelsen af dens personlige og gensidige gudsforhold som en
manifestation af virkelighed og sandhed, og i sin vakst som intellek-
tuel udfoldelse og objektivt gyldig erkendelse ved den lysvej, som
Martensen kender ikke i dens original[29], men gennem den teosofi-
ske spiritualisme i dens slegtskab med den evrige augustinske tradi-
tion. Den kristne erkendelse er en erkendelse i tro (og fgjer herudfra
til den dogmatisk-religiose erkendelse ogsd en kristen filosofi), for
kun i troen, ensbetydende med genfedslen, hedder det i Martensens
forklaring, bliver den menneskelige and delagtig i Guds visdom. Til
skrift og bekendelse fojer han derfor ogsa som dogmatisk princip den
»christelige Sandhedsidee«, hvis bibelske (og augustinsk-bohmeske,
kan vi her tilfgje) udtryk er den »hellige Viisdomstanke. .., som
sindre Lys« tilstede i den menneskelige Aand, der troende har optaget
Aabenbaringeng, for der tillige at »gjennemlyse den troende Ansku-
else af Aabenbaringen« og give ogsd den menneskelige tenkning
kraft til at ransage dens dybder (1. Kor. 2,14).

»Nar vi sige, at den christelig gjenfodte Bevidsthed ud af sine
egne Dybheder videnskabeligt ma kunne gjenfremstille Skrift-
og Kirkelaeren, saa siger vi hermed ikke Andet, end hvad der
ligger i den ret forstaaede Laere om testimonium spiritus sancti.
Aandens Vidnesbyrd tages alt for indskraenket, naar det kun
tages som et practisk Vidnesbyrd i Samvittigheden, i Folelsen, i



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 163

Hjertet, og ikke tillige som et Vidnesbyrd, i hvilket Guds Aand
som Sandhedens Aand vidner gjennem Menneskets Tanke og
Erkjendelse. Og skjent vi vel vide, at Vidnesbyrdet i Kraftens
Beviisning er Grundvidnesbyrdet, hvorpaa det frem for Alt kom-
mer an, saa er dog ogsaa den christelige Erkjendelse en med-
henherende Bestanddel i Fuldstendigheden af det Vidnesbyrd,
som Aanden forer for Christendommens Sandhed«[30].

Ser man, hvad ievrigt her ikke er hensigten, pa detaljer i Marten-
sens udformning af dette sit program, sa kunne man nok pege pa visse
inkonsistenser netop i hans udferelse af det for hele inspirationen og
oplagget vigtige punkt ogsa at vise dogmet i dets kosmiske betydning.
Det forekommer saledes at han heraf sforledes« til en overbetonet
okonomisk forstaelse af treenighedsleren — hvad der i al fald i forhold
til augustinismen er en moderne regres. Men vigtigt er i denne sam-
menhang, som Arildsen fremhaver det, »at Martensen optog creatio-
incarnatio som de centrale dogmer, der afgiver det rette Perspektiv
for den kristelige Spekulation og den rette Norm for teologisk Vurde-
ring; »incarnatio« var »consummatio creationis«, hvorfor det var
seine Borniertheit der Theologie« (Baader) at lade Inkarnationen
alene vere betinget af Syndefaldet«[31] og overse ogsa dens kosmi-
ske rekkevidde[32] sével som dens betydning for forstaelsen af guds-
begrebet selv. — Guds forhold til verden er, fra begge sider set, et per-
sonligt abenbaringsforhold, der ikke udelukker, men medforklarer og
forklares i alle andre aspekter, i verdens sfarer, i krefterne i den le-
vende natur og centralt i den menneskelige eksistens, der forbilledligt
var Gudsmenneskets. Eller sagt med andre ord, ogsa her genkender
vi Uexpression-incarnation 1 et af temaets centrale aspekter.

»Die negative Mitte der creatiirlichen Selbheit hat J. Bohme in der
Angst des Lebens nachgewiesenc, forklarer Franz von Baader[33] og
udvikler, hvorledes integrationen af det menneskelige selv, og som
dette ogsa af tanken i dens sandhedsforhold, derimod beror pa, at
det finder sit positive midtpunkt og bliver helt derved, at det heri re-
flekterer sin grund i Gud, dakkes af det guddommelige centrum[34],
Hvad der uden dette efterlades i den skabte natur er dens krafter i
en gering og i en modstridende, kredsende kamp (Ixionshjulet taler
Baader her om eller med den sofiologiske tradition om »livshjulet i
brand«, Jak. 3,6), en negativitetens demonisering, der dog tillige
som livsytring og som kraft, i sin energi rummer materialet for den
samling af selvet, hvori tilblivelse er lig genfedelse og oplysning.

11*



164 Jorgen Pedersen

»Wenn namlich die Vernunft (als Mitte, ogsa i forhold til forstanden)
der endlichen Intelligenz sich der absoluten goéttlichen eingibt und
sich in ihr fixirt (als positivem Grund), so erzeugt sie Licht in sich,
ausserdem Finsterniss«[36]. Som det guddommelige liv, i sig selv
og i forhold til sit udtryk i kosmos, bestemmes trinitarisk, eller ternart,
som Baader hellere siger, i synteser og uopleselige treheder, saledes
gaelder dette ogsd, men med negativt eller positivt fortegn, for alskab-
ningen, og konstituerende ogsa for mikrokosmos, for mennesket som
selv og som levende and, hvis udtryk er friheden festnet i centrum.
Den grundleggende trehed er ikke her primaert psykisk (som i det
augustinske gudsbillede), men omfatter legeme, sjxl og and, saledes
at selvet i sin positive tilblivelse og i sin andelige fuldkommengeprelse
er den syntese heraf, der i sit centrum (trehedens midtpunkt, som
Baader ogsa grafisk aftegner det) indefra er feestnet i Gud. Deus et
anima, sagde Augustin, og udviklede med dette sit store tema den
omvendelsens indre, men altopladende vej, ad hvilket mennesket fin-
der Gud, men ogsa sig selv — sig selv som den treenige Guds billede i
det mél, det vender mod ham og finder sin virkelighed i ham[37],
som det i sig selv har fundet ham i hans transcendente n®rver — tu
autem eras interior intimo meo et superior summo meo[38]. Denne
andens og inderlighedens vej bestar ogsa i den selvets syntese, der her
er tale om, men s3 at sige i en »omstrukturering« og med nye dimen-
sioner. Syntesen indbefatter legemet og udtrykkes aktivt, og som vz-
sentligt for integrationen, ogsa i timeligheden, men udtrykker herved
tillige og primert, netop som overvindelse af timeligheden i dens mod-
setninger og »fremmedgerelse« (selvoplesningen) evigheden, for
hvilken den pa sin side er stof og tempel, og samtidig er det fra sin
egen midte, ogsa i sit forhold til sig selv, og dermed indefra og over
for verden, at den i en forankret og derfor uselvisk og reel frihed
udtrykker den guddommelige magt og evighedens lys. Ved sin frihed
i evighedsforholdet er det menneskelige selv, eksistenticlt og humant
heri virkeliggjort, frit ogsa i forhold til tiden, positivt bestemt ogsa i
forhold til den, men ikke afhangig af den, (tidsfri, men ikke tidles,
kunne man sige), i timeligheden ubundet af dens oplesende imma-
nens[39].

Til denne yderst nedterftige gengivelse af den baaderske antropologi
i dens eksistentielle og spirituelle aspekt skal lige kort fojes hvad Mar-
tensen af den iseer kunne tilegne sig. I forhold til Baader er han langt
mindre ramt af sansen for tilvaerelsen i dens uforsonlige brydninger
(som forst det guddommelige lyn, skarpt og skarende, opleser og



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 165

mildner, nar ved dets nedslag merkeildens vilde luer deempes, — for
derefter forst at breende med det klare lys, hvis nering er kerlighe-
dens liv). Modsztningerne er for Martensen mere af ontologisk og
noetisk art og samtidig et udtryk for livet i dets udfoldelse og opbyg-
ning, hvorfor han over for negativiteten, som han personligt opfattede
dens forekomster, dog forblev kompromisles, i hajere grad end kem-
peren Baader, for hvem ogs& konflikten i sidste instans fik sit per-
spektiv i den religiose forsoning. Det er den humane inderlighed, der
preger Martensen, men som sadan, og til forskel fra fx Heiberg, ogsa
pa sin side med en dyb religios forankring og forklaring. Netop derfor
betoner han med al spekulation atter og atter den personlige tro.
Ifolge sit vaesen og sit hele perspektiv i forhold til Guds &benbaring
er troen aben ogsd for tanken og dens sandhedsforhold, men den er
ogsd kun dette, fordi den selv tillige er et eksistentialforhold [40], en
samvittighedens samviden med Gud (et vigtigt tema hos Baader),
som retfeerdiggerende en indre genfedelse[40b] (spiritualismens og
iseer Weigels anliggende ), som inderlighed personlighedens fordybelse,
dens vakst og dens frihed, i overvindelsen af den autonome bevidst-
hed ogsa grobunden for en alsidig udvikling af det humane, pa det
personlige plan savel som i forhold til naturen og til samfundet.
Trods sadanne forskelles tilstedevarelse pa forhand blev det hos
Baader — og ikke hos Grundvig, hans ungdoms ferste dndelige veek-
ker, der dog for ham manglede savel tanke som egentlig inderlighed,
og heller ikke hos den ellers beundrede Schleiermacher, teologen med
den ufuldstendige opfattelse af gudsbegrebet og troen, eller hos Schel-
ling, filosoffen med det ufuldstzndige forhold til kristendommen —
at Martensen fandt sin andelige vej og her en forstaelse af krisendom-
men, der i forkastelsen af den rene tenkning til fordel for den person-
lige, var inkommensurabel med Hegels, igvrigt lenge hans forbillede
i synet pa teenkningens opgave og metode, men i hans tilegnelse af den
ogsd med Kierkegaards, den subjektive tenker, der s& anderledes pa
den hegelske begrebsverden som selve kontrasten til den eksistentielle
tro, der ikke i nogen form kan acceptere en objektiv trostaenkning. Det
seregne pa denne indre personlige linie hos tenkeren, kirkemanden
og kulturpersonligheden Martensen er vel, at han her direkte og i en
tilegnelse indefra knytter sig til det specifikke, ikke det fallesidealisti-
ske hos Baader, men at han pd den anden side heller ikke her blot
eller fuldt reproducerer denne. Det er transponeret i hans egen sam-
menhang og form, at arven fra den mystisk-teosofiske tradition hos
ham genfindes som en del af ham selv og — vist for sidste gang i dansk



166 Jorgen Pedersen

andsliv — far udtryk i et forfatterskab, der i sit forhold til dette emne
adskiller sig fra den akademiske afhandling og den kultur- og reli-
gionshistoriske betragtning. Martensens skrifter om Eckehart og Boh-
me er mere end dette, de tilhorer i hans samlede forfatterskab i serlig
grad denne indre linie, af betydning ogsa for den ydre, der markeres
af Dogmatikken og Etikken:

»Forovrigt har jeg paa hele min Bane staaet i et indre Forhold
til Mystiken og Theosophien. De have hert til mine indre Om-
givelser, min Theologie er mere og mere blevet befrugtet deraf,
hvad meget bidrog til at faengsle de dybere Naturer blandt mine
Tilhegrere. Men forst i min Alderdom skulde det forundes mig
at give en Fremstilling af Jacob Behme»[41]«

I hvor hgj grad dette forhold har preget Martensens dogmatiske prin-
ciplere og hans tanker om den religiose erkendelse har vi set, og selv
om maske hans Den christelige Ethik (1878-79) i nogen grad kan
synes at flyde ud i en humanreligios kasuistik og det alment opbygge-
lige, finder man dog ogsa her, og som det mest levende i veerket, be-
tragtninger om den »skuende og den bedende Kerlighed«, om den
mystiske erfaring og om kontemplationen[42], der ogsé for en senere
tids laesere har bevaret et autentisk preg og praeget af sin oprindelse i
en stor tradition. En sammenligning med en anden klassiker fra tiden,
D. G. Monrads Fra Bennens Verden (1876), viser forskellen i inspi-
rationen.

Til perspektiverne i Martensens mede med Baader herer ogsa en
henvisning til den betydning, som denne sidste i hans hjemlige kreds,
men pa helt andre eller i tidens andelige sammenhang anderledes
differentierede méader, fik for Peder Hjort og Seren Kierkegaard. Hos
Hjort geelder det et enkelt skrift og deri to punkter (— uden at sagfor-
holdet dog pa forhind er gennemskueligt eller bogen let lzselig, om
man ikke beagter sammenhzngen). Sit s stort anlagte forseg pa med
fuld udfoldelse af Bohmes visionzre anskuelser og religiost-eksisten-
tielle erfaringer at havde kristendommen som hele tilvarelsens cen-
trale forklaring og forvandling, gzldende ogsa den andelige tanke i
dens personligt integrale sandhedsforhold, havde Baader underbygget
med i historien (som &benbaringen i dens inkarnation) at pege pa
middelalderen, ogsa her med en serlig aktiv indforstaethed til forskel
fra den generelle romantiske middelalderbegejstring. Og den linie
han fra B6hme trak bagud gik over Eckehart for isar at fastne sig ved
Scotus Eriugena set som den forste kristne spekulative tenker, der



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 167

forenede religion og filosofi, guddommelig and og universel natur.
Og det er i dette sigte og — dog ferst i sin bogs sidste linier — med
serlig fremhavelse af netop den geniale Baaders indsats for »die Be-
griindung jener oft erwidhnten christlichen Wissenschaft«, fornyende
ogsa for teologien, at Peder Hjort i 1823 fra Sore udsendte sit be-
merkelsesvardige verk Johan Scotus Erigena oder von dem Ursprung
einer christlichen Philosophie und ihrem heiligen Beruf. Bogen er lille
af omfang, men rekker vidt, ikke mindst i sine aspirationer. Til be-
lysning af sin tids problemstillinger og af traditionens virkninger i
disse er den i alle tilfelde hejst oplysende. Grundideen er, korteligt
sammenfattet, at hvad grakerne ideelt, men bundet af deres religiose
mangler forgaves sogte, det endeliges forklaring ved og i det uende-
lige og derigennem den virkelige frihed og den personlige sandhed, det
er med inkarnationen selve kristendommens udgangspunkt, men ogsa
opgaven for en tilegnelse og virkeliggerelse. Men modsat hvad der
gjaldt for grakerne blev opgaven her at genvinde ogsa den endelig-
hed, hvormed kristendommen ved sin tilkomst og sin lesgerelse af
mennesket fra dets jordiske bundethed var tradt i brud, for ferst
saledes og ved sig selv (i sit eget udtryk og centrum, det er stadig
tanken), som natursandhed og som centrum i selvbevidstheden, ogsa
at kunne erkende kristendommens sandhed, i en tilegnelse af den,
hvorved denne selv omsider ferst vilde blive fuldt reel og svarer til sit
fulde indhold. Gennem tiden havde de kristne tankere svigtet denne
opgave eller ikke haft forudsatninger for at lese den, men havde i
stedet ngjet sig med en rationel og abstrakt dialektik. Det er de for-
skellige tillob til ved en adekvat smedierende«, spekulativ tenkning
af universel, men ogsa af subjektiv gyldighed at na den kristne viden-
skabs ideal, som Hjort gennem historien forfelger, fra Origenes over
Augustin, »der Eine, der Grosse«, og Eriugena, som reprasentativ for
selve denne idé, men ogsa videre over skolastikken[43], hvorfra den
positive linie fra Bonaventura og hans kontemplative betragtning af
natur og skabelse over hans senmiddelalderlige fortolker Raimund af
Sabunde, der forskyder tyngdepunktet heri i retning af naturen ogsa
i dens egenvardi, videre fores frem gennem renaissance og naturvi-
denskab og over Bohme, som korrektiv til nybruddets ensidighed, til
det endelige og herlige gennembrud i den tyske idealisme. Men mens
Baader i hele dette sigte var den genuine kender og originale inspi-
rator og kritiker, forbliver Hjort med al sin dygtighed og viden og
trods sin xgte begejstring dog eklektikeren. Videnskabsidealet er hos
ham starkere end hos Baader og synes at tage magten fra ham, og



168 Jorgen Pedersen

han accepterer — og absorberer — derfor lettere savel Kant (dog med
forbehold) som Schelling og Hegel. Og tilsvarende delger han ogsa,
eller ser ikke, de problemer, det unagteligt kunde volde at tage disse
tankens titaner til indtaegt ogsa for det kristendomsideal, han for sin
del satter som det overordnede mal[43b].

Opgoret med denne samme spekulative videnskab, der fra filosofien
bemagtigede sig teologien og pratenderede at identificere sig selv med
den sande videnskabelige kristendom, blev Kierkegaards kald og op-
gave, ikke alene over for Hegel, men pa den hjemlige front ogsa over
for Martensen (— i dette sidste opger gemmer der sig nok stadig
tillige en vis gensidig pavirkning og dragelse). I denne kamp vandt
han selv sit format som tznker og overvandt ikke mindst herved sine
modstandere, uden at derfor indholdet i hans tankning negativt kan
reduceres til blot en opposition til disse. Kierkegaard havde mange
forskellige bereringsflader og inspirationskilder, og til disse herte —
relativt updagtet — den mystisk-opbyggelige tradition i en vid spred-
ning, pa katolsk savel som pa protestantisk grund, fra Tauler til Ter-
steegen[44]. Men mens Martensen hos mystikerne ikke alene faestner
sig ved inderligheden og ved bekraftelsen i det indvortes menneske,
det tema Kierkegaard ogsé og iser tager op, men ogsa ved de meta-
fysiske og teoretiske aspekter og muligheder, der rummes i den kristne
mystik, sa forbigas disse af Kierkegaard konsekvent, selv hos Terstee-
gen, hvor de stadig i rigt mal er til stede[45]. Og saledes ogsa over
for Bohme og Baader, hvem Kierkegaard overhovedet er sparsom
med at nzvne, selv om han faktisk udmarket kender og bruger dem,
iszr den sidste, hvem han allerede tidligt havde excerperet, ret kort-
fattet, men med fremhavelse af ogsd for hans eget sigte centrale og
blivende temaer[46]. Baaders skrifter er kendte, enhver der vil tale om
disse emner ma lase dem, siger han i Begrebet Angest, han taler med
»sedvanlig Fynd og Myndighed« om »Fristelsens Betydning for Fri-
hedens Consolidation«, nemlig ikke blot som en fristelse til det onde,
men ogsa som »Frihedens nedvendige Andet«. Dette er ganske rigtigt
den genuine Baader, men, tilfgjer Kierkegaard, han overser dog visse
iszr psykologiske mellembestemmelser, og med den faktiske concupis-
centia som en natur- og ikke en eksistenskategori bliver det i sidste
instans alligevel vanskeligt at undga at anskue fristelsen blot som et
guddommeligt eksperiment[47]. I skriftets forlob genkender man dog
ofte og i afgerende bestemmelser en ny tilegnelse og frugtbargerelse
af den Baaderske tradition og tankeform (fx Angesten som frihedens
mulighed, der i troen forterer endeligheden, evigheden, der haver



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 169

modsigelsen, men gennemtranger og bevarer timeligheden — ikke et
hegelsk, men i virkeligheden et sofiologisk motiv)[48], og med slut-
betragtningen knyttes der atter direkte til denne tradition, hvoraf ogsa
det der anferte Hamann-citat er praeget. Konklusionen at den sande
autodidakt i samme grad er en teodidakt, eller mindre intellektuelt
bestemt, som Kierkegaard retter sig selv, at filosofiens (sokratiske)
sauturgos« 1 samme grad er en (bohme-baadersk) »theurgos« og re-
ligiest-eksistentielt finder hvile i forsoningen, er helt i samme retning.

Dette vaere navnt som et kort og karakteristisk eksempel pa, hvor-
ledes Baader — omend i en vis nidker distance, ikke i en bekendelse til
ham som til fx Tersteegen — dog er til stede for Kierkegaard i hans
arbejde med sine mest centrale temaer, for hvilket han, méaske ube-
vidst?, dobbeltreflekterende og som den enkelte, satte sig noget ner
det samme mal som denne. For som motto for sine Philosophische
Schriften und Aufsitze (1831) satte Baader: »Ich habe keine neue
Lehre, sondern nur die alte, welche in der Bibel und im Reich der
Natur zu finden ist«, et citat af Béhmes Schutz-Rede wider Georg
Richter. Og pa sin side skriver Kierkegaard i En forste og sidste
Forklaring, apologetisk epilog til Efterskrift om sine pseudonymer, at
disses betydning ikke ligger i at ville stifte et nyt parti eller ga videre,
»men netop i Modsatningen, i ingen Betydning at ville have, i paa en
Afstand som er Dobbelt-Reflexionens Fjernhed at ville solo lese de
individuelle, humane Existents-Forholds Urskrift, det Gamle, Be-
kjendte og fra Faedrene Overleverede igjennem endnu engang om
muligt paa en inderligere Maade«[49]. »Vasentligheden at existere
er Inderligheden, og Inderlighedens Handlen er Liden«, har Kierke-
gaard fastsldet, men om en sddan vasentlig eksistens — wiirkende und
leidende[49b], som det herom hedder i den mystisk-spiritualistiske
tradition — gzlder det ogsa for inderligheden hos Baader, der set pa
en anden made ogsa godt kan anskues som et absolut forhold til det
absolutte telos. Og hvad angar bestemmelsen af den sreligiose Sphee-
re« til forskel fra umiddelbarhedens (hedenske) og reflexionens (rela-
tive) ligefremhed, si gzlder for den netop det baaderske, at »det
Positive er kjendeligt paa det Negative«[50]. Er det i sine radikale
bestemmelser af den subjektive eksistens og tankning og af troen i
det forhold til paradokset, hvor forstanden gar under, at Kierkegaard
sa at sige markerer sig selv, sa er dog disse ogsa hos ham selv hjemme-
herende i den bredere — og i hans forstand opbyggelige — sammen-
hang, hvori stadig traditionen lever og tilegnes.

Men ievrigt er helle dette forhold ret updagtet og beklageligvist



170 Jorgen Pedersen

heller ikke fuldt belyst. Om Baaders betydning for Kierkegaard fore-
ligger tilsyneladende kun en enkelt artikel — og pa japansk![51]. Af
det medgivne korte engelske resume fremgar dog, at der her behand-
les centrale ting, men langt fra udtemmende. Vigtigst er, at der for
Kierkegaards udarbejdelse af eksistensbegrebet peges pa adskillige
impulser og elementer fra Baader, ogsa i bestemmelsen af eksistensen
som et gudsforhold og i selve brugen af dette begreb som betegnelse
herfor[52]. Herudover kunde man ogsd og ikke mindst pege pa
Kierkegaards bestemmelse af mennesket som syntesen af legeme og
sjzl baret af and eller af det andelige selv som et deriveret selvforhold,
der gennemsigtigt grunder »i den Magt, som satte det«, og som ikke
kunde fortvivle, om ikke syntesen oprindeligt fra Guds var i det rette
forhold, med de momenter den indbefatter, endelighed og uendelig-
hed, evighed og timelighed, frihed og nedvendighed [53]. Og selv om
Kierkegaard som navnt hos Baader kunde mangle de psykologiske
mellembestemmelser, er det dog evident, at han pa den anden side i
sin egen sa rigt nuancerede udarbejdelse af sidanne ogsa og fortsat i
rigt mal anspiller pd Baaders sprogbrug og forestillingsverden. Et
enkelt hovedeksempel er afsnittet i Kjerlighedens Gjerninger SV IX,
s.27-52, i udlegningen af budet Du skal elske. Dette trek synes
konstant hos Kierkegaard og skal her yderligere belyses med et eksem-
pel hentet fra Den Enkelte. Tvende »Noter« betreffende min Forfat-
tervirksomhed, der ogsd angiver noget om det fundamentale savel som
endelige perspektiv, i hvilket han selv sé sin syntese i dens konflikt og
dens afklaring:

»Endnu blot et Ord; man tillade mig det. Hvad Tiden fordrer —
ja, hvo skulle blive fardig med at opregne det, nu da der ved en
Selvantzndelse, hvis Aarsag og Anledning var Verdsligheds verdslige
Gnidning mod Verdslighed, er gaaet Ild i Verdslighed. Hvad derimod
Tiden i dybeste Forstand behover — det lader sig helt og ganske sige
med eet eneste Ord, den behover: Evighed. Vor Tids Ulykke er just,
at den er blevet kun »Tiden« alene, Timelighed, der utaalmodigt
Intet vil here om Evigheden, derpaa, velmeent eller rasende, endog
vil ved en fremkunstlet Eftergjorelse gjore det Evige aldeles over-
fledigt, hvilket dog i al Evighed ikke lykkes; thi jo mere man mener
at kunne eller forharder sig i at kunne undvare det Evige, desto mere
trenger man i Grunden blot til det«[54].

Ovenstaende skulde have tjent til at faestne nogle af de perspektiver
og sammenhzange, der melder sig, nar man laser Martensens skildring
af sit mede med Baader og det indhold han med alle dets forudszt-



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 171

ninger og folger samler i dette. Han kom efter udgangen af en person-
lig krise og med forventninger, der ikke skuffedes. Oplivet af sin ind-
vielse i middelalderen og mystikken i Heidelberg havde han uforuro-
liget og uimponeret ladt Strauss bag sig i Tiibingen, og han havde i
Miinchen haft inspirerende omend dog for det patrengende spergsmal
om et positivt forhold mellem kristendom og tznkning ogsa skuffende
omgang med Schelling i dennes hjem og kreds. Baaders forelzsninger
gik han til, men Baader kunde ikke forelase, mener han (begreb og
system var jo ikke hans starke side) [55] ; ferst uden for auditoriet og
siden pa private morgenture i Miinchens gader fengede gnisten.
Martensen fik for sit credo ut intelligam (til forskel savel fra Hegels
som fra Schleiermachers) et indhold, en grund og en retning, som
han for sin del s& det som sin patrengende opgave produktivt at ud-
arbejde ogsa i begrebsmzessig og systematisk form (og uden de baader-
ske intuitive erkendelsesformer og fysiske natursymboler) [55b], og ikke
mindst fik han den indre bekraftelse, der nu, som han selv gentagent
betoner det, i hans personlige liv fulgte og narede ogsa hans akade-
miske og offentlige indsats. Vigtigt som markering er det ogsa, at det
netop er til denne skildring, at Martensen knytter sit samlede udsyn
over sine anskuelser og forhabninger; her finder, men i modsatning
til Kierkegaard som én gang for alle, garingen og antandelsen som
positiv kraft og basis sin afklaring, og her lagdes ogsd umiddelbart
grunden til det forfatterskab, som han efter hjemkomsten aret efter
straks begynde med den (stadig hejst lesevaerdige) licentiatafhand-
ling, for hvilken han et par ar efter belennedes med aresdoktorgraden
ved Kiels universitet: De autonomia conscientiz sui humana in theo-
logiam dogmaticam introducta (1837; da. udg. ved L. V. Petersen,
Den menneskelige Selvbevidstheds Autonomie i vor Tids dogmatiske
Theologie, 1841)[56].

Bestemt som disputats havde han imidlertid allerede da skrevet
sin Mester Eckart (1840), men netop ved pa denne made at blive
akademisk overfledig fik denne bog sit eget perspektiv og kom i for-
hold til hans allerede indledte forelasningsvirksomhed[57] og de
folgende faglige hovedveerker, Dogmatikken, Ethikken m. v. til at sta
som optakten til den indre og spirituelle linie 1 Martensens personlige
liv og i hans gejstlige og kulturelle arbejde, der litterart som navnt
kronedes med Bohmebogen. Det er ogsa disse sidste beger, der bedst
har overlevet[58], for Martensen er vel i dag ikke meget laest (— heller
ikke i forhold til hans historiske betydning, ikke blot som genstand
for Kierkegaards savel som grundtvigianernes og senere, ved det naste



172 Jorgen Pedersen

tidehverv, de liberales angreb). Tiderne har skiftet, — sa sterkt som
han selv formaede at fornemme og udtrykke (men ikke i sig selv
forlese) dette; i sin sanden« store mindetavle over vennen Paludan-
Miiller i nytaret 1877 ser han ved afslutningen af en stor epoke intet-
hedens og dedens blege apostle fylkes. Forst har han skildret digterens
dybe beskuelse af livet, han der med sin kerlighed til jorden dog ejede
visdommens perle og stillede skenheden i sandhedens, i Guds riges
tjeneste. Han skjulte ikke livets elendighed og menneskenes usselhed,
men han blev ikke stdende derved. Og Martensen fortsztter:

Hbvor forskellig er dog hans Opfatning af dette Livs Forfangelig-
hed fra den, vi finder hos dem, der i disse Tider ere fremtraadt
som Dgdens Profeter og Apostle! hos dem, der opbyde alle deres
Krzfter, alle Kunstens Midler paa at fremstille Forfaengeligheden
og Usselheden, men som det sidste i Livet, som Verdens inderlig-
ste Kjaerne, og som Viisdommens inderste Kjerne byde dig — et
Dadningehoved, det tomme Intet, og ret egentligen ere Intet-
hedens Apostle, forkynde Intethedens Evangelium[59].

I modsetning hertil havde Paludan-Miiller, minder han nu om,
gennem dedens porte vist morgenredens komme, livets sejrende herlig-
hed og karlighedens overvindelse af verden. Martensen selv fulgte
denne vision. Hans ungdoms inspiration blegnede heller ikke nu i
nogen frustreret desillusion. Hans hab om tilverelsen formet som et
andens tempel praeger ogsd hans alderdoms vurdering deraf og skil-
dringen af hans ungdoms vej. Og saledes kunde han fortsat raekke
handen tilbage til Baader, der siger:

Und so geht dem Denker ein Licht iiber das Geheimniss des
Zeitlebens und der Zeitregion auf, wie namlich dieses unser, und
durch uns, jeder Kreatur Zeitleben keinen andern Zweck und
Sinn hat, als jenes 1° der bildenden, bauenden, géttlichen Licht-
und Lieberegion zu werden, und dass wir zugleich Bauleute und
Baustoff (jenes nach unten, dieses nach oben) zu jenem Tempel
und Leib Gottes werden und seyn sollen, zu dessen Herstellung
(Epheser 1,23 und 2,21.22) diese ganze Schopfungsanstalt nur
Baugeriiste ist[60].



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 173

[1] Se hertil N. Thulstrup, Katalog over Seren Kierkegaards Bibliotek, Kbhvn.
1957.

[1b] Under den noget affzrdigende betegnelse »teologisk Literaturhistorie« i
modsaztning til den egentlige kirkehistorie, den biografiske, undervurderer J. Oskar
Andersen givetvis betydningen af denne side af Arildsens arbejde netop for kirke-
historien. Se Biskop H. L. Martensens Ungdom, Kirkehist. Saml., 6. rakke, I, s.
131f.

[2] Af litteraturen om Baader kan foruden til Arildsens fremstilling og til filosofi-
historierne i forste rakke henvises til hans umiddelbare disciples sammenfatninger,
iser F. Hoffmann, Vorhalle zur speculativen Lehre Franz v. Baaders, 1836, Franz
von Baader, 1856, og Die Weltalter, 1868, samt J. Hamberger, Die Kardinalpunkte
der Baaderschen Philosophie, 1855. — Se ogsd D. Baumgardt, Franz v. Baader und
die philosophische Romantik, Halle 1927; F. Werle, Der Mystiker Franz von Baa-
der, Leipzig 1929; E. Susini, Franz von Baader et le romantisme mystique, Paris
1943.

Af Baaders egne meget talrige skrifter kan blandt de i samtid og eftertid mest
kendte og benyttede navnes Beitrige zur Elementarphysiologie, 1796, Uber den
Blitz als Vater des Lichts, 1816, Uber den Urternar, 1816, Fermenta cognitionis,
1822-25, Vorlesungen iiber speculative Dogmatik, 1828-38, Vorlesungen iiber So-
zietdtsphilosophie, 1832, samt mange religionsfilosofiske afhandlinger og debatind-
leg. Baaders Simmtliche Werke I-XV udgaves af F. Hoffmann m. fl. Leipzig 1851—
60; genoptryk Aalen 1963.

[3] Vilde man i en kort formel sammenfatte hele dette idékompleks med et eks-
empel pa dets applikation, finder man en sidan i den bekendte slutvise af Hostrups
Gjenboerne (1844), der — ogsd — handler om kleften og den forlesende sammen-
hzng mellem idé og tanke og natur og liv, anskuet mod periodens slutning, hvor
den i den sborgerlige idyl« og uden endnu at have tabt sin éclat udtrykker en »upro-
blematisk« og forventningsfuld lesning:

Paa Tankens Slot bor Studenten glad
og flyver hgjt, som man kan vide.
Han sober Nektar af Ideens Fad

og blaser saa ad det solide.

Men naar saa Udsigt til en Pigelil
i Gjenbovindvet er ham givet,
saa slaar Ideen ikke lenger til,
saa styrter han sig ind i Livet.

Men naar saa Pigen siger Ja dertil,
Og naar saa Fatter — ja, og Mutter vil,
Saa har han jo

bygt sig en Bro,

der knytter Livet til Ideen.

[4] En udmarket skildring og en pracis analyse af vigtige grundtemaer i denne
sa rodfzstede og produktive idéhistoriske sammenhzng, begyndende med Platon,
fortlebende dog i nogen grad med underkendelse af den kristne, middelalderlige



174 Jorgen Pedersen

tenknings afgerende bidrag til udviklingen og konkluderende i en gennemtrangende
belysning af forholdet mellem det 18. &rh. og nybruddet i den romantiske litteratur
og tenkning i beg. af det 19., finder man i A. Lovejoys The great chain of being,
Cambridge (Mass.) 1936, Harper Torchbook 1960.

[5] Om dette begreb set og brugt i et moderne, delvis kritisk distanceret og
historisk set ogsd noget reduceret, perspektiv kan henvises til Ideologihistorie I,
Organismetznkningen i dansk litteratur 1770-1870, Kbhvn. 1975, v. Aa. Henrik-
sen, Erik A. Nielsen og Knud Wentzel. Til belysning af »det erotiske« og dets per-
spektiv i udviklingsromanen fremhaves her ogsa (s. 86) — pour une fois — Marten-
sens skrift om Jakob Bohme, den sidste og klassiske frugt af dennes mede med Baa-
der, hvad der her dog ikke navnes.

[6] For Steffens vedkommende kan man nu henvise til H. Hultbergs analyse Den
unge Henrich Steffens, Kbhvn.s Univ.s Festskrift 1973, s. 7-115. Men mens hos
Steffens den naturfilosofiske ansats blev offer for den romantiske illusions sammen-
brud, gjaldt noget tilsvarende aldrig om Baader, hos hvem den s& at sige var fuldt
vorganisk« og, som det afgerende, pad forhand fuldt religiest befaestet. Martensen
anforer imidlertid (Af mit Levnet, I, s. 119), at den betragtning, der for ham kom
til gennembrud hos Baader, »var allerede tilforn traadt mig personligt imede i Stef-
fens, dog uden at jeg ndsede den«.

[6b] Og et gennemglende tema hos ham, se bl. a. Den christelige Dogmatik,
1849, 5. udg. Kbhvn. 1904, s. 24.

[7] E. Benz, Schellings theologische Geistesahnen, Wiesbaden 1955 (Abhandl. d.
Akad. d. Wiss. u. d. Litt., nr. 3).

[8] Om denne stremning specielt som bzerer af en fra senmiddelalderen fortsat
mystisk tradition se bl. a. W. Nigg, Heimliche Weisheit. Mystisches Leben in der
evangelischen Christenheit, Ziirich 1959.

[8b] Af mit Levnet I, s. 145.

[9] Pap. VIII,1 A 105, samt ievrigt III A 125 om et rad givet af B6hme og »saa
skjent og saa sandt og saa inderligt« sagt, om i »Anfagtelsens Gieblik« kun at fast-
holde én tanke. — Hos Martensen se Jacob Bohme, 1881, s. 14.

[10] Af mit Levnet I, s. 143.

[11] Jacob Bohme, 14-15, sml. s. 30 f. — Martensen har sammenlignet teosofien
som filosofisk frugtbar med Schellings positive filosofi; men for Martensens eget for-
hold til den er det afgerende, at det er teologisk, herunder ogsa i den teologiske
principlere, men ogsa i videre forstand bestandigt pa et positivt religiest grundlag,
at han selv udnytter dens perspektiver, hvorfor hans vej trods alle affiniteter ogsa
blev s& forskellig fra Schellings, mens han p& den anden side ogsd som kirkemand
og selv reprasentant for den bevzgelse, der i det folgende &rti ogsi i hans egen
dogmatiske undervisning gik fra sspeculativ« til »christelig«, dog forbliver en selv-
steendig tenker og selv videreudvikler den her givne arv. — Nar i denne fremlzgning
af det teosofiske syn sarligt lysvejen fremhaves, angives hermed serskilt den grund-
anskuelse af den menneskelige erkendelse, der gennem Baader nu fastnede sig hos
ham, og som han siden som noetisk princip lagde til grund og udviklede i sine en-
kelte skrifter (siledes Af mit Levnet, s. 144 f, Den menneskelige Selvbevidstheds
Autonomie i vor Tids dogmatiske Theologie, s. 8 f, Mester Eckart, s. 5 og 44, Den
christelige Dogmatik (1849, 5. udg. 1904), s. 57, 62, sml. ndf.). Om denne lysvej
kan man sige, at kan den spekulative og dogmatiske transponering af den forekomme
eftertiden uvirkelig, ukritisk eller tvivlsom, s& ber dette ikke gzlde dens personlige



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 175

autenti hos Martensen og heller ikke selve grundtanken, der i sin oprindelse, be-
stien og i sin appel ikke pa forhind er bundet til denne specielle sammenhzng. I sa
henseende er det vistnok karakteristisk, at Martensen her i sin bestemmelse af lys-
vejen som erkendelsesvej og noetisk princip knytter den til Leibniz, altsa en anden
tradition end den béhmeske, men ligesom denne ogsd nedstammende fra den au-
gustinsk-middelalderlige via illuminativa.

Mens det er pa filosofisk basis og i en szkulariseret form, at Leibniz har overtaget
denne vej og gjort brug af dens perspektiv (se hertil La philisophie de saint Augustin
par Nourisson II, Paris 1866, s. 265 ff.), finder man pa den anden side allerede i
hejmiddelalderen, hos Bonaventura, fortolkeren af den augustinske noetik, som han
udvidede i form af en universel lyssymbolik, i selve hans definition af den illumina-
tive vej et oplag, der ogsi kan pege frem mod den teosofiske brug af denne: Et sic
patet, quomodo multiformis sapientia Dei (Ef. 3,10), qua lucide traditur in sacra
Scriptura, occultatur in omni cognitione et in omni natura. Patet etiam, quomodo
omnes cognitiones famulantur theologiz; et ideo ipsa assumit exempla et utitur-
vocabulis pertinentibus ad omne genus cognitionis, Patet etiam, quam ampla sit via
illuminativa, et quomodo in omni re, qua sentitur sive qua cognoscitur, interius
lateat ipse Deus (De reductione artium ad theologiam, n. 26). — Hos Augustin selv
savel som i Bonaventuras egl. erkendelseslzre er et af negleordene det samme salme-
vers, som Martensen her bruger: Lys i dit lys skal vi skue, men kombineret ogsa med
andre tilsvarende bibelord og ferst og fremmest Johannesevangeliets Han er det
sande lys, der oplyser ethvert menneske, der kommer til verden og forstaet saledes:
I sit ord, sin evige visdom, er Gud selv sandhedens lys og livets kilde, i sin visdoms
fylde sandheden selv i dens enhed med livet og karligheden. Uden Guds lys, der i
hans billede oplyser den menneskelige and, det indre menneske, erkendes ingen
sandhed, men uden omvendelsens forhold til Kristus og kearlighedens fornyelse i
ham, forvandles menneskets lys til morke. Lysets vej peger her i sidste instans mod
den salige erkendelse af Gud i hans eget, ikke i skabningens lys, og af al virkelighed i
ham. Psalmeverset gzlder her siledes ikke i egentlig forstand vejen og dens filosofi-
ske, religiose eller mystiske sandhedssegen, men dens endelige og overjordiske mal,
som stadig i Dantes Paradiso og ogsd i Ingemanns kendte salme, saligheden, den
himmelske gudsstad, der som Augustin siger, i beskuelsen af lyset selv er lys (neque
enim ejus informitas placeret tibi, si non lux fieret, non existendo, sed intuendo
illuminantem lucem eique cohzrendo, (Confessiones XIII, 3, 4).

Som alment princip i teosofiens religiose (ikke religions-) filosofi, som Baader
understreger det, er der siledes egl. tale om en forskydning i motivet eller vel snarere
en karakteristisk identifikation af vejen og mélet, der imidlertid opvejes af den over-
ordnede sammenhzng, hvori det gores gazldende, der forhindrer det i at indgé i en
immanent eller naturalistisk erkendelseslere. Og saledes forekommer det, omend
kun sporadisk formuleret, hos Baader, der — tilmed mod Strauss i hans Leben Jesu —
anforer det i denne form

Desine cur nemo videat sine lumine lumen
Mirari, solem (Christum) quis sine sole (Christo) videt.
(Sammtl. Werke VII, s. 267)

Endelig ma4 man minde om, hvorledes hele denne traditions tolkning af dndens
liv som et liv i og af lyset og vendt mod dette ogs& i de hjemlige omgivelser, for



176 Jorgen Pedersen

hvilke Martensen pa ny fortolkede den gamle lysets vej, pd andre mader gjorde sig
gzldende, stzrkest og mest originalt hos Grundtvig, for hvem Lys og Liv er de
stadig tilbagevendende hovedord, men i szkulariseret form, brugt om den religiose
frigerelse i forbindelse med udviklingen af den akademiske videnskab, ogsid hos
Heiberg, jvi. universitetskantaten Ver hilset Lys fra Sandheds Vald. — Hos Kierke-
gaard er motivet sjzldnere, men forekommer dog ogs& hos ham i former, hvis ind-
levelse modsvarer oprindelse og ikke kan fortolkes uden denne (se f. eks. indlednin-
gen til Kjerlighedens Gjerninger, SV IX, 17 f, jvf ogs&d SV X, 48).

[12] Se Mystiques, spirituels, alchimistes du XVIe siecle allemand, Paris 1955,
iszer s. 98 f; se ogsd La philosophie de Jacob Boehme, Paris 1929, 2. udg. 1971 (s.
515: Nous ne citons que les oeuvres principales de F.v. Baader. En réalité, toute
son oeuvre métaphysique est un commentaire de la doctrine de J. Boehme, indis-
pensable pour I’étude de celle-ci).

[13] Om den romantiske periodes interesse for dette perspektiv vidner bl. a.
Moritz Carrieres Die philosophischen Weltanschauungen der Reformationszeit in
ihren Beziehungen zur Gegenwart, Stuttgart 1847, hvori Kierkegaard atter fastnede
sig ved Bohme samt — hos Campanella — ved det enkelte Jegs eksistentielle proble-
mer netop i forbindelse med denne udvikling. — Martensen selv har et skarpt og
indfelende blik for paracelsismen i dens historiske sammenhang og i dens betydning
som komponent i teosofien. Om det magiske przg, der kendetegner den hovedlinie
i renaissancens naturfilosofi, som ogsa paracelsismen er udtryk for siger han i Jacob
Bohme (s. 25): »Hvad Mystiken er for Sjelens Forhold til Gud, det er Magien for
Aandens Forhold til Naturen. Ligesom Mystiken vil sztte sig i Forhold til Gud
»uden Middelk, saaledes vil Magien sztte sig i Forhold til Naturens Inderste »uden
Middel«, uden de szdvanlige, naturlige Midler. Magien er en Naturmystik, i hvilken
Mennesket sztter sig i umiddelbart Forhold til Aanden i Naturen, til de hemmelige,
guddommelige Krefter, ja til Gud selv, hvis Mysterium er det Inderste i Naturen.
— Om en tidligere, ikke uvesentlig indflydelse af paracelsismen i Danmark, iser
angaende naturerkendelsen og i brydning med tilkomsten af den sejrende empiriske
naturvidenskab se H. D. Schepelern, Museum Wormianum, 1971.

[14] Se Uber den Blitz als Vater des Lichts, Philosophische Schriften und Auf-
sitze, Munster 1831, s. 279.

[15] Jvf. betydningen af begrebet den himmelske, men skabte visdom for den
mariologiske tradition og kunst som skildret af L. Bouyer i Le trone de la sagesse,
Paris 1957 ; og fra en anden side Boéthius’ fremstilling af filosofien som en himmelsk
abenbaring (af lys og af sandhed) i jordisk kvindeskikkelse, Consolatio philosophia
I, pros. 1.

[16] Den christelige Dogmatik, a.udg., s. 57-58, sml. ndf. note 30. Denne serlige
sofiologiske tradition, som Martensen saledes i forbindelse med teosofien slutter sig
til, er dog pa linie med lysvejen, hvormed den herer sammen, og som hans egen
anvendelse af den ogs& viser, ingenlunde identisk dermed, men har sine klassiske
kilder savel i den greaske filosofi som i den bibelsk-patristiske visdom. Som sadan
er den ogsd central i augustinismen (se som et enkelt eksempel Conf. XII, 15
samt De Trinitate XIII-XV) og i skolastikken, hos Bonaventura savel som hos
Thomas Aquinas, jvf. prologerne til disses hovedverker). I renaissancetiden
fortes en mangesidig debat de sapientia, en katalysator for afklaringen af gamle
og nye anskuelser, jvf. Eugene J.Rice, The renaissance idea of wisdom, Cam-
bridge (Mass.), 1958. Ogs& barok- og oplysningstil bruger i hej grad begrebet



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 177

og blandt den tyske idealismes filosoffer var ikke mindst Schelling berert af den
specielle teosofiske sofiologi, i hvilken han konkluderer sine Philosophische Unter-
suchungen iiber das Wesen der menschlichen Freyheit, udg. Landshut 1809, s. 509.
Og i denne forbindelse finder man ogs& hos Schelling kombinationen mellem lys, liv
og karlighed som vasentlig for bestemmelsen af den personlige eksistens i dens
andelige fuldkommenhed og frihed. Det skal heller ikke overses, at det sofiologiske
tema, i forbindelse med lyset og livet — og med livets skole og med det levende Guds
ord, som det fodes i hjertet, ogsd bryder igennem hos Grundtvig, forskellige steder
i hans Sangverk og markant ikke mindst i Aabent Brev til mine Bern (1839):

Ja, mine Born! hvad jeg i Speilet saae,

Som dannedes af Viisdoms sikre Hander:

Det store Lys paa Livets Himmel blaa,

Som straaler soleklart, men ikke blender,
Opstigende af Hjertets stille Hav,

Med Fortids Efterglands til Morgenrade,

Skal forst maaskee, naar jeg har lagt min Stav,
Befrugte Marken til sin Eftergrede;

Men som det lenlig for min Sjzl oprandt,

Og vil for Eders sikkerlig oprinde,

Det skal i Eders Dage skues grandt

Paa Graasteens Klint, som under gronne Linde;
Og naar Dets blanke Straaler gaae i Dands

Paa Tidens Hav, som Mandhjems Kreds ombzlter,
Og Liv og Aand form=zles i Dets Glands,

Saa Timeligt og Evigt sammensmelter;

Da tier Drengenes og Daarens Spot

Med Synerne, som frydede mit Qie ;

Den Livets Skole, jeg har peget paa,
Og tryglet Jordens Guder om at bygge,
Som ved et Trylleslag skal da opstaae
Og kizrlig favne Eders Faders Skygge,

I den nyeste tid har sofiologien fortrinsvis vaeret reprasenteret blandt den russiske
tenknings store navne, og mens Martensen ikke var pa talefod med Heffdings og
F. C. Krarups generation, til hvis forargelse han ikke formiede at s=tte sig ind i de
yngres »kritiske Tenkning« og selv ikke vilde indlade sig pa debat med tenkere, der
stod pa et »afgjort negativt Standpunkt« (se Krarups Fra Romantisme til Realisme,
Kbhvn. 1930, 5. 93), — s& er det ikke vanskeligt at forestille sig ham i umiddelbar
forstaelse med Solofjev, Lossky, Bulgakov (The wisdom of God, 1935) og Berdjajev
(Esprit et réalité, Paris 1943), ogsd om den nyeste tids problemstillinger.

[17] Tanken er fundamental for Martensen; netop i forhold til for ham selv ikke
fremmede modsatninger og, i forbindelse hermed, til et »Andet« uden for sig selv, er
Gud den levende og for sig selv &benbare Gud, — et punkt hvor den teosofiske tznk-
ning adskiller sig fra den oprindeligt augustinske og knytter til ved den dionysiske
og den spekulative mystiks tradition, se fx Af mit Levnet, s. 70, Dogmatik, s. 35 samt

12. Kirkehistoriske samlinger



178 Jorgen Pedersen

Schelling, op. cit. s. 493: ». .. weil Gott ein Leben ist, nicht ein blosses Seyn«. V-
sentligst er at med dette gudsbegreb, i kraft af hvilket panteismen principielt og prak-
tisk forkastes, knyttes Gud i sit indre og personlige liv p4 den anden side til verden
og findes i verden men ikke identisk med den. I modsztning til mystikken, siger i for-
bindelse med spergsmalet om Martensens treenighedsforstielse ikke uden forbehold
Arildsen op. cit., s. 176), sknytter Martensens Interesse sig netop til »en theoretisk
Construction af Universum, af Naturen og Historien, hvortil Trinitetsleeren kunde
blive Noglen, naar Verdenshistorien blev opfattet som et Moment i Guds egen
Historie« (Mester Eckart s. 99). Og som Bidrag til en saadan universel kristelig, i
Trinitetsleeren centraliseret Verdens- og Livsanskuelse spinder Martensen af Meta-
fysikkens tyndeste Traade et florfint Net af spekulative Trinitetstanker«. Vurderin-
gen er her ved at nzrme sig Krarups, — Se dog ogsa fremstillingen i C. J. Scharling
(udg.), H. L. Martensen. Hans Tanker og Livssyn. Kbhvn, 1928; s. 51 ». .. han vil
forstaa Gud som Urbillede for den kristne Personlighed«.

[18] Maximalt i den afsluttende ben af De Trinitate (XV,28), sml. ogsa slutnin-
gen af Confessiones (XIII, 32-38).

[19] Se hertil isr Baaders skrift Uber den Begriff des gut- oder positiv- und des
nichtgut- oder negativ-gewordenen endlichen Geistes, Simmtliche Werke VII.
Schelling siger (op. cit. s. 447) : »Das Positive ist immer das Ganze oder die Einheit«.

[20] Sml. ovf. note 6b.

[21] Af mit Levnet, s. 23.

[22] Alt andet ufortalt er, ogsa eksplicit udtalt, en sogen efter en sddan bekref-
telse fzelles for Martensen og Kierkegaard.

[23] Distanceringen fra en sddan forskydning er ogsé afgerende for Kierkegaard,
sml. Synspunktet for min Forfattervirksomhed, SV XIII, 613: »... aah ja Forbry-
delsen er nemlig den, at jeg christeligt har elsket Gud. Jeg har ikke med den mindste
Brokdeel af de mig forundte Evner strzbt at udtrykke det (som maaskee er at elske
Menneskene) : at Verden er god, elsker det Sande, vil det Gode, at Tidens Fordring
er Sandhed, at Slegten er det Sande eller vel endog Gud, og Opgaven derfor
(goethisk-hegelsk) at tilfredsstille Samtiden«. — Se ogsd Af mit Levnet s. 96 om
Hegel: »Her, i denne Verden fandt han Forsoningen af Ideal og Virkelighed. Lige-
som for Schleiermacher var det evige Liv ham ikke et Tilkommende, men et Ner-
varende, Livet i Ideen og i Aandens hoiere Egne ... Det narverende Liv blev
forherliget i glimrende Optimisme.«

[24] Op. cit.,s. 91 f.

[25] Sml. ovf. note 17 samt i andre aspekter af temaet H. A. Wolfson, Extradeical
and intradeical interpretations of Platonic ideas i Religious Philosophy, Cambridge
(Mass.), 1961.

[26] Sml. hos Arildsen op. cit. bl. a. s. 136 med henvisninger samt s. 176 med det
ovf. note 17 anforte citat.

[27] Jacob Behme, s. 27.

[28] Af mit levnet, s. 69, jvf. s. 117.

[29] Se saledes den her mistolkende teosofiske fortolkning af Augustin og fra
samme synsvinkel samtidig en kritik af ham for »christelig Pantheisme«, men ogsa
for ensidig supranaturalisme, »hvor han synes at erkjende den substantielle Naade
som Mskets dybeste Subjectivitet«. Forelesninger over »Speculativ Dogmatik«
1838-39, Kierkegaards Papirer 11 C 28, Bd. XIII, s. 74-76.

[30] Ciaterne fra Den christelige Dogmatik, s. 56—-58.



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 179

[31] Op. cit., s. 137.

[32] Dogmatik, s. 21.

[33] Uber den Begriff .. ., s. 173.

[34] 1bid., s. 169: »Das abgefallene selbstische Gesch6pf ist folglich als in seiner
Mitte, in seinem Centrum, selber entzweit zu betrachten, weil das absolute, géttliche
Centrum sein eigenes nicht mehr deckt, beide Centra also in Differenz sich befinden
... Der Producent soll Mitte des Products (der Mitte desselben) sein, womit die
Identitdt (Eintracht) seiner als des das Product Erfiillenden (Innerlichen seines
Innerlichen) und Umschliessenden (Aeusseren seines Aeusseren) hergestellt ist.

[36] Ibid., s. 171.

[37] Jvf. instar omnium og i et sofiologisk aspekt, der ogsa omfatter retferdig-
gerelsen i Gud De Trinitate XIV, 12, 15.

[38] Confessiones III, 6, 11, sml. X, 24-27 samt Baader-citatet ovf. note 34.

[39] Sml. hos Baader spec. Sur la notion du tems, Phil. . .. Aufsitze, s. 211 {.

[40] Dogmatik, s. 8, 27, 62 samt Af mit Levnet I, s. 118 f; jeevnsides hermed kan
man dog ogsi hos Martensen finde en mere human-religios tydning af temaet i
tilslutning til Schleiermacher, ef. Briefwechlung zwischen H. L. Martensen und J.
A. Dorner, Berlin 1888, s. 361.

[40b] Ibid.,s. 43.

[41] Af mit Levnet IT  s. 11, sml. I, s. 126: P4 vej til Baader i Miinchen begyndte
Martensen ved et tilfzlde, som han siger, men reelt fordi han allerede bl. a. gennem
dennes skrifter var draget mod anliggendet, sit studium af middelalderens mystik og
af Dante. Han havde da just lzst Strauss’ da nyudkomne Leben Jesu, men der skild-
tes vejene: »Under al denne Negativitet maatte jeg fole Trang til Noget, der kunde
vere til Nering for Sjzlen og til Bekrzftelse for de indvortes Menneske«; se ogsa
s. 118.

[42] Den christelige Ethik I (1878), s. 337 f, jvf. II (1879), s. 199 f om den
kontemplative og den mystiske kearlighed.

[43] Hjorts opfattelse specielt af denne svarer ganske til senere Martensens, jvf.
Mester Eckart, s. 68: »Scholastiken er en Philosophie uden Empirie, en Begrebs-
formalisme, der ikke staaer i Forbindelse med Livet og Virkeligheden. Det religiose
Dogma staaer for Scholastiken som en fremmed, uigjennemtrangelig Positivitet,
der indspindes i Forstandsmetaphysikens kunstrige Net; . .. Scholastiken beviser Alt,
men begriber Intet«.

[43b] Relativt ukendt i sit fedreland navnes Hjorts bog stadig, som det pioner-
arbejde den faktisk er, i den internationale litteratur. Den nu overvejende negative
vurdering af romantikkens syn p& Eriugena rammer dog ogsi ham sivel som Baader
— i sin minimiserende tendens dog ofte noget uretfzrdigt som fx hos M. Cappuyns,
Jean Scot Erigene. Sa vie, son ouevre, sa pensée, Bruxelles 1969, s. 262 f. Mere
positiv, ogsa i den baaderske betydning af dette ord, er P. Mazzarella, Il pensiero di
Giovanni di Giovanni Scoto Eriugena, Padova 1957. En interessant syntese mellem
nedarvede og nye synspunkter finder man hos Seren Holm i Gudsbegrebet hos
Johannes Scotus Eriugena, »Festskrift til Jens Norregaard«, Kbhvn. 1947.

[44] De forskellige vaerker han fra hele dette omride besad og benyttede, kan
findes anforte i det af N. Thulstrup udgivne katalog (jvf. note 1) ; yderligere henvis-
ninger og direkte citater iser i Papirer.

[45] Er der ikke samstemmighed mellem Martensens og Kierkegaards syn pd
mystikken, kan en vis parallellitet ikke overses, nemlig i den fzlles kritik af den for

12*



180 Jorgen Pedersen

mangel pa et reelt og personligt virkelighedsforhold, pa sammenhazng og kontinuitet
i spekulativ resp. eksistentiel henseende, i differensen verdensvirkelighed og person-
ligt liv i kontinuitet under gudsforholdets lys/eksistens for Gud under evigheden i
kontinuitet i tiden, se Martensen, Mester Eckart, s. 115 ff samt 53 (om mysteriet som
»Liv og Aand, d.e. concret, aabenbar Idee, der beroer paa Umiddelbarhedens Udvik-
ling gennem det Negative«), og Kierkegaard, Enten-Eller, SV I1, s. 260 ff, sml. VII,
390 ff, og — i konsekvensen for tilegnelsen af »mysteriet« enten intellektuelt eller
etisk-religiost, for Kierkegaard en heterogenitet — Pap. X, 2 A 341.

[46] Se Pap. I C 27-33, bd. XII, s. 132-39.

[47] SV 1V, s. 344; jvf. Kierkegaards forbeholdne vurdering af (natur-)bestem-
melserne af angstbegrebet hos Bohme og Schelling, Pap. V B 53,18, jvf. IV B 118,7
(ad Gjentagelsen), men, pa den anden side og indirekte, gennem Augustin ievrigt,
hans umiddelbare tilegnelse af hvad die Qual hos B6hme indebzrer, Pap. X, 4 A 177.

[48] SV IV, s. 464-65.

[49] SV VII, s. 620.

[50] SV VII, s. 423 og 422: »Laseren ville erindre: Aabenbaringen er kjendelig
paa Hemmeligheden (hos Martensen: Mysteriet), Saligheden paa Lidelsen, Troens
Vished paa Uvisheden, Letheden paa Vanskeligheden, Sandheden paa Absurditeten;
fastholdes dette ikke, saa lober det Asthetiske og Religieuse sammen i felleds For-
virringx.

[49b] Herom se Koyré, op. cit., s. 98, samt Mester Eckart, s. 128; — i forbindelse
hermed se ogsd Martensens vurdering af Kierkegaards person og tznkning, Af mit
Levnet II, 137 ff samt Den christelige Ethik, s. 383 ff.

[51] Mitsuo Watabe, Franz von Baader as a background of Seren Kierkegaard,
»Kierkegaard Studiet« IV, Seren Kierkegaard Society of Japan, Osaka 1967.

[52] Om eksistensens forste stadium som indferelse i et naturligt forhold til Gud
og dens andet, det hojere, overnaturlige forhold til Faderen se Baader, Simmtliche
Werke VIII, 138-41. — Om eksistensbegrebets bestemmelse i denne sammenhang
kan til sammenligning fra Martensen anferes Mester Eckart s. 60-61: »Den Aaben-
baringskreds, der er den christelige Mystiks Forudsztning, beskrives ved Treenig-
heden, ved Skabelsen og Guds Menneskevordelse, ved Synden og Forlgsningen.
Herved er en Betragtning af Endeligheden given, der skarpt adskiller sig fra Akos-
mismen. Endeligheden er ikke Intet, men Noget; der gives en virkelig, fra Gud vz-
sensforskjellig Existents, et Liv, der rerer sig uden for Gud; der gives en creaturlig
Jeghed, en Tanke, en Villie, der er en anden end den almagtige Guds. Synden og
Menneskets Elendighed, Jordelivets hele empiriske Noed, Veeklagen over Verdens
Forfengelighed er intet Skin, men dyb Alvor, og Forlesningen fra disse negative
Magter er ikke blot Tankens Befrielse fra Illusionen, men Existentsens Tilbageforelse
til det sande Grundforhold. Guds Menneskevordelse til Slegtens Frelse er intet
Tankebillede, Christus har ikke ifert sig et mythisk Skinlegeme, er ingen mythisk
Apparents eller Theophanie, men i Historien er Gud bleven Menneske, er gaaet ind
i den empiriske Endelighed og har taget dens Kors paa sig i dets hele Virkelighed.
Betragtningen af Endeligheden er Middelpunctet i al Religion, ligesom ogsaa Ende-
ligheden er Philosophiens egentlige Kors. Det christelige Evangelium, der, som det
udtrykkes ved et gammelt mystisk Symbol, viser Menneskene Rosen i Korset og
Korset i Rosen, maatte nedvendigt vare Joder en Forargelse og Graker en Daar-
skab¢. — Fra Kierkegaard hertil et enkelt citat (SV XIII, 608): »Intet er mig mere
ubekjendt og fremmed end denne veemodige Lzngsel efter Barndom og Ungdom;



Et mode med perspektiver eller perspektiver i et mode 181

jeg takker min Gud til, at det er overstaaet, og foler mig nu, med hver Dag jeg bliver
zldre, lykkeligere, dog kun salig ved Tanken om Evigheden, thi Timeligheden er
og bliver aldrig Aandens Element, men i een Forstand dens Lidelse«.

[53] SV XI,s. 143 ff.

[54] SV XIII, s. 632.

[55] Sml. dog den tilsvarende skildring i Baaders biografi (v.F.Hoffmann),
Sammtliche Werke XV, s. 110 f{.

[55b] Martensen kritiserer den egl. romantik for dens ensidige fordyben sig i
andelige naturtilstande (Mester Eckart, s. 4), men for Baaders vedkommende erken-
der han i dennes naturbetragtning inderst en etisk, ikke en fysisk tendens (Af mit
Levnet, s. 143) jvf. dog ogsa fra 1862 en karakteristisk bemerkning til Dorner (Brief-
wechsel . . ., s. 334) : »Man premirt jetzt das Ethische so, dass das Mysterium verwis-
sert wird. Ich méchte gerne Fr. Baaders »Begriindung der Ethik aus der Physik« in
Erinnerung bringen«. Hos Kierkegaard kan man hertil sammenligne hans radikale
og vedvarende opger med den naturbetragtning, der er umiddelbarhedens og det
astetiskes, den uforleste umiddelbarhed, der ikke har fodfzste i den endelighed den
heller ikke i sin granselese strzeben kan frigere sig for, idet omvendt denne heller
ikke bliver reel, vaesentligt virkeliggjort. Kierkegaards kritik af den romantiske be-
vagelse horer hjemme i dette perspektiv, se iseer Om begrebet Ironi.

[56] Om de baaderske islet i dette veerk, se Arildsen, op. cit. s. 133 ff.

[57] Afskrifter af de forste forelasninger, der gjorde epoke og vakte (forbigiende)
opsigt, findes nu publicerede i Kierkegaards Papirer, supplementsbd. XII og XIII.
Det drejer sig foruden om forel. over spekulativ dogmatik (se note 29) ogsa om Fore-
leesninger over den nyere Philosophies Historie 1838—39.

[58] P4 det internationale plan gelder Mester Eckart stadig som et pioner-
arbejde, der tages seriost, se 1. Degenhart, Studien zum Wandel des Eckartbildes,
Leiden 1967, s. 112 ff, 124 {f 148 ff; og s& sent som i 1935 er Jacob Behme kommet
i engelsk oversattelse.

[59] Her citeret efter H. Martensen-Larsen, Paludan-Miiller og Martensen,
Kbhvn. 1923, s. 37.

[60] Uber den Blitz als Vater des Lichts, ed. cit., s. 280.



