Omkring Peter Christian Kierkegaards

teologiske disputats
Af Leif Grane

I sin selvbiografi, »Et Levnedsleb«, fortzller Fr. Hammerich, hvor-
ledes han 1859 ved J. F. Hagens ded modtog kaldelse til dennes pro-
fessorat og dermed til overtagelse af den kirkehistoriske laerestol. Han
bemarker hertil: »S3 var det lykkets for mig, hvad der, pa grund af
klikevaesenet, brast for Grundtvig, Rudelbach og Lindberg, P. Kierke-
gaard, S. Kierkegaard, F. Fenger, L. Helveg og allersidst for Skat
Rordam«[1]. Det ser ud, som om Hammerich har opstillet denne
liste saledes, at han er startet med kirkekampen. Dermed giver de tre
forste navne sig af sig selv. Derpa har han overvejet, hvilke grundt-
vigianere man ievrigt kan nzvne i forbindelse med stillinger ved det
teologiske fakultet, og Seren Kierkegaard synes at vare smuttet med,
fordi Hammerich alligevel var i gang med familien. Af de tre forst-
nzvnte var Lindberg indviklet i kirkekampen pa det tidspunkt, da
han mdske havde haft mulighed for at gore sig gzldende pa Univer-
sitet[2]. Det kom altsad for hans vedkommende aldrig til noget for-
sog. Anderledes 14 det med Rudelbach, der formentlig virkelig pa
grund af kirkekampen, men ogsd pa grund af en tidligere strid med
H. N. Clausen, blev chikaneret af fakultetet og holdt ude fra Univer-
sitet, hvor han, mélt med tidens alen, naturligt herte hjemme[3].
Grundtvig og Segren Kierkegaard kan man nok se bort fra i denne
forbindelse. Derimod har alle de fire tiloversblevne pa forskellige tids-
punkter segt at komme i betragtning ved professorvakancer i det teolo-
giske fakultet.

Ferdinand Fenger var blevet licentiat, inden han sluttede sig til
Grundtvig og Lindberg, men da han meldte sig til konkurrence 1833
efter Nikolai Fogtmanns udnavnelse til biskop, vidste fakultetet, hvor
det havde ham — og demte ham derefter[4], skent det nok kan
vaere vanskeligt at afgere, om det virkelig var hans grundtvigianisme,
der fik bedemmelseskomiteen til at foretreekke C. Th. Engelstoft[5].
Skat Rerdam var, da han i 1866 sogte det pa grund af professor
Bornemanns umulighed oprettede docentur i systematisk teologi, alle-
rede hojt respekteret for sin leerdom, og det kan nappe bestrides, at



Ombkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 123

hans grundtvigske holdning gjorde ham uanvendelig i fakultetets
ojne[6]. Pa den tid var fronterne trukket sd hardt op, at det nok
havde kravet en overmenneskelig selvovervindelse fra fakultetets side,
hvis man frivilligt skulle modtage ham.

De to herefter tiloversblevne, P. C. Kierkegaard og L. Helveg, er i
den forstand de interessanteste, at de begge sogte at skaffe sig de for-
nedne kvalifikationer ved hjzlp af disputatser, der ikke alene afsle-
rede deres grundtvigske holdning, men sa at sige havde denne til ind-
hold. Med elleve ars mellemrum, i henholdsvis 1835 og 1846, indle-
verede de afhandlinger til forsvar for den teologiske licentiatgrad, der
sogte at godtgere den kirkelige anskuelses teologiske nedvendighed.
Kierkegaards blev antaget, Helvegs derimod forkastet, men i begge
tilfelde skete det ikke uden diskussion, og der kan nzppe vere tvivl
om, at fakultetets holdning til dem begge blev lagt sa fast i forbin-
delse med bedemmelsen af disputatserne, at deres senere forseg pa at
fa plads i fakultetet allerede herved var demt til at mislykkes[7].

I det folgende skal Kierkegaards disputats geres til genstand for en
undersogelse, ledsaget af publikation af nogle fakultetsakter i sagen.

Kierkegaard havde ved sin filosofiske disputats, De notione atque
turpitudine mendacii, forsvaret i Gottingen 14. december 1829, skaf-
fet sig et anset navn i akademiske kredse i Kebenhavn. I de folgende
3—4 ar ser det ud til, at I. P. Mynster, pa det tidspunkt medlem af
Den kgl. Direktion for Universitetet og de leerde Skoler og dermed en
mand, hvis ord havde megen vagt, synes at have regnet med Kierke-
gaard som et oplagt professoremne[8]. I Maanedsskrift for Litteratur,
tidens uden sammenligning ferende smagsorgan, gjorde Poul Martin
Moller disputatsen til en genstand for en udferlig og meget anerken-
dende anmeldelse[9]. Kierkegaard meddeler selv, at han var kommet
ind pa bogens emne under sit studium af Augustin, og at den kun
udgjorde forste del af en storre arbejdsplan, der desuden omfattede
en bibelsk og en historisk behandling af problemet[10]. Det har
utvivlsomt varet hans mening at kvalificere sig i teologien ved et af
disse planlagte arbejder[11]. Men efter hjemkomsten fra udenlands-
rejse i efteraret 1830 synes hans tid og krefter dels at have veret
anvendt pa undervisning og manuduktion, dels at have varet beslag-
lagt af den tvivlradighed og skrupolositet, som pinte og hzmmede
ham i mange situationer livet igennem[12]. Saledes finder man ham
ikke blandt ansegerne, da der i foraret 1833 blev udskrevet konkur-
rence[13]. Derimod habede han, da C. E. Scharling kort efter Jens
Mollers ded blev udnavnt til professor, at fa hans lektorat i Sorg,



124 Leif Grane

hvortil han ved sin filosofiske doktorgrad matte siges at vare velkva-
lificeret[14]. Men netop pa samme tid tog han et skridt, som han
matte vide, var edeleggende for hans chancer bade i Sore og Ke-
benhavn.

Kierkegaard havde i begyndelsen af 1830’erne mere og mere ner-
met sig Grundtvig og Lindberg. Han havde ogsa overvejet at skrive
1 Lindbergs »Nordisk Kirketidende«, men det blev ikke til noget, fordi
han enskede at skrive anonymt, hvad Lindberg ikke ville here tale
om[15]. Mere og mere blev det et samvittighedsspergsmal for ham
at bekende kuler, og 9. februar 1834 bragte Kirketidende for forste
gang et bidrag under hans navn[16]. Derved tog den samtale, han
dagen efter havde med Mynster i anledning af sin ansegning om
lektoratet i Sorg, en uensket vending. Han modtog sen drgj irette-
settelse«[17]. I lobet af aret fastnede han det indtryk, han hermed
havde gjort pa de toneangivende kredse med endnu et par bidrag
til Lindbergs blad[18]. Det var dog for intet at regne mod, hvad han
forarsagede med den disputats, han den 27. august 1835 indleverede
til fakultetet med henblik pa erhvervelse af den teologiske licentiat-
grad. Dette arbejde var bade socialt og teologisk af en dristighed, som
vel i Kierkegaards gjne kun kan h@nge sammen med, at han nu var
naet til at lade alle »falske, skizre, kjodelige Bevaeeggrunde« fare[19].
Det er dog nok enklere at sige, at han dermed trodsigt aflivede alle
forhabninger om en akademisk lgbebane. Da forst tviviradigheden
var overvundet med henblik pa en aben tilslutning til det foragtede
»parti, var det dbenbart ikke tilstrakkeligt for ham at vedkende sig
sit tilhersforhold til den grundtvigske kreds og sa igvrigt ufortredent
fortsztte de studier, han havde begyndt med De mendacio, hvorved
han formentlig endnu en gang ville have vundet den akademiske
verdens ros og anerkendelse. Nej, nar skridtet blev taget, skulle det
ske med fynd og klem, dvs. med en disputats, hvis indhold han kunne
vaere sikker pa, fakultetet ville forbitres over!

Som det vil ses af nedenstdende vota, er det kun C. E. Scharlings,
der forseger en egentlig vurdering af indholdet. De ovrige er pa for-
skellig made hovedsageligt bestemt af taktiske hensyn, og det er disse,
der bliver afgerende for, at fakultetet antager disputatsen til forsvar,
skent de tre af dets fire medlemmer finder den uacceptabel. Kun En-
gelstoft mener, at den, foruden uvidenskabelige og katterske syns-
punkter, ogsd rummer videnskabelige kvaliteter, der i sig selv gor an-
tagelse mulig. Kun Scharling udtrykker sig udferligt nok til, at man
kan drage en sammenligning mellem disputats og votum og dermed



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 125

til en vis grad vurdere bedemmelsen. Men heller ikke i hans tilfzlde
er det uden vanskeligheder. Man kan have en vis sympati med hans
klage over, at det er svert at forsta Kierkegaard. Det ma vzre et me-
get specielt og ambitiest dansk, der her er omsat til latin. Man tznke
blot pa, hvilket besvaer det ma have medfert, f.eks. at udtrykke ele-
menter af Grundtvigs psykologi i nogle af Danevirke-artiklerne pa
korrekt latin. Men pa den anden side, hovedsigtet og grundlinierne i
bogen kan meget vel forstas, skent det ikke ser ud til, at Scharling har
formaet det. Hvor lidt han forstar, viser sig maske ikke mindst pa de
steder, hvor han (og andre af fakultetets medlemmer) mener at st
over for almindeligt accepterede synspunkter. Han lader sig vildlede
af de associationer, der forst melder sig for ham, uden for alvor at
efterprove de pagzldende meningers plads og funktion i Kierkegaards
konception.

Efter disputationen gav den nye dekan (den gamle var Hohlenberg)
H. N. Clausens koncept til et brev til Direktionen med anbefaling af
konferering af licentiatgraden til P. C. Kierkegaard pany anledning
til diskussion. De af professorerne fremsatte bemarkninger kan vist
tale for sig selv. Under alle omstendigheder viser de, at fakultetet
efter det offentlige forsvar ikke havde anden mulighed end at anbefale
konferering.

Desvaerre er det af pladshensyn ikke muligt at foretage en dybt-
gaende analyse af disse akter i denne sammenhzang. Det absolut ned-
vendige vil dog blive sogt meddelt i anmarkninger. Fremgangsmaden
i det folgende vil blive, at selve disputatsen forst geres til genstand for
en omtale, for at dens indhold og sigte i hovedtrzk kan blive belyst.
Dernast bringes fakultetets vota og endelig skal der i forbindelse
med en publicering af fakultetets diskussion om indberetningen til
Direktionen om forsvaret, geores nogle bemarkninger om selve for-
svaret.

I. P.C.Kierkegaards licentiatdisputats

I januar 1834 fik Kierkegaard svar pa en ansegning om at maétte
holde forelasninger ved det filosofiske og det teologiske fakultet. For-
mentlig har han tenkt sig i denne forbindelse at genoptage arbejdet
med en licentiatdisputats efter den tidligere lagte plan. Da tilladelsen
imidlertid kun blev givet for det filosofiske fakultets vedkommende,
mitte Kierkegaard arbejde uden den tilskyndelse, som samtidige fore-
laesninger kunne give [20]. Han @ndrede nu aldeles sine planer og gav
disputatsen folgende titel:



126 Leif Grane

De theologia vere christiana, preecipue autem philosophica ejus parte,
rite construenda commentatio (Hauniae 1836).

Det drejer sig om intet mindre end en skurze Darstellung des
theologischen Studiums«, i bevidst og selvbevidst modsztning til
Schleiermacher, der afferdiges pa forste side[21]. En henvisning til,
hvad kirkeledelsen har brug for, er for Kierkegaard ingen brugbar be-
grundelse for en videnskab. Intet kan accepteres i teologien uden bade
at vere konsistent i sig selv og nedvendigt sammenhangende med det
teologiske studiums ratio. Idet Kierkegaard soger at begrunde, hvad
vi ville kalde »teologiens enhed«, forlanger han i sin egen tids sprog,
at teologien skal vare et system. Det vil sige, at sammenhangen i
teologien ma kunne begrundes teologisk, dvs. den ma ligge i sagens
natur, hvis den skal vere gyldig. Derfor ma Schleiermacher forkastes,
og derfor ville Kierkegaard nappe have kunnet acceptere den dia-
lektisk-teologiske modifikation af Schleiermachers ansats: »vi driver
teologi, fordi der skal pradikes i kirken pa sendag«. En videnskab
bestemmes af sin genstand, ikke af det, den eventuelt kan anvendes
til. Her ud fra ma man forsta Kierkegaards afvisning af, at den sé-
kaldte praktiske teologi skulle hgre med til det teologiske studium,
skent han erkender dens nytte, ja, uundvarlighed for dem, der agter
at blive praester (45 anm. 1). Enhver bestemmelse af teologien ud fra
dens brugbarhed tildeler det teologiske studium bade for meget og for
lidt.

En saddan bestemmelse giver teologien for meget, idet den frister til
at tro, at kristendommen selv i en eller anden forstand skulle vare
afhengig af teologien, medens forholdet er det omvendte. Men den
slags bestemmelser er ogsé for karrige over for teologien, idet de over-
ser, at den som frugt af det kristne liv ma vare lige si sammenhan-
gende, som livet er. At lade teologien besta af i og for sig disparate
dele vil derfor vare ensbetydende med at antage, at det kristne liv er
det rene roderi af tilfzeldigt sammenknyttede forestillinger og hand-
linger. Sddan skal det forstas, nar Kierkegaard forlanger, at teologien
skal veere et system. Det vil af det folgende fremga, at han dermed
mindst af alt teenker pa noget afsluttet og faerdigt. Om de faktisk
forekommende teologiske »systemer« siger han tvartimod, at de som
regel der inden deres forfattere(36).

Indledningsvis accepterer Kierkegaard den definition af teologien,
at den er en positiv videnskab, hvis objekt og materiale kristendom-
men er (1f). Da den henter sit indhold fra objektet, vil det sige, at
teologien ikke kan vere mere fuldstendig og fuldkommen (plena



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 127

et perfecta), end religionens natur i kraft af sin fuldkommenhed og
klare manifestation tillader(3). Heraf folger, at teologien ikke kan
na sin fuldendelse, for kristendommen har naet sin, dvs. ved tidernes
afslutning. Pa denne jord er teologien derfor altid fragmentarisk, fordi
den er historisk, dvs. afhzngig af, hvad den enkelte teolog og den en-
kelte periode af kirkens historie har evnet at forstd. Det er derfor et
ubetinget hovmod, nar nogle teologer ikke synes at kunne finde sig i,
at der er ting, de ikke har forstaet. Den afsluttede, fuldt feerdige teo-
logi kan vi ifelge sagens natur ikke etablere (8f; 18ff). Men vi kan, og
det er netop vor pligt, forberede den, og som forberedelse vil Kierke-
gaard da ogsd have sin egen forstielse af teologiens system opfattet
(26; 34f).

Imidlertid betyder denne indsigt i teologiens fragmentariske og hi-
storiske karakter ikke, at vi er overladt til teologernes forgodtbefin-
dende. Teologien mé tage sit udgangspunkt i det, som efter kristen-
dommens natur er det hojeste. Hvad det er, behover vi ikke at lede
lenge efter. Her er det, Kierkegaard klart og bevidst seger tilknyt-
ning hos Grundtvig. Hvad kristendommen er, har den fremsat i klare,
utvetydige ord og gerninger. Den indbyder nemlig alle, der onsker at
fa del i Kristi velgerninger, til det hellige bad, hvori de genfedes til
evigt liv(10), og til i nadveren at opholdes med éndelig fode, indtil
det nye liv er fuldmodent(15). Guds enbarne sen er Faderens Ord,
hvori livet er, det ord, som ogsa konstituerer sakramenterne(17). Men
da dette liv i Kristus er kristendommens indhold, mé Kierkegaard tage
afstand fra dem, der vil gore erkendelsen (ortodoksien), viljen (Kant)
eller felelsen (Schleiermacher) til religionens sted(16). I troens ord,
som vi pradiker og bekender, i dabens ord, hvorved vi genfedes, og i
nadverordet, der forener os med Herrens legeme og blod, vil Kristus,
da han er Faderens evige Ord, vare til stede i sine troende og ikke pa
nogensomhelst anden made(37).

Da trosordet saledes er teologiens fundament, kan naturligvis skrif-
ten ikke vare det. Vi tror ikke pa skriften, og Herren bor lige sa lidt i
beger og bogstaver som i basilikaer og kapeller(37f). Kierkegaard af-
viser pa ingen made skriftens autoritet, som han tvartimod betjener sig
energisk af, men han afviser, at en beskrivelse af den apostolske kristen-
dom, og som sadan ma skriften opfattes, kan danne et fornedent grund-
lag for teologien. Derved ville man vare henvist til en beskrivelse af
en beskrivelse, sa at det ikke langere var kristendommen som livet i
Kiristus, teologiens virkelige objekt og materiale, man gav sig af med,
men blot en skygge af dette liv i en bestemt periode i fortiden(38).



128 Leif Grane

Da kristendommen saledes er den uadskillelige enhed mellem det
guddommelige, levendegerende Ord (det liv, som er i Guds Ord -
den objektive side af religionen) og det liv, som deraf fedes i de tro-
endes hjerter (religionens subjektive side), er teologiens fundament
tilsvarende under eet livets ord og det virkning(39). Man kunne
maske udtrykke Kierkegaards mening pa den made, at han ikke kan
anerkende det berettigede i det alternativ, som ikke mindst Schleier-
machers teologi havde gjort aktuelt: enten er teologien pa klassisk
vis Gudskundskab, videnskab om Gud, eller ogsa er den troskundskab,
videnskab om den kristne bevidsthed. Alternativet er, ogsa med de
nuanceringer, som hindrer Schleiermacher i at ende i ren psykologi,
for Kierkegaard at se falskt, fordi Ordet og troen begge er menings-
lose bortset fra deres indbyrdes relation. Det siger sig selv, at dette
medforer forkastelse af enhver teologi, som hazvder, at kristen tro 1
objektiv forstand er et tilstraekkeligt fundament for teologien, ogsa,
hvis den er helt fremmed for vore hjerter. Kierkegaard ville have staet
uforstaende over for enhver tale om »tros- och livsaskddningsveten-
skap«. Men pa tilsvarende made ma han afvise dem, der finder den
kristne religions kraft og vasen i en sensus internus eller i fornuftens
dom. Dermed er savel rationalismen som det nyprotestantiske alter-
nativ til den forkastet(40).

Kierkegaards standpunkt kan ogsé illustreres ved en henvisning til
bogens titel: Den hedder De theologia . ... rite construenda. Hvis
skriftfortolkningen, den menneskelige psyke eller fornuftens dom var
teologiens udgangspunkt, ville det ikke vare teologien, men kristen-
dommen selv, der skulle skonstrueres«. Men teologien kan netop ikke
skabe sin genstand. Den er afhangig af, at den er der i forvejen, og at
den har manifesteret sig klart. Det er derfor afgerende, at det »kon-
struktive« kun vedrerer teologien som det afledte. Kierkegaard er sig
helt bevidst, at han med dette standpunkt gar mod stremmen i den
protestantiske teologi. Det er hans opfatelse, at alle, der vil hevde
skriften som kristendommens og troens fundament i den forstand, at
de ikke er bange for at lzre, at tradition og sakramentord skal for-
andres efter deres vurdering, i virkeligheden lider af den vildfarelse,
at troen er teologiens datter (26-29). Ganske vist siger de farreste det
abenlyst, men det bliver konsekvensen, nar de — stik mod skriftens ord
om, at evangeliet forstas bedre af umyndige end af vise og forstan-
dige — egentlig forventer, at man skal indrette sin tro efter, hvad de
finder ud af, skent de er uenige indbyrdes(29-30). Gar man derimod
ud fra livet selv, der gar forud for videnskaben, idet man lader kir-



Ombkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 129

kens vidnesbyrd om Ordet som det, der bade konstituerer kirken og
skenker den enkelte troende livet, vare teologiens fundament, mener
Kierkegaard ikke, der er fare for, at de enkeltes subjektive dom vil fa
mulighed for at abne vej for vildfarelser(41f).

Det kan maéske synes lovlig optimistisk at antage, at det her fore-
sldede udgangspunkt skulle kunne holde teologien pa den rette vej.
Men skal man forstd Kierkegaard rigtigt, ma man vare opmarksom
pa to ting. For det forste er det af ham beskrevne fundament for teo-
logien ikke en art hokuspokus med den apostolske trosbekendelse, men
en henvisning til det liv i Kristus, som fra begyndelsen til fuldendelsen
er kristendommens substans, kombineret med den overbevisning, at
vi ikke kan erkende andet end det, vi har erfaret. Dermed er hans
kristologiske grundlaggelse af teologien implicit en afvisning af en-
hver doktrin, der sa at sige kan leve af sin egen spekulation. I den for-
stand er der altsa ikke tale om nogen garanti for teologiens sundhed.
For det andet ma man huske, at teologien er fragmentarisk. Det med-
forer, at et veern mod vildfarelser ikke nedvendigvis er et va&rn mod
mangler, for sa vidt som Kierkegaard — atter med henvisning til over-
bevisningen om, at livet er primart og erkendelsen sekundar — beto-
ner, at teologien aldrig kan na langere, end livet er naet pa samme
sted og til samme tid(8).

Efter at fundamentet séledes er lagt, galder det nu om at rejse byg-
ningen og finde ud af, med hvilke midler den kan understottes(42).
Inden Kierkegaard indlader sig pa en undersegelse af antal og art af
de discipliner, teologien mé indeholde, gor han rede for de mader eller
veje, den menneskelige fornuft kan betjene sig af i sin streeben efter
en fuldstzndig og fuldkommen erkendelse. Disse mader, modi, er to
og kun to. Den ene er den historiske, der folger sit tema, som det vir-
ker og pévirkes lige fra begyndelsen gennem forskellige stadier i ud-
vikling, bdde under gunstige og ugunstige vilkdr. Den anden er den
filosofiske, der overalt arbejder pa at skille fenomen fra numen, spe-
cies fra essentia. Den leder efter det uforanderlige, enheden i mang-
foldigheden, identiteten i variationerne, hvor ud fra de enkelte dele
skal forklares. Kierkegaard bestrider, at det historiske skulle komme
forst. I virkeligheden er ingen af de to modi for den anden. Tvart-
imod er de uundvzrlige for hinanden, udger hinandens komplement
og er derfor forbundet i enhver erkendelses- og forstaelsesakt, skent
det normalt vil vere sidan, at den ene af dem spiller hovedrollen,
medens den anden er hjzlpende ledsager(42—44). Navnet »systema-
tisk teologi« til den anden modus forkaster Kierkegaard til fordel for

9. Kirkehistoriske samlinger



130 Leif Grane

»filosofisk«, da den ikke har mere krav pa ordet system« end den
historiske modus har, dvs. nér ordet bruges i en vid betydning. Strikte
forstaet kan ingen af teologiens to hoveddele leve op til dette navn.
Men visse historiske fremstillinger (eks: Stefanus forsvarstale) kan
med ligesd megen ret kaldes et system som mange af de filosofiske
tankebygninger, og langt mere end de afskrevne begrebsdynger, man
almindeligvis pryder med det navn. Men frem for alt galder det, at
man kun ber tale om system dér, hvor den historiske og den filosofi-
ske modus er forenet(48-49).

Dette syn pa den menneskelige erkendelses ejendommelighed prz-
ger nu hele Kierkegaards forestilling om det teologiske studiums op-
bygning. Historisk set ber man ikke blot interessere sig for profeternes
og apostlenes vidnesbyrd om ordet, men ogsa for alt det, som er over-
leveret ved mennesker gennem kirkens historie vedrerende dette sam-
me ords liv(45). Kierkegaard ser ingen tvingende grund til at betragte
eksegese og kirkehistorie som to fra hinanden forskellige discipliner.
De er blot underafdelinger af den historiske teologi(46f). Med dette
studium af dbenbaringens former og dens kraft i menneskeslaegten ud
fra skriften og gennem tiderne ber, som sagt, en filosofisk behandling
af de samme ting vere snavert forbundet. Den filosofiske teologi seger
enheden igennem de forskellige grader og perioder for saledes at na
frem til en erkendelse af den sande menneskelige natur og af den
sande og fuldkomne kristendom(48). Om denne del af teologien vil
Kierkegaard igvrigt koncentrere sig, idet han dog atter betoner steerkt,
at teologiens enhed afhznger af, at begge dele af teologien er falles
om udgangspunkt og mal. Dette modsiges ikke af, at bade den histo-
riske og den filosofiske teologi har erkendelsesregioner af et mindre
omfang. De ma betragtes som discipliner, ikke som videnskaber i or-
dets egentlige betydning(60-64).

Kierkegaard diskuterer forskellige nyere inddelinger af den filosofi-
ske teologi og bestemmer sig som arbejdshypotese for den opfattelse, at
den filosofiske teologi bestar af dogmatik, etik og apologetik (64—68).
Men sasnart han gar i gang med sin undersogelse, viser det sig hurtigt,
at han i en vis forstand ma revidere inddelingen. Han ger nemlig op-
merksom pa, at ordet dogmatik er af ret ny dato. Det blev indfert, da
man begyndte at behandle etikken for sig selv. Nu bestrider Kierke-
gaard ikke, at etiske problemer kan behandles sarskilt. Derimod an-
ser han det for noget nyt at fremstille dogmatikken uden at tage
etikken med(70-73). Fra eldre tid nevner han dog som eksempler
Origenes og Johannes Damascenus, medens han meget rigtigt be-



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 131

marker, at man i den vesterlandske teologi frem til det 17. arhun-
drede har betragtet det som en selvfelge at behandle dogmatik og etik
under eet. Hvilken af de to fremgangsmader, man ber foretrzkke,
er naturligvis for Kierkegaard ikke en smagssag. Det mé afgeres ud
fra det, der kan deduceres af selve det teologiske studiums natur og
ratio[74].

Det forekommer ham ikke svart at deducere den ldre opfattelse,
som han benzvner »den summistiske teologi«. Det, der dirigerer dens
representanter — helt bortset fra deres individuelle forskelligheder —
er de kristnes tro som det, der skal erkendes(74-75). Al teologi har
nemlig den samme materie: selve den kristne religion eller troens liv
(78). Men da troen efter sin natur ikke streber mere efter erkendelse
(eller spekulation, »som de siger«) end efter praxis, vil det vare
urimeligt at forbiga troens virkning. Altsa herer dogmatik og etik sam-
men(75). Kierkegaard indremmer, at denne bestemmelse endnu er
mangelfuld og gar ind pa nogle indvendinger imod den, inden han i
sin skitse over den summistiske teologis indhold og erkendelsesvej ner-
mere begrunder, at hans opfattelse er den, der bedst stemmer overens
med det teologiske studiums ratio. Af disse indvendinger skal i det
mindste een navnes, da Kierkegaards svar er meget egnet til at vise,
hvor afgerende opfattelsen af teologiens todelte, men sidelebende og
mod et falles mal streebende erkendelsesvej er for ham.

Overfor Kierkegaards hevdelse af samhorigheden mellem den hi-
storiske og den filosofiske teologi kunne man taznke sig den indven-
ding: der ma dog blive noget tilbage inden for hvert af de to omra-
der, som ikke kan behandles af den anden modus og som derfor heller
ikke kan smelte sammen i den erkendelsesenhed, som tilstrzbes, skent
den forst vil nas i fuldendelsen. I disse tider, hedder det, hvor alt, hvad
der kalder sig filosofi — denne vor tidsalders Diana (Acta 19!) — helst
vil gore krav pé det hele, vil man maske g& med til, at den filosofiske
erkendelse, som opstar af troen, kan belyse dbenbaringens og kirkens
historie. Men at elementer ex historicis skulle veaere vasentlige for den
fuldkomne teologi, taler man ikke(81). Hertil svarer Kierkegaard, at
man ikke kan nzgte relationen mellem den historiske og filosofiske
teologi uden dermed at ophave teologiens enhed, s& at foreningen af
dem blev af rent subjektiv karakter, beroende pa, at de samme men-
nesker giver sig af med begge(82). Kierkegaard indremmer, at vi end-
nu ikke er i stand til at pavise, at hver enkelt ubetydelig begivenhed i
kirkens historie har betydning for den kristne lzre, men det kan hav-
des med overbevisende eksempler, hvorledes tilsyneladende srent hi-

9*



132 Leif Grane

storiske« oplysninger har vist sig nedvendige til lesning af filosofisk-
teologiske spergsmal(83-84).

Imidlertid, ogsa her melder sig en indvending: hvad er der i sa fald
i vejen for, at man udnytter den slags begivenheders kraft og virkning
og blzser pa begivenhederne selv? Intet, svarer Kierkegaard — bortset
fra, at der aldrig har eksisteret noget menneske, som kunne drage den
levende kraft ud af en begivenhed og fere den andetsteds hen, me-
dens han overlod selve factum til radenskaben som et andet kadaver.
Tvartimod, jo bedre det historiske forleb forstds i sin egen ret, des
mere betydning vil det fa, og des mindre kan det forbigés i selve det
teologiske system(85).

Efter séledes at have pavist, at den summistiske teologi ingenlunde
reducerer eksegesen til hebraiske og graske gloser og kirkehistorien til
arstal og navne(76), skal nu forst den summistiske teologis enhed
og dernast dens dele underseges. Det evige liv er at kende Gud og
Kristus (Joh 17,3). Béade livet og erkendelsen af Faderen er alene i
Sennen. Det vil sige, at den summistiske teologis enhed udgeres af
dens centrum, som er i Jesu Kristi person, fra hvem erkendelsen af alle
guddommelige og menneskelige ting udgar, og fra hvem karligheden
udgydes. Det kristne liv er samtidig en real og intuitiv erkendelse og en
keerlighed i fuldkommen form. Mod dette streber bade den historiske
og den filosofiske teologi, s& vidt det er muligt her pa jorden, dvs. i
retning af en sand, men diskursiv erkendelse(87{f). Det er forgaves,
mystikerne vil sende os af sted til visionis unitas, for Gud kendes ikke
direkte af andre end sig selv, af os derimod kun gennem midlerne
(90).

Det er klart, en sadan koncentration lader sig ikke gennemfere pa
den gangse teologis betingelser; den tilslerer snarere enheden(93).
Kierkegaard ridser derefter op, hvorledes den summistiske teologi efter
hans mening ber opbygges. I fa ord kan hans skitse skildres saledes.
Det forste kapitel ma tage sin begyndelse med det menneske, der kom-
mer til daben. Her herer de spergsmal hjemme, som ellers regnes til
den naturlige teologi, idet sandhedens spor i menneskeslaegten, ikke
bare i Israel, folges. Den apostolske bekendelse (savel som forsagel-
sen) gennemgas, og det forklares, hvad den nye fedsel vil sige (94-98).
Men da vi genfedes for at leve for Kristus, ma derefter i det andet ka-
pitel folge de kristnes conversatio, det nye liv. Forst ma vi vende til-
bage til apostelsymbolet, for nu galder alt, hvad det siger om Kristus,
ogsa os: Gud er vor Fader, vi ma lide og de med Kiristus og stige ned
i dedsriget, men vi har ogsa allerede del i evigheden og skal na til her-



Ombkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 133

ligheden. Iovrigt herer hertil alt det, som normalt regnes til den kristne
etik. Vi er stillet ind i kampen mellem ked og and. Over for lovens
dom star den karlighed, vi har del i som genfedte i sandheden. Men
ofte er det smat med fremgangen, hvorfor Gud kommer os til hjelp,
saledes som tredje og sidste kapitel skildrer det(98-104).

Her tages udgangspunktet i nadverens fellesskab med Herren, men
isar tre ting behandles: Herrens ded, syndernes forladelse, de helliges
samfund. Sidst felger enheden i Gud, idet de tre personer hver for sig
blev taget op i forbindelse med den forste gennemgang af Credo i Ka-
pitel 1(104-110). Herefter kan Kierkegaard vende tilbage til det pro-
blem, han begyndte sin behandling af den filosofiske teologi med:
kan en udskillelse af etikken fra dogmatikken deduceres af det teolo-
giske studiums ratio? Nu er det tydeligt, at Kapitel 1 og 3 omfatter
den sakaldte dogmatiske teologi. Men hvis kapitel 2, der udger binde-
leddet mellem 1 og 3, overlades til en sarlig etik, vil vi sta over for en
beskrivelse af det guddommelige livs forste begyndelse og absolutte
afslutning, medens de troendes conversatio pa vejen fra begyndelse til
fuldendelse er udeladt eller blot kort berert. Derfor nytter det ikke at
gore etikken til en selvstendig disciplin. Ellers bliver dogmatikken
leddeles, dvs. sa har den ikke sin sammenhang ex rei ipsius natura,
men er enten blot fastholdt ud fra traditionen, eller den bliver foran-
dret efter ethvert klogtigt hoveds forgodtbefindende. Med andre ord:
sa fortjener den ikke navn af videnskab(111-114).

Tilbage star derefter blot at bestemme den apologetiske teologi, der
jo efter den gengse opfattelse, Kierkegaard gik ud fra, herer med til
den filosofiske teologi. Han kan imidlertid ikke ga med til, at apolog-
etikken hovedsageligt skulle betjene sig af modus philosophicus. Lige
sa vigtigt er det forsvar for kristendommens sandhed, der kan fores ud
fra en sammenligning af menneskeslaegtens historie med kirkens. Men
nar man betjener sig af historien i apologetikken, skal man passe pa
ikke at anfere andet end det, som er helt sikkert. Derfor betragter
Kierkegaard de protestantiske teologers forseg, der er gaet ud pa at
bevise troens sandhed ud fra Skriftens autenti, integritet og axiopisti
som lidet vellykkede. Nej, udgangspunktet ber vere kirken som kends-
gerning. Her argumenterer Kierkegaard helt pa linie med Grundtvig,
dvs. ud fra modsigelsens grundsztning: Kirken har varet der gennem
1800 ar og vundet mere og mere fremgang. Kun hvis man hzvder,
at jorden helt og holdent er Djavelens rige, eller hvis man bestrider,
at een sandhed kan forsla til at bekeempe alle logne, kan man tvivle
om, at sandhedens ord fra begyndelsen til denne dag har vzaret hos



134 Leif Grane

kirken, nemlig troens og sakramenternes ord, uden hvilket det ikke ville
veere muligt at skelne kirken fra verden. Men gir man med til det,
ma man for det forste indremme, at de kristnes tro er sand og gud-
dommelig, og for det andet, at hvis overhovedet man skal tro pa no-
gen, da ma man tro deres vidnesbyrd, der er samlet om den guddom-
melige sandhed som soldater om fanen. Det vil sige, at man nu — i an-
den omgang — har god grund til at regne med Skriftens autenti og
integritet(116-120).

Vi kan i denne sammenhzng undlade at opholde os ved brugen af
modsigelsens grundsztning. Men det er vigtigt ikke at glemme, at det,
der kan siges herimod, ikke uden videre vil vere tilintetgorende for
den grundbetragtning, som hos Grundtvig, og altsd ogsa hos Kierke-
gaard, har ledt til brugen af den. Hertil herer ikke blot, at enhver be-
skaftigelse med det historiske, der ikke er sig sit udgangspunkt i det
narverende bevidst, finder sted i et tomrum og derfor kun kan fore
til livlese konstruktioner, men lige sa vel, at ethvert forseg pa at blive i
det nerverende leder ind i tom spekulation, hvis det ikke er baret af
bevidstheden om den historiske sammenhang.

Derfor er da den astetisk set meget tilfredsstillende afrunding,
Kierkegaard til sidst kan give sin fremstilling af »den sande teologi,
heller ikke brudt sammen, fordi man maske ikke kan ga med til hans
argumentation pa grundlag af modsigelsens grundstning. Det hidtil
sagte fir nemlig, hevder Kierkegaard, folger for apologetikken pa to
punkter. 1. Historisk vil sammen med de ting, der viser Ordets sejr
gennem kirkens historie, ogsa manglerne blive fremdraget. Derfor vil
den historiske redegorelse forst f4 argumentets kraft, nar det filosofisk
bevises, at intet andet ord er stzerkere end sandhedens, og at ingen logn
eller vildfarelse har kunnet bevare sammenhangen med sig selv gen-
nem arhundrederne. 2. Det filosofiske argument for religionens sand-
hed, hvorved det vises, at abenbaringen, miraklerne, frelseren, forles-
ningen osv. som begreber stemmer overens med sig selv og ikke strider
mod fornuften, kan pa samme made forst fa magt, nar det med histo-
riske vidnesbyrd er godtgjort, at disse begreber er kristne, dvs. enten
udtalt af Herren og hans apostle eller klart folgende af deres laere
(120f).

Séledes kommer apologetikken til at forberede og prafigurere den
forening af historisk og filosofisk, som Kierkegaard hzvder, at det
teologiske studiums to modi streeber hen imod, og som er nedvendig,
hvis der skal kunne blive een teologisk videnskab, og ikke blot sam-
menklistring af usammenhangende fragmenter. Derfor sammenfatter



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 135

apologetikken teologiens samlede intentioner, og den kristne teologi
vil, nar den nar sin fuldkommenhed, vere den guddommelige, i Kri-
stus abenbarede sandheds apologi, hvori alle begreber og ideer og alt
det, der er sket i kirken gennem arhundrederne, vil vare oplystt(121).

I1. Fakultetets vota og svar til Kierkegaard

Nedenstéende aktstykker findes i dekanatets arkiv pa Rigsarkivet. Det
drejer sig om 1835, Nr. 167 b. De anvendte forkortelser har jeg ladet
std, dog med enkelte undtagelser, hvor de vil vaere uforstaelige for en-
hver, der ikke kender disputatsen. Sidehenvisningerne er, nar det dre-
jer sig om citater, verificeret efter den trykte udgave. Uden at det er
skriftligt bevidnet, ma man antage, at professorerne mundtligt har
aftalt, at Scharling skulle lzegge for. Derefter folger efter anciennitet:
Clausen, Hohlenberg, Engelstoft.

[C. E. Scharling] Den af Dr. Kierkegaard til det teologiske Facultet
indsendte Afhandling De Theologia vere christiana, pracipue autem
philosophica ejus parte,rite construenda har jeg gjennemlzast med en
ubehagelig Forbauselse over at finde dette Arbeide saa langt under
de Forventninger, jeg havde neret om et videnskabeligt Skrift fra
denne Forfatters Haand, hvis tidligere Afhandling De mendacio fore-
kom mig at give et fordelagtigt Vidnesbyrd om hans Lzrdom og phi-
losophiske Skarpsindighed. — Jeg vil ikke omtale de mange heist be-
synderlige Paastande, som indeholdes i denne Afhandling, af hvilke
dog de fleste kjendes fra de grundtvig-lindbergske og lignende Skrif-
ter og for endeel gaae ud paa at havde Kirkens og Traditionens An-
seelse fremfor den hellige Skrifts, flg. 1 D s.14 Anm. S.25. S.37 & 38.
S.39 (hvor de af Grundtvig i Theol Maanedsskrift Mai 1827 og af
Lindberg Nordisk Kirketidende No. 15 1834 fremsatte Paastande og
Ytringer om Umuligheden af Christendommens Oplivelse, hvis det
levende Ord nogensinde forstummede, findes nasten ordret gjen-
tagne), men det, som ved denne Leilighed iser fortiener at bemarkes,
er den aldeles uvidenskabelige Maade, hvorpaa hans Meninger frem-
settes og understottes. Istedenfor et logisk sammenhangende Raison-
nement (for ikke at tale om Argumentation) kjedes en Mangde Bi-
belsprog sammen[22], med mindre Forfatteren ikke engang anseer
dette for nedvendigt og blot afgjer Sagen ved et Magtsprog, saaledes
som for Exempel Tilfeeldet er 1 D S. 41, hvor Forf. uden videre Ud-
vikling gjor den Paastand: at »verba in sacramentis sonantia« (— skal
dette veere Christi Ord eller Kirkeritualets? —) opstille, for at bruge



136 Leif Grane

hans egne Ord, en Diamantmuur mod Fanatikernes og Andres for-
keerte Opfattelse af Christendommen[23]. Man sammenligne 2.D
S. 38&39. S. 49 etc. Dertil kommer en saa uklar og dunkel Fremstil-
ling, at Leeseren maa paa flere steder snarere slutte sig til Forfatterens
Mening, end ligefrem uddrage den af hans Ord. Denne Dunkelhed
kan ikke saameget tilskrives Mangel af philologisk Kundskab som
Mangel af Klarhed i Tanker og deres Forbindelse, thi hvor de i Af-
handlingen fremsatte Anskuelser nzrme sig de almindelig antagne,
dér kan Sproget vel vare noget haardt, men lader sig dog fatte, i alle
Tilfelde ved Hjlp af grammaticalsk Analyse og Construction — men
hvor Forfatteren fremsztter mere usadvanlige Synsmaader, dér ta-
ber hans Tale sig i et Morke, som selv ved fortsat Gjennemlasning
ikke vel lader sig adsprede og oplyse[24]. Jeg har i det mindste tabt
Taalmodigheden ved Afsnit 2.D S.42-47. S.22-28. — Paafaldende
er det ogsaa, at Forfatteren fremsztter adskillige Paastande, hvilke
han tillegger fortrinlig Vaegt som Grundvold for sine paafelgende
Discussioner, paa en Maade, som om de varc nye og usedvanlige eller
i det Mindste maatte vente at finde megen Modstand i den theologi-
ske Verden, omendskjent de snarere ere af den Beskaffenhed, at de
nutildags gjentages saa ofte, at de alene ved en dybere og gjennem-
gribende Udvikling kunne vinde nogen szregen Opmarksomhed.
Dertil regner jeg blandt Andre den hyppigt fremsatte Paastand, at
Christendommens Vasen ber ikke saa meget sxttes i Meddelelse af
visse Lerdomme (- hvilket Forf. dog nok i Virkeligheden gjor, som
hans Vedhazngenhed ved Formler og Symboler synes at vise —), som i
Meddelelse af et haiere religiost Liv, hvormed en Forandring i Men-
neskets hele indre Vasen, i hans Erkjenden, Folen og Villen, er for-
bunden[25]. Denne Sandhed trenger i vore Dage ikke saameget til
at gjentages som til at oplyses og tilfulde udvikles. Neppe er der imid-
lertid vundet nogen sterre Indsigt i hiin indholdsrige Sandhed ved
Fremstillingen af den i saa almindelige og vage Udtryk som 1.D p.17.
Quamobrem jure nostro, si quid video, concludimus, religionem Chri-
stianam esse vitam in Baptismo nascentem etc.[26] p. 19 Quum igitur
constet, religionem Christianam esse, qualem diximus, vitam([27].
p- 39 nullum aliud esse fundamentum, quam eandem illam unitatem,
verbum igitur vite in sacramentis sonans, mortalibus per fidem in-
habitans etc.[28]. Med denne Paastand hanger en anden vasentlig
tilsammen, om hvilken Forfatteren ligeledes troer, at dens Erkjendelse
vil finde megen Modstand, nemlig at Menneskets religiose Indsigt er
afhangig af hans religiose Sindelag, saa at det ugjenfedte Menneske,



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 137

hvormegen Lardom og Forstand han forresten kan besidde, dog ikke
er istand til at fatte Christendommen i dens fulde Betydning[29]. flg.
S. 23. scio quidem fore, ut multis displiceat hac sententia etc.[30].
S.61. Ceterum, quoniam non ignoramus, quantopere discedant tan-
tum non omnia, qua de his rebus disseruimus, ab opinionibus pervul-
gatis[31]. Hovedsagen, som begrundes herpaa, er da den, at en chri-
stelig Theologie forst da kan vare fuldendt, hvor Alle ere gjennem-
treengte af det sand christelige Liv og ere i Besiddelse af alle did-
herende Erfaringer (flg. 1 D. p.57), en Paastand, hvori vel langt Flere
ere enige med Forfatteren, end han selv troer eller vil troe. — Den
egentlige Afhandling begynder S.42[32]. Al Videnskab er enten phi-
losophisk eller historisk, begge ere paa det Noieste forbundne. Forf.
dadler den trichotomiske Inddeling af Theologien, hvorved Exege-
tiken optages som integrerende Led, da den kun er en Underafde-
ling af Historien. Udtrykket Systematisk Theologi, hvormed mange
have betegnet den philosophiske Theologie, dadles, fordi Navnet Sy-
stem kan tilkomme ligesaavel en historisk som en philosophisk Frem-
stilling af Theologien; exempelvis anferes Johannis Evangelium og
Stephani Tale (?) som Beviser paa historisk Fremstilling af Kjends-
gerninger, qua ad veri nominis systema prope eodem gradu accedunt,
quo multa, qua nemo ita appellare dubitet, philosophorum syste-
mata[33]. Resultatet bliver, at den christelige Theologie i sin Fuld-
stzndighed udfordrer Kundskab om Christendommens historiske Ud-
vikling og Indflydelse: en fuldkommen Theologie forudsztter da Ind-
sigt i det christelige Livs fulde Udvikling i de Troendes Samfund. Alle
foregaaende Forseg paa at construere den theologiske Videnskab ere
kun forberedende. Nu folger et Beviis for, at allerede Luther og Andre
af de Aldre i det bekjendte Udsagn: oratio, tentatio, meditatio faciunt
theologum i det Mindste have antydet Forf.s Mening, thi at hine
Mzand selv ganske skulde have opfattet hiint Udsagn i den dybere
Betydning, som Forf. mener at have underlagt disse Ord, det betviv-
ler han af den besynderlige Grund 1 S.68): »id enim si fecissent, qu-
emnam nobis relicturi fuissent tanti viri locum ejus, quam tuemur,
doctrinz ab oblivione vindicand®«, men tilfgjer: monebimus autem,
aliud esse prophetarum munus, oraculorum suorum sensum nunquam
facile omnio perspicientium, aliud eorum, qui prophetias inter-
pretantur«[34]. — I Alt dette finder man almeenerkjendte Sandheder
blandede med besynderlige Paastande og underlige Argumenter. —
Efter nu at have talet om »Theologiens Grundvold og Hj=lpemidler«,
vil Forf. nu (i 2den Deel) tale noget om den ene Deel af det theolo-



138 Leif Grane

giske Studium, nemlig den philosophiske. (Denne Udelukkelse af den
historiske Deel er besynderlig nok formedelst den i alt det Foregaa-
ende og Folgende gjentagne Paastand om den neiagtige og nedven-
dige Forbindelse af begge Dele)[35]. I storste Korthed (S.8ff) for-
telles nu, at til den philosophiske Theologie regnes almindelig tre
Dele: Dogmatik, Ethik og Apologetik, at den saakaldte naturlige
Theologie nutildags almindelig frakjendes Theologien, at Polemik og
Casuistik behandles under Dogmatik og Moral, at symbolsk Theolo-
gie og bibelsk Dogmatik herer under Theologiens historiske Deel[36].
— Huvis alt det Foregaaende har varet bekjendt nok, saa at kun nogle
tilfeiede bizarre Ytringer kunne vaekke Opmarksomhed, da er nu
den folgende Deel af Afhandlingen helliget Udviklingen af Forf.s eien-
dommelige Ideer. Det Sande og Rigtige deri er, foruden den almin-
delige Sandhed om alle Videnskabers indbyrdes Forbindelse, at man
almindelig har, navnlig i den protestantiske Kirke, behandlet Dog-
matik og Moral saa serskilt fra hinanden, at deres fulde Betydning
og Indflydelse have lidt derunder. Forbindelsen af begge eller den af
Forf. saakaldte summistiske Theologie udvikles nu fuldstendigere,
men denne Deel af Afhandlingen forekommer mig saa forvirrende og
dunkel, at jeg umulig kan finde dette Skrift passende til at opnaae
det Jiemed, i hvilket det naermest er overleveret Facultetet. Thi denne
Afhandling er ikke nogen Prove paa, om Forf. er istand til at behand-
le theologiske Amner paa en videnskabelig Maade, men den er hver-
ken mere eller mindre, end det sedvanlige Slags af »Vidnesbyrdg,
som afgives i vore Dage for Vedhaengenhed og Anskuelser, der er den
protestantiske Kirkes Grundprinciper directe modsatte. At Dr. K var
en ivrig Forsvarer af det gamle dogmatiske System i hele dets Streeng-
hed, vidste jeg nok, men jeg troede ikke, at han deelte de catholice-
rende Meninger om Kirkens og Traditionens Forhold til Skriften eller
vilde forsvare hans theologiske Anskuelser paa en saa lidet tilfreds-
stillende Maade, som han har gjort i denne Afhandling. — Mit Votum
er: i sin nerverende Form kan denne Afhandling ikke antages.

6 Sept 1835 C. E. Scharling

[H. N. Clausen] Med en Afhandling som den narvarende, hvor der
ikke kan veere Spergsmaal om nogen Slags Erudition, maa det viden-
skabelige Vard soges deels i Ideernes Nyhed og Frugtbarhed, deels i
Fremstillingens Skarphed og Klarhed. Men hvo som, med denne For-



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 139

dring for Jie, gjennemlaser denne Disp., vil uden Tvivl finde, at Ind-
holdet frigjort fra de mange Sveb og Hylstre, lader sig sammentran-
ge i nogle faa Satninger, som deels ere ganske almindeligt erkjendte,
og kun faae Nyhed i Udseende ved den Dunkelhed, der er Folge af
den mystisk-asketiske Behandling, deels aldeles urimelige i den crasse
Form, hvori de her stilles frem. Til denne Magerhed i Henseende til
de videnskabelige Realia og den store Uklarhed i Formen kommer
endnu en almindelig Tendents, der oftere fremtraeder som aabenbar
antividenskabelig (man see S.36 og 58, 1ste Afd.), og en charakteri-
stisk Fordringsfuldhed, hvormed Forf. fremstiller Hverdagssatninger
som nye Opdagelser, for hvis Sandhed han er villig til og fattet paa at
gaae store Forurettelser og Miskjendelser imode. Jeg er derfor aldeles
af den Mening, at denne Afhandling ikke er verdig til at tjene som
Fundament for en akademisk Grad, der betegner en Vardighed til at
bestige det akad. Catheder. Jeg mener endog, at et Facultet vilde
vidne mod sin egen Vardighed ved at indremme Afh. dette Predikat.

Men defor — tilstaaer jeg — har jeg endnu ikke kunnet blive enig
med mig selv, om Fac. ber admittere Disp. eller afvise den. Tilfzldet
er i sig selv saa sjzldent; Forf. har i saa hei Grad Prasumtionen for
Duelighed paa sin Side; Misdemmelse af en Afviisning fra Fac.s Side
er her, ifelge Forholdene, uundgaaelig, og Fac. vil blive saa blottet
for Beviser til at retferdiggjore sig, naar Disp. ikke kommer i Trykken,
at det vel er et Spergsmaal, om her ikke er et Tilfzlde, hvori Noget
ber giores for et godt Navns Bevarelses Skyld, — Saameget nemlig, som
kan giores med god Samvittighed. Den seneste Fd.ang.d.akad.Grader
forordner nemlig blot i Alm., at Fac. skal meddele sin Dom, forlan-
ger ingen Verdigheds-Erklering og bestemmer ingen Form for Cen-
suren[37]. Der er altsaa Intet i Veien for at gigre en Dom, hvormed
Fac., antydende en eller anden Hovedanke, indskrenker sig til den
Erklzring: at det desuagtet fandt Disp. saadan, at den kunde anta-
ges til offentlig Droftelse, og under Forudsatning af tilberlig Forsvar
aabne Veien til Lic-Graden. Ved en saadan Afvigelse fra den s=d-
vanlige Form vilde Fac., som mig synes, paa eengang vise Omhu for
sin Are og Upartiskhed mod en Forf., som kunde friste til det Mod-
satte. — Dog er jeg, som sagt, ikke endnu enig med mig selv, og jeg
forbeholder mig at bestemme mig for det ene eller det andet Alter-
nativ.

19. Septbr. H. N. Clausen



140 Leif Grane

[M. H. Hohlenberg] I dommen over Dr. Ks Afhandlings Vard i vi-
denskabelig Henseende kan jeg ikke andet end veare ganske enig med
foranstaaende Vota; det er udentvivl saa ringe som vel muligt; den
i et overordentligt knudret Sprog givne Fremstilling — eller, om man
saa kan kalde det, Udvikling, — af deels almeen erkiendte deels para-
doxe men ligeledes ofte fremsatte Sztninger, og Resultatet af den,
giver neppe nogetsomhelst Udbytte for den theologiske Videnskab
eller Bidrag til dens Fremme, og ligesaalidt kan den tiene som Beviis
for Forfatterens Evne til at levere saadanne Bidrag; forsaavidt altsaa
disse Hensyn allene skulde komme i Betragtning ved Spergsmaalet
om Afhandlingens Antagelse som Licentiat-Disputats kan den neppe
ansees vaerdig dertil.

Men dog kan det bemarkes: 1. Egentlig theologisk Erudition var
der ved en Afhandling af denne Natur ikke synderlig Leilighed til at
vise; Mangelen af den kan derfor ikke ansees som et Savn; og det
Ufyldestgiorende i Resultatet har derfor for en stor Deel sin Grund
i de Saxtningers Natur, fra hvilke Forf. er gaaet ud, og i hans ser-
egne theologiske Retning. Medens det nu vel paa den ene Side tiener
til at vise disse Sztningers og denne Retnings sande Beskaffenhed,
ifolge hvilken man som Resultat af en videnskabelig Undersogelse
snarest skulde vente deres Giendrivelse, saa kan det dog paa den an-
den Side maaske ogsaa undskyldes derved, og Forfatterens Forseg paa
en videnskabelig Begrundelse af hine Satninger bliver i en vis Hen-
seende interessant ved at vise, i hvor hei Grad det maatte mislykkes.

2. Ved Spergsmaalet om en Afhandlings Antagelse som Licentiat-
Disputats forekommer det mig, at ogsaa Hensyn til Forfatteren selv
kan komme i Betragtning. Vel ikke for det af Prof. Clausen angivne
Synspunkt; thi over uretferdigt Omdemme nedes Facultetet dog i
saa mange Tilfzlde til at sztte sig ud, og man vilde ved at begunstige
en Forfatter paa Grund af hans szregne Retning let kunne blive
ubillig imod Andre, der ikke herte til noget afvigende Parti. Derimod
mener jeg, at det maa veare tilladt at tage Hensyn til Forfatterens
andetstedsfra bekiendte Duelighed, og at denne kan i det mindste
veie Noget imod hans Arbeides Ringhed. Det forholder sig med et
saadant akademisk Habilitations-Skrift anderledes end med Examens-
Proven eller med Priis-Afhandlinger: I mange Tilfzlde behover der
ikke gigres saa strenge Fordringer som ved disse; der have ogsaa for
varet Tilfelde, hvor man af Hensyn til Forfatteren har admitteret
temmelig ringe Arbeider, paa samme Maade som man ogsaa ved
Receptions-Arbeider for Medlemmers Optagelse i andre Samfund



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 141

stundom seer igiennem Fingre med et uheldigt Arbeide, naar Forfat-
teren er bekiendt som en duelig Mand. I narvarende Tilfzlde synes
mig derfor ogsaa, at man kan tage Hensyn til Dr. Ks forrige Dis-
putats (De mendacio) der var et grundigt og om Skarpsindighed og
Talent til videnskabelig Undersegelse vidnende Arbeide, og at man
paa Grund heraf kan admittere det senere. Men det forstaaer sig, at
Facultetet maa betrygge sig imod Bebreidelse for en saadan Admis-
sion, og jeg foreslaaer den derfor med omtrent saadan Censur: Hanc
disp. admitti posse credidit ordo Theol., ut, rite defensa, autori suo
gradu Lic. Th. acquirendo inserviat.

d. 10. octbr. 1835 M. H. Hohlenberg

[C. Th. Engelstoft] Uagtet jeg istemmer den i ovenstaaende Vota
udtalte Dom over det meget Ubetydelige og Besgnderlige i den ind-
leverede Afhandling, forekommer det mig dog, at den deels ikke er
saa absolut uvidenskabelig, deels dog indeholder Beviser paa saa
megen Tankning og Lasning, at Facultetet ei er nedt til aldeles at
forkaste den, uden at lade sig bestemme af Hensyn enten til Fol-
gerne eller til Forfatterens andetstedsfra bekjendte Dygtighed. — Men
da man maa enske at vide, hvad Forf. vil anbringe i de uudfyldte
Noter 1. Afd. p. 21. 23. 29. 39. 41. 42. 43. 45. 46. 47. 50. 61. 66. 69.
2. Afd. 13. 14. 15. 17. 30. 33. 45. 46. o.fl. S. foreslaaer jeg at ad-
sperge ham derom. Derfor tillader jeg mig at henlede mine Hrr Col-
legers Opmarksomhed paa nogle af de mange besonderlige Paastan-
de, som i den Grad stride mod den protestantiske Kirkes Principer,
at der mulig var Grund til at fordre dem borttagne eller modificerede,
inden et protestantisk Facultet admitterede Afhandlingen. Saaledes
nedsattes p. 25 (1. Afd.) Skriften som en umbra og det paa Skriften
byggede System som en umbra umbrz[38]. Pag. 28 protesterer mod
Skriftens heieste Anseelse i Forhold til Sacramentalordene (N.[ovum]
Foed[us] er vel der Daaben) [39]. Ligeledes omtales p. 67 Helgener,
68 de protestantiske Kirkefeedre, 78 Kirkens Forhold til Religionen
paa en mere catholsk end protestantisk Maade[40]. En uvidenskabe-
lig og catholicerende Ytring p. 60 ned. (2. Afdl.) om Grundvolden
for de hellige Bogers Auctoritet turde maaske ogsaa regnes til denne
Klasse[41]. — T Henseende til Censurens Form er jeg enig med Prof.
Hohlenberg.

d. 24. Oct. 1835 C. Th. Engelstoft



142 Leif Grane

[M. H. Hohlenberg] Ved nzrmere Forhandling derom ansaaes det
ikke fornedent at fordre nogen Forandring gjort ved de af Prof. En-
gelstoft bemarkede Steder. Ifolge Aftale tilskrev jeg Dr. Kierkegaard
folgende:

Den af Dem for den theol. Licentiatgrad indleverede Disputats
sender jeg Dem herved tilbage, med Underretning om, at Facultetet,
— ihvorvel ikke uden Betenkelighed, med Hensyn til Afhandlingens
Indhold og Beskaffenhed, — har troet at kunne forsvare at antage den.
Dog forinden denne Dom meddeles Dem til Paatrykning paa sad-
vanlig Maade, maa jeg, da der paa adskillige Steder i Afhandlingen,
saasom I s. 27, 27, 29, 39 o. {l., findes Tegn, som synes at vise, at flere
Anmerkninger ere bestemte til at tilfgies, bede Dem, saafremt dette
er Hensigten, at tilstille Facultetet dem til Giennemlasning.

Kbh. d. 25de Octbr. MHH
Dec. fac. th.

III. Forsvaret og folgerne

Kierkegaard tog det meget tungt, at fakultetet udtalte sig sa forbe-
holdent (jfr. Hohlenbergs koncept ovenfor). Han overvejede at op-
give forsvaret, men besluttede dog til sidst at gennemfere sagen[42].
Der fandtes ikke, som nutildags, en fast formel for fakultetets anta-
gelse til brug for den trykte disputats, men det var almindeligt at an-
vende udtrykket »anse for vardig«. I Kierkegaards tilfzlde brugte
man den af Hohlenberg foreslaede formulering: shar troet at kunne
give adgang til«[43]. Denne formel er formentlig uden fortilfzlde og
gav offentligheden en staerk fornemmelse af noget uszdvanligt.
Scharlings engagement i sagen fik ham til (efter aftale med det
ovrige fakultet?) allerede inden forsvaret at tage til orde pa en méade,
der matte virke som en afstandtagen fra Kierkegaard. Den 14. no-
vember 1835 holdt han talen ved Universitetets fest for reformatio-
nen og rektorskiftet. Titlen svarer forbleffende godt til fakultetets
bedemmelse af Kierkegaards disputats: De studio, quo multi prote-
stantium in catholicismum feruntur[44]. Der er naturligvis grund til
at tro, at hele den foregéende kirkekamp har givet Scharling stof til
denne tale, men det ligner en tanke, nar han tager dette emne op,
medens ophidselsen over Kierkegaard endnu er frisk. Ingen navne
navnes, men enhver, der havde et nogenlunde kendskab til kirkekam-
pen, ma have varet klar over, hvem der tenktes pa. Scharling taler



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 143

om dem, der mener, at daben i den treenige Guds navn er ugyldig
uden forsagelsen og om at foretrakke dabssymbolet for skriften. Hvor
skriftprincippet ikke fastholdes, er man efter Scharlings mening pa
vej ind i katholicismen.

En egentlig beretning om disputationens forleb foreligger, sa vidt
vides, ikke. I sin dagbog skriver Kierkegaard:

»Den 29 disputerede jeg da fra 10 til henad 2 og fra 4 til henad 9.
Den ugunstige Dom over Dissertationen havde gjort Opsigt blandt
Studenterne, saa at der hele Dagen var fuldt Huus. Opponenterne
vare Scharling, Kolthoff, Prof. Johannesen, stud. Monrad, Borne-
mann, Trojel og Prof. Engelstoft«[45].

Indholdet af Scharlings og Engelstofts oppositioner kan man vel
til en vis grad slutte sig til ud fra deres vota. Nar Fr. Barfod fortzller,
at professorerne var »alt andet end heflige«, og at dette var anled-
ningen til, at D. G. Monrad tog ordet og »yderligere, end Kierkegaard
havde gjort, (gendrev) adskillige af professorernes indvendinger,
er det formentlig Scharlings optreden, han mé taenke pa, da Engels-
toft ma taenkes at have afsluttet handlingen[46]. Grundtvig fryder sig
i en bemarkning til Gunni Busck over, at fakultetet ma finde sig i
sligt, og ser disputationens betydning i, at hans egen kreds derved
har vundet nogle points[47]. Endelig havder Peter Rerdam, at
Kierkegaard slegede Himmelsprat med Facultet og evrige Opponen-
ter«, sa at publikum kom til en ganske anden vurdering end fakul-
tetet[48]. Spor af, hvorledes fakultetets medlemmer har oplevet den
29. januar, kan man finde i deres diskussion om ordlyden af dekanens
indberetning til Direktionen for Universitetet og de leerde Skoler, der
findes i dekanatsarkivet 1836 Nr. 178. Den bestar af dekanens, H. N.
Clausens, koncept og de gvrige professorers kommentarer:

Til Dir. f. Univ. og de lerde Skoler
[koncept ved H. N. Clausen]

(De ord og sztninger, som vedrerer en anden licentiand, cand. theol.
Frederik Nielsen, er udeladt i nedenstaende gengivelse).

Fredagen den 29. Jan. forsvarede Dr. phil. P. C. Kierkegaard sin,
ligeledes for den theol. Licentiatgrad skrevne Dissertation: De Theo-
logia vere christiana etc. Facultetet havde, med Hensyn til dette Ar-
beides ringe videnskabelige Verd, ikke varet uden Betenkelighed ved
at antage det. Ved sammes mundtlige Forsvar lagde Forf. derimod
ualmindelig Virtuositet i Disputerekonsten for Dagen.



144 Leif Grane

I Henhold til Ovenstaaende tillader Facultetet sig herved at ind-
stille til den kgl. Dir., at paa Sammes Foranstaltning den attraaede
Grad maa blive confereret — Dr. phil. Kierkegaard.

[Hohlenberg] Enig. Kun ved jeg ikke, om ikke den til K. givne An-
befaling deels kan synes for ubestemt, deels ved Udtrykket »Dispu-
terekonsten« indeholder en Tvetydighed, som det dog ikke er Hen-
sigten at frembringe, og om det derfor ikke var bedre at charakterisere
Disputationen med Hensyn til »et serdeles Talent til at udvikle og
forsvare sine Meninger saavelsom Fardighed til at foredrage dem i
et godt Sprog«. — Dog legger jeg ingen Vagt herpaa.
' MHH

[Scharling] De to Ord Virtuositet — og Disputerekunst indeholde,
saaledes sammenstillede som ovenfor, maaske dog Bibegrebet om en
Dadel, som man vel ikke vilde udtrykke saa skarpt. Prof. Hohlenbergs
foreslaaede Forandring synes mig derimod at indeholde for megen
Ros, thi Ks Ferdighed i at forsvare sine Meninger beroer dog for
en stor Deel paa en vis Dristighed i at ile fra det angrebne Punct over
i et nyt Gebet og havde et paastaaet Paradox ved at fremsztte et
andet. — Jeg vilde foreslaae: »Forfatteren lagde et ualmindeligt Talent
i Disputerekunsten« — eller maaske saaledes: »en ualmindelig Vir-
tuositet i at forsvare sine Meninger og Fardighed i at foredrage dem
i et flydende Sprog« — thi Ordet Virtuositet udtrykker i sig selv meget

godt baade et virkeligt og et kun tilsyneladende Fortrin.
C. E. Sch.

[Engelstoft] Om Ordene ualmindelig etc. har jeg kun at bemazrke,
at jeg foretreekker »Ualm. Talent til at forsvare sine Ord, fordi Vir-
tuositet altid er ualmindelig og (med H. til Prof. H.s Forslag) at han
ikke just viste Talent til at udvikle sine Meninger. Fardighed i at
foredrage sine Meninger i et godt og flydende Sprog synes mig ogsaa
at kunne roses.

C.Th. E.

[Clausen] Jeg har, i henhold til de foranstaaende Bemzrkninger
sogt at formilde det Ironiske, som maaske kunde findes i Sammen-
stillingen af de forhen brugte Ord. Ordet »Disputerekonst«, alm.
brugt, har jeg ment at kunne beholde, uden at befrygte nogen Dis-
tants; det forckommer mig, at enhver Omskrivning vilde blive min-



Ombkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 145

dre betegnende. Det omhandlede Forsvar synes mig just maa benav-
nes konstigt, og det just i Ordets tvetydige Mening. En narmere Cha-
rakteriseren vilde have Szdvanen imod sig; vi pleie nemlig ganske
kort at anbefale Vedkommende til Direct.s Indstilling; til Afvigelse i
narverende Tilfxlde synes der at vere Grund, for at give Leilighed
til at hentyde til Facultetets ufordelagtige Censur over Disp.; men heri
ligger vel ikke Grund til mere end til at stille Forsvaret i Modsztning

til Afhandlingen med saa faa og almindelige Ord som muligt.
C.

(I konceptet har Clausen stroget »Virtuositet« og i stedet for indsat:
»Talent og Faerdighed«. De ovrige forslag har han set vak fra).

Denne besynderlige dreftelse viser, at der efter forsvaret ikke mere
kunne tankes pa at hindre Kierkegaard i at opna licentiatvaerdighe-
den. Irritationen kunne tyde pa, at professorerne har medt deres over-
mand i ordfegtningens kunst. Derfor koncentreres diskussionen om,
hvordan selsparket bedst kan rettes mod Kierkegaard, uden at man
selv vover sig for langt frem. Netop irritationen, for ikke at sige op-
hidselsen, lader ane, at professorerne overser et par ting, nar de lag-
ger hovedvagten pa, at Kierkegaard er uvidenskabelig i disputatsen
og spidsfindig under forsvaret. Hvorfor s3 megen ophidselse, hvis
Scharling og Clausen har ret i, at bogen bestar af banaliteter og uklar
tale? Det er umuligt at undga det indtryk, at de har forstiet mere,
end de vil vaere ved. De synspunkter, de anker over, kendte de til en
vis grad 1 forvejen, og det er vanskeligt at tenke sig, at de i sig selv
stadig skulle kunne ophidse dem sa starkt. Der er grund til at antage,
at det just er den dygtighed, hvormed de forhadte meninger forsvares
og sa at sige omformes til reguler teologi, der er dem imod. Det har-
mer dem, at nogen vover at anfegte det grundlag, deres egen teologi
bygger pa, i en form, der officielt folger deres egne spilleregler.
Grundtvig og iser Lindberg var pa en vis méade langt nemmere at
héndtere i den akademiske dannelses og videnskabens navn. Men
Kierkegaard synes at have gjort dem bange for holdbarheden af deres
egen position.

Kierkegaard benyttede den ret, han havde erhvervet, og som Clau-
sen i grunden ikke ansd ham for vaerdig til: retten »til at bestige det
akademiske katheder«. Han brugte den ironisk nok til at holde ekse-
getiske forelaesninger, altsa til at forelzese over Det nye testamente,
som professorerne fejlagtigt pastod, han ikke agtede tilstraekkeligt
hejt[49]. Det er et spergsmal, om ikke just Kierkegaard har jaget det

10. Kirkehistoriske samlinger



146 Leif Grane

teologiske fakultet en skrak i livet, som sterkt har medvirket til, at
det — trods personskifter — lastes fast i sin antigrundtvigske holdning
lige frem til arhundredeskiftet, til stor skade for den danske univer-
sitetsteologi, som dermed ogsé gik glip af den sans for den folkelige
udvikling, der maske kunne have reddet fakultetet fra den isolation,
det bragte sig selv i ved krampagtigt at holde fast ved et foraldet
kulturmenster. Det forte til svere nederlag pa to punkter. For det for-
ste viste det sig, at den kulturenhed, man troede pa, var under oples-
ning allerede fra den tid, vi her har beskaftiget os med. For det andet
blev universitetsteologien dermed bundet til den modseatning mellem
akademisk stand og folket, der for alvor viste sig lige fra vort parla-
mentariske livs begyndelse. Som Grundtvigs kamp mod universitets-
teologien under kirkekampen bl. a. kan anskues som kampen mod
teologernes forseg pa at gere sig selv til kristendommens monopolise-
rede formidlere til det umyndige folk, saledes er det ogsa muligt i fa-
kultetets kamp mod den grundtvigske teologi bl. a. at se et udtryk for
embedsstandens uvilje mod almuens omdannelse til et folk.

[1] Anf.skr. 2. del, s. 176.

[2] Se Kaj Baage, Magister Jacob Christian Lindberg. Studier over den grundt-
vigske bevagelses ferste kampe (Kbh. 1958) 47-54.

[3] Se Bjern Kornerup, Fra H. N. Clausens yngre Aar, Kirkehistoriske Samlinger
6.R. 1. H. (Kbh. 1948) 91-152, iseer 102-137.

[4] Se F. Elle Jensen, Ferdinand Fenger (Kbh. 1935) 34-36.

[5] Skent bedemmelseskomiteen (P. E. Miiller, I. P. Mynster, og de tre profes-
sorer Clausen, Hohlenberg og Jens Moller) erklarede, at de tre ansegere — foruden
Fenger: Engelstoft og P. T. Hald — alle var kompetente, men at Fenger matte »sta
tilbage« for de andre, bl. a., »fordi han ved sin ejendommelige Aandsretning synes
mindre skikket til akademisk Docent«, har man vanskeligt ved at tro, at P. T. Halds
chancer kan have varet ret store efter den tilintetgerende anmeldelse, der blev hans
Historia ecclesiastica synoptice enarrata. Pars prima 1830, til del i Maanedsskrift
for Litteratur (6. Bind 1831, 281-308). Om Engelstoft mener Peter Rerdam at
vide, at han efter sin licentiatdisputats var faldet i unade hos Mynster, se Peter Ror-
dam. Blade af hans Levnedsbog og Brevvexling fra 1806 til 1844, udg. af H. F.
Rordam (Kbh. 1891) s. 65.

[6] Vedr. Bornemann,se Knud Christoffersen, KHS 1974, 173-197. Om Skat
Rerdams forhold til fakultetet, se P. G. Lindhardt, Holmens Provst Thomas Skat
Rordam (Kbh. 1969) s. 26 f. Bdde denne begivenhed og Skat Rordams senere spe-
kulationer i ledige professorater kommer meget hyppigt pa tale i: Otto Meller og
Skat Rerdam. En Brevveksling I-1I, udg. af H. Skat Rerdam (Kbh. 1915/16).



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 147

[7] Efter Engelstofts udnzvnelse til biskop meldte bide Helveg og Kierkegaard
sig som ansegere foruden J. A. Bornemann og J. F. Hagen. I brev af 14/2 1852 til
Ministeriet afviste fakultetet Kierkegaard som anseger, fordi han ikke ville patage
sig at forelese over Det gamle Testamente og karakteriserede ham i evrigt med ord
som »Spidsfindighed« (nzppe helt med urette) og »manglende Uvildighed«. Ly-
sten til Bornemann har &benbart ikke varet stor, idet fakultetet i ovrigt anbefalede
konkurrence, hvortil den tidligere lektor ved Akademiet i Sore ikke kunne tankes
at ville melde sig. I brev af 25/2 meddelte kultusminister P. G. Bang Kierkegaard,
at han ikke kunne komme i betragtning, nar han ikke ville undervise i Det gamle
Testamente. Se Fakultetets Dekanatspapirer 1852 (Rigsarkivet — Universitetets ar-
kiv) og Otto Holmgaard, Peter Christian Kierkegaard (Kbh. 1953) s. 35.

I dagene 27/3-5/4 1852 holdt Hagen og Helveg hver 6 forelesninger, og allerede
den 6. april kunne bedemmelseskomiteen indstille, at Hagen udnzvntes, se Nyt
theologisk Tidsskrift 1853, s. 411 f. Censorkollegiet ansd i sin eenstemmige udtalelse
ikke Helveg for »fyldestgerende som akademisk Docent«, se Dekanatspapirer og
Mynsters brev til G. P. Brammer 17/4 1852, Theologisk Tidsskrift for den danske
Folkekirke 1886, s. 604.

Helveg sogte ikke oftere at komme i betragtning, men Kierkegaard var atter an-
seger efter Martensens udnzvnelse til Sjellands biskop. Se herom Knud Christof-
fersen i anm. 6 omtalte afhandling s. 174-176. Det er vard at bemerke, at ved
denne lejlighed, hvor fakultetet af fire ansegere kun vil anerkende Kierkegaard og
Bornemann som vzrdige, frarader det konkurrence! Man havde hort mere end nok
til sder Disputierteufel aus dem Norden«.

[8] Se Holmgaard, anf.skr. s. 25, 28 f.

[9] 7. Bind (1832) s. 65-85.

[10] Brev fra P. C. Kierkegaard til I. P. Mynster 9/1 1830, aftrykt i: Carl Welt-
zer, Peter og Seren Kierkegaard (Kbh. 1936) s. 29-31.

[11] Nogle bemzrkninger i Kierkegaards dagbog fra januar 1832 synes at vise,
at han har haft svert ved at beslutte, om han stadig skulle prove at fi en disputats
skrevet eller hellere helt opgive det. En bemarkning til Jens Moller viser, at det i s&
fald skulle veere en fortszttelse af den filosofiske disputats. At historia de M betyder
Historia de mendacio, er der ingen grund til at tvivle om. Se Weltzer, anf.skr. s. 43 f.

[12] Der henvises til Holmgaards bog, serlig afsnittet sVed Skillevejenc.

[13] Han havde segt embede og var 27/2 1833 blevet udnavnt til sogneprast pa
Mors. Da konkurrencen begyndte den 7. marts, og Kierkegaard den 12. marts ind-
gav sin afskedsansegning pa grund af anfzgtelser i anledning af prasteloftet, havde
han unzgtelig ogsa, bortset fra sine manglende teologiske kvalifikationer, andet at
tenke pa.

[14] Weltzer s. 77 f. Det drejede sig om et lektorat i Moralfilosofi.

[15] Weltzer s. 53, brev til Rudelbach 19/1 1833 fra hans sester.

[16] Holmgaard s. 139 (fortegnelse over P. C. K.s litterare arbejder).

[17] Weltzer s. 78 (dagbogen).

[18] Se Holmgaards fortegnelse (s. 139).

[19] Udtrykket er Kierkegaards eget, se Weltzer s. 43.

[20] Se Dekanatspapirer 1833 (brev af 30/11 fra Rektor til fakultetet og svar
af 13/12) og Holmgaard s. 29 (brev til Kierkegaard af 14/1). I efteriret 1834 holdt
Kierkegaard moralfilosofiske forelesninger, se Holmgaard s.st.

10*



148 Leif Grane

[21] De theologia p. 1. I det folgende gives sidehenvisninger til dette skrift i
parentes.

[22] Det er rigtigt, at noget sidant forekommer, f. eks. s. 18 f og 37 f, men det
ma tilfgjes, at Kierkegaard jo ikke bygger sin argumentation pa disse skriftsteder,
men blot soger en i forvejen fremsat tankegang bekrzftet.

[23] Jfr. s.42. Der er ikke tale om noget »magtsprog«, men om en konsekvens,
der drages, af hele den foregiende fremstilling (jfr. min fremstilling s. 127-129).

[24] Det er et sporgsmal, om Scharling virkelig har forstaet de afsnit, der udtryk-
ker synspunkter, han mener at genkende, bedre end dem, der forekommer ham »be-
synderlige«. Selve den hermed indferte skelnen synes at vise, at det ikke er gaet op
for ham, at disputatsen gennemfeorer en bestemt tankegang.

[25] Dette er en fuldkommen uacceptabel gengivelse af Kierkegaards mening,
der absolut ikke er udtemt med den gengse modstilling af »lare« contra »liv«, som
om Kierkegaard ikke var klar over, at teologi er »lere«.

[26] s. 16.

[27] s. 18.

[28] s. 39. Citaterne er af Scharling anbragt i en forkert sammenh®ng og kan
ikke med rette bruges, som han ger.

[29] Efter denne formulering m4 man unzgtelig tro, at det er ret sé trivielle ting,
Kierkegaard vil sige. Men hans hensigt er knap s& banal. Som pavist ovenfor, vil
han med sin forstielse af trosordet anvise teologien en position, der bade hindrer
spekulativ objektivering og enhver form for vilkirlig subjektivisme ved at krzve,
at teologien respekterer den uopleselige sammenhzng mellem ordet og troen. Som
videnskab er teologien sekunder i forhold til »livet« og far derfor sine arbejdsbetin-
gelser dikteret af dette.

[30] s.21.

[31] s. 54.

[32] s. 42.

[33] s.49.

[34] s. 58.

[35] Fuldkommen forfejlet kritik. Kierkegaard bestrider jo netop ikke, at teolo-
gien bestdr af sivel historiske som filosofiske discipliner. Sondringen er ikke ned-
brudt. Det er kun péastiet, at sammenhangen mellem de to modi under vore nu-
varende erkendelsesvilkdr er snzver og nedvendig.

[36] s. 63-70.

[37] Forordning angaaende de akademiske Grader og Vardigheder ved Kjoben-
havns Universitet og de med samme forbundne Rettigheder, 9. Jan. 1824,

[38] s. 22.

[39] s. 27 1.

[40] Engelstoft tenker pa disputatsens § 7 (s.52-59), et afsnit, hvor Kierke-
gaard seger at godtgere, at hans opfattelse ikke er ny, men ogs3 hyldedes af Luther
og andre. Her betones virkelig Helligindens gerning i kirken p3 en made, som pi
en »skriftteolog« matte virke meget udfordrende.

[41] s. 116-119.

[42] Holmgaard, s. 29-32, bl. a. med gengivelse af et brev fra P. A. Fenger, hvori
Kierkegaard tales kraftigt til, fordi han nu atter vil springe fra (ligesom, da han blev
udnzvnt til sogneprast).

[43] Se bagsiden af disputatsens titelblad: Hanc dissertationem admitti credidit



Omkring Peter Christian Kierkegaards teologiske disputats 149

ordo Theologorum Hauniensium, ut pro gradu Licentiati Theologiz rite obtinendo
publicz explorationi subjiciatur.

Hauniz d. 24. Octobr. 1835

M. H. Hohlenberg
p. t. Decan. Fac. Theol.

[44] Kbh. 1835.

[45] Weltzer s. 97.

[46] Fr. Barfod, Et Livs Erindringer (Kbh. 1938) s. 167, citeret efter Holmgaard,
s. 32.

[47] Grundtvig til Gunni Busck 2/2 1836, Breve fra og til Grundtvig II 1821-
1872, s. 261 {.: »Kierkegaard disputerede da i Fredags for Licentiat-Graden og Sligt
er jo kun Spilfaegteri; men at Man maatte deie en Disputats om at bygge hele Theo-
logien paa Kirke-Ordet og see Kirkens Gienmzle citeret, og at Regents-Kirken var
propfuld fra Morgen til Aften for at here, hvad det blev til, er, om jeg seer ret, et
af Tidens store Tegn i vor lille Kreds, der sikkert har langt mere at betyde, end det
selv er«.

[48] Peter Rerdam, anf.skr. s. 79. Efter en omtale af Seren Kierkegaard, skriver
Rerdam 23/2 til sin broder: »Hans Broder, Doctoren, hvis Licentiat-Disputats med
Ned og Nappe blev antaget af det theologiske Facultet, hvis Dom var »admissax,
viste ved de mundtlige Diskussioner, at han var Karl for sin Hat; thi i egentligste
Forstand legede han Himmelsprzt med Facultet og ovrige Opponenter, saa at han
paa det meest glimrende fik en heel modsat Dom af Publikumc.

[49] Se Holmgaard, 33. Forelzsningerne er trykt i 5. og 6. bind af P. C. Kierke-
gaards Samlede Skrifter.

Bide professorernes vota og Scharlings festtale forekommer mig at rumme en
afgerende misforstielse af Kierkegaards syn pé skriftens stilling. Skent det slis fast
den ene gang efter den anden, har de ikke forstdet hans skelnen mellem det kristne
liv og teologien som den deraf udsprungne erkendelse. Derfor er det kun med til-
syneladende ret, Scharling kan fore Luther i marken. Kierkegaard (og Grundtvig)
taler om, at livet ikke beror pa skriften, men pa ordet i kirken. Luther derimod taler
i de af Scharling anvendte sammenhznge om den teologiske bevisforelse, der over
for den vilkarlighed, som pavers og konciliers beslutninger rummer, ma holde sig
til skriften. At han derimod ikke tanker sig, at troen stammer fra skriften, viser
f. eks. hans lovprisning af Gud i De captivitate babylonica, fordi han i al vildfarelse
har bevaret d&ben, s at vi ikke behever at tvivle om, at kirken er til.



