Krucifix-Eucharisti

En kunst- og liturgihistorisk sammenhzng
belyst ved et par danske exempler

Af Otto Norn

Da kunsthistorie i forrige arhundrede blev anerkendt som en selv-
stendig videnskab, stod den under sterk indflydelse fra den positivi-
stiske historieopfattelse og fra evolutionsleren. Det unge fags forskere
lagde hovedvagten pa stilbegrebet og var tilbgjelige til at anse stil-
udviklingen for resultatet af en slags naturlov.

At begrebet stil var ukendt i middelalderen vidste man vel, men
fagets dyrkere folte sig fra begyndelsen helt ath®ngig af dette redskab
til at bestemme genstanden for deres forskning og til at sztte den ind
1 en sammenhang.

Den romantiske andsretning, af hvilken kunsthistorien fremgik, be-
fordrede ved sin religiost farvede interesse for folelseslivet i serlig grad
studiet af middelalderkunsten, i forste omgang gotikken. Men den
almindelige histories, litteratur- eller kirkehistoriens dengang udgivne
kildeskrifter ytrede sig kun sparsomt om middelalderens syn pa, hvad
eftertiden har kaldt kunst.

Middelalderens tanker om Det skenne[1] blev sent tilgengelige
for kunstforskningen. Det skete i begyndelsen af dette arhundrede,
da kunsthistorikerne begyndte at @se af theologiens kilder. Da tradte
modsztningen til den klassiske kunstopfattelse tydeligere frem; man
bragtes til at indse, at Det skenne for middelalderens menneske var
en objektiv given egenskab, identisk med Det sande og Det gode,
hvilke guddommelige egenskaber tingen (kunstvaerket) afspejler. Sam-
tidig fik man ejnene op for kunstvaerket som symbolbarer og herved
befordrer af gudserkendelsen. Vejen var banet for ikonologien, ind-
holdskundskaben, der afgerende har praget kunstvidenskaben 1i sidste
slegtled [2].

Beskrives og analyseres et middelalderligt kunstveerk isoleret eller i
en topografisk, pedagogisk museumsopstilling, lsber man risikoen for
ikke at fatte det i oprindelig sammenhang — og fuldtud. Nyere tids
talrige textudgivelser af liturgiske skrifter, har imidlertid starkt med-
virket til forstaelsen af middelalderkunstens oprindelige funktion. For-
men, hvortil stilen er knyttet, var ikke for middelalderen som for vor



8 Otto Norn

tid indholdets deekke, men blev i kraft af sin anskuelighed betragtet
i sig selv at veere budskabet.

I sit veerk: Missarum Sollemnia, som indledning til afsnittet: Die
Messe im Zeitalter der Gotik[3], fremsatter J. A. Jungmann nogle
betragtninger over Gotikken som tidsstil, ikke blot kunststil, larerige
ord for den, der vil beskzftige sig med kunst, hvis tilknytning til mes-
sen var en direkte. Her skal gives et par exempler pa at kunstvarker,
der mere indirekte har forbindelse med messen, lader sig analysere
ikonologisk, i liturgihistorisk sammenhang.

Alterbordet, der ifglge Durandus symboliserer Christi Legeme[4],
har altid varet betragtet som kirkebygningens midtpunkt, hvorfor
dets udsmykning har krav pa ikonologiens mest levende interesse.

Krucifixet fik sin anbringelse enten lige bagved eller over alter-
bordet. Drejede det sig om l&gmandsalteret da ophangt eller opstillet
foran korderen i triumfbuen[5]. Der er i Vesteuropa bevaret triumf-
buekrucifixer i uafbrudt rakkefelge lige fra karolingisk tid. Alter-
bordskrucifixer i mindre format kom ferst i brug efter ar 1000, Du-
randus siger, stillet: Midt pa alteret, mellem de to lysestager »Heden-
skabet« og »Jededommen«[6].

Ved sin anbringelse pa eller lige over alterbordet fik krucifixet en
fremtraedende liturgisk funktion, alene dette billede, som ofte inde-
holdt relikvier, tilkom en sarlig ®refrygt (relativ kult). Det isolerede
og ophgjede billede erindrer ikke blot om den korsfastede frelser som
nazrvarende i eucharistien, men reprasenterer ham.

I vore beremte romanske alterprydelsers mikrokosmos indgér kruci-
fixet, eller har gjort det, direkte og centralt i retablet lige bagved, kun
lidt havet over sepulchrum (helgengraven), pa hvis daksten kalken
(»Christi grav«) stod under konsekrationen; saledes ogsd de lose
alterbordskrucifixer. Prasten har kunnet omfatte krucifix og kalk i ét
blik, men for menigheden var mysteriet skjult bag hans ryg.

Kun Sahlaltret har bevaret sit oprindelige krucifix; de evrige gyldne
retablers krucifixer er for store til stedet og ma oprindelig have varet
placeret i korbuen, ifald kirken har haft et la&gmandsalter da til-
knyttet dette.

Som et sejrstegn er disse krucifixer markeret ved den krone, som
figuren bzrer; billedet af en alterkalk nederst pa Tirstrup-, Brodde-
torp- og Ortingkrucifixernes korstra, oprindeligt umiddelbart over
alterbordet, viser tilknytningen til eucharistien. Korset i sig selv op-
fattede man som forbillede og prototype for det kristne alter[7].

Blandt vore gyldne krucifixer er det fra Aaby, af hvilke dog kun






10 Otto Norn

figuren findes bevaret, utvivlsomt det &ldste og markeligste. Meget er
skrevet om denne undersatsige, indtil det abstrakte »tegn«forenklede
figur, hvori nutidens betragter har set sin opfattelse af den ra og bar-
ske vikingefyrste bekrzftet[8]. Uanset sin stil, der kan vzre vanskelig
ngjere at bestemme, er Aabykrucifixet i eminent grad at forsta som det
kongens vartegn, der skal opstilles i hans hus som i en kongelig residens,
saledes som Honorius Augustodunensis udtrykker det[9]. Herom vid-
ner den tunge krone, men billedet synes at forkynde mere end gud-
dommelig herskermagt. Netop pa grund af sin sterke forenkling har
denne figurs fa, men yderst markante trek krav pa serlig opmarksom-
hed. Den markelige halskrave har vakt undren, Poul Ngrlund me-
ner[10], at den snarest er relikt af en hel dragt. Man kunne i den
sammenhang tenke pa den symbolbzrende prastedragt tunikaen.
Et dragtstykke — og ikke et metalsmykke — synes Aabykrucifixets hals-
krave at vare, uden tvivl ogsa et symbol. Martin Blindheim[11], som
har undersoegt skandinaviske krucifixer med verdighedstegn, er til-
beojelig til at mene, at Aabykrucifixets halskrave skyldes byzantinske
impulser, og at den skal opfattes som symboliserende herskervardig-
heden. Der findes imidlertid ogsad grunde til at sette det markelige
smykke i forbindelse med efoden, det gammeltestamentlige, ypperste-
prastelige tegn (Ex. 28,6-30). Figuren fra Aaby ville i sa tilfalde
reprasentere Christus som konge og som yppersteprast, det sejrbrin-
gende offer pa korset, og tilhersforholdet til messen hermed vare mar-
keret pa en anden og mere direkte made end for Tirstrup-, Brodde-
torp- og Drtingkrucifixernes vedkommende.

Aabykrucifixet er et Majestasbillede og herer til kategorien Konge-
krucifixer. Denne omfatter skulpturer af hejst forskelligt, mere eller
mindre lokalt bestemt stilpreeg. Grundformen, den foran korset sta-
ende, kronede skikkelse er theologisk — derfor ogsa tidsbestemt.

Det gotiske krucifix har theologisk sin baggrund i hejskolastikkens
betoning af det konkrete og realistiske, liturgisk i den @ndring af mes-
sen, som var en folge af menighedens krav om at se hostien ved for-
vandlingen. Elevationen bed sa at sige sig selv som en symbolsk gestus
for Jesu ophejelse pa korset[12].

Hgojgotikkens sjelfulde Christusskikkelse har Danmark, navnlig
@stdanmark rigt reprasenteret, ypperligst i Benediktinerklostret Holm
(Herlufsholm) ved Nastved, hvis store elfenbensskulptur m& have
haft sin plads pa hovedalteret.

Det skyldes nzppe alene formale grunde, at det omtrent samtidige
korbuekrucifix i Soreg klosterkirke er af en helt anden karakter.






12 Otto Norn

udskaret billede, det endnu bevarede, hvis oprindelige plads har veret
over konversernes alter, omtrent midt i langhuset. Christusfiguren i
fladskaret relief, direkte udarbejdet i korstraet er uden friskulpturens
sansebedragende illusion. Dette ejendommelige traek har den morfo-
logiske kunstforskning forklaret ved jaevnfering med samtidige arbej-
der i et andet materiale og andre dimensioner, de vidt spredte proces-
sionskrucifixer af emalje fra varkstederne i Limoges, som ogsé ofte er
forsynet med figurer péa korstreeets ender[14]. Nederst pa Sorgkruci-
fixets lodrette korstra findes en fremstilling af Maria stiende med Je-
susbarnet pa armen, et pa dansk grund enestaende billede, som Bec-
kett[15] overbevisende sztter i forbindelse med fransk portalskulptur
fra begyndelsen af 1200°rne.

Om Sorgkrucifixets relieffigurer ber opfattes som en formoverforsel
eller -afsmitning fra et forleeg turde vaere et spergsmal. Den tilbage-
holdenhed i anvendelse af de plastiske virkemidler, som fladrelieffet
viser, kunne snarere tankes at bero pa Cistercienserordenens principi-
elle indstilling til billeder. Ved sin mangel pa volumen kommer dette
krucifix s& nar det af ordensreglerne tilladte, som en skulptur over-
hovedet kan komme.

At Cistercienserne ikke i leengden formaede at overholde billedfor-
budet findes talrige exempler pa, ogsa i Sore. Det valdige krucifix,
som klostrets sidste katolske abbed Henrik Tornekrans lod Claus Berg
skaere til aflesning af det lige omtalte hejgotiske, har en Christusfigur
af extrem plastisk virkning og sanselig illusion. Men det vendte mod
konversernes pladser, pi bagsiden mod bredrekoret fandtes en Chri-
stusfigur — malet.

Da krucifixet i slutningen af 1200’me fra at skildre Christus som
ophgijet sken i lidelsen gér over til fremstillingen af den legemligt ned-
brudte, af pine og dedskamp markede, var muligheden tilvejebragt
for et dramatisk samspil mellem billedet og den celebrerende prast.
Nar denne under forvandlingen, der symbolsk forstas som korsfeestel-
sen, hevede hostien op imod krucifixet over alterbordet, smeltede den
for menighedens blik s at sige sammen med den fremover bojede
figur.

At »kongekrucifixet« ved den nye, sterkt allegoriserede og drama-
tiserede, »gotiske« messeform maétte virke forzldet, er naturligt. Typen
erstattes da ogsa med en ny, der ger sig ligesd alment galdende, »li-
delseskrucifixet«. At ogsa denne type kendes i talrige varianter inden-
for forskellige »kunstlandskaber«, »skoler« og sveerksteder« skal her
blot lige navnes.



Krucifix-Eucharisti 13

Om de ydre forhold ved anskaffelsen af et krucifix har korbue-
krucifixet i Vester Nebel kirke[16] givet oplysninger af almen inter-
esse. Sognet 1& under kantoratet i Ribe, hvorfor kantor Tyge 1318
foranledigede krucifixet anskaffet. Denne interessante oplysning med-
deler en pergamentseddel, som under en restaurering 1954 blev fundet
i figurens hoved sammen med nogle relikvier af de 11.000 jomfruer
nedlagt til Det hl. kors’ @re. Fra et andet Ribe-krucifix stammer en
lignende, samtidig seddel, der oprindelig ma have ligget i en mindre
krucifixfigur, som meget tragisk i 1960 blev stjalet fra Kathrine Kir-
kes prastevaerelse i Ribe[17]. At de to figurer stammer fra samme
hand, er tydeligt. Billedskareren, en overordentlig dygtig mand har
rimeligvis arbejdet i Ribe, hvor han i kantoren havde en god bestiller,
for det var en kantors embedspligt at administrere den gudstjenesten
tillagte del af fabrica.

Ved at vaere underlagt kantoratet var Vester Nebel kirke i den hel-
dige situation at kunne erhverve et korbuekrucifix, hvis form og kva-
litet absolut var pa europzisk niveau. I andre af stiftets sogne kan
onsket om tidssvarende kirkeinventar have veret ligesd brazndende,
men betingelserne for opfyldelse ringere.

Aal kirke var fra begyndelsen af 1200’rne i besiddelse af et korbue-
krucifix af skongetypen«, som med de nye aspekter pa messen ma
have forekommet gammeldags. Pa et tidspunkt, som ikke nejere lader
sig fastleegge, sandsynligvis mindst et hundredar efter anskaffelsen,
trengte en fornyelse sig pa, og da kirken dbenbart fattedes midler til
en nyerhvervelse, valgte man den mindre kostbare udvej at moderni-
sere det gamle »kongekrucifix«. Figurens strunke grundform stod ikke
til at zzndre, men kongekronen kunne ombyttes med en tornekrone og
sidevunden yderligere markeres. Endvidere lod denne, sarene i han-
der og fedder sig forsyne med blodklaser udskaret i indfeldede tree-
stykker »lus«. Hertil ma fojes, hvad maleren ved sin staffering kunne
prastere for at forvandle indtrykket af Den sejrende til Den lidende.
Aal kirke gik ud af middelalderen med sit gamle korbuekrucifix fuldt
funktionsdygtigt som liturgisk inventar.

Reformationen satte de katolske billeder ud af spillet, rent bog-
staveligt, for messen var efterhanden blevet et helligt skuespil. Af spar-
sommelighed og s@dvane bibeholdt man dog meget af det gamle. Som
et erindringstegn vedblev korbuekrucifixet at have sin betydning, men
nasten overalt lod man det flytte fra sin dominerende plads til et til-
feldigt sted pa en af skibets langvaegge. Med nadveren havde kruci-
fixet ikke lzengere funktionssammenhang. Forbindelsen alterbord—kru-



14 Otto Norn

cifix opherte, uanset en fremstilling af Jesus pa korset bevarede gyl-
dighed til erindring om Frelserens pine og ded.

Mange senkatolske altertavler rummer en figurrig korsfastelses-
scene, som nok kunne tolereres, selvom de forste superintendenter helst
sa dem erstattet af Verbum Dei i gylden skenskrift[18].

Krucifixets historie i dansk kunst slutter dog ikke helt med refor-
mationen, og opfattelsen af det centrale motiv: Christus pa korset un-
dergik flere afgerende forandringer, indtil rationalismen gjorde det
totalt af med den kirkelige, i alt fald den liturgiske kunst.

Jergen Rosenkrantz, der ellers intet sparede for at gere sin kirke i
Hornslet tjenlig til evangelisk brug og til mausoleum for slegten, lod
den store senkatolske korsfestelsestavle genopstille pa alteret i det
ombyggede kor, dog ikke uden forst at have ladet den underkaste et
par mindre, men betydningsfulde @ndringer.

Hornslettavlen kan tilskrives Claus Bergs varksted[19], hvorfra
lignende arbejder kendes. Dens korsfastelsesfremstilling harer til pe-
riodens gangse type, der altid er bade dramatisk og realistisk, og som
for Christusfigurens vedkommende intet delger af dedens radsel.
Jorgen Rosenkrantz har ikke kunnet forlige sig med en sadan opfat-
telse af Den korsfestede, men ladet Claus Bergfiguren udskifte med
en ny, der er skaret i alabast af den sékaldte »Kebenhavns Alabaster-
mester« [20]. Hans figur star i skarp kontrast til omgivelserne og til
Claus Bergs krucifixer ved sin idealiserede skenhed, sin ophgjede ro,
som kunsthistorikeren finder helt overensstemmende med hgjrenais-
sancens harmoniserende, foradlende stilretning, men som — omstan-
dighederne ved dens tilblivelse taget i betragtning — bedst tolkes ved
at henvise til, hvorledes Luther enskede Christus fremstillet: freund-
lich, lockend und siiss[21].

Den Christusfigur, som Jorgen Rosenkrantz kasserede, kender vi
ikke, men det kunne meget vel tenkes, at den har indeholdt et gemme,
enten for relikvier[22] eller for hostien. I si fald har Jergen Rosen-
krantz heri nok set de alvorligste grunde til at lade den udskifte. At
@re Det hellige kors ved at nedlegge relikvier i dets billede krucifixet,
saledes som bl. m. a. Henrik Tornekrans 1527 havde gjort i Sorg, ville
have varet ganske u-evangelisk[23].

[1] Rosario Assunto: Die Theorie des Schénen im Mittelalter, Kéin 1963.



Krucifix-Eucharisti 15

[2] Giinter Bandmann: Ikonologie der Architektur, Darmstadt 1969, s. 1-8.

[3] Herder, Wien 1962, Bd. 1. S. 137.

[4] Joseph Sauer: Symbolik des Kirchengebiudes, Freiburg im Breisgau 1924,
S. 159.

[5] Medens der foreligger talrige vidnesbyrd om lagmands- eller hl. korsaltre i
storre danske kirker, lader sddanne sig desvarre vanskeligt pavise i sognekirkerne,
fordi gulvet foran triumfbuen i disse nasten altid er forstyrret af begravelser fra
nyere tid. Mange af vore sengotiske krucifixer er s3 heje, at man ma formode, at de
ikke har hzngt, men staet foran korbuen.

[6] J. Sauer: op. cit. S. 177.

[7] J. Sauer: op. cit. S. 158.

[8] F. Beckett: Danmarks Kunst, I, Kbh. 1924, S. 220. P. Nerlund: Gyldne Altre.
Kbh., 1926. S. 61 f. Samme forf.: Danmarks Billedhuggerkunst. Kbh., 1950. S. 50.

[9] Johannes Kollwitz: Bild und Bildertheologie im Mittelalter. Das Gottesbild
im Abendland. Witten u. Berlin, 1959. S. 125.

[10] Gyldne Altre 1926. S. 64.

[11] Skandinaviske krusifiks med verdighedstegn. 1970. Kungl. Vitterhets, Hi-
storie och Antikvitetsakademiens Handlingar. Antikvariska Serien 26. S. 88 ff.

[12] J. A. Jungman: Op. cit. I. S. 149 og s. 155, og II. S. 256 f. Peter Browe:
Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, Rom 1967. S. 26 ff (om elevationen).
E. Dumoutet: Le Désir de voir L’Hostie, Paris 1936. S. 37 om kalkens elevation ved
ordene Hoc est corpus. Prastens udbredning af hznderne efter forvandlingen er en
anden symbolsk gestus i den gotiske messe, hvorved han efterlignende antyder kors-
fastelsen og gentager krucifixets billede heraf.

[13] Carl R. af Ugglas: Gotlands medeltida Triskulptur. Stockholm 1915. S.
153 ff. om Cistercienserne og Billedkunsten.

[14] Paul Thoby: Le Crucifix des Origines au Concile de Trente, 1959. S. 104,
143 ff.

[15] Danmarks Kunst II. Kbh. 1926. S. 124.

[16] O. Norn: Smertens-Krucifixet i Vester Nebel Kirke. Flensborg Avis, 21.
oktbr. 1966. Samme forf: Berlingske Tidende sendag den 10. april 1966. Om kan-
toratet, Troels Dahlerup: Det danske Sysselprovsti i Middelalderen. Kbh. 1968, om
kantor Tyge, J. F. Kinch: Ribe Bys Historie og Beskrivelse I.

[17] O. Norn: Krucifikset fra Sct. Catharinz kirke i Ribe. Vestkysten 23. august
1960.

Indskriften pd pergamentstrimlen fra Vester Nebel-krucifixet (krucifixet findes
i kirken, sedlen i Nationalmuseet) lyder: Hoc os de coste s(an)c(t)a(rum) XI
milium v(ir)ginu(m) positu(m) hic p(er) mag(ist)r(u)m thucone(m) cantore(m)
ripen(sem) anno d(omi)ni m(ilesimo) trecentesimo octavo decimo in octana ascen-
c(i)o(n)is d(omi)ni ad honore(m) s(an)c(t)e crucis.

I Fortegnelse over Det Kongelige Museum for nordiske Oldsagers Begyndelse og
Forogelse i irene 1806-1816 er under nr. 104 (1808) indfert »Reliquier af Christi
Kors og af de 11.000 Jomfruer med hosfoiet Seddel fundne i Hovedet af et Christus-
billede i fuld Storrelse; ligeledes Reliquier af de 11.000 Jomfruer med Seddel hos
fra 1318; fundne i et, med Blikplade tildekket Reliquiegjemme i Hovedet af et
mindre Christusbillede. Begge Billeder opbevares endnu i Kirken«. Jfr. Efterretnin-
ger om nordiske Oldsager 1808. S. 74. Nationalmuseet II. Det her nzvnte mindre



16 Otto Norn

krucifix m3 vere det samme, som 1960 blev frastjalet Ribe S. Kathrine Kirke, efter
at forf. havde haft lejlighed til at lade det undersoge og fotografere. De 11.000 jom-
fruer fra Koln havde deres kapel i Ribe Domkirkes Stormklokketarn. Om Ribevark-
stedets lokale udstraling, se Danmarks Kirker, Senderjylland. Haderslev Amt. S.
802.

[18] Jacob Madsen noterer 1591 under sin visitats i Svindinge kirke, at Kristof-
fer Valkendorf havde stillet en ny altertavle i udsigt til aflesning for det katolske
korsfaestelsesbillede. Anders Serensen Vedel havde givet udkast bade til denne og
til alterbordet, men kun sidstnavnte blev udfert. Erik Skov: Svindinge Kirke. Fyens
Stiftsbog 1970. S. 63. O. Norn: Ripensiske Patriciere. Festskrift til Astrid Friis, Kbh.
1963. P1. 3 (A.S.V, s. tegning). O. Norn: Ord og Billede. Festskrift til Chr. Wester-
gard-Nielsen. Kbh. 1975. S. 197 ff (»Katekismustavler«).

[19] V. Thorlacius-Ussing: Billedskzreren Claus Berg, Kbh. 1922,

[20] C. A. Jensen: Danske adelige Gravsten, II, Kbh. 1953. S. 18. Sidsel Oxe og
Erik Podebusks gravmeale, 1576 i Aarhus Domkirke. Krucifixfiguren. Danmarks
Kirker. Arhus Amt. S. 674.

[21] Hans Freiherr v. Campenhausen: Zwingli und Luther zur Bilderfrage. Das
Gottesbild im Abendland, Witten und Berlin, 1959. S. 157.

[22] Christusfiguren p& Claus Bergs store Odensetavle havde et relikviegemme
i sidevunden, dakket af en sleben sten. K. F. Viborg: Altertavlen i Frue Kirke i
Odense. Kirkehist. Saml. II. Jfr. Altertavlen i Halsted Kirke. Danmarks Kirker.
Maribo Amt. S. 600 og note 12.

[23] Helt overdadigt udstyrede Marina Krumpen efter sin forste zgtefalle ment-
mester i Malme Hans Myndels ded 1455 et stort og smukt korbuekrucifix i Maribo
klosterkirke med relikvier. Danmarks Kirker. Maribo Amt. S. 65 f. og s. 1586.



