85

Liberalteologi og
etisk idealisme
hos Valdemar Ammundsen

Af Jens Holger Schjgrring

Nar man med rette har talt om »den liberale tidsalder« i dansk teologi
og kirkelig i begyndelsen af dette arhundrede, mé dette hverken for-
stds som om en konsekvent historisk kritik overalt gik sin sejrsgang
eller som om en nykantiansk inspireret systematik ensidigt dominere-
de. I den forstand var der kun fa renlivede liberale. Desto flere var
der, hvis tankegang blev afggrende praget af liberale principper, uden
at de dog i et og alt forte dem ud i livet. Ved at analysere det liberale
islet hos Valdemar Ammundsen (1875-1936) kan man na videre end
til et teologisk portret af ham som enkeltperson. I mange henseender
stod han nemlig centralt placeret i forhold til periodens karakteristiske
brydninger mellem de to etablerede kirkelige retninger overfor libe-
ralteologiens udfordring. Opbruddet i forhold til konservativ ortodok-
si afspejles lige s markant som konfrontationen med det grundvigske
syn pa kirke og bekendelse. Derigennem bliver Ammundsen en typisk
representant for den gruppe med tilknytning til Kgbenhavns Kirke-
fond, der gik liberalteologien langt imgde og blev preget af den,
hvorimod en anden gruppe indenfor kirkefondet var pure afvisende.
Med dette udgangspunkt kom de to grupper endvidere til et meget
forskelligt syn pa kirkens holdning til samfundsproblemerne. Am-
mundsens liberalt dbne standpunkt sigtede imod et socialt engage-
ment, der teologisk var begrundet i en etisk idealisme. Det er gennem
kombinationen mellem denne socialt abne, gkumenisk bevidste etiske
idealisme og en modificeret liberal teologi Ammundsens teologi far sit
SEIprag.

Ammundsens teologiske og kirkelige baggrund

Da Valdemar Ammundsen tiltradte professoratet i kirkehistorie 1901,
var den teologiske og kirkelige situation i det vasentlige preget af en
firesidet konfrontation mellem de to store vakkelsesretninger, kultur-
radikalismen, den videnskabelige teologi pa universitetet og endelig



86

de impulser, man modtog fra udenlandsk teologi, férst og fremmest
den tyske. Da Ammundsens force sa udpraget var analyserende re-
ception og formidling, bred oversigtsviden og konciliant forhandlings-
evne, er det metodisk set meget afggrende at forstd hans afhandlinger
og diskussionsindlzg i en bredere sammenhzng. Arene omkring
arhundredskiftet var praget af den liberale teologis gennembrud pa
dansk grund, og da dette satte alle de fire anfgrte positioner i en
markant optrukket konfrontation, er der grund til indledningsvis at gé
lidt udfgrligere ind pa dette samspil.

Den akademiske debat i sidste trediedel af det 19. arh. var domine-
ret af kulturradikalismen. ’Det moderne gennembrud’ startede som et
litteraturvidenskabeligt nybrud, der indvarslede ’den frie tankes’ sejr-
sgang. Det blev dog meget hurtigt til en fornyelse i langt bredere
perspektiv, hvor alle &ndsvidenskaberne blev gennemsyret af en for-
nemmelse af at matte begynde forfra, ud fra andre forudstninger end
tidligere, nemlig den empiriske videnskab. Ogsé historievidenskaben
antog konsekvent historisk-kritiske principper, ligesom filosofien i
stort omfang bearbejdede darwinismens og positivismens grundtan-
ker. Brandesianismen blev i den folkelige opinion registreret som et
anslag mod det givne moralunderlag, som et angreb mod en kristens
sanktioneret kultursyntese med det formél at legitimere en fribytter-
moral. Den teologiske videnskab blev i vidt omfang taget pa sengen,
med det resultat at mange i fgrste omgang krgb i pindsvinestilling,
sank hen i afmagtig resignation eller ikke vidste anden udvej end at
udslynge bandstréler. Under alle omstzndigheder forekommer det som
om den videnskabelige udfordring fra det moderne gennembrud over
en bred front fgrte teologien ind i en defensiv holdning, der var ledsa-
get af underlegenhedsfglelse eller ortodoksi, begge lige krampagtige.

Den liberalteologiske offensiv, som Ammundsen tog del i, kan da
betragtes som det fgrste bredt anlagte teologiske svar pa kulturradika-
lismens kritik. Samtidig var den danske konfrontatior i melllemtiden
kommet sé tilpas pa afstand, at man i nogen grad kunne friggre sig fra
den farste tids knugende fglelse af omklamring og kamp pé retrate i
det 19. arh.s sidste artier, for nu i stedet i modangrebet at kunne
profitere af inspirationen fra tyske pionerer.

Begge vakkelsesretningerne var — alle forskelle i gvrigt ufortalt —
felles om at nzre indgroet mistillid til universitetsteologien. Denne
frontstilling var dog p4 ingen méde af ny dato. Grundtvigs opgdr med
H.N. Clausen var kun et enkelt s®rlig dramatisk og hyppigt anfgrt
eksempel pa, hvorledes man i vekkelsesbevagelserne stillede krav om



87

en kirkelig selvransagelse og fornyelse, i forhold til hvilken den teolo-
giske videnskabelighed tog sig ud som abstrakt pindehuggeri, om ikke
direkte nedbrydende. Szrlig rettede man skytset mod den radikale
tyske historiske kritik og dens forgreninger til Danmark. Saledes skrev
Grundtvig med kritisk brod mod D.F. Strauss’ Leben Jesu-bog fra
1835, at den heri fremfgrte mytekritik blot var en sarlig tilspidset
viderefgrelse af ansatser, der ngdvendigvis matte sla igennem, nar
man greb teologien an, sddan som det skete i den spekulative tyske
tradition. Hele postyret afslgrer nemlig for Grundtvig kun, at sével
de, der vil rive kirkens grundvold ned, som de der vil forsvare den
mod angrebene, har gjnene rettet mod udenomsvarkerne i forhold til
kristendommens livsnerve. »Vil nemlig den fiendtlige Verden have et
smukt Paaskud til at prégve, om det nu bedre end for vil lykkes at rive
den Christne Kirke ned og udrydde det s@re Folk af Jorden, der roser
sig af at have Borgerskab i Himlen, da maa den ikke besvare sig over
en gammel Bog, som den jo kan lade ulast, eller over Theologiske
Systemer og exegetiske Konststykker, som den jo kan lee ad, men
over Noget, som alle Christne er ngdt til at vedkiende sig, naar de ikke
vil udelukke sig selv af Kirken og dermed give Afkald paa Hellig-
Arven i Lyset, som den har lovet dem; men enten er Strauss saa
vankundig, at han ei engang veed, hvormed den Christne Kirke staar
og falder, eller han tgr ikke binde an med det Levende og slaar sig
derfor kun til Ridder pa det Dgde, hvad Man jo ngdvendig maa kalde
Vindmageri«'.

Ved at indlade sig pa et videnskabeligt opggr pa mytekritikkens
betingelser kompromitterer man sig altsd ifglge Grundtvig som en
vejrhane, uden sans for kirkens egentlige identitet, den livsnerve, der
har holdt den kristne menighed i live side kristendommens begyndel-
se, hvorfor et dogmatisk angreb med effekt matte patage sig »at be-
nzgte vor Daabs-Pagts apostoliske Agthed —.

I Grundtvigs kirkelige anskuelse var der ubestrideligt indeholdt en
velanbragt dogmatisk klausul overfor mange sider af den spekulative
historieerkendelse og &benbaringsforstielse. Grundtvigs tanker om
abenbaringens nzrver i det levende ord gennembrgd en skranke; det
kunne sztte en frodig eksegetisk og dogmatisk aktivitet fri, hvis de vel
at merke blev ret forstiet og skgnsomt anvendt. Det er dog lige s&

[1]N. F. S. Grundtvig, Den Christne Kirke og den Tydske Theologi, (1837) citeret
efter Udvalgte Skrifter v. H. Begtrup, bd. 8, 161ff, citat 164.
[2] S. st., 167.



88

umiskendeligt, at Grundtvigs kritik — szrlig nar den var rettet mod
tyske ideer, f.eks. i mange af skoleskrifterne og de nationale indleg —
var baret frem af en emotionel uvilje, der let sprang over enhver
argumentation, hvilket viste sig endnu tydeligere, nar den blev overta-
get af epigoner i andet geled. Siledes mgder man hele det 19. arh.
igennem ofte en selvtilstrakkelig, velbjerget grundtvigsk kirkelighed,
der forte en unuanceret og selvforsterkende kampagne mod universi-
tetsteologien. P4 den anden side er det afggrende at notere, at den
friggrende potens i den kirkelige anskuelse ogsa virkelig blev taget op
og udnyttet af en rzkke begavede grundtvigske praster og teologer.
Man behgver i den forbindelse blot at tenke pa Gylling-praesten Otto
Mgller (1831-1915) som et enkelt eksempel. Men det lader sig ikke
bortforklare, at der var en mur af saglig uenighed og fglelsesladet
modvilje mellem grundtvigske menigheder, praster og hgjskolekredse
pa den ene side og de akademiske dannelsesinstitutioner og universi-
tetet pa den anden.

Inden for Indre Mission var landmissionen s& koncentreret omkring
pietistisk omvendelsesvirksomhed, at den generelt var indifferent eller
direkte afvisende overfor videnskabelig teologi. De kgbenhavnske
missionspraster havde derimod ofte en mere prositiv holdning overfor
kultur og videnskab, uden dog at prastere teologisk refleksion af sam-
me omfang og niveau som grundtvigske kolleger, fordi de alene havde
@je for praktisk kirkeligt reformarbejde. Hos de teologer, der tilhgrte
Kgbenhavns Kirkefond eller stod det ner, formedes imidlertid en
teologisk-kirkelig lzretradition, der var acceptabel langt ind i vekkel-
sens rekker. Det gzlder i forste rekke H. Ussing (1855-1943) og P.
Madsen (1843-1911). Sidstnavnte var rettroenhedens betydeligste ga-
rant i fakultetet overfor store dele af Indre Mission, skgnt han ikke var
fundamentalistisk nok for Velhelm Beck.

Upaagtet af det brede kirkefolk var der dog blandt gameltestament-
lerne sket et gennembrud for den historisk-kritiske eksegese. F. Buhl
(1850-1932) og i mindre grad hans efterfglger J. C. Jacobsen (1862-
1948), der begge var pavirkede af liberale og religionshistorisk orien-
terede tyske forbilleder, fremlagde radikale eksegetiske synspunkter,
der i halvfemserne gav anledning til en storm mod bibelkritikken.
Synspunkternes kztterske rakkevidde i forhold til vakkelsesortodok-
sien blev dog farst registreret af den kirkelige hgjreflgj, da de blev
viderefort til Ny Testamente. Den mest igjnefaldende tyske parallel er
den bergmte religionshistoriker J. Wellhausen, der fgrst for alvor kom
pa alles leber, da han pa sine ®ldre dage gav sig i kast med Ny
Testamente. Den historisk-kritiske eksegese, der nu blev bragt i



89

anvendelse i Danmark henimod arhundredets afslutning, var imidler-
tid forvarsel om, at nogen lignende uundgéeligt ville bryde igennem
ogsé i den nytestamentlige forskning. Desuden var der i den systemati-
ske teologi tegn pa, at det hevdvundne teologiske lerekorpus stod for
fald. Bortset fra Martensens foreld der ikke et enkelt sammenhangen-
de dogmatisk system, sd meget mere som ikke alene Grundtvig, men
ogsa Sdren Kierkegaard havde kastet systematikken ud i svare jordry-
stelser l&nge inden brandesianerne meldte sig med deres kritik. Des-
uden eksisterede der en nogenlunde uanfagtet ortodoks og fundamen-
talistisk traditionalisme, der blev fremholdt som et uopgiveligt bol-
vaerk mod al slags nyorientering. Endelig indebar den af A. Ritschl
pavirkede etik en ny forstdelse af den systematiske teologis plads,
indhold og opgave. Her er der i dansk sammenh&ng sarlig grund til at
tenke pa F. C. Krarup (1852-1931) der omkring arhundredskiftet ube-
strideligt indtog den ledende position, og som ogsé kom til at betyde
meget for Ammundsen og de @gvrige unge i det liberale gennembrud.

Dette var i meget grove trek den teologiske situation ved det ny
arhundredes begyndelse. I Tyskland fik pd samme tid Adolf Harnacks
(1851-1930) bog »Das Wesen des Christentums« epokal rang som det
vark, der mest igjnefaldende brgad gamle broer ned bag sig og lukkede
op for hidtil ukendte dristige historisk-kritiske perspektiver. Mange af
synspunkterne havde Harnack vearet inde pa tidligere, men nu blev de
med et slag kendt langt uden for Tysklands grenser. I Danmark blev
de ogsa samtaleemne, og vi skal i det fglgende mgde dem pa en rzkke
punkter. Det er nemlig verd at l&@gge marke til, ikke alene at Harnack
i Danmark gjaldt for at vare liberalteologiens hovedmand, men des-
uden at debatten om hans synspunkter bl.a. blev knyttet til to af de
teologer, der kom til at sté i den nermeste forbindelse med Ammund-
sen i de fglgende ar. Edvard Lehmann (1860-1930) oversatte Har-
nacks bog til dansk i 1901. Og allerede aret efter svarede J. P. Bang
(1865-1936) igen ved i en forelesningsrzkke at afvise Harnacks stand-
punkt, idet han navnlig baserede sin kritik pa en grundtvigsk opfattel-
se af kirke og bekendelse (»Om Kristendommens Vasen« 1902). Der-
imod havde Ammundsen kun lidt at ggre med N. P. Arboe Rasmussen
(1866-1944) der kom til at spille hovedrollen i det danske opggr om
Harnacks synspunkter>.

I 1899 blev Ammundsen kandidat med uszdvanlig stor heder. Alli-
gevel var det en overraskelse for mange, at han allerede 1901, 25 ar

[3] Se P. G. Lindhardt, Morten Pontoppidan II, 123 ff.



90

gammel, kunne tiltrede professoratet i kirkehistorie. Bag udnzvnel-
sen stod i f@rste rekke P. Madsen, der med stor kraft lagde sig i selen
for Ammundsen, givetvis i hdb om denne unge kollega at fa en vaben-
felle og arvtager af sine egne synspunkter. Ogséd Frederik Nielsen
(1846-1907) gik kraftigt ind for Ammundsen, for sit vedkommende
ved i habet om at fa en, der var i stand til at fuldende den kirkehisto-
rie, han selv havde pabegyndt. Tovtrekkeriet i forbindelse med em-
bedsbeszttelsen tiler sammenligning med selv de mest dramatiske
senere professorsager, og da det hele var forbi, stod J. Oskar Ander-
sen (1866-1959) som den st@rste taber og fglte sig ramt af et slag, han
ikke kom over®.

I Ammundsens breve fra den dannelsesrejse, han befandt sig pa,
mens professorsagen verserede, fir man en plastisk beskrivelse af
hans respekt for tysk videnskab i almindelighed og de sarlig fremra-
gende reprasentanter som Zahn, Kihler og Harnack i szrdeleshed’.

Konkurrenceafhandlingen »Novatianus og Novatianismen. En Kri-
tisk Fremstilling af Novatianus’s Liv og Forfattervirksomhed samt Ef-
tervisning af den novatianske Bevagelses Omfang og Betydning«
(1901) viser i hvor hgj grad Ammundsen havde modtaget blivende
indtryk under sin Tysklandsrejse.

Forst senere kom imidlertid det egentlige gennembrud for liberal-
teologien i Danmark.

Den liberale teologis gennembrud. »Fri Forskning og positiv Kri-
stendom«
I 1905 offentliggjorde F.C. Krarup sin »Religionsfilosofi«, hvor han
fremlagde et helstgbt systematisk udkast, der helt og holdent 14 pa
linie med Ritschl og nykantianismen. Samme &r blev der dannet en
forening,

[4] Professorsagen er meget anskueligt belyst gennem P. G. Lindhardts udgivelse,
Brevvexling mellem Peder Madsen og Valdemar Ammundsen 1900-1906, Kirke-
historiske Samlinger 1970, 85 ff. — Om den teologiske situation i gvrigt se fgrst og
fremmest af samme forfatter, Den danske kirkes historie bd. VII og VIII, samtN. H.
Sge, Dansk teologi siden 1900. — I en lang rekke breve til Ammundsen var Oskar
Andersen navnlig oprgrt over Fr. Nielsen; f. eks. skrev han 1. 5. 1901: »Jeg er
overbevist om at der er begaaet en himmelraabende Uret mod mig i denne
Professorsag«, VAA’s arkiv Ny kgl. Saml. 2700, Det kgl. bibl. bd. 1. Faktisk var det
ugunstigt for Oskar Andersen, at det var Scharling, der var hans fortaler imod alle de
pvrige sagkyndige; vedr. O. Andersen se ogs Kirkehist. Saml. 1970, note 62 og 63,
108 f.

(5] Frode Beyer, Valdemar Ammundsen. Liv og tanker, (1954) 22 £.



91

Fri Forskning og positiv Kristendom, der skulle vzre forum for en
fornyelse af teologien i liberal &nd. Den kritiske front var dermed helt
entydigt vendt mod P. Madsens konservative ortodoksi. Programmet
blev fgrst presenteret af Edvard Lehmann, der var religionshistoriker
og siden blev professor i dette fag, fgrst i Berlin og sidst i Lund.
Lehmanns foredrag blev holdt ved grundleggelsen af Ny theologisk
Forening, i mods&tning til det af Madsen pregede Theologisk Samfund.
Det vidner om en nasten hgjstemt lidenskab, en begejstring, der kun
kan forstds som udtryk for deltagernes bevidsthed om at befinde sig ved
et tidsskifte. At fornyelseskravene ville provokere forbitret modstand
frem, det vidste de meget vel; men denne fornemmelse animerede
uvilkérligt til store armbevagelser, s& meget mere som de fglte sig som
fornyere, der afslgrede en degenereret, forstokket dansk provinsialisme
ved at sli vinduerne op pa vid gab til den store verden, (Lehmann
sammenlignede »vort danske lommeur« med »protestantismens store
tirnur«). P4 forhidnd sggte de at tage hgjde for de ukvalificerede,
fordgmmende anklager for rationalisme, der naturligvis mitte komme.
Rationalisme, anfgrte Lehmann, burde man nemlig kun tale om, nir
menneskets egen fornuftvirksomhed blev fremhavet uden hensyn til
erfaring og fglelse, og fortsatte: » — men da skulde den moderne
theologi mindst af alt kaldes rationalistisk, da den just arbejder paa: i de
videnskabelige spgrgsmaal at sztte den historiske virkelighed i
forudfattede meningers sted, og i troens spgrgsmaal at lade det
personlige fglelsesvalg gare udslaget, der hvor orthodoxien forlod sig
paa allehaande argumentationer«®.

Den fri forskning trengte sig altsd p& med en uafviselig kraft, havdede
Lehmann. Hvis man vendte ryggen til, kunne det kun fgre til intellektuel
uvederhazftighed og ortodoks supranaturalisme; den slags holdninger
havde han derfor, ligesom sine kampfzller, kun overbzrende hén til
overs for, idet deres kosmopolitiske fornyelsesbevidsthed ikke var fri for
at g& pa samme melodi som »Hans, der havde veret udenlands«. Saledes
f. eks. nir Lehmann omtalte de forskellige kvantificerende sparre-
bomme for den frie forskning og de katterkriterier, man fra konservativt
hold anvendte for at standse den uhildede analyse: »Nogle steder bruger
man til milestok den hele bibel, andensteds den halve bibel; her er det
kirkens samtlige traditioner, hist kun en bestemt katekismus, der
fordres. Herhjemme i det bekvemmelige Danmark har man sliet sig til
ro med det kortfattede symbolum apostolicum, hvorved det dog tgr

[6] Edv. Lehmann, Fri forskning og positiv kristendom, 10.



92

erindres, at selv om en mélestok er i lommeformat, kan den godt have 24
tommer pi alenen«’.

Nu er det helt afggrende til forstaelse af Lehmanns position at han
ikke lod fornyelseskravet bero ved den historisk-analytiske halvdel; han
pointerede ogs4, at den frie forskning bde kunne og burde g sammen
med »positiv kristendom«. Herved forstod han noget ganske andet end
pa en ydre mide at holde en rzkke trosgenstande for sande. Positi-
viteten 14, i god overensstemmelse med hele den liberalteologiske &nd, i
en etiserende inderlighedsdimension: — »ndr positiv religion bestar i
dette: at den er et frelsende livsforhold, s& er positiv kristendom vel
dette, at man finder denne frelse i Kristus. Det positive ved sagen i
modsatning til alle kristelighedens almindeligheder og halvheder, det
er, at det er et forhold til ham« (s. 17).

Pa konservativ side burde man opgive den hysteriske, panikagtige
flugtholdning, som de toneangivende kredse kun alt for ofte havde
styrtet sig ud i, nar en videnskabelig nyorientering var blevet prokla-
meret. Sidanne attituder var velkendte til overmil, f. eks. i forbindelse
med kulturradikalismen og den litterarkritiske skole i bibelforskningen.
For Lehmann var disse frygtsomme undvigelsesmangvrer hos de
bogstavtroende aldrig blevet fulgt op af et kvalificeret opggr, kun af
fordgsmmende anklager tilbage over skulderen. Fundamentalismen
kunne han siledes ikke klassificere som andet end »fetichisme«, hvilket
ikke kun havde varet til skade for de afgudsdyrkende, men havde
blokeret for en redelig konfrontation mellem videnskab og kristendoms-
tolkning.

Med henblik pA Ammundsens standpunkt, som vi straks skal ga ind
pA, er det interessant, at Lehmann meget sterkt pAberaber sig den unge
Luthers udrensende reformatoriske virksomhed. I fortszttelse af
Luthers opggr med vildfgrt stivnet traditionalisme og magisk overtro vil
Lehmann kzmpe for en antidoktriner, fri, troverdig og opmarksom
videnskab, der vil anspore den enkeltes personlige engagement og
derved tilfgre menigheden et hgjst tiltrengt krafttilskuds.

[7] Anf. skr., 14.

[8] P4 baggrund af den her givne parafrase er det mig ikke muligt at fglge Sges
karakteristik af konfrontationen mellem P. Madsen, Lehmann og Ammundsen.
Mens Sge — vendt mod Lindhardt — rykker Madsen og Ammundsen ret nzr
hinanden, overbetoner han i mine gjne afstanden mellem Ammundsens kirkelighed
og Lehmanns pistiede ukirkelighed, Dansk teologi siden 1900, 64 ff. Dog er det
vigtigt at bemzrke Ammundsens forbehold overfor liberalismen og at han afslog at
deltage i en unuanceret front mod konservatismen, jvf. det fglgende.



93

Selve programmet for uhildet, historisk-kritisk udforskning af
evangeliernes tilblivelseshistorie, tilslutter Ammundsen sig i princippet.
Fra et videnskabeligt synspunkt lader de kritiske analyser sig ikke afvise,
med mindre man ville ofre den intellektuelle redelighed pd den
ukontrollerede antagelses alter. Ydermere ser han kildekritikkens
usminkede realisme som en pikrevet imgdekommelse af tidens krav om
frisind og redelighed i modsztning til dogmatisme og snaversyn.
Endelig bestrider han, ligesom Lehmann, de konservative pastande om
at kritikken pa forhand indebar et anslag mod troens vasen og kirkens
uantastelige grundlag: »Og det svarer til vor Tids Realisme og Respekt
for Historien, men Mistillid til Tankens egne Konstruktioner at
fremhave det centrale historiske Hvilepunkt for Troen. Det svarer
endvidere til vor Tids Sans for det personlige Liv at se Kristendommen
som Personlighedsreligion ogsaa i den Forstand, at man paa det
sterkeste betoner, at Gud har talt til os og handlet overfor os, jaselv er
kommen til os gennem en menneskelig Personlighed«®.

Hermed har Ammundsen i fgrste omgang hzvdet, at der ligger en
positiv kristelig pointe i selve det at forholde sig dbent overfor den
kritiske undersggelse. Modet til at spgrge fordomsfrit efter den
historiske sandhed bliver sidestillet med troens vovemod. En fundamen-
talistisk konservativ Jesus-opfattelse derimod, ikledt den pastand at
alene en sékaldt bibeltro kristologi kan gengive dbenbaringens indhold,
er for Ammundsen en pindsvinestilling, der lukker den troende inde
overfor sivel Bibelens vidnesbyrd som hans egen samtid. Omvendt er
den historisk verificerede, menneskeligt troverdige Jesus-skikkelse et
levende forbillede for den enkelte, nar han vil lade sig inspirere og ikke
kun sgger bekrzftelse for ortodokse tankebygninger.

Kommet si vidt forsikrer Ammundsen imidlertid, at det set fra en
anden side ville vare lige s letferdigt, hvis man kritiklgst tog alle de
liberalteologiske hypoteser til efterretning. Ja, hovedbestanddelen af
hans referater rummer en opregning af de mange forbehold, som han for
sit eget vedkommende umiddelbart gnsker at ggre gzldende overfor
bide de tyske bannerfgrere og deres danske tilh@ngere.

En af de vigtigste af Ammundsens indsigelser er at fastholde Jesu
messiasbevidstheds historiske autenti imod bl. a. W. Wredes pastand;

[9] Ammundsen, Fra Kampen om Evangelierne, Gads danske Magasin 1906, 195
ff, dette 195.



94

desuden anser han menneskesgnslogierne for zgte!®. Han ggr
geldende, at Harnack ikke fgrer sit eget program om fordomsfrihed ud i
livet, men pé flere omréder er bestemt af et sterkt filosofisk islet, som
Ammundsen endog stempler som »Tilklipning« af det historiske stof!!.
Wellhausens ekstremt radikale, litterzrkritiske synspunkter afvises som
for vidtgiende og som forsyndelser mod den tilstrebte kristelige
positivitet!2. Selvom Ammundsen ikke betragter disse anklagepunkter
som en total imgdegdelse og afvisning, men betegner sit indleg som
papegning af »Bgrnesygdomme«, der burde kunne overvindes, si er
hans kritik af nogle af de klassiske liberale holdepunkter dog yderst
gennemgribende. Siledes tager han f. eks. til orde mod den for
vidtgdende »psykologisk-materialistiske« tilgang, fordi den binder det
historiske handlingsmgnster i en spandetrgje, der ikke levner plads for
den levende personligheds betydning !3. Denne idealistiske anskuelse er
i det hele taget den egentlige drivkraft i Ammundsens alternative
version af en moderat, kirkelig liberalisme, og samtidig er den k@rnen i
hans afskermning overfor truende indhug i det, han vil reservere som
uantasteligt for troen. Personligheden er for Ammundsen den kristne
idealitets kendemarke, fordi alene den kan indoptage det afggrende ved
Jesu historiske liv og virke i en subjektiv tilegnelse. Denne subjektiv-
idealistiske synsvinkel er desuden den egentlige forklaring pa at
Ammundsen tager til genmle mod det, der for ham fremstir som en af
de mest vidtrekkende grundlove bag den vildtvoksende kritik, nemlig
pastanden om »Udvikling fra neden opad«, hvilket kristologisk er
hzvdelse af at udsmykning af originalbilledet (altsd de trek hvorved
Jesus gir ud over naturlove og szdvanlige historiske kausalsammen-
hange) mé tilskrives disciplene, urmenigheden eller redaktgrerne. Nej,
replicerer Ammundsen; pé forhdnd er der intet givet om, at disciplene
har gjort billedet ringere; der kan lige sé vel ligge historisk virkelighed til
grund for disse trzk i evangeliernes beretning!4.

Hovedsagelig er denne kritik rettet mod Wellhausen, i noget mindre
omfang mod Harnack, Wrede og Bousset. Ammundsen ggr desuden

[10] S. st. s. 208. Jvf. artiklen, Nyere Grundopfattelser af Jesu Personlighed,
oprindeligt fra 1907, trykt i samlingen Til Opggr, 15 ff, dette 28 ff.

[11] Fra Kampen, 298, sml. Til Opggr 25 ff.

[12] Til Opggr 44, jvf. Fra Kampen 199 f.

[13] Fra Kampen, 202.

[14] Dette er, gengivet i korthed, essensen af hans metodiske konklusioner i en
lang rekke punkter i artiklen 1908, bd. 97.



95

serdeles drastisk front mod flere af deres danske tilh@ngere, overfor
hvem han lige fra begyndelsen af Ny theologisk Forening tydeligt
distancerede sig.

Ammundsen var alt for irenisk og rodfastet i en urokkelig kirkelighed
til at give liberalismen s frit lab, som han s& det hos flere af forenings-
kollegaerne. Han indvendte derfor, at foreningen i alt for hgj grad havde
karakter af en »Rabalderklub«. En formidlende mellemposition, som
han selv plederede for at indtage, métte vare ligesd fjern fra en
»forhastet orthodox Dogmatisme« som fra en forhastet radikal. Og en
siddan radikal dogmatisme var slet ikke noget spggelse, fgjede han til. I
stedet burde man da tilstrebe en »religiss Bevagelse med samme
Forhold til den liberale Theologi som Ref. til Humanismen«. Hvis man
blot gav sig hen i stridslysten polemik, ville man havne i en liges
outreret liberalisme, som den der var eksempler pé i Tyskland. Fglgen
heraf ville uundgieligt blive »Reklame, personligt Rethaveri og
Magtkampc. I stedet burde man sikre klare linier og vise vilje til at bgje
af overfor radikale synspunkter, hvilket bedst kunne sikres ved at bevare
en levende forbindelse med menigheden og ved f. eks. regelmassigt at
afholde andagter ved foreningens mgder?S.

Mest energisk protesterede Ammundsen overfor P. O. Ryberg
Hansen (1860-1911), som han anklagede for at styrte sig ud i forhastet og
uigennemtznkt popularisering, drevet frem af blot og bar »Sensations-
lyst'¢. Hos A. B. Drachmann (1860-1935) fandt han derimod en
akademisk vardighed, som han respekterede. Alligevel viste det sig
skebnesvangert, at Drachmann manglede bdde den forngdne teologiske

{15] Brev fra V.A. til Lehmann 8. 6. 1907, VAA bd. 48 og indlzg ved general-
forsamlingen i april 1908, bd. 97.

[16] Fra Kampen, 197. Ryberg Hansen havde i athandlingen, Af Nutidens Jesus-
forskning, 1906, tilsluttet sig Wellhausen. I »Tilskueren« offentliggjorde Ryberg
Hansen en rzkke afhandlinger: Den historiske Jesus, 1906, 613-24, Passions-
historien, 1907, 232-241 (en anm. af Arboe Rasmussen), Nyere Trzk i Opfattelsen af
Paulus, 1908, 793-805.



96

indsigt og kristelige rodfestethed, og derved bragte sig selv alt for ner
ved kulturradikalismen, hevdede Ammundsen?!’.

Fra Ed. Lehmann modtog han som tidligere nzvnt en vigtig
inspiration til sin udformning af en modificeret liberalisme. Rzkke-
vidden af deres divergens treder dog tydeligt frem i den omfattende
brevveksling, som de i 1907 nzrmere koncentrerede om den historiske
kritik og underne. Lehmann gnskede pa sin side ikke at nzgte undernes
mulighed, men var skeptisk med hensyn til deres virkelighed?®.

Derimod fglte Ammundsen sig i det vasentlige enigmed F. C. Krarup
og med dennes nzre ven Lyder Brun, som han begge refererede med
tilslutning i sine afhandlinger om evangeliekritikken. F. eks. skrev
Ammundsen i et brev til Krarup: »Jeg er ganske enig med Dem i
Ngdvendigheden af en dobbelt Front, dels mod den overleverede
Formulering, dels mod en Forflygtigelse af Indholdet, bl. a. den
religionshistoriske Udslettelse af Kristi Ejendommelighed og ene-
staaende Stilling«??.

Desuden var han i hovedsagen enig med Eduard Geismar (1871-1939)
og Chr. Glarbo (1875-1920). Sidstnzvnte havde han haft et nert venskab
med lige siden studiedrene.

Luther-tolkning
Konsekvenserne af programmet fri forskning og positiv kristendom viste
sig tydeligst i Ammundsens studier over den unge Luthers refor-

[17] Fra Kampen, 204 f. Sml. Til Opggr 38 ff. — 17. 8. 1906 skrev Drachmann til
Ammundsen: »Hjertelig Tak for Deres Brev med den indgaaende Kritik af mit
forste Forsgg og for den tilsendte Afhandling. Kritikken havde jeg maaske nok
ventet mig lidt skaansommere, men jeg har gennem vort personlige Bekjendtskab
saa megen Respekt for Deres Kundskab og Deres Alvor som Forsker, at jeg i altfald
ikke skal tage mig Deres Indvendinger let, forsaavidt det efter vort forskjellige
Grundstandpunkt overhovedet er mig muligt at anerkjende deres Berettigelse«.
Diskussionen blev fortsat i et brev fra Drachmann af 4. 12. s. 4. og udkast til svar fra
Ammundsen 5. 12., VAA bd. 8 og bd. 47. Ammundsen henviste vedrgrende
Drachmanns evangelie-kritik til dennes bidrag i det store samlevark »Verdens-
kulturen« 1906, og hans Udvalgte Afhandlinger, 1911.

[18] VAA, bd. 24.

[19] Udkast til brev af 13. 6. 1908, VAA, bd. 48. I brev af 15. 10. 1907 takkede
Krarup for modtagelse af Den unge Luther og erklzrede sig enig. Ogs af Krarups
breve til Lyder Brun fremgér det, at han i hovedsagen var enig med Ammundsen om
nadverspgrgsméilet og fronten mod grundtvigianismen, brev af 28. 12. 1906 og 19.
12. 1907, Breve fra F. C. Krarup til Lyder Brun, udgivet af P. G. Lindhardt, 20 f. og
24. Sml. Ammundsen om Brun, Til Opger 63 ff.



97

matoriske gennembrud. Det er betegnende, at han modtog impulsen fra
Lehmann?V.

Indledningsvis er der grund til at pege p4d, at Ammundsen pi de
afggrende punkter kom til at ligge pa linie med den samtidige tyske
Luther-renessance fgrst og fremmest hos Karl Holl, og i Sverige hos
Soderblom.

Endvidere er det meget betegnende, at Ammundsen ikke blot frem-
lzgger en analyse af centrale dogmatiske sider af Luthers nybrud, men at
personen Luther stdr i centrum og ganske dbenbart har haft en fascine-
rende udstriling pd ham. Teksten er gennemvavet af medlevende
engagement, navnlig ndr han skildrer den unge, friske, dynamiske
Luther, der fuld af kraft og vovemod sprengte de skranker, der holdt
ham tilbage. Dette stilles overfor den zldre Luthers mere dogmatiske,
indtgrrede og rethaveriske principrytteri. Eksistentielt er det for
Ammundsen helt tydeligt om at ggre at fremholde enheden af tanke og
person i den unge Luthers »k&mpende Trosliv«?!.

Derfor er Ammundsens emne den reformatoriske gennembrudsfase
fra 1513-21. Her ser han en alvorlig anfagtelse, en dybtgiende kritik af
datidens overfladiske og mekanisk pregede fromhedsliv og tillige et
teologisk opgsr med det centrale i den nominalistiske tradition.

Med hovedbelag i Luthers lere om synd og nide giver Ammundsen
en parafrase af det nye syn pa tro og frelse, for med dette som kriterium
at skitsere den fundamentale skillelinie mellem det positive hos Luther:
et personligt, kvalitativt synspunkt med vagtlegning pa den enkeltes
inderlighed i troens tilegnelse — og det negative aspekt, som méi
bekempes, en mere kvantitativ, restriktiv og dogmatiserende betragt-
ningsmade, hvor opmarksomheden fikseres pa et mileligt omfang af
troens genstand.

P4 denne baggrund vedkender Ammundsen sig &bent og villigt en
subjektivistisk og individualiserende fremgangsméade; fordi han mener
at have medhold i Luthers for ham at se mgnstergyldigt frie holdning til
kirkeleren. Vigtigst er dog selvfplgelig den overordnede kristelige
pointe, nemlig at den fornyelse hos den enkelte, som dialektikken
mellem synd og nade sigter imod, virkelig fuldbyrdes som en moralsk

[20] Det fremgar af den i gvrigt meget omfattende korrespondance mellem de to;
den var mest intensiv fra &rhundredets begyndelse og indtil 1908, hvorefter den
tyndede ud, VAA, bd. 24.

[21] Det personcentrerede synspunkt fremgar sazrlig tydeligt i Den unge Luther,
43-45 og i afsnittét Personlighedsreligion 74 ff.



98

nyskabelse. »Det maaske mest Centrale, der er at sige om Religion og
Moral efter Luthers Opfattelse, (er) at selve det nye Gudsforhold i
Visheden om Syndernes Forladelse og Guds Karlighed muliggor et nyt
saedeligt Live32,

I tolkningen af Luthers sakramentsyn bliver det for Ammundsen
karakteristiske sarlig anskueligt. nar han viderefarer sit helhedssyn i en
analyse af konsekvenserne for forholdet mellem sakramenterne som
vdre tegn og som forjxttelsesvidnesbyrd. Ammundsen holder fast ved et
kronologisk begrundet skel mellem reformatoren i hans teologiske
virbrud og den senere fastliste kirkefyste.

Det vasentligste udgangspunkt i studien over nadverleren tages i
understregningen af at Luther tilsigtede at lagge vagten pa troen pa
sakramentet til forskel fra en magisk dvalen ved selve sakraments-
handlingens udfgrelse (ex opere operato). Med belag i Luthers skrift fra
1520 om kirkens babyloniske fangenskab spger Ammundsen at godtggre
at sakramentet som ydre tegn har en henvisende funktion til det
frelsesord, det forjatter. I den tekniske sprogbrug taler han om en
underordning af sacramentum i forhold til testamentum; dette
udmgnter han i den pointerede rekkefglge af tilsigelsen: tro og nyd!?3.

Dette indebarer uundgieligt en fremhavelse af de symbolsk-andelige
sider i nadverforstdelsen, modsvaret af en distance til leren om real-
prasens. Ammundsen gar s& vidt som til at betegne denne lzre som et
fremmedelement hos Luther. Nu ved han naturligvis meget vel, at real-
prasensen er et hovedpunkt i Luthers nadverskrifter efter 1525, men her
meder vi just en symptomatisk konsekvens af Ammundsens historisk og
teologisk begrundede sagprioritering af forskellige lag hos Luther.
Forskydningen tilskrives »Frontforandringer«, der generelt betgd en
udglidning henimod en mere og mere stzdig og upersonlig fremhavelse
af den rene lzre, af det objektivt autoritative bag kirkens budskab. Som
folge deraf gled den personlige tilegnelse i baggrunden, med den fatale
virkning, at en spekulativ kristologi (ubikvitetsleren) tog overhdnd over

[22] Citat fra artiklen, Religion og Moral hos Luther, belyst ud fra et Sted i hans
Kommentar til Romerbrevet, TT 1917, 232 ff, citat 242. Jvf. Den unge Luther, 153,
hvor Ammundsen konkluderer, at det objektive aspekt i retferdigggrelseslzren
hgrer ulgseligt sammen med en subjektiv helligggrelse.

[23] Serlig tydeligt 203 i artiklen Studier over vore Reformatorers Nadverlzre, TT
1906-07 (udkom ogs& som separattryk).



99

Luthers oprindelige tale om gudserkendelsen, skgnt det afggrende var
den enkeltes tilegnelse af Kristi velgerning (pro me)?4.

Det er abenbart, at den liberale subjektivisme her har fgrt
Ammundsen til en szrdeles h&ndfast undsigelse af mange ha&vdvundne
forestillinger om reformatorisk teologi. Det springerigjnene, atden frie
forskning ikke blot ngjedes med relativerende og historiserende at legge
en rekke analytiske resultater p& bordet, men at ansatsen indebar en
ganske bestemt teologisk prioritering, ja p& nogle punkter en ret
hardh@ndet udskillelse af markante trek i Luthers teologi.

Derfor fAir man ogsé tydeligst greb om Ammundsens standpunkt ved
at fglge nogle af de polemiske ekskurser, han selv foretager som
tydeligggrelse af sine grundtanker.

Overfor den umodificerede liberalteologi indvender han, at dens
antipaulinske, humaniserende understrgm ikke lader sig forsvare.
Netop ud fra Luther bliver det klart, at en skriftbegrundet kristologi mé
handle om Kristus, siledes som han er forklaret hos Paulus. Dertil
kommer, at subjektivismen ikke bgr gzlde uden indskrznkning,
hvorved man ville ende i den rene mysticisme, men kristendommen hos
Luther er udlagt dels som historisk givet, dels som dbenbaring. Endelig
vil Ammundsen ud fra det reformatoriske grundsyn fgje noget til det i og
for sig berettigede i kulturprotestantismens udadvendte samfunds-
orienterede holdning, nemlig den personlige tilegnelse. Det grunder sigi
at mennesket samtidig er synder og retferdiggjort; men just dette trek
er E. Troeltsch (Karl Holls liberale modstander i Berlin) for
Ammundsen at se ude af stand til at respektere, nr han hovedsagelig
opretholder sig ved det middelalderlige islet hos Luther25.

I dansk sammenhang er det dog langt vigtigere at Ammundsen nu
viderefgrer sit opgdr med det grundtvigske kirkesyn, i opposition mod
den katoliserende traditionalisme, han ser i Grundtvigs og navnlig
grundtvigianernes opfattelse af trosbekendelsen som »Ordet af Herrens
egen mund«. I det mindste i den strenge grundtvigske skoletenkning ser

[24] S. st. 277-79. Jvf. Den unge Luther 67 ff.

[25] Ammundsen var imod en yderliggdende liberalteologisk Luthertolkning,
Menigheden og Theologien 41 ff, og Den unge Luther 110 f, 113 og 154 ff. — Ernst
Troeltsch udgav i 1906 en afhandling, Die Bedeutung des Protestantismus fiir die
Entstehung der modernen Welt, hvor han placerede oplysningstiden som den
moderne tidsalders gennembrud, hvorimod Luther havde fundamentale bergrings-
punkter med middelalderens konstanter. Bide teologisk og politisk blev Troeltsch
den vigtigste antipode i forhold til Karl Holl.



100

han overvejende en juridisk formelagtig ritualisme, der star i vejen for
den pakrevede, stadig fornyede ransagelse af trosvidnesbyrdet ud fra
skriften. Derfor stempler han en rigoristisk pAberabelse og benyttelse af
den magelgse opdagelse som »saa uholdbar, at man bergver sig selv
Muligheden for virkelig at hjzlpe i Nutidens store Vanskeligheder, i
samme Grad man tager sit Stade der«. I stedet vil Ammundsen forsta
forholdet mellem skrift og bekendelse siledes: »Skriftens tale som
Nedslag af den apostolske Prediken er, skgnt skrevet, langt mere et
levende Ord, end nogen Formel kan vare«2S.

Det er dog bemarkelsesvardigt, at han flere steder med stor vagt
spger at legge sig nert op ad en friere grundtvigsk opfattelse af skrift,
bekendelse og sakramenter, szrlig mener han sig enig med Otto Mgller i
en mere symbolsk nadverforstielse?”.

Ammundsens standpunkt som teologisk kontroverspunkt

Naér vi i det fglgende skal undersgge, hvordan opggret om Ammundsens
synspunkter udviklede sig, er det vasentligt for det fgrste at sla fast, at
nybruddet i selve udgangspunktet var rettet mod Indre Missions
fundamentalisme og P. Madsens konservative ortodoksi; endvidere
mod den i begge vakkelsesretninger udbredte foragt for akademisk
dannelse i almindelighed og teologiens plads pé universitetet i serdeles-
hed. Teologiens videnskabelighed métte slas fast for at man kunne tage
et rimeligt hensyn til kulturforholdet og teologiens forbindelse med den
almene humanistiske forskning, replicerede Ammundsen, nér den
historiske kritiks ngdvendighed blev anfegtet28.

Ammundsens pjece »Menigheden og Theologien« var en bearbej-
delse af et foredrag, han havde holdt i et indremissionsk prastekonvent
for at begrunde den historiske kritiks hjemstedsret i teologi og kirke.
Frontstillingen mod P. Madsen gjorde Ammundsen desuden klar i flere
breve til ham, mens han udarbejdede skriftet: »Jeg er i Tidens Lgb
kommen til at staa friere overfor den overleverede Lzrebygning, ogsaa
som den saa klart og grundigt blev fremstillet for os af Dem i vor
Studentertid. hertil har historiske Studier bidraget, som har fgrt mig til
at se, at deri det overleverede System i Virkeligheden er sammenflettet
hgjst ulige Bestanddele. Men iszr skyldes det et skerpet Krav til religigs

[26] Den unge Luther, 123-27.
[27] Studier over vore Reformatorers Nadverlzre, 208, og Den unge Luther 94.
[28] SAledes f. eks. Ammundsen i Menigheden og Theologien, 22.



101

Inderlighed, som har ladet mig se, at meget, som kaldes Tro, kun er
Mening, og efter Sagens Natur nzppe kan blive Andet, neppe kan ind-
optages i Tillidsforholdet. Selve det evangeliske Troesbegreb kraver
efter min Mening en Reduktion af fides quae og en stgrre Plads for
Individualiteten«?2°.

Det turde vare klart, at Ammundsens udvikling hermed havde taget
en ganske anden retning, end P. Madsen havde forestillet sig, da han
aktionerede sé kraftigt for at fi Ammundsen til professor. Alligevel er
der grund til at understrege Ammundsens vaesentlige korrektion til den
renlivede liberalisme, idet han her ggr et kirkeligt stasted til en
betingelse for at nd til en fuldgyldig forstielse af skriftvidnesbyrdet3®.
Endvidere var Ammundsen af temperament og tenkemade konciliant
til det yderste. Som vi skal se virkede hans maglingsbestrzbelser ved
flere vigtige lejligheder endog direkte udfordrende p& nogle af hans
saglige modparter. Med hensyn til forholdet til P. Madsen bgr det
fastholdes, at han pa en generalforsamling i Ny theologisk Forening i
1908 protesterede mod at foreningen trak en uforsonlig front op mod
den konservative teologi, hvilket han for sin part negtede at vere med
til. Han stillede endog krav om, at der i serien »Fri Forskning og positiv
Kristendom« ogsé var plads for konservative indleg3!.

Alligevel er der ingen tvivl om, at P. Madsens sidste ar forbitredes
under indtrykket af at den liberale front ikke blot var en marginalgruppe
af rabiate kirkefremmede kritikere, men trengte langt ind i teologiens
midtergruppe. P. Madsen sggte at tage til orde mod liberalteologiens
udfordring med pjecen »Den danske Teologi og Fremtiden« (1907). Her
tegnede han et billede af situationen, hvori det afggrende er at han sggte
at placere sit eget standpunkt pé linie med det bedste i den danske arv fra
det 19. &rh., fra Mynster og Grundtvig til Martensen og Kierkegaard.
Modsat vurderede han negativt den individualiserende subjektivisme,

[29] Brev fra V. A. til Madsen 2. 8. 1906, lignende ogsé 14. 8. s. 4., Kirkehist.
Saml. 1970, 113-16.

[30] Menigheden og Theologien, 13, Sml. Kampen om Evangelierne: »Men saa
vises vi hen til den kristne Menighed, hvor Jesus ikke blot mindes som en fjern
Fortidsskikkelse, men hvor hans Ord stadig er levende Tale, hvor man er vis paa at
eje hans Aand, ja ham selv som den levende Herre. Her maa den Forsker have sin
Rod, som skal magte at fgre Kritikkens Verktgj, saa Billedet ikke sgnderskares,
men renses«, Gads danske Magasin 1906, 209.

[31] Manuskript i VAA, bd. 97.



102

der havde rod hos Schleiermacher, men blev endnu tydeligere udtrykt af
Ritschl. Imod den liberale oplgsning af metafysikken under foregivende
af at fremhave etikken indvendte P. Madsen da: »Men det objektives
Virkelighedsfylde skal ikke trenges tilbage eller fordunkles, men
vedblive at vare det anfgrende i Tilegnelsen. I samme @jeblik jeg har
modtaget Kristendommen i Tro er den bleven en Autoritet for mig, til
hvis hele Indhold jeg paa Forhaand har Tillid. Det objektive er forud for
det subjektive og modtages af dette med en Tilegnelse, hvis Vasen er
Enhed af Lydighed og Frihed. Kristendomsindholdet foreligger baade i
Skriften og i den @ldste Menigheds Trosbekendelse. Det er Maale-
stokken for Sandheden af vor Vakst, at vi kan naa bestandig dybere og
mere omfattende Enhed med dette«32.

Mange af de grundtvigske reaktioner pA Ammundsens udspil rebede
ufrivilligt, at der trengtes til udluftning. Samtidig demonstrerede de
indbyrdes afvigende indleg mod Ammundsen, og endnu mere i
forbindelse med kirkeforfatningsdebatten og Arboe Rasmussen-sagen,
en tiltagende opsplitning i flgje. Navnlig virker flere af de hgjre-
grundtvigianske angreb p4 Ammundsen som gammelmandsagtige
verdb. Her er tale om en stivnet grundtvigortodoksi hos aldersstegne
epigoner, der ufrivilligt afslgrer deres snaversyn. Ikke alene reagerede
de med forargede fordgmmelsesrdb i samme g@jeblik Ammundsen
formastede sig til at kreve en revision af det grundtvigske skrift- og
menighedssyn. Men for dem var blot antydningen af kritik mod
personen Grundtvig helligbrgde. Det var for disse uanfagtet ortodokse
hgjregrundtvigianere i sig selv mistenkeligt at modtage inspiration fra
tysk teologi. Omvendt blev mistenkeligggrelsen af det teologiske
fakultet og af dem, der forfegtede en videnskabelig teologi, nasten til
eninerti, hvor man gik sammen med indremissionske kredse i krav om at
fa prasteuddannelsen lagt ind under menighedens kontrol. Det mest
sliende vidnesbyrd om den fastldste holdning er imidlertid disse
debattgrers manglende vilje og evne til at give en rimelig analyse af
andres synspunkter. Ofte var den skrésikre selvsikkerhed da ret beset
kun en attitude, der dekkede over en vis raddvildhed.

Navnlig Fr. Jungersen (1836-1912), en hgjregrundtvigianer i hoved-
staden, virkede patetisk med sit skrift »Klippegrund« (1908). Han
ophobede en endelgs razkke bibelsteder som vidner pd, at den
»Enkeltmands-Forklaring«, der var prasteret af Ammundsen, ikke
kunne rokke den klippegrund, som menigheden hviler pa i kraft af Guds

[32] P. Madsen, Den danske Teologi og Fremtiden, 27 f.



103

pagtslutning i trosbekendelsen. P4 den baggrund ville han i og for sig slet
ikke lagge op til nogen drgftelse, men sggte at opstille et eksklusivt
alternativ mellem en grundtvigsk forstielse af det levende ord og
sakramenterne og et subjektivistisk anskuet skriftprincip. Denne i sin
rigorisme ufrodige skelnen medfgrer, at Jungersen kun ser valget
mellem sin og Grundtvigs forstielse af frelserens levende narver i
menigheden og pd den anden side en symbolsk, ja en hvilken som
helst anden tolkning, fordi disse alle til hobe pastds at indebzre en
fraverende frelser. Som eksempel anfgrer han Sgren Kierkegaards
kritik af den bestdende kristendom. Tydeligst viser hans perverterede
brug af et grundtvigsk syn pé ord og bekendelse sig nar han havder, at
enhver, der ikke tilslutter sig den magelgse opdagelse (s&dan som han
selv forstdr den), i virkeligheden ophaver dibspagten og derfor med
eller mod sin vilje befinder sig pA Arboe Rasmussens parti. Derfor tager
han heller ikke i betenkning at frakende Ammundsen sans og tanke for
frelsen som nzrverende magt, men anklager ham tvartimod for boleri

med afguder.

Som mere besindige og analytisk indstillede grundtvigianere ogsi
indvendte var trosordet hos Jungersen degenereret til »Katteralen«33.
De overdrevne alternativer er badde ufrugtbare og ugyldige. Alle

[33] Bl. a. protesterede Carl Koch mod Jungersens polemik, Hpjskolebladet 1908,
807; Johs. Fog-Petersen sammesteds 829-32. J. P. Bang appellerede til sagligt opggr i
foredraget Den moderne Subjektivismes Ret og Uret, Dansk Kirketidende 1908,
637 ff. Otto Mgller og Skat Rgrdam diskuterede det generelle problem bag opggreti
deres brevveksling. Otto Mgller skrev 6. 9. 1906 om Menigheden og Theologien, at
den var »noget blgdspdent Noget, en Blanding af tydsk vild Kritik og engelsk
Foleri«, Otto Mgller og Skat Rgrdam. En brevveksling. Udg. a. H. Skat Rgrdam,
dette II, 394. Generelt var deres vurdering dog langt mere besindig og samtidig mere
dybtgiende end dette korte hjertesuk lader ane.

I et brev af 10. 2. 1907 skrev Ammundsen til Otto Mgller og mindedes i
taknemmelighed et tidligere besgg hos Otto Mgller i Gylling. Han fortsatte: »Og nu
har jeg lzst Deres sidste Bog med stor Interesse. Jeg havde ellers i de seneste Aar
faaet en uhyggelig Fglelse af, at den grundtvigske Retning udviklede sig saadan, at
Forstaaelse med den var nasten umulig for den, der baade af historiske og af
kristelige Grunde maatte afvise dens Dogme. Ved Udviklingen i Retning af
Bogstavelighed baner man i Virkeligheden ogsaa Vej for en luftig Theologi som
Arboe Rasmussens. Nu har det gledet mig meget at hgre et saa myndigt Ord som
Deres«. De blev dog naturligvis ikke enige om trosbekendelsen, jvf. et senere brev
fra Ammundsen af 6. 10. 1907. Her forsvarede han sig endvidere mod, at han — mod
sin vilje — var kommet i selskab med Ryberg Hansen i skriftserien » Fri Forskning og
positiv Kristendome«; Ny kgl. saml. 4435, 4°.



104

udlegningsproblemer er bortforklaret og Ammundsens forsgg i si
henseende fordgmt som »Studerekamrets beklumrede Luft«34. Besvar-
gende konkluderede Jungersen, at hele salmebogen, den grundtvigske
skoleverden og det folkelige foreningsliv var garantier for at det
grundtvigske syn ikke var hensygnende endsige stod i vejen for
tiltrengte nybrud, men tvartimod indeholdt ngglen til enhver gyldig
kristendomsforstéelse.

I og for sig nerede Ammundsen kun uvilje mod at besvare disse
jeronimusagtige surmulerier. Alligevel fremkom han med en »Berig-
tigelse«, hvor han protesterede mod Jungersens gengivelse af hans
synspunkter, s@rlig mod péstanden om at han skulle ggre nadveren til
narrevark ved at bekende sig til en fravarende frelser3s.

Selv om det af breve fra Jungersen fremgér, at han har fgrt indgdende
samtaler med Ammundsen og anerkendt hans personlige vilje til imgde-
kommenhed?3¢, sa affejede Jungersen i en duplik alle indvendinger, der
var rejst fra hans egnes side mod hans argumentationsform, ligesom han
afviste kritikken af at han havde sammenblandet sag og person. Skgnt
han nu gjorde sig noget mere ulejlighed for at give et loyalt referat af sin
modpart, veg han ikke tilbage for at erklere sig betznkelig ved at tage
ham til alters3’.

Samme indgroede mistro mod universitetsteologien lagde Johs.
Clausen (1832-1908) for dagen; her gjorde et pietistisk islet sig endnu
mere tydeligt gzldende. Anledningen var Ammundsens indleg om
evangeliekritikken. Clausen demonstrerede allerede sin ortodoksi ved
pa forhénd at stemple det som halslgs gerning overhovedet at indlade sig
med tyske liberalteologers skrifter. »Mig kunde detikke falde ind at lese
den Slags Theologi. Thi — kan der komme spdt Vand fra en besk
Kilde«?3® Ammundsens holdning betragtede Clausen som ensbety-
dende med afskaffelse af skriftens autoritet. Derfor s& han ingen anden
udvej for den troende menighed end at trekke en tydelig skillelinie

[34] Jungersen, Klippegrund, 54.

[35] Ammundsen, Berigtigelse, Hgjskolebladet 1908, 703.

[36] BL. a. brev, dateret paskelgrdag 1908, VAA bd. 19.

[37] Jungersen, Svar paa Professor Ammundsens Berigtigelse, Hpjskolebladet
1908, 795-800. Det blev ogs4 trykt i Vort Samfund 1908, 186 ff; redaktgren af dette
blad, L. J. Laursen havde anmeldt Jungersens bog med udelt tilslutning, Vort
Samfund 1908, 120-23 og 135 ff. Se vedr. opggret med Jungersen, Beyer, 60 ff og
Lindhardt, Morten Pontoppidan II, 183 ff, herunder den store note 104.

[38] Johs. Clausen, Teologisk Videnskab og Presteuddannelse, Hgjskolebladet
1907, 297-306, citat 305, fortsat 323-32, 411-16 og 445-48.



105

mellem teologisk videnskab og prasteuddannelse for menigheden. I og
for sig ventede han sig intet af den ofte diskuterede reform af fakultetets
uddannelse, men som et forste ngdvendigt skridt slog han pa de
velkendte hgjregrundtvigske strenge, at man skulle oprette en
eksamenskommission, et censorkorps som menighedens garant.

Ogsé overfor Clausen sggte Ammundsen at tilbagevise den illoyale
gengivelse af hans standpunkt og de urimeligt skarpt optrukne
alternativer. P4 den ene side lagde Ammundsen eftertrykkeligt luft
mellem sig selv og tyske teologer som Harnack og Wellhausen, selvom
han kategorisk nzgtede at tage skyklapper pé og undlade at respektere
deres lerdom. Han gentog desuden sin hermeneutiske klausul overfor
den ubundne historisk-kritiske eksegese: at alene et personligt engage-
ment i teksternes budskab tillader en tolkning med udbytte. P4 den
anden side afviste han en restriktiv ortodoksi. »Og man miskender
skebnesvangert Menneskers Ret til frit at danne sig en Overbevisning og
hele Tidens Alvor, hvis man vil forbyde Folk ogsaa paa vort Omraade at
prgve alt for at fastholde det rette«3°.

Noget mere forsigtig var N. Clausen-Bagge. Hans hovedarinde var at
anskue forholdet mellem Luther og Grundtvig med den modsatte rang-
orden i forhold til Ammundsen. Han ville ikke anerkende nogen
mods&tning mellem dem, men si i den lutherske reformation meget
uferdigt, der fgrst med Grundtvig var blevet suppleret og udfyldt. »Da
Luther, skgnt han havde gjort rige Erfaringer om Daaben og Trosordet,
her ikke naaede ud over det gerende, uklare, saa han synes selvmod-
sigende, har hans Tale om dem ikke saa stor Vagt som den ypperste
danske Kirkehgvding, hvis ypperste Bedrift netop var hans magtige
Daabsvidnesbyrd i Forkyndelse, Sang og Skrift gennem henimod
halvhundrede Aar. Han bragte netop den lutherske Daabsopfattelse til
relativ Afsluttethed og tilbage til Overensstemmelse med den zldste
Menigheds«4°.

Der kom endnu en lang rakke indleg i striden. Oluf Madsens artikel-
serie »Skal den Ammundsenske Reformation virkelig fortsettes?« bgr i
det mindste lige anfgres*!. Langt mere slagkraft var der imidlertid gemti
Lavrids Nyegaards artikler om Luther og Grundtvig2.

[39] V. Ammundsen, Svar til Pastor Johannes Clausen, Hgjskolebladet 1907,
409-12.

[40] N. Clausen-Bagge, Den unge Luther og den gamle Grundtvig, Hgjskole-
bladet 1907, 1729-32.

[41] Dansk Kirketidende 1908, 529-34, 545-52 og 561-71.

[42] Dansk Kirketidende 1908, 17-24, 33-41, 81-88, 97-104, 145-52 og 161-68.



106

Redaktgren af det konservative talergr for Kirkeligt Samfund »Vort
Samfund« L. J. Laursen (1870-1944) gennemfgrte et stort anlagt angreb
pd Ammundsen. Det var tydeligt, at han havde en meget skabelon-
praget opfattelse af liberalteologiens subjektivisme, som han primart
forstod ud fra F. C. Krarup og Arboe Rasmussen. Dette farte til
instinktiv uvilje, s& at han ufortgvet rejste bgrster i samme gjeblik han
gjnede lignende synspunkter. Ammundsen blev derfor tydeligt rettet
ind efter den katteralen, Laursen i forvejen havde anlagt. Lige s&
uproblematisk forholdt Laursen sig til arven fra Grundtvig. Af hans
indleg fAr man kun indtryk af en repristinerende Grundtvig-ortodoksi,
hvor modstanderne i realiteten p& forhand er nedlagt og gendrevet, lige
fra H. N. Clausen og Arboe Rasmussen til Ammundsen; mellem disse
ser Laursen ingen nzvnevardig forskel. »Jeg for min Del vil som den
ulerde Landsbyprast da heller ikke tage i Betenkning at paastaa overfor
den mere beleste Professor, at netop »for virkelig at hjzlpe i Nutidens
store Vanskeligheder« vil man staa sig godt ved at stille sig paa det
Stade, som Grundtvig fandt i 1825, og hvorfra hanidet 19. Aarhundrede
forte en sejrende Kamp imod Fornzgtelsen af den kristne Tro, som slog
ham i Mgde fra det teologiske Fakultet. Dette Stade har vist sin
Holdbarhed igennem snart 100 Aars Kampe i vort Fedreland, og vier da
nogle, som nok tgr prgve en Dyst derpaa nu i det 20. Aarhundrede, og
det saa meget mere, som det er et &gte paulinsk Stade, hvad jeg siden
skal komme til«43. Det paulinske syn pd tro og bekendelse, sidan som
han forstod det, udfoldede Laursen derpd ved en lang razkke skrift-
henvisninger, som han alle mente at kunne tage til indtegt for, at
Ammundsens uvilje mod en »formelagtig ritualisme« var 100%
upaulinsk.

For Laursen var historisk-kritisk eksegese eo ipso dgde og &ndlgse
luftkasteller, som det levende ords narver i menigheden gjorde
overflgdige. »Deri adskiller det levende Ord sig fra Theologernes
»Formler«. Man har nemlig aldrig hgrt, at disse har vakt Liv — med
Glade og Lovsang. Ak nej — hvem er nogensinde blevet saa oplivet af
de theologiske Professorers Formler, at han er gaaet syngende ned ad
Trapperne fra Universitetet. Hvor i Alverden er der vokset et
Menighedsliv op efter Udsad af theologiske Formler? Man kan ikke
paapege noget eneste Sted. Men nu kunde det jo vare dejligt for

[43] L. J. Laursen, Paulus-Luther-Grundtvig, Vort Samfund 1907, 305 ff, citat
306 f.



107

Modstanderne af »det levende Ord « at faa alle Folk givet den Mening, at
det kun var en theologisk Formel«44.

Det varJ. P. Bang (1865-1936) redaktgr af » Dansk Kirketidende« og
senere Ammundsens kollega, der fremkom med langt den vigtigste og
mest rammende kritik mod Ammundsen. Bang var ganske vist selv
pévirket af den ritschl’ske etiske subjektivisme, som han havde stiftet
bekendtskab med under et studieophold i Tyskland i 1890’erne. Fgrst og
fremmest var hans standpunkt imidlertid praget af Grundtvig. 1 1900
havde han i en afhandling (»Paulus og Troens Ord«) sggt at godtggre
den apostoliske trosbekendelses historiske autenti; tillige havde han
fremhavet den magelgse opdagelse som et sikkert dogmatisk vern mod
enhver underminering af den kirkelige forkyndelses trovardighed. I
fortszttelse heraf udgav han i 1902 en forelesningsrekke »Om Kristen-
dommens Vasen«, hvor han protesterede skarpt mod Harnacks
opfattelse, igen pa grundlag af et grundtvigsk syn pa skrift, bekendelse
og menighed.

Hans forhold til Ammundsen var preget af en vis dobbelthed. Udadtil
i den offentlige debat fra 1906-08 fremtrddte de som uforsonlige
modstandere, men deres opggr havde en ganske anden lgdighed end de
tidligere omtalte. Privat stod de imidlertid i ner og uafbrudt forbindelse,
ogsé fordi Bang i sine forsgg p& at opnd anszttelse som professor ved
fakultetet hele tiden prgvede at vinde stgtte hos Ammundsen. Allerede
ved Torms udnzvnelse i 1903 havde Bang fglt sig forbigiet*’; han var
bitter og skuffet ogsé i forbindelse med de naste professorudnavnelser.
Han fglte sig chikaneret og bortdgmt p& grund af sit grundtvigske
standpunkt, hvorfor han overfor Ammundsen fremfgrte fglgende
insinuerende mistanke: »—— (si vidt jeg ser) gaar din Bemarkning
nzrmest i Retning af, at en Mand med grundtvigske Synspunkter ikke
kan vere Universitetslerer«48.

Lige si vasentligt til forstielse af deres fgrste konfrontation er det at
understrege den helt dbenbare temperamentsforskel. Hvor Ammund-
sen var spgrgende og midtpunktssggende, dér var Bang en stridslysten
gladiatornatur, ubgjelig og trodsig. Dette kom frem allerede, da Bang
anholdt, at bestemte passager i »Menigheden og Theologien« uden tvivl

[44] Artiklens fortszttelse 323 ff, citat 324.

[45] Ammundsen, Paulus og Grundtvigianismen, Vort Samfund 1907, 339-42.
[46] L. J. Laursen, Professor Ammundsen og Beviserne, s. st. 342-47.

[47] IvE. brev fra Bang til Ammundsen af 26. 6. 1903, VAA, bd. 2.

[48] Brev af 10. 4: 1906, s. st.



108

var rettet mod ham, idet han ankede over at polemikken fra
Ammundsens side ikke var direkte med navns nazvnelse. 1 den
forbindelse vendte han sig skarpt mod Ammundsens efter hans mening
misforstiede fordragelighed og angst for &ben strid. I stedet foretrak han
den uforfzrdede polemik, »og den maa fgres aabent og djarvt, ingen
Anonymitet, ingen Kryben i Skjul paa nogen Vis af haderlige, men
blgdspdne Bevaggrunde. — Hellere ligne Luther end Melanchton.
Ellers kommer man fra Asken i Ilden«43.

Bang tog i sin offentlige kritik trefsikkert fat p& den indre dogmatiske
modsigelse hos Ammundsen. P4 den ene side havde denne jo praten-
deret at hylde en fordomsfri historisk-kritisk analyse; men pa den anden
stillet som betingelse for opnéelse af gyldig videnskabelig indsigt, at
forskeren var bundet i en subjektiv, religigs viljesdisposition. Ammund-
sen havde med andre ord hyldet en slags theologia regenitorum, hvor
forudforstielsen ikke var en eksistentiel &benhed og spgrgen, men en
idealistisk tro pd harmoni og overensstemmelse mellem menneskets
sandhedssggen og den kristne &benbaring. Just her satte da Bang
ubgnhgrligt sin anklage ind: »hvis den subjektivistiske Metode blot
betyder en Fremstilling af, hvad den enkelte har faaet ud af Kristen-
dommen, saa er den fortrzffelig og uundvarlig. Men hvis den vil vere
Theologi, hvis den vil gaa ud over det rent individuelt-faktiske (: hvad
jeg mener at have erfaret) hvis den vil sige ikke blot hvad der har veret
Kristendom for den enkelte, men ogsaa hvad der i Fglge Sagens Natur er
og bgr vere Kristendom, saa maa den erkleres for ganske utilstrekkelig.
Disse to Ting finder jeg ikke ganske tydelig adskilte i Prof. A.’s
Fremstilling«5°.

Dermed har Bang sat spgrgsmélstegn ved den grundlzggende
systematiske uklarhed bag den idealistisk-liberale skelnen mellem
objektivitet, opnéet ved historisk kritik, og etisk subjektivisme, den
enkeltes realisation af den almene fordring, der er indeholdt i kristen-
dommen. Heroverfor md man nemlig med Bang spgrge: er den
objektivitet, der postuleres eller i alt fald tilstrzbes, ikke arbitrer eller
illusorisk? Og hvis man placerer den teologiske objektivitet i opnielse af
en historisk tilvejebragt indsigt, er s dogmatikkens normative karakter
ikke elimineret, er &benbaringens absolutte tiltale ikke relativeret?

[49] Breve af 22. 8. og 4. 9. 1906.
[50] Bang, Menigheden og Theologien, Dansk Kirketidende 1906, 665-75, citat
670. Jvf. brev af 6. 9. 1906.



109

Bang blev ogsé selv hangende i et par aporier og polemiske fejlgreb,
men p et par punkter traf han det centrale. Siledes pitalte han det
uholdbare i pd den ene side at ville opstille et synoptisk, historisk
verificeret trosgrundlag, som man samtidig holdt 4ben overfor en
relativering ud fra human, videnskabelig efterprgvelse og som fgrst kom
til udfoldelse i den enkeltes etiske streben; og si p4 den anden side at
fastholde en absoluthed bag beretningernes historiske ikledning5!.

Imidlertid spzrrer Bang sig selv ude fra at ramme sin modstander helt
przcist. Dette hanger delvist sammen med, at han som grundtvigsk
partigenger trods alt er sd sensibel overfor kritik af den kirkelige
anskuelse, at han flere gange bliver rethaverisk og lzser de tekster, som
han polemiserer imod, forkert. Sdledes er det ikke rigtigt, som Bang
havder, at Ammundsen uden videre og summarisk har villet frakende
grundtvigianismen dens &ndelige tilvarelsesret. Endnu mere ved siden
af er det, ndr Bang refererer Ammundsen, som om denne ikke ville vide
af nogen rodfestethed i menigheden. Selvom Bang har ramt en indre
modsigelse hos Ammundsen, ggr han altsa sin modstander en del saglig
urets2,

Omvendt har ogsd Ammundsen megen ret i sin antikritik, nir han
havder, at han ikke har villet afvise grundtvigianismens eksistensret,
men dens eksklusivitetskrav. Det er kravet om den magelgse opdagelses
eksklusive almengyldighed, der har frastgdt ham*3.

Til sidst bgr det dog fastholdes, at Bang pAny rammer Ammundsens
achilleshzl, nir han replicerer, at et teologisk udsagn, der ikke pra-
tenderer en sidan eksklusivitet eller almengyldighed, slet ikke har
forstdet dogmatikkens opgave; og ndr Bang fremhzver, at det grundt-
vigske menighedsbegreb pé ingen méde udelukker personlig tilegnelse,
trosbekendelsen hzvdes ikke som ydre tvang, men som en andelig
ngdvendighed. Ammundsen har her sammenblandet den tilstrebte
etiske absoluthed, han legger ind i »Personlighedstrangen«, med den
absoluthed, der kommer til orde i en gudstjenestelig bekendelses
tiltale4.

[51] Bang, Det nyeste Indhug, (mod Den unge Luther), Dansk Kirketidende
1907, 753 ff. Dette 758.

[52] Bang, s. st. 759, jvf. Bangs anm., Menigheden og Theologien, DKT 1906, 672
ff.

[53] Ammundsen, Grundtvigianismen, DKT 1907, 679 ff.

(54] Bang, Til Forsvar for den saakaldte Grundtvigianisme, s. st. 785 ff.



110

Fortsat opger om liberalteologien
Ogsé efter denne fgrste fase kan Ammundsens stillingtagen til Harnack i

det store og hele opfattes som paradigme pé hans generelle forhold til
liberalteologien. Derfor er der grund til kort at se p& hans udtalelser for
og efter Harnacks gesteforelesning i Kgbenhavn efteraret 1910.

Ammundsen fraveg ikke sin opfattelse af, at man burde mgde udfor-
dringen fra den tyske liberalteologi i 4benhed, tage @rligt stilling pro et
contra og respektere de notoriske landvindinger. Samtidig udbyggede
han sit teologiske forbehold, som navnlig gik p4, at liberalteologien
glemte det midtpunktssggende og ikke tilstrekkeligt understregede
etikken og Jesu person som frelser og forbillede. »Ikke sjelden er den
liberale Theologi nu selv Skyld i, at man i kirkelige Kredse ikke har
kunnet se de Vardier, den rummer. Den er undertiden bleven brugt af
den religigse Ligegyldighed og af Kristendommens Modstandere som en
Murbrazkker mod Kirken, og det er den stgrste Anklage mod den
liberale Theologi, at den oftere selv har forskyldt dette ved over
Nedbrydningen af det gamle at glemme at bygge det op, som den dog
egentlig vil, og ved at indlade sig paa falske Alliancer«5S.

Der blev fortsat lagt op til kztterjagt mod Harnack for unitarisme, ogi
den forbindelse blev Ammundsen ogs& mistenkeliggjort som fglge af sin
bade-og-stilling. Da han aret efter Harnacks besgg skrev under pa en
hyldest-adresse til Harnacks 60-arsdag, blev han pa ny hangt offentligt
ud. I en udfgrlig redeggrelse svarede Ammundsen, at Harnack ganske
vist 13 i bet@nkelig nerhed af unitarismen pa en rekke punkter, men det
ville dog vare urimeligt i et og alt at s14 ham i hartkorn med unitarerne.
Imidlertid vendte Ammundsen pd sin karakteristiske méde argumen-
tationen om og fremhavede, at ogsd unitarerne kunne std for noget
kristeligt vaerdifuldt, selvom deres tznkeméde blev skammet alvorligt
af, at den i alt for hgj grad var rettet mod en reduktion af troens dogma-
tiske underlag. Som den dybest set afggrende prgvesten for en adzkvat
vurdering blev Ammundsen da for sin part stiende ved fglgende
overvejelse: »Spgrgsmaalet bliver, hvad der svarer bedst til Menneskets
dybeste Trang. Og her er det min Overbevisning, at ikke Unitarismen,
men den bibelske Forkyndelse om Frelseren hjzlper os i vor stgrste
Ngd, den som er udtrykt i det, som Paulus og Luther har sagt om Synd og

[55] Ammundsens kronik i Nationaltidende umiddelbart inden Harnacks besgg,
Adolf Hamnack, 20. 10. 1910. Se desuden beretningen om Harnacks forelzsning i Ny
theol. Forening, i Protestantisk Tidende 1910, 480 ff, samt Kirken og Hjemmet
1910, 668.



111

Naade. Erfaringerne om Synd og Naade er Ngglen til Forstaaelsen af
Jesu Person«5e.

I forbindelse med sagen mod Arboe Rasmussen kom Harnacks navn til
at spille en endnu mere central rolle.

Ammundsen var fra begyndelsen modstander af at ggre et teologisk
tolkningsspgrgsmal til genstand for juridisk efterprgvelse. Han vendte
sig skarpt mod den katterproces, som man i malplaceret nidkarhed for
den rette lere tilskyndede s ihzrdigt til, ikke mindst fra »Kirkeligt
Landsforbund« under ledelse af bl. a. Ussing og Torm. Den oppiskede
stemning pa den kirkelige hgjreflgj tvang alle, der ville forsvare frisind,
videnskabelig lerefrihed og tdlsomhed i forbindelse med kirkelig
bekendelsestroskab, til at finde sammen om at afvise kravene om en
juridisk kontrollabel efterlevelse af bekendelsesortodoksien. — Saledes
foranlediget kom Ammundsen i denne sag pa linie med ikke alene F. C.
Krarup5’, Edvard Lehmann®8, Lyder Brun, BuhlogJ. C. Jacobsen, men
ogs& med Bang. Sidstnazvnte plederede nemlig nu kraftigt for lerefrihed
og kirkelig rummelighed. »Hvad man end mener om enkelte af disse
nyere saakaldte liberale Teologers Anskuelser, som der ofte kan vare
megen Grund til at behandle kritisk, saa er dog selve det store Princip,
Forskningens Frihed, saa vigtigt og nu saa almindeligt anerkendt, at det
vilde vare et utroligt Misgreb, om man med ydre Magtmidler, f. eks.
gennem Domfazldelse, vilde ggre Indgreb i disse Forhold, serlig i en
Folkekirke, hvor i Fglge Sagens Natur Rummeligheden bgr vare saa stor
som mulig. Den protestantiske Tankegang maa altid indfgre den
Mulighed, at der indenfor Kirken kan komme Standpunkter frem, der i
alt Fald af nogle vil blive anset for at ligge paa Grensen mellem det
kirkelige og det almentreligigse«5°. I det hele taget synes det abenbart,
at Bangs udnzvnelse til professor fjernede en psykologisk barriere i
forholdet tii Ammundsen, og at han nu indtog et langt mere liberalt

[56] Ammundsen: Kristendom og Unitarisme, Protestantisk Tidende 1911, 199 ff,
citat 204; ogsa trykt i Plovfuren 1911, 327 ff, citat 347.

[57]) Breve fraF. C. Krarup til Lyder Brun af 7. 3. 0g 9. 10. 1916, s. 60 og 65 f. Sml.
Ammundsens erklering i anledning af landemodedommen, Hgjesteretsdommen i
Arboe Rasmussen-sagen (1916), 246-55 incl. note s. 225.

[58] Lehmanns erklering i Hgjesteretsdommen, 273 f.

[59] S. st. 244 ff, citat 245.

[60] Ogsa den private brevveksling vidner om denne optgning imellem dem. Se
desuden generelt vedrgrende Arboe Rasmussen-sagen, P. G. Lindhardt, Morten
Pontoppidan II, 228 ff.



112

standpunkt i forhold til de fanatiske hgjregrundtvigianere®®. I stedet
kom hans stillingtagen til samfundsproblememe til at forirsage en
stigende uenighed med Ammundsen.

Ammundsens egen erklering efter landemode-dommen mod Arboe
Rasmussen var en historisk fremstilling af symptomatiske afggrelser pa
lzrestridigheder i kirke og pé universiteter i Danmark og Tyskland efter
reformationen. Redeggrelsen gik ikke direkte ind pd Arboe Rasmussens
personlige teologiske stisted, men konkluderede i en meget nuanceret
afvejning af positive og negative elementer i Harnacks kristologi.

Ammundsens kirkelighed, »personlighedsreligigsiteten«

Som flere gange pipeget er det afggrende, at man ikke anskuer
Ammundsens historisk-kritiske liberalisme isoleret. Den var hele tiden
forbundet med etisk mélrettethed og urokkelig tiltro til, at en uhildet
analyse ville give plads for de religigse vardier, der var vigtige for
personlighedsdannelsen. D. v. s. at sivel Jesu forkyndelse, den unge
Luthers reformatoriske gennembrud, som Sgren Kierkegaards angreb
pa den udvendige religigsitet skulle og kunne pege pé et etisk forbillede
for den enkeltes troskamp og etiske streben, og pa samme tid vise ham
hen til det egentlig livgivende i kristendommen: den moralske
fornyelseskraft fra Jesu person.

I systematisk perspektiv indebzrer denne moralsk-opbyggelige
understrgm, at Ammundsen som grundleggende m& havde kristen-
dommens universelle gyldighed og gennemslagskraft just pa det etiske
plan. At isolere og reducere kristendommen til noget blot &ndeligt eller
nazre skepsis overfor dens fornyelseskraft ville vare ensbetydende med
at prisgive selve k&men. Derfor kan der hos Ammundsen ikke vare tale
om at skelne mellem humant og kristeligt, men religigsiteten ses som
universel, som absolut i etisk perspektiv, sdledes at den ideelle streben
kun forstas ret, nir den ses som hel og udelt, vel at merke nir den henter
sin nzring fra den nyskabende dynamik i forkyndelsen af syndsfor-
ladelse og nade. Videre forer tankegangen med sig, at den centrale
kristelige dialektik, kampen mellem synd og ndde, anskues som kampen
for at fgre personligheden ind under denne streben efter de kristeligt
stadfestede idealer. Fgrst dette giver livet dets sande mening og en
ubrudt sammenhang mellem forkyndelsens modtagelse og dens
efterlevelse.

Af disse arsager er der aldrig en tydelig grense mellem opbyggelighed
og videnskabelig analyse hos Ammundsen. Han ville ikke acceptere at
det skulle vare et stilbrud endsige spring i saglig henseende at bevaege sig



113

fra videnskabelig sandhedserkendelse til den kristne efterfglgelse.
Tvartimod! Netop den etiske universalisme, det at den moralske
fornyelse sgges rettet mod alle tilvarelsens omrader, er det afggrende
for ham. Det fremgar meget anskueligt af en opbyggelig meditation for
studenter. Den fortjener at citeres fyldigt, dels fordi Ammundsen
udmgntede dette sit hovedsigte pa karakteristisk made ved at deltage i
det kristelige studenterarbejde, dels fordi ordvalget her er sazrlig
pregnant og typisk: »Trangen til Sandhed er overhovedet den fgrste
moralske Forngdenhed. 1 hele Livet kraves det samme som i
Videnskaben og Studiet. Det er meningslgst at sgge Sandhed i det
almindelige Liv og vare lyssky i Studiet og Videnskaben. Men det er
endnu mere meningslgst at lade Sandheden herske i Videnskaben, og
ellers fornegte den i Livet. Thi Livet er vort Kongerige, Videnskaben er
en Provins deraf. Det at give sig af med Videnskaben stiller et moralsk
Krav til Livet. Eller rettere: Erkendelsen af Sandhedens Ret i
Videnskaben fremhaver yderligere den Sandhedspligt, som enhvers
Samvittighed indsk®rper saa sterkt, at man skal lede om den, der aabent
tor nzgte den. Ogsaa i Livet er Sandheden befriende. Hvor er man
trykket, naar man har vaeret usand. Hvor er det en befriende Fglelse at
have med ®rlige Mennesker at ggre. Selv Sandheder, der tilintetggr
kare Illusioner, virker alligevel befriende. Ingen vil vedkende sig at
vaere som Strudsen, der stikker Hovedet i Busken. Kristendommen er
den i Sandhed menneskelige Religion. Den fremstiller sig som
Opfyldelsen af al sand menneskelig Trang. Fgrst og fremmest
Sandhedstrangen. Her gzlder det: Sandhed fgrst og Sandhed sidst.
Sa@rlig i Johannesevangeliet finder vi det Synspunkt for Kristen-
dommen gennemfgrt«°!. Tilliden til den moralske strebens muligheder
gar her hind i hdnd med en idealistisk hevdelse af en ubrudt kontinuitet
mellem human sandhed og kristendommens egentlige indhold.

John Mott (1865-1955) rejste som generalsekreter i begyndelsen af
arhundredet jorden rundt mange gange for at organisere en gkumenisk
samordnet kristelig studenterbevagelse. Hans ildfulde organisétions-
talent og personlige udstrdling gjorde ham til meget mere end
igangsatter. Han blev et personligt forbillede, ogsd for Ammundsen:

[61] Sandheden skal friggre Eder, Sursum corda sept. 1905, 1f. Lignende i
foredraget Forklarelse, fra sommermgdet 1916, Syv Foredrag fra Studentermgdet
paa Nyborg Strand, 87 ff. Denne side hos Ammundsen er behandlet af P. G.
Lindhardt i artiklen, Personlighedsreligion som kirkehistorisk metode. En studie i
Valdemar Ammundsens Forfatterskab, Haderslev Stiftsbog 1973, 34-57.



114

»Han er typisk for de bedste mandige Karakterer, som den angel-
sachsiske Race har frembragt; nylig blev der til et tysk Blad indrgmmet,
at her var England Tyskland langt overlegent, og at dette igen beroede
paa Folkets religigse Liv. Mott har en fast Tro paa Kristendommens
Evne til at danne sin Mand, naar den blot faar Adgang og Ro dertil.
Derfor er det, at han stadig indskerper Orden i den Enkeltes Liv, ogsaa
Liveti Bgn og Bibelstudium ogi Arbejde«%2. Gennem Mott og — senere
— de @vrige angelsachsiske ledere i den gkumeniske bevagelse kom
Ammundsen siledes til at piskgnne den praktiske, kirkelige aktivisme,
der her stod i centrum.

Mindst lige s udslaggivende blev afhzngigheden af N. S6derblom
(1866-1931). Ammundsen mgdte ham fgrste gang i 1902 ved et nordisk
mgde for teologiske professorer, pany aret efter ved et kristeligt
studentermgde i Sorg og derefter talrige gange i sivel fagteologisk som
kirkelig-okumenisk sammenhang. Det der fascinerede Ammundsen var
enheden af den lerde Luther-forsker, den humanistiske polyhistor, den
kirkelige fgrerpersonlighed og forhandlingsleder, der kunne holde
ledelsen af et gkumenisk kirkemgde i sin hule hind. Derfor var
Soderblom frem for nogen Ammundsens erklzrede ideal, og der kunne
ikke pd vasentlige punkter spores nogen uenighed mellem dem®3.

Ammundsen har selv i tre punkter meget rammende sammenfattet
det, der gjorde ham til helhjertet deltager i det gkumeniske
studenterarbejde: 1) den »mandige, dybt alvorlige Kristendom« d. v. s.
kravet om moralsk virkeligggrelse af de etiske idealer; 2) det aktive, det
at man ikke blev sthende ved den intellektuelle refleksion, eller den
sjzlelige hengivelse, men sigtede mod appellen til praktisk indsats; 3)
det »kirke- og verdensomspazndende, idet han fglte dette interdenomi-
nationelle fzllesskab som en friggrende modvagt i forhold til alt det
kortsynede, partibundne, bornerte og afmagtige principrytteri, som han
ellers fglte sig omgivet af til alle sideré4.

I den kristelige studenterbevagelse s& Ammundsen den rigtige
fremhavelse af, at det kristne bidrag til samfundsproblemernes lgsning
ikke bestod i at lade sig rive med af partikzvlet eller spge at overbyde

[62] I manuskript om Mott efter hans ophold i Kgbenhavn februar 1909, VAA,
bd. 140. Om dette Mott-besgg, Sursum corda 1909, februar 41 ff.

[63] Se Ammundsens trykte nekrologer i Gads danske Magasin 1931 og Maalet og
Vejens. 4., samt manuskripteti VAA, i Illc 6¢c. Se desuden Bengt Sundkler: Nathan
Soderblom. His Life and Work (1968).

[64] Studenterbevagelsen og dens Opgaver (1910), Til Opbyggelse, s. 51-53.



115

andre, der sikkert var mere fagkyndige, i analyse af tingenes tilstand.
Nej, kristendommens bidrag métte vare »den sindsomdannerde
Gerning«, »at skabe et socialt Sind«. For Ammundsen skulle
sindelagsetik og moralsk beredvillighed fglges af og integreres med den
frisindede sandhedssggen og forkyndelsen af det centrale dogmatiske
indhold i kristendommen: frelse og helligggrelse.

Derfor bgd splittelsen mellem to flpje indenfor den danske studenter-
bevagelse ham sterkt imod. Den ene krevede en pietistisk linje, med
hovedvaegt p4d bedemgder og med krav om afleggelse af et personligt
troslgfte (basis); den anden flgj gnskede en mere kulturdben kurs. For
Ammundsen drejede det sig her ikke alene om at forlige de uenige
gemytter for kompromissets egen skyld; men han ans en isolation af
begge de to sider for fatal. Hans ledelse af enhedsforhandlingerne og
hans lederér efter 1915 konsoliderede yderligere hans anseelse i disse
kredse og han fastholdt en sammenhazng mellem basis og det
udadvendte arbejde med kultur- og samfundsspgrgsmalss.

Kristeligt var det ham alt om at ggre, at personlighedsreligigsiteten
ikke blev afsporet hverken i pietistisk verdensforagt eller i magelig
borgerlighed. Hans tolkning af Sgren Kierkegaard demonstrerer,
hvordan han sggte at afvarge den slags udglidninger og viser tillige, at
hans mere pragnante fremstillingsform er den figurative personal-
historie. Dette gelder siledes ikke alene i hans fremstilling af kristolo-
gien, af Luther, eller af Mott, Séderblom eller andre manende
forbilleder, men — ganske symptomatisk — ogsé af Kierkegaard. S&
langt fra at vere »fri forskning« i snaver forstand, er hans hovedzrinde
her en etisk positivitet, hvor fremstillingen hele tiden er holdt i den
moralsk appellerende tilskyndelses form.

I sin analyse af den etiske inderlighed hos Kierkegaard mé
Ammundsen naturligvis vende sig mod brandesianernes propagan-
distiske brug af kirkestormen til en generel dementi af kristendommen.
P4 den anden side vil han ikke uden videre bagatellisere eller udviske
angrebet pd den officielle kristendom, s& meget mere som han
fremhaver, at Kierkegaard i det hele taget ikke er »for svage maver og

[65] I sine personlige optegnelser, Ad se ipsum, noterede Ammundsen 1.5. 1915,
at Basis ikke mitte opgives, fordi det udtrykker »hvad vi vil« og indeholder hjzlp til
afggrelse og bekendelse. Se desuden hans beretning om sammenslutningen og den
kristelige tilskyndelse dertil i forbindelse med 25-4rs jubilzet, Studenternes Julebog
1917, 94-97. Sml. Sursum Corda. Nogle Blade af den kristelige Studenterbevagelses
Historie 1892-1942, udg. af P. Hartling og Johs. Miiller, (1942), 135 ff.



116

hoveder. Han tager os ind i spandinger og forfardelser, som ligger uden
for de fleste menneskers vej«%. Overfor brandesianismen vil Ammund-
sen, pd samme méade som E. Geismar, protestere mod, at den ganske har
overset modsztningen mellem det astetiske og det etiske hos
Kierkegaard. Dermed er det opbyggelige, eller sagt med andre ord den
dogmatiske aktualitet, giet flgjten. P4 samme mide er hans frem-
leggelse af et omfattende materiale om Kierkegaards ungdom heller
ikke kun en materialeinventering, men tillige et forsgg pa at tolke
Kierkegaards ungdom anderledes end P. A. Heiberg havde gjort,
siledes at der ikke gér for store skér i Kierkegaards personlige integritet
og etiske forbilledlighed. Hvad vi da iflg. Ammundsen kan lere af
Kierkegaard, er at afvise en objektiverende, udvendiggjort og uforplig-
tende rettroenhed, for i stedet at nd til en inderlighed, hvor den enkelte
vedstar sit etiske ansvar og tager valgets byrde pa sig i bevidstheden om
synd og ndde. Ved pa denne méde at tolke Kierkegaard pé linje med sin
etiske subjektivisme har Ammundsen fiet balance i regnskabet.
Imidlertid m& det huskes, at han ikke hermed vil eliminere sin
anfagtelse som fglge af den sene Kierkegaards stadig mere ildspyende
anklage. Man kan sige, at Ammundsen ggr dette angreb med al dets
voldsomhed til et moment i den stgrre etiske bevagelse, han hele tiden
har i sigte. »Nulpunktet« bliver da ikke sgnderknusende, fordi det ikke
anskues isoleret, men som gennemgangsled til en »ophgjelse«, et
incitament til etisk strazben. Derfor sgger Ammundsen at n& en
afbalanceret spending mellem uro og opbyggelighed hos Kierkegaard,
nir denne anviser den skgnsomme leser, at han fgrst selv ma »ned og
atter ned til nulpunktet, som tillige er fast grund. Her kan slaget til sidst
ikke falde os; vi hviler i det, han selv i sin ungdoms storme haardt
tilkempede sig: det opbyggelige i den tanke at overfor Gud har vi altid
uret« (s. 332).

Kierkegaard har skildret, hvordan trovaerdigheden ikke alene ligger i
tiltalen, men i kraften til etisk fornyelse. Den ammundsenske subjek-
tivismes pris er at det normative ved dogmatikken nedskrives til at blive
en ngdvendig omkostning pa vejen til at kunne se talen om synd og n&de
som samfundsfornyende kraft. Det foreckommer uimodsigeligt, at en
idealistisk forstaelse af person og samvittighed har hovedandel heri. Det
karakteristiske ved den etiske idealisme kommer klarest frem i den

[66] Seren Kierkegaard som religigs vejleder, Kirke og kultur 20/1913, 321-332,
citat 322. Artiklen udkom ogsa som separattryk i Danmark.



117

anvendte etik. Som teolog og som kristen ansi han det for at vare en
ufravigelig forpligtelse at udarbejde troens konsekvenser for samfunds-
anliggenderne, og han udmgntede dette i en rakke konkrete
markesager, tidligst beskzftigelsen med nationalitetsetikken i form af
hans deltagelse i kampen for Sgnderjylland og hans indleg om den
kristelig-sociale sag.

Samfundsengagement

Det sgnderjyske spgrgsmal var i begyndelsen af &rhundredet efter flere
tidligere perioder med koncentreret bitterhed pany blevet szrdeles
gmtéleligt. Dette mé ikke mindst ses p& baggrund af den hardh@ndede
undertrykkelse og fortyskningspolitik, der var blevet praktiseret i
Koller-perioden®’. 1 Tyskland blev den engelske boerpolitik i samme
periode hyppigt omtalt i yderst hadefulde vendinger, idet man fra tysk
side klandrede den engelske kolonipolitik og de britiske imperieambi-
tioner. Dette skete ofte med slet skjult undertone af jalousi over det
engelske verdensherredgmme og pa en sddan made at man fra tysk side
uden antydning af selvkritik s& bort fra egne forhdbninger om en
position som verdensmagt, der siden Bismarck var blevet fremfgrt
serdeles handfast. Det var med udgangspunkt i et sddant tysk tidsskrift-
udfald mod England, Ammundsen tiligrte drgftelsen af sgnderjydernes
forhold nye perspektiver og gav den forgget styrke, da han &bnede en
meningsudveksling i det liberale, kulturprotestantiske tidsskrift, »Die
Christliche Welt«.

Ammundsen henviste udtrykkeligt til tidsskrifternes liberale grund-
holdning og lagde ikke skjul pa, at problemet var gmtaleligt. Saledes
pegede han pd, at »vi ikke blot har en national, men ogsaa en dybt-
gaaende moralsk Interesse«%8. Netop dette moralske moment var i det
hele taget det punkt, hvorom alt drejede sig for Ammundsen. Han
strebte efter at ggre ret og skel og vedgik fejl pa begge sider bade for og
efter 1850. Séledes undlod han ensidigt at henholde sig til den historiske

[67] Om Ernst Matthias v. Koller (1841-1928) se M. Mackeprang, Nationalitets-
kampen efter 1864 i Spnderjylland, udg. af S. Dahl og A. Lindvald, 1919, bd. I, s.
339 ff; og Hans Lund i Sgnderjyllands Historie, bd. 5, 208 ff og T. Fink, Geschichte
des schleswigschen Grenzlandes, 1958, 173 ff.

[68] Nordslesvig. En forhandling i Ugebladet Die Christliche Welt mellem Prof.
Vald. Ammundsen, Prof. Martin Rade og cand. Joh. Tiedje, s. 3. Oprindelig i CW
23/1909, 161. Se Ammundsens eget referat: Sgnderjylland (jvf. note 67) 1919, bd. 2,
195 ff, om diskussionen i 1909, 312 ff.



118

ret fra dansk side. Vedrgrende det juridiske stridspunkt, lgfte-
paragraffen om fri afstemning i Pragerfredens § 5, var han udmarket
klar over, at det juridisk forpligtende formelt set kunne siges at vare
ophgrt med den gstrigske ophavelse af overenskomsten i 1878. Desto
mere fastholdt Ammundsen imidlertid de danske nordslesvigeres
moralske ret. Her henviste han i fgrste omgang til det generelle
perspektiv, at § 5 kun var det formelle udtryk for et grundleggende
forhold, der altid burde tilkendes principiel gyldighed: at et folk
uhindret kan valge det nationale tilhgrsforhold, der svarer til dets
folkelige og kulturelle serpreg. Dernast pipegede han, at aftalen
mellem @strig og Prgjsen fra 1878 ganske vist var retsgyldig, men
tilfgjede sd, at det ikke desto mindre var forkert p4 den made at handle
hen over hovedet pa den tredje part, sgpnderjyderne, som dog var de
primart bergrte®®. Derfor pnskede Ammundsen at lade afggrelsen bero
pa det nzvnte almene etiske princip, som han hdbede ville f& rdderum i
en mere retferdig historisk udvikling i fremtiden. For ham drejede det
sig altsd om, at man ikke klamrede sig til paragraffer i principrytteri ved
at paberabe sig formelle juridiske bogstavforordningers »positive ret«. I
sa fald ville Tyskland have ret til fortsat at kreve lydigheden respekteret,
selvom den var skabt gennem blod og jern. Derimod burde den
moralske retsfglelse, den »naturlige ret«, vinde indpas, si at
retferdigheden skete fyldest uanset aktuelle politiske herskerforhold.
Moralsk var en fri folkeafstemning altsd umulig at afvise i Ammundsens
pjne. Dette svarer ganske til hans idealistiske grundsyn pi etikken, for
s& vidt nemlig »Nationaliteten jo dog tjener til den fulde Udvikling af
Personligheden«7.

Derfor méitte han ogs& distancere sig fra den blinde og passive
lydighed, som ofte var blevet identificeret med ret lutherdom, og som
ogsd selv liberale kredse i Tyskland havde henvist til, uagtet deres
liberale kulturprotestantisme i gvrigt.

I lyset heraf skal man forstd, hvorfor Ammundsen — uanset sine ind-
lzgs ellers forsonlige grundtone — med Abenbar harme patalte den
projsiske knzgtelse af sgnderjydernes adgang til at lade deres nationale
sprog og sindelag komme til udtryk. Han appellerede til den besindige
tyskers bedre jeg: »Hvordan lader det sig forsvare moralsk, endsige da
efter den kristne Moral? Og hvordan gaar det til, at et stort Folk, som
selv fra Fichtes dage har oplevet en ®del Genfpdelse fra Traldom til

[69] Nordslesvig, 9; CW 1909, 439.
[70] S. st.



119

national Frihed og Enhed, ikke ogsaa under alle andre Folk, her tilmed
en lille, uskadelig Nabo, de samme Goder?«7!.

Med hensyn til udgangspunktet, sammenligningen mellem eng-
l&ndernes behandling af boerne og tyskernes behandling af det danske
mindretal, fastholdt Ammundsen alts4, at der var centrale punkter, hvor
den prgjsiske statsledelse ikke havde varet i stand til at lade et nationalt
sporgsmil vederfares retferdighed.

I fgrste omgang var det tidsskriftets redaktgr, Martin Rade (1857-
1940), der svarede pa udfordringen fra Ammundsen. Alene det faktum,
at Rade havde givet sagen spalteplads, blev i Danmark tolket som en
udstrakt hind. Desuden indeholdt Rades svar en utvetydig kritik af den
»afsindige Naalestikspolitik« mod det danske mindretal. I hovedsagen
var han dog afvisende overfor Ammundsens appeller, og han svarede
yderst henholdende pa det moralske spgrgsmél om naturlig ret og etik72.
Der er da langt mere grund til at g& ind pA hovedindlzgget i denne debat-
runde, nemlig Johannes Tiedjes afhandling »Tilstandene i Nord-
slesvig«. Tiedje (1879-1946) var medarbejder hos Rade i Marburg, men
var opvokset i Dsby og var velorienteret i bAde den danske og den tyske
litteratur om Nordslesvig. Tiedje tager skarpt afstand fra Koller-
politikken, og taler indigneret om »altyske voldspolitikere« og »hurra-
patrioter«. Han ser sprogreskriptet af 1888 (der fjernede dansk sprog i
skolerne undtagen i et par religionstimer) som den alvorligste for-
ulempelse af danske rettigheder og har fuld forstaelse af at forordningen
i danskheden blev opfattet som et kampsignal. Endvidere giver han en
sgnderlemmende kritisk fremstilling af de tyske myndigheders behand-
ling af dansk kultur. Ikke mindst »den tyske Forening« hanger han ud,

[71] Nordslesvig, 3; CW 1909, 161.

[72] Nordslesvig, 4-6. CW 1909, 160-161 og 440-42. I et skarpt brev af 7. 1. 1911
skrev Rade til Ammundsen, at det ikke var muligt i Tyskland at fremkalde en sddan
moralsk forstielse for sgpnderjydernes ret, som Ammundsen havde fordret. Rade
skrev: »Man kann nicht als sittliche Pflicht lebendig machen, was iiberhaupt kein
ernstes intellektuelles Interesse erregt«. Dermed henviste han til, at § 5 for tysk
bevidsthed forlengst var ophgrt med at eksistere som problem. I et fglgende brev
17.1. 1911 fortsatte Rade tankegangen og tog afstand fra den konsekvens, som
Ammundsens standpunkt indebar, nemlig at kun en ren nationalstat kunne
forsvares. For at forholdet mellem Danmark og Tyskland kunne udvikle sig i
frugtbar retning forlangte han, at man i Danmark i stedet stod offentligt frem og viste
vilje til samtale og venskab med tyske personligheder. Til gengzld var man i si fald
fra dansk side berettiget til at kreve en mere retfzerdig tysk politik i Nordslesvig.
Begge breve i VAA, bd. 34.



120

fordi den har varet instrument for tysk tvangskultur. Han skildrer
mistrgstigt, hvordan det i kraft af denne forenings »@lkultur« er
kommet til en samvittighedslgs forfplgelse af de dansksindede.
Foreningen har slet ikke haft noget kulturideal for gje, men har alene set
det som sit formdl at politisere, og har da ogsa vidst af at opné et
»uhyggeligt Fortrolighedsforhold til de gverste Myndigheder«™3. T til-
svarende vendinger kritiserer Tiedje skolernes historieundervisning for
en indeholdt urimelig hdn og kraznkelse mod danske synspunkter.
Modsat tegner han et nuanceret billede af dansk kirkelig og folkelig
tradition, som han p4 afggrende punkter vurderer positivt og er velinfor-
meret om. Han har f. eks. sans for de grundtvigske frimenigheders
prekre stilling, og han roser den danske presse for dens lgdighed.

Nér det kommer til stykket er Tiedje imidlertid alligevel afvisende
overfor de politiske konsekvenser af Ammundsens standpunkt.
Selvbestemmelsesretten, sidan som den blev tolket i Danmark, tilbage-
viser han lige sd vel som alt, hvad Ammundsen lagde ind i sine
udredninger af den historiske ret’4. Til syvende og sidst ender han sin
karakteristik af kulturopggret med at hibe pa, at tysk kultur i Goethes
&nd vil vise sin storhed og dokumentere sin overlegenhed over den trods
alt mere inferigre og afledede danske tradition’>. Han haber med
andre ord, at andre politiske ledere end de aktuelle altyske prgjsere vil
vide at hidfgre et klima, hvor den tyske kultur uden brug af tvangs-
foranstaltninger kan tage brodden af de for nzrvarende forstaelige
danske protestholdninger og dermed bringe kravene om autonomi til
tagshed.

I sin replik til Tiedjes redeggrelse sammenfattede Ammundsen
anskueligt, hvad det i hans gjne kom an pa i denne strid, nemlig at det
matte vise sig muligt at forhandle »moralske Spgrgsmaal i kristelig
Belysning«76. En skelnen mellem kristeligt og folkeligt ligger helt uden
for hans synsvidde. Han sgger frem mod at ggre alle samfundsspgrgsmal

[73] Navnlig Nordslesvig, 50 ff; CA 1909, 606 ff.

[74] Anf. skr., 32; CW 1909, 583 ff.

[75] Anf. skr., 88 ff; CW 1909, 711 ff. Personlige trzk hos Tiedje og dennes forsgg
pA at drive korridorpolitik hos danske, der deltog i diskussionen om Sgnderjylland,
gjorde imidlertid, at Ammundsen snart fglte sig utryg overfor Tiedje. Derimod
bevarede han uindskrznket tillid til Rade og diskuterede i brevvekslingen med ham
ogs Abent Tiedjes facon, V. A. til Rade 3. 10. 1911, i Rade-Nachlass, Universitets-
biblioteket Marburg (Ms. 839). Om Tiedje se T. Fink, Da Sgnderjylland blev delt
1918-1920, (1978) bd. 1, 92 f.

[76] Nordslesvig, 154; CW 1909, 1119.



121

til genstand for en kristelig hgjnelse, en moralsk foredling med troen
som igangsatter. I denne strzben efter alle tings helligggrelse i kristen
and har vi piny det kendetegnende i hans idealistiske etik. Teologisk
kan programmet bedst betegnes som en pietisme med kristelig-sociale
fortegn, eller méske rettere som samfundsengagement i pietistisk
ikledning.

Ammundsen beskriver det nationale som noget der er undergivet
skabningens ufuldstendighed. Kristeligt set er det nationale derfor
alene til for at blive lgftet op i den etiske lutringsproces, der er troens
vaesen. Denne hgjnelse skal dog ikke forstds som udtryk for menneskelig
fortjenstfuldhed overfor Gud, hvorved man ville se bort fra syndens
magt; men samfundslivets kristianisering er det samme som virkelig-
gorelsen af Guds kongeherredgmme.

Ganske anderledes hos J. P. Bang. Hans syn pa forholdet mellem det
folkeligt-nationale og det kristelige var grundtvigsk. »Det maa ikke
glemmes, at det menneskelige kun er til i folkelige Former. Og det
menneskelige var dog til, for Kristendommen blev til. Kristendommen
kan hverken skabe det menneskelige eller det folkelige, men den
forefinder dem og vil langt fra at udrydde dem, netop hjzlpe dem til
deres sande Ret i alle Maader«””. Dette var i sammenhang med det
internt danske opggr om det sgnderjyske problem vendt mod Indre
Missions ligegyldighed overfor den nationale sag, der var blevet
betegnet som ligegyldig i kristeligt perspektiv’8. Fgrst og sidst sA Bang
sig dog i modsaztning til den nationale selvforgudelse, som han
vedvarende fastholdt var det samlende kendetegn ved Tysklands
politiske egenart. I den forbindelse k&#mmer han alt tysk over een kam.
Alle tyske mener nemlig i deres »til Vanvid grensende National-
hovmod« at det matte vere »et Privilegium for andre at vere i deres
Lanker«7s.

Men ikke alene udggr alle tyske i Bangs gjne en forskelslgs masse af
herskesyge barbarer. De boltrer sig uafladeligt i en sammenrodning af
trone og alter, i en hemningslgs kejserdyrkelse, og deres »Kultur er
mere Politur«, der i praksis har skullet tjene til at formumme deres
skrupellgse magtbrynde®. Som modsztning til dette skremmebillede af

[77]J. P. Bang, artiklen Kristendom og Nationalitet, i Dansk Kirketidende 1902,
193.

[78] J. P. Bang, Kristendom og Nationalitet (udk. 1900), 24 f.

[79] Anf. skr., 53.

[80] Anf. skr., 55.



122

Tysklands nationale storhedstrang beskriver Bang den danske folke-
karakter. Den knytter han navnlig til sin beskrivelse af Grundtvigs
gerning, og opholder sig sarlig ved, at Grundtvigs forestillinger om
danskheden aldrig har skullet tjene til underkuelse af andre folk, men at
han tvartimod ville tilst tyskerne folkelig og kulturel frihed®!.

Der forekommer kun meget sporadiske indskrenkninger i denne
enkle opstilling; i hovedsagen er Bang usvigelig sikker i sin doms-
afsigelse til begge sider. Hans skildring indeholder lejlighedsvis
unuancerede anklager. Dette skyldes ikke s& meget, at Bang abenlyst
giver udtryk for sin harme over den tyske undertrykkelse og selv
fremlegger en grudtvigsk orienteret anskuelse som at hans udred-
ninger er blottet for nuancering, for ben spgrgen og forsgg pa at forsta
det fremmede i forhold til hans egne standpunkter. Dermed kom hans
karakteristik til at indeholde tilsnigelser, og hvad mere er, han forspildte
muligheden for at opnd noget med sine bidrag. Han blokerede for
muligheden af at gve selvkritik og se nye aspekter hos modparten.

Da Bang kommenterede Ammundsens meningsudveksling med Rade
og Tiedje, bagatelliserede han da ogsa straks dialogmuligheden og var
egentlig mest ude efter at afslgre Rades standpunkt som maskepi for de
vanlige tyske uhyrligheder. Konklusionen vedrgrende Tiedjes indleg
var derfor totalt uforandret, snarest tilspidset: »Det utaalelige er, at
samtidig med at man ser Altyskerne ggre alt muligt for at trykke og plage
den danske lovlydige, rolige Befolkning, saa skal man samtidig hgre de
mest hadstemte Udbrud af Indignation hos Tyskerne over disse
skamlgse Danske, der sigtes for at konspirere mod Tyskland og for alt
muligt ondt. Det er dette at Undertrykkelsen skal indsyltes i en Flom af
szdelig Harme, der virker saa modbydeligt og mest af alt fgrer til at give
os en absolut Afsmag for det tyske Vasen«82.

Ammundsen opnéede p sin side ved debatten med Rade og Tiedje at
kredse i den tyske befolkning blev bedre bekendt med det danske
nationale synspunkt og at den tyske opposition mod undertrykkelses-
politikken blev styrket, bl. a. med dannelsen af Foreningen for tysk
Fredsarbejde i Nordmarken®3. Bade Tiedje og Rade blendede derimod

[81] Anf. skr., 61.

[82] Dansk Kirketidende 1909, 507.

[83] Hans Lund i Senderjyllands Historie, bd. 5. I brev af 3. 9. 1909 til
Ammundsen fortalte Tiedje, at han var blevet bestormet med altyske protester,
VAA, bd. 41. Ammundsen takkede i brev af 11. 3. 1911 Rade for dennes loyale
referat af det danske standpunkt ved en diskussion i Hamburg, Nachlass Rade
Marburg.



123

totalt af overfor Bangs indleg; de blev som fglge heraf snarere pany
fastlast i deres &bningsbestrzbelser og nazgtede pure enhver samtale
med Bang®4.

Hvad angir det teologiske mellemvarende mellem Bang og
Ammundsen kan vi sammenfatte, at Bang forskertsede mulighederne i
et frugtbart udgangspunkt pé grund af sine bastante generaliseringer i
det konkrete, hvorimod Ammundsen kempede sig frem mod en &ben
holdning i praksis, selvom hans teologiske hovedsynspunkt matte
forstyrre en frugtbar vekselvirkning mellem nationalt og kristeligt.

Lige s& energisk gik Ammundsen i brechen for den kristelig-sociale
sag. I flere ar havde der i en rekke tidsskrifter varet forhandlet livligt om
kristendommen og det sociale spgrgsmal, f. eks. i Hgjskolebladet og i
tidsskrifter og blade, der stod initiativtagerne til Kgbenhavns Kirkefond
nzr. Der havde desuden vzret flere tillgb til at danne en kristelig-social
organisation, et sarligt tidsskrift, et bibliotek og et arbejdsudvalg.
Blandt hovedmandene havde Harald Westergaard (1853-1936) og
Fernando Linderberg (1854-1914) varet®s. Sidstnzvnte var bibliotekar,
havde en omfattende litterzr produktion bag sig, hvor han i serlig grad
havde henholdt sig til Henry George (retsstatstenkningens amerikanske
ophavsmand) og Leonhard Ragaz (pioneren i den religigse socialisme i
Schweiz). Trods sin bel@sthed og energi var Linderberg abenlyst ude af
stand til at samle tridene i en bevagelse, der var organisatorisk
fasttgmret og teoretisk veldefineret. Inden sin dg¢d ndede han dog at
blive sekretzr i Kristeligt-socialt Forbund, der blev dannet i 1913 og i
1915 blev fulgt op med tidsskriftet Maalet og Vejen.

Ammundsen kom ind i billedet, da man var ved at samle krzfterne til
et fornyet tillgb efter flere skuffende forsgg; og det er givet at
Ammundsens udgivelse af bogen »Engelske Arbejderfgrere om
Kristendommen« i 1911 bidrog til at sztte skub i tingene, ligesom han
stod i forgrunden, da Kristeligt-socialt Forbund begyndte at udgive sin
egen skriftserie og et selvstzndigt tidsskrift.

Det kristeligt-sociale engagement var for Ammundsen lige si vel en
social som en kristelig ngdvendighed. Samfundstilstandene gjorde en

[84] Nordslesvig, 7 f. Jvf. brev fra J. Tiedje til Ammundsen af 28. 8. 1909, VAA,
bd. 41.

[85] Se herom Torben Christensen, Harald Westergaard og John Malcolm
Ludlow. Optakten til den kristelig-sociale bevagelse i Danmark. Kirkehistoriske
Samlinger 1976, 292 ff.



124

forsterket indsats pakravet og kristeligt set gjaldt det ganske enkelt om
troens virkeligggrelse i praksis. Problemet opfattede han som en prgve
pa spgrgsmélet om levende eller dgd kristendom, om hvorvidt de
troende gav sig i kast med en helhjertet indsats i kampen for
retferdighed i samfundet eller e;j.

Det er et hovedspgrgsmal i en historisk vurdering af den kristelig-
sociale sag, hvordan den forholdt sig til socialdemokratiet. Ammundsen
lagde for sin del ikke ringeste skjul p sin uvilje mod den materialistiske
tankegang, der i hans gjne var dominerende hos de fleste fremtredende i
partiet®¢. Samtidigt indremmede han dog, at arbejderklassens kritik af
kirkens hidtidige stilling til samfundsspgrgsmal var forstielig og
berettiget: »Trods alt, hvad der af Enkeltm®nd, tildels af Mand i frem-
ragende Stillinger i Kirken, er gjort for at Igsne den fra Kapitalismen,
saa virker Kirken den Dag i Dag med Vagten af sin Masse imod
Arbejdernes Friggrelseskamp«®”. Derfor ville han heller ikke for nogen
pris vere med til en almindelig frontstilling mod socialdemokratiet.
Derimod ville han medvirke til at ®ndre partiets materialistiske anstrgg
og bane vej for at kirken og arbejderbevaegelsen kunne ggre fzlles sag i
kampen for en rimelig indretning af samfundet.

For sé vidt initiativet var vendt imod nogen, er der langt mere grund til
at pege pé kritikken mod den udbredte ligegyldighed i kirkelige kredse.
Ikke alene lod mange i kirken hint om den ngd, der ellers burde
erkendes af alle, fremfgrte han, men de garderede deres apolitisk-
konservative grundholdning bag en ensidig betoning af den enkeltes
helligggrelse som det eneste afggrende i kristendommen og ved at
henvise til kirkens indsats i barmhjertighedsarbejdet. En s&dan
bortledningsmangvre var katastrofal, indvendte Ammundsen, fordi den
medvirkede til at spgrgsmilet om ret og retferdighed blev udskudt.
Derfor var det vigtigt at afvise »Kristendomsformer, der er for slappe,
for modlgse eller for kortsynede til virkelig at tro paa Kristendommens
Salti Verden«88. Kristeligt set var det afggrende altsa den etiske spore til
fornyelse og viljen til at reformere, jvf. titlen » Det kristne Gudsforholds
sociale Betydning«. Ganske vist ville Ammundsen ikke udlede bestemte
politiske deviser af kristendommen, men betonede at det drejede sig om

[86] Engelske Arbejderfgrere, 4, Hvad vi vil, i Religigs Fornyelse. Kristeligt-
socialt Forbunds skrifter nr. 1, 1913, 5.

[87] Kristnes sociale Forpligtelser og Kristeligt-socialt Forbunds Maal, i Sociale
Forpligtelser og Land-Reformer. Kristeligt-socialt Forbunds Skrifter, nr. 3, 17 f.

[88] Hvad vi vil, i Religigs Fornyelse, 6.



125

viljesretningen. Derfor var det overordnede formél i Kristeligt-socialt
Forbunds program ogsé holdt generelt: »Forbundets Opgave er at sgge
Kristendommens Krav om Retfardighed klart erkendt og fuldt gennem-
fart i Samfundet«. Selvom Ammundsen anfgrte, at der i princippet var
plads for alle uanset partipolitisk tilhgrsforhold, var det alligevel tydeligt
at det var forholdet til socialismen, det dybest set kom an pi at afklare.
Dette viser sig i en senere paragraf i forbundets program, hvor det i en
opregning af en rekke politiske minimumskrav hedder: »Lige Ret for
Alle og Afskaffelse af alle Forrettigheder. De samfundsskabte Vardiers
Anvendelse til Statens og Kommunernes Forngdenheder«, hvilket
synes helt i overensstemmelse med socialdemokratiske synspunkter. En
sddan placering ligger ogsa pa linie med de udenlandske forbilleder, som
Ammundsen henholdt sig til og var inspireret af. Vedrgrende de
engelske arbejderfgrere, hvis indleg han oversatte, betonede han
netop, at de forblev pa deres politiske plads, men samtidig fremhazvede,
at de politiske krav ngdvendigvis méatte fglges op af en indre menneske-
lig fornyelse der alene kunne komme fra kristendommen. Noget
lignende gjaldt L. Ragaz’ syn pa forholdet mellem kristendom og socia-
lisme. Og to af de pionerer, Ammundsen nzrede stgrst respekt for, var
lige s& utvetydigt besjzlede af en indsats for at forene socialdemokratiet
og en kamp for kirkelig fornyelse, nemlig den engelske forgrundsfigur i
Settlementsbevaegelsen Herbert Stead (1857-1928)8° og hans parrallel-
skikkelse i Tyskland Friedrich Siegmund-Schultze (1885-1969); som
Ammundsen senere kom til at arbejde snazvert sammen med i den
gkumeniske bevagelse.

Ammundsens kristelig-sociale synspunkter kan, som allerede anty-
det, ses i forlengelse af en tendens fra Kirkefondets tidligste udvikling.
Imidlertid kom just samfundsengagementet til at betegne endnu et
uenighedspunkt, ud over bekendelsesspgrgsmalet, inden for den kreds
af teologer, der stod kirkefondet nar. H. Ussing, C. Skovgaard-
Petersen, Olfert Ricard og A. Th. Jgrgensen talte ogsd om personlig-
hedens vakst, men rigtignok med en ganske anden konservativ grund-

[89] Herbert Stead og Hans Gerning, i Broderskabsbevagelsen i England.
Kristligt-socialt Forbunds skrifter nr. 2, 5 ff. Ammundsen var i 1910 begyndt at
korrespondere med Stead. Under 1. verdenskrig verdsatte han sarligt, at Stead
spgte international udsoning pa tvars af modsatningerne i krigen. 14. 8. 1914 skrev
Ammundsen til Stead og udtrykte hdb om at England ikke ville tage skridt der kunne
medvirke til at kaste Danmark ind i krigen p& Tysklands side, VAA, bd. 48. Se ogs
Ammundsen, Krig og krigsfarende Kristne, 230 f.



126

holdning til samfundsproblemerne end hos Ammundsen, Hans Koch,
H. O. Lange og Harald Westergaard. To af periodens mest laste
opbyggelsesbgger, Ricards »Ungdomsliv« og Skovgaard-Petersens » Vil
du frem?« er tilstrekkelige som eksempler. Dog ma det understreges, at
denne forskel ikke var anledning til nogen dben konfrontation.

Med Ammundsens kristelig-sociale engagement har vi fiet endnu en
understregning af hvad der var hans teologiske grundsyn. Troens etiske
fglger mente han at kunne oms=tte direkte i en fornyelse af samfundet.
Appellen til politisk bevidsthed var béret af tiltro til interessefallesskab
mellem den utopi, der hgrer de samfundspolitiske reformidealer til og
den idealitet, der ligger bag den kristne kraft til etisk fornyelse. Heraf
deducerede han vekselvirkningen mellem at »Kristendommen er
revolutionzr og Samfundsordningen ukristelig«%°.

En egentlig vekselvirkning som i Bangs grundtvigske syn pa folke-
lighed og kristendom 14 som omtalt fjernt fra Ammundsen. Samfunds-
livet skulle i hans gjne kristianiseres, d. v. s. de eksisterende strukturer
var dybest set kun til for at blive undergivet en etisk foredlingsproces.
Dette var den moralske fornyelses formal. Nu stod denne utopi dog ikke
helt alene. Ammundsen sggte at holde fast ved synd og skyld som
hindringer for en umiddelbart forestdende fornyelse ved Hellignden,
og desuden var hans holdning iblandet en god del skepsis og resignation.
Trods alt ma den idealitstiske etik alligevel betragtes som det gennem-
giende motiv i hans teologi.

[90] Hvad vi vil, 6. Jvf. Det kristelige Gudsforholds sociale Betydning, Maalet og
Vejen 1915, 69 ff.



