57

Horneman’s
Prove-Oversettelse af
Profeten Michah (1777)

Af Knud Jeppesen

I 1776 udnazvnte Ove Hgegh-Guldberg den unge teolog Claus Frees
Horneman (1751-1830) til extraordinar professor i teologi, og aret efter
fulgte en udnavnelse til ordinar professor'. Samme &r (1777) udgav
Horneman et arbejde om Mikabogen, og det er en af de xldste mono-
grafier om dette skrift2. Bogen kaldte han Prave-Oversettelse af det
gamle Testaments Skrivter, som indeholder Profeten Michah, og den er
som angivet pa titelbladet »Med Forklarende Omskrivning og
Anmarkninger For Lerde og Ularde«.

For en ydre betragtning er dette vark altsd at bedgmme som et af
mange resultater af oplysningstidens interesse for problematikken

[1] Homeman havde gjort sig bemarket med Specimen exercitationum criticarum
in versionem LXX interpretum ex Philone, Gottingen 1773 (Kgbenh. 1774), og som
kvalifikationsskrift til professoratet indleverede han et arbejde om Goethes
Werther. Af Prove-Oversettelsen fremgir det igvrigt, at der mé have foreligget nogle
forarbejder til de filologiske arbejder, der farst udkom p4 et senere tidspunkt; f.eks.
omtales en Clavis Dialectorum, p. 89. 1 1788 udgav han f.eks. Observationes de
Harmonia Lingvarum orientalium Ebraicee, Chaldaice, Syriace & Arabice una cum
Clave Dialectorum.



58

vedrgrende Bibelens oversattelse til modersmalene. Der kom jo en
rekke private oversattelser pa den tid; f.eks. kan nzvnes, at Mikabogen
ogsd var oversat i en anden publikation fra samme &r, nemlig i
orientalisten J. L. Brabrands oversazttelse af de tolv smé profeter til
dansk med noter pa latin3. Horneman begynder da ogsé sin fortale »Til
det Danske Publikum« séledes: »Om vi Danske trenge til en bedre
Bibeloversettelse? Jeg behgver ikke besvare dette Spgrsmaal.«
Derefter giver han sig i kast med at polemisere mod tidens overszttelser,
bade den officielle oversettelse, d.v.s. Christian d. 6.’s Bibel (1740) og

[2] Forholdsvis grundige Litteraturlister til tidligere veerker om gammeltestament-
lige emner findes fgrst og fremmest i E. F. Rosenmillers Scholia in Vetus
Testamentum, der udkom hos Barth i Leipzig i begyndelsen af 19. 4rh. Bd. VII,3
med bl.a. Mikabogen udkom 1814; litteraturlisten til Mika, (p. 9-11) begynder i
16. arh. Det ®ldste verk om Mikabogen angives at vare Theodori Bibliandri
Commentarius in Micham, Tiguri 1534, og det svarer ogs til de oplysninger, der kan
findes i andre kilder. Rosenmiiller nzvner ikke Hornemans prgveoverszttelse, og
fra 18. &rh. nzvnes fra perioden fgr 1777 kun ét veerk; det er til gengeld pa hollandsk.
Litteraturlisten til den samlede tolvprofetbog (Scholia, Bd. VII,1, 1812, p. 11ff) er
heller ikke overveldende, men man kan notere sig i begge lister, at hyppigheden af
oversazttelsesforsgg tager til omkring 1770. — Hvis man skal dgmme ud fra antallet af
bevarede disputationer af danskere, har Mikabogen ikke vzret den mest populzre
profetbog; det var Jonas! Om Mika findes der kun en, nemlig In vaticiniorum Miche
Cap. I com. 9 — ad finem usque (1761) og heraf existerer kun fgrste del (til v. 12).
Det er en gennemgang af de tekstkritiske og historiske problemer i sidste halvdel af
Mika 1, en tekst der er vanskelig p.gr.a. mange ordspil. Forfatteren var A. A. Fugl,
der dgde efter en tid som preast i Jyllinge og Gundsgmagle i 1770. PA Hornemans tid
var man endnu ikke begyndt at sztte spgrgsmélstegn ved zgtheden af nogen del af
Mikabogen. Det fgrste forsgg herpd udkom i Lemgo 1800, nemlig A. Th. Hartmann,
Micha, neu iibersetzt und erliutert; for alvor gang i diskussionen om Mikabogens
integritet og autenti kom der imidlertid farst efter fremkomsten af 2. udg. af H.
Ewald, Die Propheten des Alten Bundes, Gottingen 1867. Dette emne vil blive
behandlet i en senere artikel, der forventelig trykkes i Studia Theologica 1979, 2
under titlen »How the Book of Micah Lost its Integrity« (s. 101-131).

[3] De tolv smaae Propheter pd Dansk oversatte af Johan Ludvig Brabrand,
Kigbenhavn (N. Mgller) 1777. Brabrand, der dgde 1804, udgav en rzkke over-
szttelser til gammeltestamentlige skrifter, og selvom de ikke blev szrlig vel
modtaget, blev han dog tituler professor i 1780. — Da det ikke er mit egentlige
anliggende at skrive om bibeloversattelser, har jeg ikke undersggt, hvem Horneman
specielt kunne sigte pA med sine angreb; der er igvrigt ingen spor af polemikken i
selve fremstillingen. Derimod bgr det vel nzvnes, at Hgegh-Guldberg selv
interesserede sig for overszttelsesproblematikken. Efter at han var styrtet som
Gehejmekabinetssekreter i 1784 og blevet Stiftsamtmand i Aarhus, udgav han sin
egen NT-overszttelse (1794).



59

dens efterfplgere, og nogle private til dels anonyme oversazttelser.
Denne polemik er, velsagtensi tidens stil, til tider mere fglelsesladet end
egentlig saglig. Det er altsd bevaggrunden til, at Horneman nu i eget
navn fremlegger et oversazttelsesforslag til Mikabogen, og det er
planlagt som den fgrste af en rekke prgveoverszttelser. Fgr han vil ga
videre, gnsker han imidlertid at hgre publikums dom. Han gnsker at
blive bedpmt savel »med Skaansel og med Billighed« som med »en vis
Grad af Skarphed«.

Hornemans bog blev bedgmt og vist endda i det store og hele positivt4,
men han fortsatte ikke rzkken af prgveoversazttelser. Ingen af de
gammeltestamentlige arbejder, han udsendte i de fpigende &r, blev
lanceret som sddan; disputatsen fra 1779 og kommentarerne til Joel
(1787), salmerne (1789ff) og Jesaja (1803) var arbejder i en anden
genre>. Mikakommentaren bazrer tydeligt przg af, som vi skal se, hvor
ujzvnt Horneman arbejdede, og det er méske den enkleste forklaring
pa, at interessen for at komme videre med overszttelsesprojektet
forsvandt.

Skulle man foretage en virkelig grundig og tilbundsgiende under-
spgelse af det foreliggende vark som oversattelse, matte man se sagen
fra forskellige synsvinkler. Man métte pa den ene side underspge, om
Horneman virkelig var »den gamle @rvardige Original troe«, og pa den
anden side om han i sin »egentlige ordrette Danske Oversettelse« har

[4] Bjern Kornerup kaldte det »et grundigt og fortjenstfuldt Arbejde, der fandt
almindelig Paaskgnnelse«, Den danske Kirkes Historie V, Kgbenhavn (Gyldendal)
1951, p. 376; jvf. Aage Bentzen, »Nogle Spgrgsmaal vedrgrende Claus Frees
Hommemann«, Kirken og Tiden 1937, p. 19-32 og 54-60; spec. p. 56ff. Ang. striden
vedrgrende Mika 5,1 og Hormemans » Anhang«, se note 16.

[5] Disputatsen indeholder fortisbende kommentar til dele af Genesis og Hosea
og er ifglge sagens natur et arbejde af en helt anden »akademisk« type. Man
genkender dog let argumentationen fra Prove-Oversettelsen til Mika 1,1 i
behandlingen af overskriften Hos. 1,1 i Specimen Hose® perpetua annotatione
illustrati, Hafnia (Hoffner) 1779. - Titlerne pa de gvrige varker er »Dr. C. F.
Hornemans Forklaring over Propheten Joel, hvortil er fgiet en Prediken over Apost.
Giern. X,34.35¢«, Kigbenhavn (Schultz) 1787; »Dr. C. F. Homemans Forseg til en
Forklaring over Davids Psalmer« (1-5) Kigbenhavn (Hgffner) 1789-93; »Dr. C. F.
Hornemans Forklaring over Esaias Orakler, hvilke sandsynligen tilhgre ham selv,«
Kigbenhavn (Schultz) 1803. - Nir Horneman ca. 40 ir efter Prove-Oversettelsen tog
oversattelsesproblematikken op igen i nogle skrifter om nytestamentlige emner,
f.eks. Christi Taler hos Johannes (se nedenf. note 16), skyldtes det helt andre ting,
bl.a. utilfredshed med den nedsatte overszttelseskommission; se Kaj Baagg,
Magister Jacob Christian Lindberg, Kgbenhavn (Gad) 1958, p. 42f.



60

syndet »imod Tydeligheds Regler«®, men ingen af delene er den
cgentlige hensigt med denne undersggelse: derimod er det hensigten at
sige noget om bogen og dens plads i exegesehistorien. Jeg skal derfor
ngjes med at tangere disse problemer i den fplgende introduktion af
bogen’.

Horneman opdelte Mikabogen i syv taler eller » Afdelinger«, men
disse taler er ikke identiske med de nuvarende syv kapitler, og det er
ikke i alle tilfelde sddan, at de oprindelige taler har varet holdt, som
versenes nuverende rekkefalge i Bibelen antyder; allerede herved er
Horneman jo placeret som kritisk exeget! Kapitler 1,60g7er1..6. og7.
afdeling, og kap. 2 er ogsa 2. afdeling, men i rekkefglgen vv. 1-6, 11,
7-10 og 12-13; de gvrige afdelinger er 3. afd.: 3, 5-8;4. afd.: 3, 1-4 0g 9-12
samt 4, 1-8, og 5. afd. er 4, 9-14 samt kap. 58. Hver afdeling introduceres
med en relativ kort indledning, der somme steder er en indholds-
oversigt, andre steder er en lidt bredere parafrase. Herefter fplger s
oversattelsen, som jo iflg. titelblad og forord skulle vare hovedsagen.
men som oftest stdr den i skyggen af tredje led, »Forklarende
Omskrivning«. Det er en meget bred og fortolkende parafrase til
teksten, og den underbygges yderligere af fjerde led i dispositionen,
nemlig » Anmarkninger« til teksten vers for vers. Disse anmarkninger
er ogsd af svingende karakter; bedst og klarest er de, nir de giver
oplysning af kontant art, f.eks. filologiske eller geografiske noter, nien
til gengzld er de mest spendende, nar de bevager sig ind pé teologiske
spgrgsmal.

Hvad angdr overszttelsen m& det undre, at Horneman, der ellers
gerne vil fremtrede som en »moderne« forsker, ikke har taget mere
hensyn til den hebraiske poesis kendetegn, isr i betragtning af at hans
beundrede lerer i Gottingen, J. D. Michaelis, allerede i 1770 havde
introduceret biskop Lowth’s bergmte verk hcrom med en annoteret

[6] Citaterne er fra den upaginerede fortale.

[7] Den semitiske filologi lades stort set ude af betragtning; der er dog ingen tvivl
om, at en undersggelse af Hornemans indsats som filolog kunne medvirke til at
nuancere det traditionelle billede af ham yderligere.

[8] Ogsa Dathe ville i Prophetae minores (se nedenf. note 65) foretrekke at lese
2,11 mellem 2,6 og 2,7 (s. 78). Hornemans omrokeringer i teksten medfgrer den
vanskelighed, at han, uden dog at gennemfgre det konsekvent, giver versene nye
numre; f.eks. kalder han 2,11 for 2,7 og 3,5-8 kaldes 3,1-4 o.s.v.



61

udgave?. Horneman har f.cks. naeppe kendt eller forstdet betydningen af
parallclismus membrorum pd dette tidspunkt!®, men ogsd p& andre
punkter kunne en skarpet opmarksomhed have gjort oversattelsen
bedre; f.eks. oversatter han det i 5,9ff fire gange gentagne hebraiske
verbum!! pé tre forskellige mader; p& det punkt er den kritisercde
1740-udgave bedre, idet den har en form af »udrydde« alle fire gange.
Omvendt kan man give Horneman ret i hans ironiske bemarkninger
om f.cks. den traditionelle gengivelse af overskriften til profetbogen:
»HERRENS ord, som skede til Micha...«. Sddan kan man ikke sige pé
dansk; det er latin: »verbum sit«!2. Her er Hornemans eget forslag langt
mere spendende, og det passer i hvert fald til den opfattelse, han havde
om profetlitteraturen: »Her ere de Taler, som Jehovah aabenbarede for
Michah...« Men gengivelsen af Mika 1,1 rgber en tendens, som gar
gennem hele overszttelsen. Den er mere ordrig end ordret. Og ordrig-
dommen river ham med sig, s han allerede i oversattelsen er langt inde i
fortolkningen. Han kan ikke lade vare at give karakterer til hgjre og
venstre. Et tilfaldigt valgt eksempel vil vise hvorledes:
»Vee dem, som endog tilig i Dagbrakningen, udstrakte paa deres
magelige Leie, ppnse paa Ont, og udfgre deres voldsomme Anslag:
de gigre det, da de have Magten i Henderne.« (Mika 2,1)

Ogsa her er 1740-Bibelen mere pracis!3.

Men er oversazttelsen bred, lgber »Omskrivningen« ud over alle
bredder. Parafrasen til 2,1 fylder f.eks. 1'/2 side (p. 54-56), og et enkelt
ord »ny- »mit folk« gengives i parafrasen til Mika 6,3: »mit eget elskede
og af alle Nationer i Verden som min egen besynderlige Eiendom

[9] Robert Lowth (1710-1787) udgav sin De sacra poesi Hebraeorum i Oxford
(Clarendon) 1753. Géttingen-udgaven (Dietrich 1770) hedder det samme men med
tilfgjelsen: »Notas et epimetra adjecit Ioannes David Michaelis«. Hornemans
forhold til Michaelis behandles nedenf. p. 65ff.

[10] Senere kendte Horneman fznomenet; det omtales f.eks. i Christi Taler hos
Johannes (1820), p. 99. — Heller ikke Dathe, som vi skal vende tilbage til, fordi
Horneman benyttede ham flittigt (se. p. 75f), rettede sig i sin oversattelse efter
parallelismerne.

[11] »noa. Lad mig med Horneman sige: »En Invending har jeg giort mig fattet
paa at tage imod: At jeg ikke burde have saa meget Orientalsk med iblant Danske
Anmerkninger! ... Dog, saa meget jeg har kundet, har jeg strebt at forebygge, at
disse fremmede Karakterer ikke skulle hindre en Dansk Lzser« (Fortalen).

[12] Homeman, Prove-Oversettelse, p. 7f.

[13] Vee dem, som optznke uret, og gigre ont paa deres leye! naar det bliver lyyst
om morgenen, gigre de det, thi det er i deres handers magt.



62

udvalgte Folk« (p. 188). Kort sagt ordene Igber af med ham, ikke mindst
nir han skal gengive profetens revselse af folket. Det galder f.eks.
»Omskrivningen« af 6,5 (p. 188-190), der ogs& Igber ud over alle
bredder og slutter séledes:
»Siig saa endnu, om Du kan, om Du tgr, om Du er uforskammet
nok dertil, at Jehovah ikke har giort alt, hvad der kunde fordres af
den gmmeste Velgigrer, mod et Folk, han, som sin besynderligere
Eiendom, iszr sggte at gigre lykkelig.« (p. 190)

Endnu et eksempel pd Hornemans stil ma vare tilstrekkeligt. Her er
valgt Mika 3,12, profetien om Jerusalems og templets gdeleggelse. Det
lyder i hans overszttelse, som er meget rimelig:

»Men vist nok skal Zion for Eders Skyld blive som Plgieland;
Jerusalem skal forvandles til Steenhobe; og Tempelbierget skal
blive til en med Skov begroet Hgi'*. «
Men den forklarende omskrivning hertil lyder i sin helhed:

»Men Eders Mod skal nok blive knzkket: Eders Dumdristighed
skal blive straffet tilligemed alle Eders andre Laster: Det er fast
besluttet af Jehovah, for Eders Ugudeligheders Skyld skal ogsaa
Judah, dette Land, som endnu hidintil er skaanet fra Undergang,
tilligemed det pregtige Jerusalem, reent gdelegges: Zion, det er,
den gverste Deel af Staden, hvori Slottet ligger, skal opryddes, som
plgiet Agerland; Og heele Jerusalem, med alle sine Herligheder
skal blive forvandlet til Steenhobe, eller til gde Hgie: Templet selv,
det hellige og al Pragt trodsende Tempel, det Sted, hvor Jehovah
selv tilforn boede som synlig blant sit Folk, og paa den hgitideligste
Maade blev, som alle Guders Gud, som Himlens og Jordens Herre,
zret og tilbedet af sin Religions Tilhangere, skal da blive til en Hgi,
bevoxet med vild Skov, og derved saa meget beqvemmere for
Afgudsdyrkerne, til at vanhelliges ved deres vederstyggelige
Dvelser. Dette skal skee, naar den Babyloniske Konge, Nebukad-
nzzar, med en valdig Har falder ind i Landet, forstyrrer det,
trenger igiennem intil Jerusalem selv, gdelegger den, og forer
Inbyggerne fangne med sig til Babylon.« (p. 113).

De anfgrte eksempler mé vare fyldestggrende som bevis for at det
ikke fgrst og fremmest er som oversattelse og parafrase, Hornemans
bog om Mikabogen har interesse for eftertiden. Selvom overszttelsen og
omskrivningen er ordrige bliver der nemlig ogsa pa de 227 sider bogen

[14] Christian d. 6.’s Bibel: »Derfor skal Zion plgyes (som) en ager for eders
skyld; og Jerusalem blive til steen-hobe, og husets bierg til hgye i en skov.



63

fylder — foruden fortalen pé 6 sider og »Forandringer og Tilsetninger« pa
8sider - ind imellem lejlighed til at fremsztte bemarkninger, der rekker
langt ud over problematikken vedrgrende fordanskningen af Mika-
bogen. Imellem filologiske, tekstkritiske og exegetiske oplysninger
kommer der vigtige, principielle overvejelser; f.eks. er tanken om
videnskabens frihed kontra den tvang, der i tidens lgb har varet lagt pa
exegeterne, et emne, der tages op flere gange. Friheden er et princip for
Horneman, og han tager sig bl.a. frihed til at vise, at Mika 5,1 — »Du
Betlehem Efrata...« - ikke er en messiansk profeti, men en spAdom om
nare historiske begivenheder; hvordan han ggr det, skal vi vende tilbage
til senere!S.

Det kan nappe undre, at et sddant synspunkt var en anfagtelse for
samtiden, og Horneman fglte sig foranlediget til samme ar (1777) at
modificere sin hypotese i et »Anhang« til prgveoversattelsen. Han
forlod den dog aldrig helt; da han mange &r senere (1820) ogsa skrev om
Mika 5,1, havdede han igen med en mindre modification sin ungdoms
hypotese herom!®.

[15] Se nedenf. p. 71. - Se ogsd Horneman-citatet om videnskabens frihed, note
3s.

[16] Anledningen til »C. F. Hornemans Anhang til sin Preve-Oversettelse af
Propheten Michah« (12 s.), Kigbenhavn (Hallager) 1777, vurderes forskelligt af
Kornerup og Bentzen (se note 4). Spgrgsmélet er, om Guldberg stod bag, som f.eks.
hzvdet af Lindberg (som omtales grundigere i note 19), eller ej; det skal ikke
diskuteres i denne sammenhzng. Men i hvert fald: Homeman trak ikke sin
tidshistoriske forstaelse af konteksten (Mika 4,9-5,14; se nedenf. p. 71f) tilbage, men
indrgmmede, at 5,1f indeholder et sidespring i tanken: »Tanken om Jerusalems
Befrielse forer Propheten, formedelst Ideernes Lighed og Forbindelse, paa
Liv-Tanken om Messiah; og derefter fortsetter han igien Talens afbrudte
Sammenhzng« (Anhang, p. 8). Under pres eller ej! det var tydeligvis en lettelse for
ham at fi det sagt: »... det er mig en sand Glzde, at have funden en Forklaring over
dette Sted, som beroeliger mit eget Hierte langt meer, end den forhen givne nogen
Tid, som jeg og ikke har fortiet, har tilfredsstillet mig« (p. 7). Men i 1820 havde
Horneman opgivet sit tilbagetog. I »Dr. C. F. Hornemans Oplysninger til Christi
Taler hos Johannes. Fgrste Deel, Med Tilhgrende fem Excursus og Fortsat Revision
af Bibeloversettelsen af 1740 og 48«, Kigbenhavn (Schultz) 1820-21 skrev han om
Mika 5,1: » Altsaa fordrer Nexus, at det farste Vers maa henfgres til samme Periode,
som omtales baade i det foregaaende og efterfglgende« (p. 125). Han fastholdt som i
1777, at det iflg. sammenhangen ma dreje sig om Tirhaka (se nedenf. p. 73) og han
supplerede med en oplysning fra Pocockes rejsebeskrivelse (se note 64) om, at der
mellem Jerusalem og Betlehem skulle findes en »Tirhakas dal« (p. 128f). Men ogsd
nu vil han gerne have det davidiske kongehus og Messias’ fedsel med i fortolkningen.
Derfor fglgende resonnement: »antage vi nu, at i Digterens Siel Tanken om



64

Men var Horneman ved at komme i vanskeligheder pa grund af Mika-
overszttelsen, er det for intet at regne mod den modstand han mgdte i
sine sidste r som professor. Han blev ved med at fungere nasten til sin
ded (1830), altsé i ca. 50 ar, ogsd selvom han fra 1806 ikke lengere var
forpligtet til at forelese, fordi han var den professor ved universitetet,
der havde hgjest anciennitet. Det lader sig ikke bortforklare!?, at han
skulle have standset noget fgr. Maske er det nok at ga for vidt med Hal
Koch at pésta, at »allerede ved Aarhundredskiftet havde han paa mange
Maader overlevet sig selv«!®, men der er vel nzppe tvivl om, at han
burde have indstillet sin virksomhed, fgr det i 1820’erne kom til de meget
voldsomme angreb fra Grundtvig og kredsen omkring ham. I hvor hgj
grad disse angreb var berettigede, falder uden for denne artikels emne;
men de skal beklages ud fra den synsvinkel, at de karrikerende trek,
som disse angreb pd Horneman udstyrede den nyere gammeltesta-
mentlige forskning med!®, sikkert var medvirkende arsag til, at de
betydelige ansatser til en dansk eksegetisk indsats, der findes i
Hornemans tidligste arbejder, ikke blev taget op af andre. Sammen-
stgdet mellem de nye strgmninger og den beviseligt til sidst senile olding
blokerede den videre udvikling, idet den udstyrede den dannede

Ezechias har absorberet Tanken om Tirhaka, og bortkastet Ham som Hedning; saa
kan dette Bibelsted lade sig overfgre paa Messia’s Fadsel i Bethlehem: Matth. og
Joh. 11 cc«. (p. 131).

[17]) Aage Bentzens forsgg pi en »Ehrenrettung« tildels i Dansk Biografisk
Leksikon X (1936), p. 587-589, og endnu stzrkere i artiklen i Kirken og Tiden (se
note 4) gir efter min mening alt for vidt, iser hvad angdr Hornemans sidste levear.

[18] Den danske Kirkes Historie V1, p. 63.

[19] Derer ingen tvivl om, at der var sket et alvorligt skred i Hornemans opfattelse
af de messianske forjzttelser fra han i 1777 sluttede Prove-Oversettelsen med ordene
»... det gamle Testaments Profetiske Skrivter have vist nok desuden sikre
Spaadomme nok om Messiah« (p. 227) til han i 1820 skrev exkursen om »... virkelige
eller formeentlige, Messianske Bibelsteder« i Christi Taler hos Johannes (p. 89ff); se
f.eks. ogsa den tidshistoriske tolkning af Inmanuelstegnet (p. 131ff). Alligevel ma
det siges, at f.eks. J. C. Lindbergs negative referat af Hornemans forstaelse af de
messianske steder skgd ved siden af; se Theologisk Maanedskrift 11, 1825, p. 141ff
og jvf. Baag@, Magister Jacob Christian Lindberg, p. 81. Her forties f.eks. at
Horneman trods alt fastholdt, at der er trzk i profeternes messiasforkyndelse, der
»ikke allene passer sig paa Ingen bedre, end paa Jesum af Nazareth, men endog, i
dets videste Udstrekning og fuldeste Sandhed, paa Ingen anden, end paa Ham
allene«. (1820, p. 120f.) Derimod kan Lindberg da med rette ironisere over
Hornemans svingende opfattelse af Mika 5,1 (se note 16).



65

almenhed med et negativt billede af den ny tids gammeltestamentler?’.

P& den baggrund er det hensigten her at gl tilbage til Hornemans
farste eksegetiske arbejde, bagom alle angreb ogsé de eventuelle angreb
der farte til udgivelsen af »Anhang«. Vi skal se pd den oprindelige
Prove-Oversettelse sdledes som den foreld i 1777. Den blev som sagt
ovenfor vel modtaget, og det er ogs& bevidnet at studenterne i de fgrste
ar syntes godt om Horneman?!. Hvad var det da for en exegese og
teologi, Horneman lagde frem sammen med oversazttelsen af Mika-
bogen?

Efter sin teologiske embedseksamen var Horneman i 1770 rejst til
Gottingen for at studere, fgrst og fremmest hos Michaelis og Heyne. 1
vor sammenhang er det naturligvis farst og fremmest den pévirkning,
han matte have faet i mgdet med Johann David Michaelis (1717-1791),
der har interesse. Kredsen omkring ham var et af de steder, ja vel det
afggrende sted, hvor den historiske skriftopfattelse brgd igennem; det
var her inspirationen til starten pd den gammeltestamentlige indled-
ningsvidenskab blev givet. Blandt de nytilkomne studerende i G6ttingen
var i 1770 ogsi Johann Gottfried Eichhorn (1752-1827)22.

[20] Anmeldelsen af Hornemans Scripta genuina Greeca Patrum Apostolicorum
Greece et Latine edita..., Hafnia (Schultz) 1828-29 i Theologische Studien und
Kritiken 3/1830 (p. 920-922) taler sit tydelige sprog om, hvor senil Horneman var til
sidst. Den er skrevet af en tysker (H. C. M. Rettig, 1795-1836), der nzppe kunne
vare interesseret i at angribe Horneman for hans holdning i den danske kirkekamp.
Der er da heller ingen antydninger i den retning; derimod er holdningen: »Wir
halten uns fiir verbunden, das ganze theologische Publicum vor dem Ankauf dieser,
sollen wir sagen Ausgabe oder Correcturabziige? zu warnen«. Herefter kritiseres
alt fra papirets kvalitet til udgavens manglende ngjagtighed. Dette »Machwerk«
ville anmelderen gerne tilskrive trykkeriet, men han kan ikke frikende Horneman,
tvaertimod. De eksempler, der tages frem taler deres tydelige sprog; f.eks. P for x
pa grask. — Det traditionelle negative billede af Horneman kan findes f.eks. i
artiklerne om ham i Kirke-Leksikon for Norden (11, 1904, p. 462, L. Koch) og
Salmonsens Konversationsleksikon (2. udg. XI, 1921, p. 739, L. Moltesen).

[21] Se om J. C. Lindbergs fars studietid hos Baagg, Magister Jacob Christian
Lindberg, p. 20; jvf. B. Kornerup, Den danske Kirkes Historie V, s. 416.

[22] Se Hans-Joachim Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des
Alten Testaments von aer Reformation bis zur Gegenwart, Neukirchen Moers 1956,
om Michaelis (§ 28) og Eichhorn (§ 34). Eichhorn kaldes »Mit Recht ... Begriinder
der modemen Einleitung ins AT«, jvf. O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte
Testament, 3. udg., Tiibingen (Mohr) 1964 (p. 3f), men der er ingen tvivl om, at der
gar en linje tilbage til Michaelis.



66

Der eringen tvivlom, at Horneman havde taget ved lere i Gottingen,
og at Michaelis havde lagt merke til ham; han omtalte ham et sted som
»ein gelehrter Diane«23. I hjemlig sammenh&ng kan Horneman i forhold
til Michaelis med rette kaldes »hans danske Discipel«24, og det fortzlles
om ham, at han simpelthen i sin ydre fremtoning lagde vagt pa at
efterligne mesteren2s. Der er siledes al mulig grund til at undersgge, i
hvor hgj grad Hornemans forsgg pa at Igsggre sin Mikaopfattelse fra den
dogmatiske udlegning svarede til Michaelis’.

Merkeligt nok findes ingen direkte henvisninger til Michaelis’
synspunkter i Prove-Oversettelsen; den meget ngjagtige angivelse af et
sted fra hans (arabiske) »Krestomatie« (p. 112), samt henvisningen til
»Mosaisches Recht« (Anhang, p. 12) tzller ikke i denne sammenhzng.
En undersggelse af forholdet mellem Horneman og Michaelis kan
derfor ikke starte ved direkte citater, men m ga en anden ve;.

Michaelis oversatte over en arrekke (1769ff) hele det gamle Testa-
mente til tysk, men overszttelsen af Mikabogen heri er yngre end
Hornemans prgveoverszttelse26. Der kan altsi ikke vare tale om en
direkte pavirkning fra Michaelis ad denne vej. Det fremgar da ogsé, at
Horneman si anderledes pa en rzkke detaljer, end Michaelis gjorde;
f.eks. skal vi se, at de var afggrende uenige om fortolkningen af Mika
5,127, Ikke desto mindre er der pa en rekke punkter overensstemmelse i
grundprzmisserne, og her gir det sikkert an at antage, at Michaelis har
primatet. Sandsynligvis ville en grundigere undersggelse af Michaelis’
skrifter end den, beskazftigelsen med Hornemans Mikaoverszttelse
giver anledning til, kunne vise, hvornér disse hovedtanker er dukket op i
dette forfatterskab; her kan det kun blive til nogle f& antydninger, bl.a.
fordi man ogs& mé regne med den personlige, mundtlige pavirkning fra
Michaelis til Horneman gennem undervisningen, og den er ifglge sagens

[23) Orientalische und exegetische Bibliothek IV, Frankfurt a.M. (Garbe) 1773 ien
anmeldelse af arbejdet om LXX hos Filo (se note 1); p. 160-169.

[24] Michael Neiiendam, Christian Bastholm, Studier over Oplysningens Teologi
og Kirke, Kgbenhavn (Gad) 1922, p. 54.

[25] Ivf. Kornerup, Den danske Kirkes Historie V, p. 416.

[26] Forordet til Jesajaoverszttelsen som kom fgrst af profetbggerne er dateret til
30. sept. 1779. - De danske citater af Michaelis er hentet fra Johann David
Michaelis, Oversettelse af det gamle Testament med Anmerkninger (Af det Tydske
oversat ... ved Mag. Jens Bech), Bind IV, Kgbenhavn (Gyldendal) 1790-91.

[27] Se nedenf. p. 70-74.



67

natur nasten umulig at efterspore, nidr Horneman ikke selv ggr
opmarksom pé den.

I forordet til Jesajaoversattelsen skrev Michaelis om »den aaben-
barede Religion«, at dens guddommelighed bl.a. beror pa, at der er
»opfyldte Spaadomme«; sddanne »maae, naar de skulde have nogen
Beviis-Kraft, vere saa omstzndelige, at de ikke kunde indtreffe ved et
blot lykkeligt Tilfzlde, derhos ogsaa af et saadant Indhold, at en
menneskelig Forstand ikke ved politisk Klogskab, kunde forudsee det
Omspaaede«; et andet bevis er underet?®. Denne opfattelse deles
tydeligvis af Horneman, selvom han ikke udtaler sig ligesa klart og
principielt?.

Bibelen var for Michaelis bl.a. »det eeneste gamle indenlandske
Asiatiske Original-Document«3®. De bibelske skrifter er kilde til
historien, og man mi forstd dem i nzr sammenhzng med den samtidige
historie; derfor tog Michaelis i Jesajaforordet anledning til at gennemg
det assyriske riges historie p Jesajas tid. Tilsvarende udredninger og
overvejelser finder man hos Horneman3!. De er desuden enige om, at
man ikke umiddelbart kan overfgre sin egen tids normer pé bibelens
sprogbrug, fordi den reprasenterer en anden kultur. Siledes var
Michaelis’ bedgmmelse af Mika 1,10ff. med de mange ordspil pa
hebraisk: »ei heller er Ordspil efter vor Smag, men @sterlenderne elske
dem«; lidt mere omstzndeligt, men med samme pointe havdede
Horneman: »saavistsom Ordspil, i de nyere Sprog, sedvanlig holdes for
Pletter i Stilen, og foraarsage Vammelse, saavist have de i de ®ldste
Sprog varet holte for Skignheder, og behaget«32.

[28] Michaelis, Oversettelse, IV, 1, p. 7.

[29] Horneman skrev, at den af Mika forudsete Sankeribs belejring af Jerusalem
var »En Tildragelse, som vel efter de udvortes politiske Omstzndigheder at slutte,
ikke syntes mindre, end rimelig, og desuden ngdvendigviis maatte henge af saa
mange smaa vilkaarlige Omstendigheder, som et Menneskes Aand umuelig kunde
forudsee« (p. 99f.); jvf. Omskrivningen til Mika 3,12 ovenfor p. 62.

[30] Michaelis, Oversettelse, 1V, 1, p. 10.

[31] Horneman diskuterede (p. 44), hvilken situation Mika 1,9ff hentyder til, nir
Lakish er inddraget. Han ender med at sla fast, at profeterne var si trovardige
historiske vidner, at de kan bruges som kilder ogsi til begivenheder, der ikke er
omtalt andre steder i Bibelen. - At Horneman fandt det ngdvendigt at give den
historiske baggrund for et profetskrift fremgar igvrigt meget tydeligt af indledningen
til Joel-kommentaren (se note 5).

[32] Michaelis, Oversettelse, IV, 2, p. 1349; Horneman, Preve-Oversettelse, p. 31.
- Michaelis har en grundigere gennemgang af detaljer i denne tekst i Orientalische
und exegetische Bibliothek, XX 1782, p. 169ff.



68

Flere gange i Prove-Oversettelsen tangerede Horneman det problem,
at selvom en tolkning reprasenterer sandheden set fra et dogmatisk
synspunkt. cr den ikke rigtig, hvis den ikke svarer til tekstens eget
indhold33. Det gzlder ikke mindst hans fortolkning af kap. 4 og S, og her
er der igen et tydeligt slegtskab med Michaelis’ argumentation.

Som eksempel skal nazvnes Mika 4,1-5, der handler om Sions
strilende fremtid som centrum for alverdens gudsdyrkelse34. Falles for
de to fremstillinger er, at de begge samler de forskellige tolknings-
muligheder i to hovedgrupper. Der er den dogmatiske opfattelse, at
teksten er en form for messiansk forjttelse, og der er den historiske, at
der skildres en fremtidig periode indenfor Israels historie. Horneman
kunne ikke »antage denne Spaadom, i sin egentlige og narmeste
Forstand, for at handle om Messiah«, og han afviser ogs4, at der skulle
sigtes til »Jgdernes allersiste endelige lykkelige Tilbagekomst, fra deres
nerverende almindelige Adspredelse over hele Jordkloden, til deres
eget Land igien, som mange, efter Paulus, troe, virkelig endnu at vente
paa dem«. Ikke mindst det sidste punkt, havde ogsd Michaelis under
behandling. Mika 4,1ff handler ikke om noget der er sket i Kristi kirkes
tid — kirken har jo ikke sd fredelig en historie! Men »naar jeg leser
Bibelen for mig selv«, — som han udtrykte sig — foretrak han den
egentlige historiske forstielse, og iser matte han afvise, at det drejer sig
om en opfyldelse af, hvad Rom 11,25-27 sigtede til. Denne tanke er nok
rigtig, men det er blot ikke troligt, at den kan findes hos
Mika3s.

[33] Se f.eks. afvisningen af, at Mika 1,9ff skulle vere Guds egen klage.
Dogmatisk set er det da rigtigt nok, »at Gud straffer, ikke med Lyst, men med
@Pmhed, og i den Hensigt, at stanse Lasterne i deres Fart«, (p. 29). Men i den
foreliggende tekst findes profetens klage og ikke Guds.

[34) Man m4 notere sig, at ingen af de to forfattere tilsyneladende har fundet et
problem i, at samme tekst findes nzsten ordret i Jes. 2.

[35] Michaelis, Oversettelse IV, 2, p. 1354f. - Hornemancitaterne findes p4 s. 117
og 118. Det fgrste citat fortsetter: »Dog, efterhaanden have Fordommene tabt
meget af deres Magt; Man har lzrt at insee, at fuldkommen Frihed til at undersgge
Sandheden efter fornuftige og upartiske Grunde, og tznke og tale efter
Overbeviisning, var, om nogensted, iszr ngdvendig i Videnskabernes frie Stat, som
altid maatte tabe uendelig ved at slaviske Baand paalagdes tznkende Sizle; og at
Religionen selv altid maatte vinde meer, end den kunde tabe, ved en fornuftig
Frihed til at spge efter Sandheden«. Der er noget i terminologien her, der minder om
Voltaire, ogi anden sammenhang henviser Horneman da ogsa til ham; se Forklaring
over Esaias Orakler (1803), p. 2, hvor han igvrigt tager afstand fra Voltaires profet-
opfattelse.



69

Horneman gjorde altsd falles front med Michaelis imod en bestemt
bibelopfattelse. De fulgtes ogsé et godt stykke vej, nar de udmgntede
deres nye opfattelse pd de konkrete afsnit i teksten; men midt i Mika 4
gik de alligevel til hver sin side. Ganske vist var det principielle udgangs-
punkt det samme, at Mikas forkyndelse foregreb en definérbar periode
indenfor Israels historie; de var helt enige om, at profeten ikke blot
udtalte sig om den aktuelle historie, men ogsa spdede om fremtiden.
Men det viste sig, at de var uenige om, hvor langt ud i fremtiden de
kunne antage, at Mika s. Det er vaerd at notere sig, at i hvert fald her i
Mikaudlazgningen, var Horneman mere opm&rksom end Michaelis pa,
at man burde sgge de begivenheder profeten udtalte sig om i den
narmere fremtid. fremfor den meget fjerne fremtid. Den narmere
fremtid strekker Horneman ganske vist betydeligt lengere ud, end den
senere forskning har brudt sig om, men p3 det punkt ma man ikke
glemme at godskrive Horneman, at man i dag har en langt stgrre
detailviden om Israels og Narorientens historie, end man havde for to
hundrede ar siden3®.

Som det fremgér af den tidligere gengivne parafrase til Mika 3,12
mente Horneman, at dette vers forudsagde den babyloniske erobring af
Jerusalem godt hundrede ar efter Mikas tid; p4 det punkt er der ingen
uoverensstemmelse med Michaelis3?”. Ud fra deres opfattelse af
profetiens forhold til historien var ikke andre muligheder tenkelige.
Efter denne domsforudsigelse fglger som bekendt beskrivelsen af Sions
strilende fremtid (Mika 4,1-5), som er behandlet tidligere. Dette
sammenstgd af dom og forjzttelse er s& voldsomt, at de ferreste profet-
forskere i dag — trods nye toner i Mikaforskningen38 — anser overgangen
fra kap. 3 til 4 som en original Mika-komposition. Men for Michaelis og
Horneman var det ikke noget problem, fordi de s& overgangen fra Mika
3,12 til 4,1 som en beskrivelse af et historisk forlgb, hvor fortolkeren selv
matte udfylde hullerne. Mika ma have tznkt pa en fredstid, der skulle
komme engang efter Jerusalems fald. Michaelis daterede denne fredstid
meget pracist til at vare fra hjemkomsten til Antiokus Epifanes, mens

[36] 1 dag vil man dog slet ikke tale om profeterne som »spAmand« pA samme
méide, som Horneman og Michaelis gjorde. Se herom i min bog, Profeti og Protest,
Arhus (Aros) 1971.

[37] Se ovenf. p. 62; Michaelis, Oversettelse 1V, 2, p. 1349f.

[38] Disse »nye toner« har jeg behandlet i »Fire nye Mikakommentarer« DTT
40/1977, p. 234-262; jvf. JSOT 8, 1978, p. 3-32.



70

Horneman ngjedes med at omtale Kyros »den ®delmodige Persiske
Monark« i parafrasen til 4,1 og undlader at sztte slutdato p&3°.

De er altsé enige om, at 4,1ff handler om den efterexilske periode,
men fra Mika 4,9 tolker de teksten afggrende forskelligt. Horneman
lader som tidligere nevnt4® en ny »Afdeling« begynde her. 4,9-5,14
udggr en selvstendig tale, og det er derfor ungdvendigt at antage, at den
fortsztter beskrivelsen af det historiske forlgb. Michaelis derimod laste
4,9ff som en direkte fortszttelse af beskrivelsen af den fredsperiode, der
sluttede i hellenistisk tid. Altsd méatte han sgge de i slutningen af kap. 4
omtalte belejringer af Jerusalem i senjgdedommen. De métte jo have
fundet sted i tiden omkring Antiokus, altsd i 160’erne f.Kr. eller lidt
senere. Det peger henimod den hasmonziske periode og for 4,14’s
vedkommende imod Herodes’ belejring og erobring af Jerusalem; til
belysning af disse begivenheder anvendes Josefus som hovedkilde4!.

Denne opfattelse af slutningen af Mika 4 lzgger naturligt op til, at
Michaelis métte lade Mika 5 handle om »Christi Fgdsel i Betlehem, og
hans Rige«. Det er si oplagt, at han skrev i kommentaren: »Hele
Traaden i det forrige Capitels Spaadom leder mig til ham, og til hans
Fodsels Sted.« Der er tydeligvis tale om Kristi fgdsel; Michaelis ville
have antaget det, ogsa selv om Mika 5,1 ikke havde varet udlagt pa den
méide i Matth 2,542,

Det er interessant, at Michaelis tog netop det argument i anvendelse,
fordi han tidligere i sit forfatterskab havde understreget, at Matteus-
evangeliets udlegning af Mika-profetien ikke var bindende for kristne,
fordi den er et citat af de jgdiske lerde. Det var en tanke, som Michaelis
efter alt at dgmme havde varet optaget af, netop i de ir, Horneman
opholdt sig i Gottingen, og det er neppe forkert at slutte, at argumentet
hgrte sammen med en afvisning af Mika 5,1 som messiansk*3. Meni 1773

[39] Michaelis, Oversettelse 1V, 2, p. 1353f. Horneman, Preve-Oversettelse, p.
114.

[40] Se ovenf. p. 60.

[41] Michaelis, Oversattelse IV, 2, p. 1356-58. Michaelis’ opfattelse er en forlgber
for de kommentatorer, der i dette arhundrede har henlagt 4, 1ff til efterexilsk tid. De
gor det imidlertid ikke ud fra den opfattelse, at det skulle dreje sig om sene historiske
begivenheder, men at det er eskatologiske udsagn. Se f.cks. K. Marti, Kurzer Hand-
Commentar zum Alten Testament X11, Tiibingen (Mohr) 1904, p. 280ff.

[42] Michaelis, Oversettelse IV, 2, p. 1204 og 1359.

[43] Der kan f.eks. henvises til Orientalische und Exegetische Bibliothek 11771, p.
67 og IV 1773, p. 43. Begge gange havder Michaelis dette standpunkt i forbindelse
med anmeldelser af andres bgger.



71

eller 1774 leste Michaelis en afhandling, der overbeviste ham om, at
slutningen af Mika 4 handlede om senjgdiske begivenheder, siledes at
det alligevel giver god mening at lade Mika S handle om Messias’ fgdsel.
Afhandlingens forfatter, Verschuir »macht dis allerdings sehr wahr-
scheinlich, und sonderlich ist der Zusammenhang giinstig«44. Det er en
viderebearbejdelse af denne teori, der danner basis for Michaelis’ egen
fremstilling i Mikaovers&ttelsen. .

Horneman havdede derimod, — eller tgr man sige fastholdt — at
Matth 2,5f ikke har autoritativ betydning for den kristne udlegning af
Mika 5,1; det er jgdisk eksegese og ikke Matteus’ egen?S. Hvis det
beviseligt havde varet en messiansk forjettelse, ville den ud fra
Hornemans opfattelse af beviskraften i opfyldte spAdomme*6 have varet
af uvurderlig hgj vardi: »Ngie, og uden Tvetydighed at bestemme ens
Fgdselssted 800 Aar forud, det maatte vel vare den sandeste Spaa-
dom«#*?. Det var da heller ikke uden store betznkeligheder, Horneman
opgav den messianske tolkning, hvis man skal tro ham for hans mange
ords skyld. Mika 5,1 er det sted »af alle i Michah, (som) har foraarsaget
mig meest Eftertanke, Undersggelse, Overleg, Tvivl, Beslutning, nye
Tvivl, Frygt, nye Beslutning, og med alt dette dog endnu ikke engang
givet mig selv fuldkommen tilstrekkelig Vished om den Meening, det
indeholder«. Han havde anvendt »al muelig Umage ...al den Flid, Insigt
og Tenkekraft, som stod i min Magt«48. Kort sagt, Horneman kunne
ikke fastholde den messianske tolkning af Betlehem-Efratastedet!

I den traditionelle profetudlegning, fra fgr fortolkere som Michaelis
begyndte at interessere sig for detaljerne i profeternes historie-

[44] 1. H. Verschuir’s opfattelse refereredes af Michaelis i Orientalische und
exegetische Bibliothek VI 1774, p. 56-59 i en anmeldelse af Dissertationes
philologico-exegeticae quibus varia loca S. Codicis illustrantur et nova ratione
explicantur, Leovardiae et Franequeraé (Chalmot & Romar) 1773 (se p. 32ff). -
Horneman forlod Géttingen i 1773.

[45] Homeman, Preve-Oversettelse, p. 156f. »Men Spgrsmaalet bliver, teenker
jeg, efter en sund og fornuftig Fortolkningsmaade, heller ikke, om man kan intvinge
een vis forudfattet Forklaring i Sammenhzngen? men om, af Sammenhengen selv,
upartisk og ngiagtig undersggt, at udfinde den Forklaring, som naturligst flyder af
Ordenes Inhold, og passer sig best i deres Sammenhzng?« (p. 158). - Joh 7,42
inddrages i Anhang, men ogsh dette sted viser at det drejer sig om »det Jgdiske Folks
almindelige Meening« (p. 4).

[46] Jvf. Michaelis’ opfattelse, refereret ovenf. p. 67.

[47] Hormeman, Preve-Oversettelse, p. 156.

[48] Hormeman, Prgve-Oversettelse, p. 155.



72

beskrivelse, lgb fremstillingen af profeternes dom-frelse skema ofte ud
i eet pad den méde, at straffen over Israel var Samarias og Jerusalems
odelzggelse nevnt i eet Andedrag, selvom der som bekendt var mere end
et og et kvart &rhundrede imellem de to begivenheder*®. Hornemans
udlegning af 4,9-5,14 viser, at han forméede at ggre alvor af, at
Nordrigets og Sydrigets fald var to adskilte historiske begivenheder med
et historisk forlgb imellem. I denne periode har ikke mindst Sankeribs
fejlslagne belejring af Jerusalem i 701 f.Kr. varet af afggrende
betydning. Taget under eet handlede den navnte tekst ifglge
Horneman, om at ogsi judeerne skulle komme i exil. Det slas fast fra
starten (4,9f), at de skal ga til Babylon. Men inden det kommer si vidt,
skal en rekke begivenheder indtreffe. Forst skal Jerusalem belejres, og
det vil blive frygteligt ydmygende; dog skal fjenderne ikke gennemfgre
deres planer, fordi Gud har bestemt noget andet (4,11-14). Der skal
komme en person fra Betlehem og hjzlpe Jerusalems konge (5,1f);
spgrgsmalet er blot, hvilken person og hvilken begivenhed omkring 701,
der i sa fald er hentydet til?

Ifglge en tradition om omstzndighederne ved Sankeribs opgivelse af
Jerusalems belejring var det en »Herrens engel«3, der slog assyrerne
ihjel og drev Sankerib pad flugt. Denne tradition kombinerede
Horneman med en anden tradition, nemlig at @tioperkongen Tirhaka
drog ud for at angribe assyrerneS!. Denne kombination har tilsyne-
ladende ikke va@ret Hornemans originale péhit, selvom Michaelis ikke
delte dens2. Derimod er det, sdvidt det har veret muligt at efterspore,

[49] Som eksempel har jeg taget Edward Pococke, A Commentary on the
Prophecy of Micah, 2. udg. Oxford (the Theatre) 1692. Gang p4 gang nzvnes, at en
tekst nok kunne tolkes om f.eks. exilet eller tiden herefter, men s tages hurtigst
muligt springet direkte til »the Kingdom of Christ«; siledes kunne nok Mika 7,11-13
forstds om Jerusalems genopbygning efter exilet, men det gelder om at forstd
teksten »spiritually and principally« (p. 98). Derfor bliver der ingen plads levnet til
interesse for de mindre detaljer.

[50] aa» won , 2. Kong. 19,35; Jes 37,36.

[51] 2. Kong. 19,9; Jes 37,9.

[52] Michaelis, Overseattelse IV, 1: »Vel have nogle villet forklare den Engel hos
Jesaias, som ihielslaar de 185000 Assyrier, om Kong Tarako, som skal have
overfaldet dem i samme Nat ...« (p. 33). Selv havde Michaelis en anden teori om
Tiraka, nemlig at denne var draget gennem den arabiske grken og ad den vej havde
truet Assyrien (p. 32), — og s fastslr han meget emfatisk, at den omtalte Herrens
engel var en pestengel (p. 33ff). Hornemans holdning hertil fremgir af folgende



73

Hornemans egen indsats at saette den teori i sammenhang med teksterne
Mika 4,12 og 5,1.

Som sagt: ifglge Mika 4,12 havde Gud en anden plan med Jerusalem
cnd de fjender, der belejrede den i 701 f.Kr. » Det Jgdiske Folks Ven og
Bundsforvante, Thirhakah, Kongen af Athiopien, som hielper Eders
Konge og Folk at bekrige den Assyriske Konge, Sancherib, ham skal
Jehovah netopirette Tid ... sende Eder til Unsztning«353. Betlehem, der
ifglge 5,1 havde en funktion i frelsesgjemed, viste sig at vare det sted,
hvor Tirhaka og hans folk hvilede ud inden det natlige overfald p&
assyrerne. Predikatet »liden« (1°yx) legger sig ikke til Betlehem, men
til Tirhaka, som ogs&d er den, der kaldes »hersker« (7¢wn). Den
traditionelle opfattelse af ordene  o7wy *nvn o1an 1R IM (»hans
udspring er fra fordum, fra evigheds dage«) afferdiges med ordene:
»Med Tvang kan man gigre meget«. Nej, det skal overszttes: »... og
hans fgrste Oprindelse skal, fra de ®ldste Tider af, vere fra @sten«54.

Heller ikke de fglgende vers i Mika 5 kom i Hornemans behandling til
at afspejle de fjerne messianske tider, men begivenheder der lader sig
indkredse 1 den narmest fglgende Israels-historie. Efter Sankeribs
ophavelse af belejringen fulgte der en lykkelig periode, hvor Judass blev
en betydende faktor i omverdenen.. Det er den periode, Mika
forudsagde i 5,3-8%¢. Domsprofetien, Mika 5,9-14, forudsiger straffen

citat: »Men hvad Ngdvendighed er der og her, at antage nogen egentlig
Undergierning? Saa vist, som der i Bibelen forckomme mange og vigtige
Tildragelser, som de bibelske Skribenter selv udgive for virkelige Undergierninger,
og som ikke lade sig forklare som naturlige Virkninger, frembragte af naturlige
Aarsager; saa vist strider det dog heller ikke mod Guds Almagt og Viisdom, men
flyder af den menneskelige Forstands Natur og Vasen, som Gud selv har dannet, at
udfinde naturlige Aarsager til de Virkninger, som af disse lade sig udlede«. (p. 162f).

[53] Af omskrivningen af 4,12, Horneman, Prgve-Oversettelse, p. 159f. — Lzg
marke til den typiske karaktergivning: »Det Jgdiske Folks Ven og Bundsforvante,
Thirhakah...«

[54] Horneman, Prgve-Oversettelse, p. 170. Overszttelsen af 5,1 findes p. 138.

[55] Jakobs rest, Mika 5,6-7, er i Hornemans specielle tolkning Juda; se nedenf. p.
80f.

[56] Den nyere forskning kunne méske nok g4 med til, at fgrste halvdel af 7. arh.
f.Kr. var en rolig periode for Juda, fordi landet ikke var involveret i stridigheder
mellem stormagterne i den periode. Men »lyksalig« i Hornemans mening var det
nzppe. Manasse blev konge ret hurtigt efter 701, og havde Horneman, tro som han
ellers var mod Bibelens fremstilling, haft 2. Kong 21,1-18 for gje, kunne han nzppe
have genfundet den periode i Mika 5,3-8. Det rokkes ikke af den oplysning, som 2.
Krgn 33,10ff giver, at Manasse skulle have omvendt sig pa sine gamle dage. - Mon
ikke Horneman har varet lidt for hurtig her!



74

for, at synden efter denne lykkelige periode igen bredte sig. Der
hentydes altsé til, at Gud métte lade Nebokadnezer gdelzgge Jerusalem
som straf over »endog mit eget elskede Jgdiske Folk«57.

Det er ikke vanskeligt at finde huller i Hornemans bevisfgrelse og
pavise, at hans opfattelse er meget lidt sandsynlig; foruden Manasses tid
tager han jo ogsd meget let pa Josias reform forud for det babylonske
exil®8. Selv mitte Horneman jo ogsi indrgmme senere, at man ikke
kunne lgsrive Mika 5,1 fra Davids slegt og derved fra en slags messiansk
betydning5®. Men det er ikke det afggrende. Det afggrende har varet at
vise, at Horneman pé selvstendig vis formiede at arbejde videre med de
intentioner, der 1& i Michaelis’ skriftopfattelse. Han var ganske givet
ikke afklaret pa dette tidspunkt®®, men der er ikke tvivl om at hans
Mikastudier rgber evner, der rigtigt udnyttet kunne have gjort hamtilen
gammeltestamentlig ekseget af internationalt formaté!. Desvarre blev
det andre sider i hans videnskabelige arbejdsform, der med tiden kom til
at dominere, nemlig forhastede slutninger og ungjagtigheder. Det
findes som allerede antydet ogsa her i Prove-Oversettelsen, og det skal vi
i det fglgende se flere eksempler pa.

Ved udlegningen af Mika 4,12 og 5,1 stod det klart, at Horneman ogsa
var afhangig af andre end Michaelis. Det gzlder for flere af dem,
ligesom det gjaldt for Michaelis, at de ikke nzvnes. Det kan derfor vare
vanskeligt, om ikke umuligt at nd til bunds i hvorndr Horneman stgttede

[57) Homeman, Prove-Oversettelse, p. 181. Som vi skal se et eksempel p senere,
skiftede Horneman somme tider mening om en tekst undervejs i bogen. Det gzlder
bl.a. for 5,9-14. Han mente oprindeligt, at disse vers var en serskilt » Afdeling»
rettet mod babylonerne (p. 94). Den samme tanke findes i Dathe, Prophetae
Minores (p. 85, note g; se nedenf. note 65) med henvisning til Jer 50,30ff; 51,21ff,
men Hormeman har ingen henvisning til Dathe i den sammenhzng. Til gengzld
citerer han Dathe for — nu han selv har skiftet mening — at det skulle vare en tale til
zgypterne! (p. 180; jvf. p. 134).

[58] Se note 56. Mika 5,9ff kunne efter Hornemans premisser vere fortolket om
Josia’s reform (2. Kong 22-23) - Fra smitingsafdelingen kan nzvnes, at det er
pafaldende, at Horneman tolkede verbet 110 (»vende om/tilbage«) i Mika 5,2 om
judzernes bortfgrelse til Babylon og deres genforening med isracliterne der (p.
176).

[59] Anhang, p. 8, refereret i note 16.

[60] Jvf. Kornerup, Den danske Kirkes Historie V, p. 361.

[61] F. eks. er pavisningen af paralleliteten mellem Mika 2 og 3 (p 80) et stykke
gedigent exegese.



75

sig pAd andre forskere, og hvorndr han fremsatte sin egen originale
opfattelse. Referencerne til den litteratur, han benyttede, er i hgj grad
utilfredsstillende. Han henviser nogle gange til andre forskere, men det
er mest folk, han var uenig med, og henvisningerne har ofte en szrdeles
upracis formé2.

Kun hvor det drejer sig om geografiske og naturhistoriske oplysninger
far lzseren nogenlunde fyldige henvisninger til verker herom. Det
skyldes nok, at Horneman fglte sig pa usikker grund i disse emner%3. For
de geografiske forholds vedkommende har han bl.a. brugt Pocockes
rejsebeskrivelser og Niebuhrs nye arabiensbeskrivelser®4, suppleret
med de klassiske beskrivelser hos Euseb og Hieronimus; hertil kommer
selvfplgelig Josefus og ikke mindst Bibelens egne oplysninger.

Der er kun een forsker, der omtales s3 mange gange, at man fir en
fornemmelse af, at et verk af ham mé& have ligget fremme, mens
Horneman arbejdede med sin bog. Det drejer sig om Johann August
Dathe (1731-1791). Han udgav i 1773 en annoteret oversattelse pa latin
af de tolv smé profeter®, og lesningen heraf bekrafter, at Horneman
har anvendt og er blevet inspireret af den ogsd pa steder, hvor der ikke
direkte henvises til den.

Ned gennem Mikaforskningens historie har der varet mange
forskellige forsgg pa at lgse problemet om Mika 2,12-13. Mange har
falt, at deter ilde anbragt med en sé klar forjzttelse pa dette sted mellem
sterke domsudsagn®. Men Horneman fastholdt, at det var en

[62] Han bruger typiske vendinger som »En Deel Fortolkere« eller »Endeel
Fortolkere« (p. 74, 128 etc.). Lad det ogsd vare et ecksempel pA Hornemans
manglende konsekvens i ortografien!

[63] Han er f.eks. meget famlende i sin beskrivelse af et vandfald (p. 19) eller en
vinmark (p. 23f).

[64] Richard Pococke (1704-1765), Description of the East, London 1743-45
kender Horneman i to forskellige tyske overszttelser (151f). Denne Pococke staver
Horneman Pocoke! den anden med Mikakommentaren (note 49) staver han
derimod Pocock (se videre p. 77). — Carsten Niebuhr (1733-1815), Beschreibung von
Arabien aus eigenen beobachtungen, Kopenhagen (Mgller) 1772.

[65] Prophetae Minores ex recensione textus hebraei et versionum antiquarum
latine versi notisque philologicis et criticis illustrati a Joanne Augusto Dathio, Halae
(sumtibus orphanotrophei) 1773.

[66] Pocockes Commentary (p. 22ff) viser, at man allerede pa hans tid kendte tre
mulige fortolkninger af disse to vers: en forjettelse, et domsudsagn eller etcitat af de
falske profeter, der er omtalt i 2,11. Den sidste opfattelse findes hos Michaelis i den
variant, at 2,12f rummer, hvad Mika ville have gjort, hvis han havde varet falsk
profet (Oversattelse IV, 2, p. 1201f). - Hornemans egne problemer med forstielsen
af teksten vender vi tilbage til (p. 79ff).



76

forjattelse, og det samme gjorde Dathe. Begge vendte sig iser mod den
teori, at det skulle dreje sig om et domsudsagn, og i den sammenhwxng
virker det som mere end en tilfeldighed, at Horneman polemiserede
mod »Endeel Fortolkere«, hvor Dathe tog afstand fra liges& anonyme
»Plerique interpretes«. Horneman afviste disse fortolkeres opfattelse
med, at man ikke skal »miskiende Billedet om Lyksalighed«. »Men ...
det (er) bekient, at aox og vap, om ikke altid, saa dog sikkert oftest
bruges i god Mening«. Dathe talte tilsvarende om »promissio(nem)«:
»Verba enim yap et sox semper in bonam partem dicuntur«®’. Trods
distancen mellem de to udsagn, kan man neppe ha'vde, at Horneman er
uafhangig af Dathe, is®r ikke ndr det viser sig, at det ikke er det eneste
sted, hvor Horneman kommer til samme resultat som Dathe uden
nzrmere henvisning; f.eks. findes en rekke af de konjekturer til den
hebraiske tekst, som Horneman foretog, ogsé i Dathes kommentar®®.

P& denne baggrund kan det vere fristende at slutte, at nar Grotius
nevnes i forbindelse med en afvisning af, at »herskeren« i Mika 5,16°
skulle kunne vere den efterexilske skikkelse Serubbabel og dernast en
type pad Kristus, s& sker det, fordi Dathe nzvner det samme i sin
kommentar’?. Dermed vare ikke insinueret, at Horneman ikke har lest
Grotius — han var uden tvivl meget belast — men man har lov at gette, at
han er blevet mindet om Grotius’ synspunkt ved at l&se Dathe. Som vi
skal se nedenfor af eksemplet med Pococke, var det sdidan Horneman
arbejdede.

Det er som sagt meget fi steder, andre exegeters arbejder anfgres
med ngjagtig titel, for slet ikke at tale om sidetal. Derfor bgr
undtagelsen fra reglen nzvnes. Det drejer sig igen om udlzgningen af
det vigtige 5,1; i den sammenhzng skrev Horneman bl.a.: »Uden at
nedsznke os selv i det Hav af forskiellige Meeninger, Fortolkerne have
havt om disse Ords Udlzggelse, og som den lzrde Wolfius i sin noksom
bekiente Bog (Cur. philolog. & crit. Tom I, pag. 32 fglg.), ville vi sgge at

[67] Homeman, Prove-Oversettelse, p. 74; Dathe, Prophetae minores, p. 78. —
Hyvis det er rigtigt, at Horneman er afhzngig af Dathe, kan man sige, at han
»korrigerede« rekkefglgen af de hebraiske verber, som de er nevnt hos Dathe.

[68] F.eks. argumenterede de nogenlunde ens for, at awa (Mika 2,12) skal
vokaliseres b€sara, og at lzsemaden Bosra afvises. Horneman henviste desuden til en
arabisk zkvivalent (Horneman p. 74f; Dathe p. 195). De rettede ogsa begge exs til
wed i Mika 3,3 (Homeman, p. 110; Dathe p. 195), og med »Syreren« indfpjes et xy
foran a-vav i Mika 7,3 (Hormeman, p. 214; Dathe p. 197).

[69] Horneman, Prgve-Oversettelse, p. 158. - Om 4v1n, se ovenf. p. 73.

[70] Dathe, Prophetae minores, p. 83, note c.



77

lede os frem paa den rette vej til Sandheden«’!. Den »noksom bekiente
Bog« er Johann Christoffer Wolfs (1683-1739) evangelickommentar fra
1725, der opregner »et Hav af forskiellige Meeninger« om Mika 5,1 i
forbindelse med gennemgangen af Matth. 2,672

Lidt l&ngere fremme i sin udlegning af 5,1 afviser Horneman i en
note”? den opfattelse, Edward Pococke (1604-1691) har af 1°yx nemlig
at det skulle betyde »stor« mod alle traditionelle oversettelser. Sin
viden herom har Horneman nzppe haft fra Pocockes Mikakommentar
fra 167774, Man kunne i s3 fald have forventet en af Hornemans
bemerkninger, om den tvang der er lagt ned over exegeterne. Pocockes
anliggende var nemlig at fjerne den modsztning, der findes mellem
Mika 5,1 og Matth 2,6; Guds ord mé vere entydigt!’s Hertil kommer, at
Horneman stavede navnet Pocock, mens det i kommentaren skrives
med e i slutningen. Det kunne tyde p4, at Horneman har haft kendskab
til navnet i den latinske form Pocockius; sledes findes det netop i J. C.
Wolf’s ovennzvnte kommentar’®, og just med angivelse af det
synspunkt, Horneman refererer Pococke for.

Et par steder valgte Horneman en anden lgsning end Dathe pi et
tekstkritisk problem. I Mika 6,7 foretrak han lesemaden »9n, »Ti

[71] Horneman, Prgve-Oversettelse, p. 166. Dette er ikke den eneste anakoluti i
Hornemans bog!

[72] Jo. Christophori Wolfii ... Cure Philologice et critice in IV. ss. evangelia et
actus apostolicos, Hamburg (Kiener) 1725, p. 32-35.

[73] Hormeman, Preve-Oversettelse, p. 167f. - Om 1yx , se ogsa p. 73.

[74] Se ovenf. note 49. — Jeg har kun haft adgang til 2. udgave. 1. udgave fik
imprimatur d. 19. juli 1676.

[75] Problemet er at Matth 2,6 har ousmxx edaxwom , hvor Mika 5,1 har vy . For
at lgse op for den modsztning, hevdede Pococke, at det hebraiske ord foruden en
direkte betydning (lille) matte have »another signification« end »that by modern
Translators usually given it« (citeret fra det upaginerede forord). I selve
kommentaren stir der, at han har stgtte hos »a learned Jew, who probably never
knew what was written in St. Matthew«. (p. 46).

[76] Wolf, Cure Philologice, p. 33. I sin litteraturliste har Wolf da heller ikke
Pocockes kommentar (se s. 26), men derimod Eduardi Pocockii ... Note
Miscellanece philologico-biblice ... Lipsiz 1705. Heri behandles Mika 5,1 — Matth
2,6 problemet, p. 12-29, men det er heller ikke problemerne herfra, Horneman tager
op. — Hvis Horneman havde kendt Pocockes kommentar, havde han kunnet drage
nytte af den til sin afggrelse, om o-1n i Mika 1,8 betyder drager (jvf. Christian d. 6’s
Bibel), delfiner eller krokodiller (p. 27f). Pococke, der ellers konsekvent forsvarer
King James’ Version, vover pd dette sted at foresld »Jackales« i stedet for
»Dragons« pd grundlag af en grundig filologisk argumentation.



78

tusinde fede fdr ...« i stedet for *%m1 (»strgmme«), bi.a. med det
argument, at man ikke kan telle (fedt-)stremme i myriader. Han
haevdede at stgtte den iagttagelse pA Houbigants studier af LXX og
Vulgata, man han antyder ikke, hvor hos Houbigant han har hentet
synspunktet. Det er nzppe i den tekstkritiske studie til Det gamle
Testamente, Houbigant udgav i 177777. Men i sin kommentar havde
Dathe afvist Houbigant, og det ma p4 baggrund af de gvrige eksempler
vare et dbent spgrgsmal, om Horneman p4 det punkt er get lengere
end til ham’8.

Ogsé navnet Lilienthal dukker op i sammenhang med tekstkritiske
problemer”. For eksempel nzvnes, at denne har anfgrt et hebraisk
manuskript, der i Mika 1,4 leser myan (»hgjene) i stedet for opnyn
(»dalene«). Der er ingen tvivl om, at Horneman ud fra samme logiske
fornemmelse som i foregdende eksempel fglte sig tiltrukket af denne
lzsemade; det er »en meget antagelig ... Gisning«. Men i dette tilfzlde
er der ikke stgtte i nogen af versionerne, og derfor slutter Horneman
at det er en marginalnote, der er trengt ind i den egentlige tekst; altsi
kan han ikke fglge lesemaden®®.

[77] Charles Francois Houbigant (1686-1783), Notae criticae in universos Veteris
Testamenti libros, Francofurti a.M. (Varrentrapp & Wenner) 1777. Der bygges pa
en LXX-tradition, der har xuoow , samt Vulgatas hircorum; men det greske ord
ma vere en fejlskrivning for xeuwoow ; se Dathe, Prophetae minores, p. 197, og
jvi. J. Zieglers udgave af LXX til Dodecapropheton, Gottingen 1943, p. 221.

[78] Horneman skrev »allerede Houbigant« (p. 193); der kan vere tznkt pi et at
Houbigants tidligere arbejder, f.eks. Biblia Hebraica cum notis criticis, Paris
(Briasson & Durand) 1753, p. 675. En antydning p. 17 peger i samme retning.

[79] Det ma dreje sig om den Th. Chr. Lilienthal (1717-1781), der er mest kendt
for »DDie gute Sache der in der hl. Schrift Alten und Neuen Testaments enthaltenen
gottlichen Offenbarungenc« i 16 dele (1760-1780). Han var professor i Konigsberg
(sammen med Kant), og har udgivet de konigsbergske codices. Horneman giver en
forholdsvis ngjagtig titel (p. 19): Descriptio duorum Codd. MSStorum cet.,
Regiomonti & Lipsiz 1770, p. 358. Titlen angives lidt anderledes i W. Heinsius,
Allgemeines Biicker-Lexicon 2 (1812), sp. 814.

[80] Horneman har en konjektur mere, som ikke findes hos Dathe, men som han
angiver Lilienthal som kilde til. Det drejer sig om, at han leser formen - (Mika
6,9: se p. 200f) ikke som afledt af a1 (at se) shdan som massoreterne vokaliserer
ordet, men som en form af v (at frygte); ogsd den konjektur har stgtte i
versionerne. — Igvrigt er der en detalje, der peger i retning af, at Horneman ikke
benyttede Dathe fra starten. I den store »rettelses«-riote, der begynder p. 95 (se
nedenf. p. 82) omtaler han en tekstrettelse, som Dathe har til 1,5, nemlig med LXX
at lzese mwn (synd) i stedet for nina (hgje); Dathe, Prophetae minores, p. 193f. Den
tekstrettelse, som langt de fleste forskere tilslutter sig idag, var for vidtgiende for
Horneman »skignt Gisningen i sig selv ellers kunde veere ganske antagelig«. (p. 96).



79

Af disse eksempler fra det tekstkritiske omridde kan man se, at
Horneman ikke manglede omhu pé alle omrider, som nogen har
hzvdet. Han kunne nok fi og fglge en ide, som han fgrte igennem,
lzngere end den kunne holde; det gzlder f.eks. Mika 5, som vi
behandlede i afsnittet om hans forhold til Michaelis; men pé steder, hvor
der var mulighed for at sammenholde et resultat med, hvad han kunne f&
at vide af andre kilder, var han trods alt i stand til at vogte sig for at drage
forhastede slutninger. Ogs& det moment peger i retning af en betydelig
exegetisk begavelse.

I et sidste hovedafsnit skal vi beskzftige os med endnu et forslag til
lgsning pé et vanskeligt exegetisk problem, som Horneman arbejdede
med. Ligesé lidt som hans forslag til I¢sning pa forstdelsesproblemerne i
Mika 5,1 appellerer dette forslag til at blive fulgt. Det er ikke holdbart,
men viser igen, at Horneman havde en frodig fantasi og en stedig vilje til
at forsgge at fore sin idé ud i en tese; og det er ikke de darligste
egenskaber en exeget kan vare udstyret med, iszr da ikke hvis de si
afvejes af en efterfplgende omhu med detaljen. Det var nok péd det
punkt, det glippede for Horneman!

Som indfaldsvinkel til emnet kan man valge at se pd en ydre
omstzndighed ved bogens tilblivelse, fordi man derved ogsd far et
ganske godt indblik i, hvordan Horneman arbejdede. Man far bade
bekreftet pdstanden om svigtende omhu, og om at Horneman var en
forsker, der forstod at pege pd problemer som de efterfglgende to
hundrede &rs forskning over emnet har understreget virkelig er
problemer.

Bogen er tilsyneladende skrevet pd den made, at Horneman
afleverede manuskriptet til sin bogtrykker, Morten Hallager, i den takt
han skrev det ferdigt. Herefter har Hallager trykt det ark for ark. Det
har medfgrt, at Horneman ikke fik mulighed for at korrigere sin
opfattelse af tidligere behandlede perikoper i Mikabogen, hvis han
skiftede mening om dem pé et senere tidspunkt; de var trykt, og den
#&ndrede mening méitte s& komme som fodnote. Det var kedeligt for
ham, men heldigt for eftertiden.

Det skete med hans opfattelse af Mika 2,12-13. Da han kom til disse
vers, gav han en traditionel tolkning af dem som forjettelse om



80

hjemkomst fra exilet, og is@r afviste han, at det skulle forstds som en
trussel om »Bortfgrelsen til det Assyriske og Babyloniske Fangsel«®!.
Overszttelsen lyder i hans brede stil sdledes:
12. Men Eder, alle Jakobs redelige Efterkommere! skal jeg tage til
mig, og samle de overblevne sande Israeliter med Eder! Da skal jeg
sette disse alle tilsammen, som een Faarehiord i een Faarestie82,
som een Feehiord i eet Indelukke paa een Graesgang; Som kizlne
og tamme Dyr, skulle de lade deres Rgst hgre efter Mennesker.
13. Hyrden skal reise sig og aabne Udgangen for dem; de skulle
bryde frem, og trenge sig igiennem Porten, og gaae ud med ham:
Deres Konge skal gaae frem foran dem: Jehovah skal selv vere
deres Anfgrer83.

P4 det tidspunkt var det ikke et problem for ham, hvad navnene Jakob
og Israel stod for, men omkring tyve sider senere®* ved diskussionen af
Mika 3,8 fgler han, at det er et problem med de to navne. Afoverskriften
(1,1) og kapitel 1 igvrigt kan det sluttes, at Mikas publikum fandtes i
begge de israelitiske riger; bdde Jerusalem og Samaria navnes.
Horneman gjorde sig derfor den relevante overvejelse om ikke de to
navne kunne vere Mikas betegnelse for de to riger. Der kan ikke vare
tvivl om, at Israel i s& fald er Nordriget; altsh m& Mika bruge Jakob om
sydriget, »det Jgdiske Land«. Er det rigtigt, ma han i 3,8 have tilhgrere
fra begge lande; spgrgsmaélet er s, om der kan tznkes en situation pa
Mikas tid, hvor det var muligt. Svaret er, at Mika 3 mi hgre hjemme

[81] P. 74; se p. 75f med noterne 66 og 67; jvf. ogsd bemzrkningen om »den
traditionelle profetudlegning«, p. 71. — Det er vanskeligt at sige, hvem Horneman
(Dathe?) opponerede imod; men der er den interessante mulighed, at Horneman
kan have lzrt det hos Michaelis, skgnt denne i Mikaoverszttelsen fremlagde en
anden opfattelse; i sA fald er Mika 5,1 ikke det eneste eksempel pa at ogsa Michaelis
skiftede opfattelse. Da Michaelis i Orientalische und Exegetische Bibliothek V, 1773
anmeldte Dathes, Prophetae minores (hvor han faktisk kun niede til Hos 11)
nzvnede han Mika 2,12 sammen med bl.a. Jer 1,10 og Hez 43,3 pA en sidan mAde, at
det ser ud som om han opfattede det som et domsudsagn (p. 149). - I en ny
kommentar af J. L. Mays (Micah, Old Testament Library, SCM Press, London
1976) forklares Mika 2,13 som en oprindelig domsprofeti, men Mays angiver ikke
om han har hentet ideen fra nogen anden forsker (se p. 75f).

[82] Se konjekturen i note 68.

[83] Til sammenligning anfgres teksten fra Christian d. 6’s Bibel: »Jakob! jeg vil
vist sanke dig gandske, jeg vil vist samle det overblevne af Israel, jeg vil sette dem til
hobe ligesom Bozrz faar: som en hiord midt i sin faare stie skal de buldre af
mennisker./ Der opstiger den, som bryder igiennem for deres ansigt, de bryde
igiennem, og gaae igiennem porten, og gaae ud ad den; og deres Konge gaaer
igiennem for deres ansigt og HERREN fremmerst for dem«.

[84] Horneman, Prove-Oversettelse, p. 93.



81

cfter Samarias fald, hvor Israel ikke leengere existerede som en politisk
stprrelse, men hvor en del »israeliter« opholdt sig i Jerusalem, flygtet fra
assyrerne. Flygtningene er dem, der kaldes »Israels hus’ dommere«
(3.1.9)85; altsd havde Mika lejlighed til at henvende sig til bade Jakob og
Israel efter 722.

Mens Horneman arbejdede pa denne hypotese, slog det ham, at den
ogsd matte have konsekvenser for forstdelsen af 2,12's omtale af »alle
Jakobs ... Efterkommere« og »de overblevne ... Israeliter«. Dette vers
kunne ogsd afspejle situationen, som den tog sig ud efter Samarias
erobring, — hvis alts& Jakob er Juda! Fglgelig antog Horneman nu, at de
ovenfor citerede vers gjaldt »allene ... det Jadiske Riges Frelse fra
Sancherib og derpaa fglgende Lyksalighed under Jechizkiah, hvoraf da
og de fra Assyrierne unkomne Israeliter ngd Got, indtil det Jadiske Rige
selv af Nebukadnzzar blev omkastet, og Inbyggerne bortfgrte til
Babylon ...«8. Denne antagelse mitte f& konsekvenser med tilbage-
virkende kraft for hele kapitel 2. Bebrejdelsen for de begiede synder
gjaldt (stadig) indbyggerne i begge riger, men den explicite forkyndelse
af bortfgrelse, som Horneman efter den almindelige antagelse fandt i
2,10%7, var efter den nye fortolkning kun rettet til Nordrigets ind-

[85] 9> ma 232xp (p.93). Ved denne tolkning kommer bide 3. og 4. Afdeling
(se p. 60) til at ligge efter Samarias fald i 722 f.Kr.

[86] Horneman, Prgve-Oversettelse, p. 94. - jvf. tolkningen af 5,3-8 ovenf. p. 73.

[87] 2,10 kaldes ofte 2,11 pé grund af de omrokeringer af teksten, som Horneman
foretog; se note 8.

[88] Som omtalt i note 80 kom Horneman i anden sammenhzng i sin store note ind
pi Mika 1,5. Her findes betegnelserne Jakob og Israel, men han korrigerede ikke sin
fortolkning til dette vers. P4 p. 20 konstaterede han derimod Jakob... »er sedvanligi
Bibelen et ligebetydende Navn med ...« Isracl. Han behgvede miske ikke at have
korrigeret det udsagn, men han kunne ikke have fastholdt fglgende: »Men, at Jakob
her ikke kan betyde andet, end Israel, i denne bestemte Bemerkelse, det er klart af
den fglgende Sammenheng i dette samme Vers, hvor Jakob modsettes Judah paa
samme Maade, som Samaria modsettes Jerusalem«. (p. 21). Det er uomgengeligt
rigtigt! og det betyder, at hvis Horneman var glet tilbage til 1,5 havde han méttet
opgive sin hypotese igen. — Men trods denne lapsus er hypotesen et eksempel p3, at
Horneman tumlede med at finde en l@sning pa et virkelig vanskeligt problem i Mika-
bogen. Ogsd her viser forskningshistorien, at det er vanskeligt at give en
tilfredsstillende forklaring pA den méide, Jakob og Israel er anvendt, hvis man
samtidig gnsker at fastholde bogens integritet blot nogenlunde. Problemet er for
nylig blevet behandlet pi en ny mide af A. S. van der Woude (Micha, Nijkerk 1976,

p. 31f).



82

byggere. Indbyggerne i Juda fik altsd forkyndt en frist endnu, og
historien har vist, at Mika s rigtigt.

I en stor note, der begynder p. 95, gjorde Horneman i detaljer rede
for, hvor der pa de foregdende sider nu métte rettes i hans oversattelse
og gvrige fremstilling. Bl.a. métte det besluttes, hvorvidt han skulle tage
skridtet fuldt ud og gengive udtrykket 19> apy> (2,12) »Eder alle Judah’s
Inbyggere« eller fastholde det tvetydige »Jakobiter«. Han var
tilsyneladende mest stemt for at ggre det fgrstess.

Det vi har her er sandsynligvis Hornemans eget originale forslag til
fortolkningen af et par vers, der som allerede sagt®® har spillet en stor
rolle i diskussionen om Mikabogens opbygning. Mig bekendt findes der
ingen lgsninger pé& 2,12-13’s problem, der ligger i nzrheden af, hvad
Horneman néede frem til. Horneman var altsd nzppe inspireret af
andre, og pa den anden side var der heller ikke andre, der tog hans idé
op. I dag diskuterer man stadig de to vers; den almindeligste opfattelse
er, at de er en exilsk eller efterexilsk lykkeprofeti, interpoleret i Mikas
bog®Y, og kun de ferreste moderne forskere forsgger at indpasse versene
i Mikas egen forkyndelse®!.

Den her fremlagte undersggelse startede ud fra en interesse for
Mikabogens plads og betydning i den eksegetiske forskningshistorie.
Men det er glet mig som i sin tid Bentzen, da han arbejdede med
Horneman: »jeg kom til at holde af ham gennem Arbejdet med ham«92.
Jeg har sagt, at jeg synes Bentzens kerlighed til Horneman gjorde ham

[89] Se ovenf. p. 75.

[90] Dette synspunkt dukkede op i de forste drgange af B. Stades, Zeitschrift fiir
die alttestamentliche Wissenschaft (1881ff) og er siden blevet almindeligt accepteret.
Typisk er Mowinckels kommentar til stedet: »Et lykkeorakel, som er satt inn som
motstykke til truselen om bortfgrelse 1,16 og skildringen av de griske, fordervede
forere 2,1-11 ... Billedet og forestillingsformen bygger pA Deuterojesajas tanker om
hjemvandringen som et triumftog under kongen Jahvas fgrerskap«. Det gamle
testamente, oversatt av S. Michelet, Sigmund Mowinckel og N. Messel, III, Oslo
(Aschehoug) 1944, p. 679.

[91] Den forsker, der i dette drhundrede er kommet nzrmest til Hornemans
opfattelse er nok E. Sellin, Das Zwdlfprophetenbuch, (KAT XII), Leipzig 1922.
Han siger under overskriften »Die Sammlung und Befreiung des Restes Israels«:
»Offenkundig handeln die vv. von der Sammlung der bei dem Ansturme Assurs
nach Jerusalem fliichtenden Bevolkerung Palastinas ... und ihre wunderbare
Errettung durch Jahwe aus der Belagerung« (p. 275f).

[92] Bentzen, Kirken og Tiden 1937, p. 19.



83

for overbzrende, men p& den anden side ma jeg indrgmme, at det har
varet en gledelig overraskelse at finde en dansk eksegetisk bog om et
gammeltestamentligt emne af et vist format fra 1777. Jeg havde forud
provet at finde stof om gammeltestamentlige emner pa dansk i perioden
fraca. 1800 til ca. 1880, og mit indtryk svarer ganske til, hvad redaktgren
af Theologisk Tidskrift, dr. Kalkar skrev i 1876: »Exegetiske og kritiske
Arbeider over det Gamle Testamente ere i de senere Aar meget sjeldne
hos os«; —1 stedet var der rigeligt med opbyggelsesskrifter og prediken-
samlinger for hadnden®3. Det var rart at kunne konstatere, at et
tilsvarende udsagn ikke gzlder om perioden i slutningen af det 18.
Arhundrede®?.

[93]) Theologisk Tidskrift, 1876, udgivet af Dr. Chr. H. Kalkar, p. 113. Det sker i
en oversigt over det forlgbne ars teologiske litteratur, hvoraf han specielt gledede
sig over R. Volfs licentiatathandling, Om integriteten af Profeten Zacharias’ Bog. —
Denne udvikling skyldes naturligvis ikke alene, at Horneman blev ved for lenge og
kom i miskredit (se ovenf. p. 64); af andre momenter i den udvikling kan man navne,
at Hornemans efterfglger M. H. Hohlenberg (1797-1845) var meget lidt produktiv,
og vel ikke mindst at den gammeltestamentlige forskning fra midten af Arhundredet
kom under ledelse af C. Hermansen (1806-1882) og derved blev domineret af den
konservative, tildels pietistiske, retning, som havde professor E. W. Hengstenberg i
Berlin som hovedrepresentant. Denne retning var stort set enerddende indtil Frantz
Buhl (1850-1932) i 1880 blev docent og to 4r senere blev professor, — men ogsi han
kom jo snart ud for en rekke vanskeligheder; se f.eks. P. G. Lindhardt, To breve fra
Frants Buhl til Peder Madsen, DTT 33/1970, p. 55-61.

[94] P. S.: Hornemans billede findes i Den danske Kirkes Historie V, p. 361. —
Hans personlige autograf er i Statsbibliotekets eksemplar af Preve-Oversettelsen;
det er dediceret Schack-Ratlou, og har senere tilhgrt pastor Blicher i Randlev. — Et
af Hornemans tiptipoldebgrn er den nuvarende professor i gammeltestamentlig
exegese ved Arhus Universitet, Benedikt Otzen. M4 jeg til slut takke ham og andre
venner for den tdlmodighed, hvormed de i de seneste mineder har hgrt mig snakke
om Horneman!



