Socialetiske aspekter af Niels
Hemmingsens forfatterskab

Af Jens Glebe-Mopller

»... the emphasis of the theorist on
certain aspects and values is not
arbitrary, but is itself significant,
and, if his answers are to be dis-
counted, his questions are none the
less evidence as to the assumptions of
the period in which they were as-
ked.« (R. H. Tawney)

1. Bggerne og manden

Kgbenhavns Universitet har neppe haft en mere navnkundig teologisk
professor end Niels Hemmingsen. Og f har varet flittigere end han.
Hans forfatterskab, for s& vidt vi kender det i dag, omfatter nzsten 100
trykte skrifter, som fra midten af 1500-tallet til ind i 1600-tallets
begyndelse! udkomi (bl.a.) Kgbenhavn, Wittenberg, Leipzig, Rostock,
Basel, Genéve, London, Zerbst, Rotterdam, Frankfurt, Hélar,
Stockholm og blev oversat til tysk, islandsk, engelsk, svensk, hollandsk,
latin og i adskillige tilfzlde til dansk2. Til listen over det trykte

[1] Det yngste Hemmingsen-skrift pA Det kgl. Bibliotek er en udgave af Om
Ecteskab fra 1653.

[2] Bibliografiske oplysninger om forfatterskabet indtil r 1600 findes i Laurits
Nielsen, Dansk Bibliografi 1551-1600, Kgbenhavn 1931, nr. 744-929.

Naturligvis ma Laurits Nielsens imponerende arbejde korigeres p4 nogle punkter.
Det gzlder f.eks. oplysningerne vedrgrende nr. 897: The Professions of the True
Church and of Poperie compared together, London 1579. Ifglge LN er der tale om en
oversattelse af et latinsk skrift Antichristomachia med ukendt trykkear, hvortil
originalen er giet tabt, men som er genoptrykt i Opuscula theologica, Geneve 1586. 1
det (fotokopierede) exemplar af det engelske skrift, som findes pA KB har en
samtidig hind i marginen tilfgjet: »Hemmingsen in 2. Thess. c. 2.« Det viser sig, at
hele skriftet er et udtog af Niels Hemmingsens kommentar til 2. Thess. 2 (= LN nr.
800, s. 558-572). Deni Opusc. theol. optrykte Antichristomachia har gverst p4 bladet
col. 667-670 og 663-666: »Caput II II. Thessalonicen. «!

En kronologisk fortegnelse over forfatterskabet finder man i Barnekows
nedennzvnte disputats s. VIII-XII. Den er eftertrykt i Munch Madsens
nedennavnte disputats s. 9-11.



8

forfatterskab ma man endvidere fgje en rakke officielle dokumenter,
som umiskendeligt er konciperet af Niels Hemmingsen, selv om de er
udsendt pa kgl. befaling.

I denne afhandling vil jeg forsgge at give et indtryk af dette store, men
nu nasten glemte forfatterskab. Jeg vil samtidig gennem fremdragelse af
bestemte sider af det prgve at kaste lys over, hvilke opgaver der
pahvilede en teologisk professor ved Kgbenhavns Universitet i 1500-
tallets anden halvdel. Og hermed tznker jeg ikke s& meget p& de
opgaver, som var beskrevet i fundatsen fra 1539, men mere pd de
funktioner han matte udfylde i et feudalt samfund som det danske efter
reformationen3.

I tidens lgb har Niels Hemmingsens forfatterskab eller i alt fald dele af
det naturligvis varet behandlet adskillige gange. Jeg skal her give en kort
oversigt over den vigtigste sekundare litteratur i nyere tid: I sin disputats
Dr. Niels Hemmingsens Pastoraltheologi. Et Bidrag til den praktiske
Theologis Historie fra 1851 har »Hof- og Slotsprast« J. H. Paulli givet en
ganske udmarket skildring af Hemmingsens praktiske teologi, farst og
fremmest ud fra bogen Pastor, som udkom i Kgbenhavn i 1562, og som
abenbart ma have daekket et behov, siden den blev optrykt S gange i den
latinske udgave, 2 gange i en engelsk overszttelse og 3 gange i en tysk! —
Paulli inddrog dog ogsd mange andre skrifter fra forfatterskabet, men
kun for s& vidt de belyste hans specielle emne. I det vesentlige behandler
han skrifterne refererende og er meget lidt opmarksom pé forfatter-
skabets ejendommeligheder. Stort set ngjes han med at betragte
Hemmingsen som »en &gte discipel af Melanchthon« (s. 17).

I Kjobenhavns Universitets Historie, bind I og II fra 1868-72 har H. F.
Rgrdam samlet en mengde bidrag sivel til Hemmingsens biografi som
til hans virksomhed som universitetslerer og universitetsrektor. I
Kirkehistoriske Samlinger har han fortsat publikationen af oplysninger
vedrgrende Niels Hemmingsen. Det skal is@r nzvnes, at han i Ny
Kirkehistoriske Samlinger bind IV, 1867-68, har samlet alle tilgengelige
aktstykker vedrgrende suspensionen af Niels Hemmingsen i 1579.

[3] For s& vidt er afhandlingen her en historisk illustration af synspunkter, jeg har
fremfgrt i Om religion, Kgbenhavn 1977 og i mit bidrag til Ole Riis, ed., Religions-
sociologisk symposium, Greni-Kongerslev 1977.

Om den danske feudalisme i 1500-tallet se: Benito Scocozza, Feudalismen, 2. udg.
Kgbenhavn 1977. Om den specielle »skandinaviske« udformning af feudalismen se:
Perry Anderson, Passages from Antiquity to Feudalism, London 1974, p. 173ff. Jvnf.
ogsa det i note 85 navnte vark.



9

Rordam har ogsé skrevet artiklen om Niels Hemmingsen i Dansk
biografisk Leksikon v. C.F. Bricka i 1893, som har varet grundlaget for
Bjgrn Komnerups artikel i Dansk biografisk Leksikon 1936.

Fgrsti 1940 kom den naste stprre drgftelse af Hemmingsens forfatter-
skab i form af Kjell von Barnekows disputats Niels Hemmingsens
teologiska dskddning. En dogmbhistorisk studie, Lund 1940. Som titlen
angiver, er det Barnekows hensigt at give en stricte teologisk
karakteristik af forfatterskabet. Barnekow fremhaver herunder Hem-
mingsens afhangighed af bdde den oldkirkelige og middelalderlige
tradition og viser ubestrideligt, at Hemmingsens nadverforstielse i
princippet var og forblev calvinsk — dette trods J. Oskar Andersens
igvrigt anerkendende korrektioner i Om Niels Hemmingsens teologi. |
anledning af Kj. Barnekows skrift fra Kyrkohistorisk drsskrift, Uppsala
og Stockholm 1941, s. 108-131.

I sammenligning med Barnekows bog virker Erik Munch Madsens
disputats Niels Hemmingsens Etik. En idéhistorisk Studie, Kgbenhavn
1946 som et banalt og meget umetodisk referat af visse dele af forfatter-
skabet.

Endelig har Carl Christian Jessen i en udmarket artikel Embede og
praest. Om  Niels Hemmingsens pastoraltheologi i Kirkehistoriske
Samlinger 1968, s. 532-52 argumenteret for, at Hemmingsens praste-
begreb dels ligger i forlengelse af det middelalderlige, dels peger frem
mod pietismen: prasten er sjzlesgrger og forbillede mere end ordets
forkynder og sakramenternes forvalter. Jessens konklusion er dog kun
forstdelig p4 baggrund af fznomener som Tidehverv og Luther-
renessance. Paulli opfattede sagen ganske anderledes: nér Niels
Hemmingsen kaldte sin bog for »Pastor« betgd det, at »han vedkjender
sig derved den evangeliske Anskuelse af det hellige Praste- og Pradike-
embede som et Sjzlesgrgerembede« (anf. vaerk s. 172)!

De navnte arbejder er alle skrevet af teologer og henvender sig
fortrinsvis til teologer eller teologisk interesserede. De nyeste af dem,
Barnekows, Munch Madsens og Jessens, er endvidere rent idé-
historiske. Den socialhistoriske side af emnet er ikke bare underbelyst —
den lades helt ude af betragtning. Det samme er tilfeldet i de tilsvarende
litteraturhistoriske eller sproghistoriske behandlinger af forfatter-
skabet. Det gelder ogsa for Oluf Friis’ forholdsvis grundige gennemgang
af det i Den danske Litteraturs Historie I, Kgbenhavn 1945, s. 335-356.
Dog giver denne gennemgang ved sin bredde et nok si godt indtryk af
forfatterskabet som de specifikt teologiske studier. — Rent filologisk er
en afhandling af Hanne Ruus, Niels Hemmingsens version af Mattceus-



10

evangeliet kap. 22 v. 34-46 i Festskrift til Kristian Hald, Kgbenhavn 1974,
s. 523-5394. Igvrigt planlegger Hanne Ruus m.fl. en udgave af Niels
Hemmingsens danske skrifter.

Som det fremgér af denne korte prasentation er litteraturen om Niels
Hemmingsens forfatterskab af temmeligt beskedent omfang sammenlig-
net med texterne selv. Det hanger nok bide sammen med, at
forfatterskabet — som altovervejende er konciperet pa latin — er svert
tilgengeligt i dag, og at den almindelige opfattelse af Niels Hemmingsen
har vaeret, at han var en epigon — som Paulli skrev allerede i 1851: »Niels
Hemmingsen hgrer til den Classe af Theologer, som uden at virke ved
originale Tanker udgve en betydelig Indflydelse paa deres Samtid ved
deres Fremstillingsgave« (anf. vaerk s. 18). Jeg vil i og for sig ikke
bestride Paullis opfattelse. Men — med henvisning til det anfgrte motto’
vil jeg vende hans tankegang om og sige, at netop den omstandighed, at
Niels Hemmingsen uden at besidde nogen stgrre originalitet kom til at
gve en betydelig indflydelse p sin samtid, er det interessante. For det
betyder jo, at vi gennem Niels Hemmingsens skrifter og hans egen
karriere kan fa noget at vide om samtiden og om den type af skrifter, som
samtiden interesserede sig for og havde brug for. At Niels Hemmingsens
skrifter faktisk blev lest og havde vid udbredelse viser de mange
genoptryk og overszttelser. Det fremgir ogsd af, at »Confessio et
ordinatio ecclesiarum danicarum« fra 1561 navner Enchiridion og
Postillen som bgger, prasterne bgr ejeé. Eller af, at prasterne pa
Odense landemode 1568 blev pdmindede om, at de skulle lade sig
overhgre af bispen i Hemmingii teologi og i hans bog om prasternes
embedsfgrelse’. — 1 Til belysning af Niels Hemmingsens indflydelse pd
dansk preediken omkring 1600 (i Festskrifttil Jens Norregaard, Kbh. 1947
s. 131-145) undersgger P. G. Lindhardt pa grundlag af oplysningerne i
Jacob Madsen Vejles visitatsbog, i hvilket omfang Hemmingsens
skrifter, iser naturligvis »Postillen«, har sat sig spor i netop de fynske
prasters prediken. Konklusionen er, at »langt den overvejende del af de
pradikendispositioner, vi kender fra Jacob Madsens visitatsbog, er
direkte influeret af Hemmingsens mest kendte og af prester mest

[4] Sml. votum over samme forfatters prisopgave, Kobenhavns Universitets
Festskrift, november 1969, s. 385-388.

[5] Hentet fra R. H. Tawney’s berpmte bog, Religion and the Rise of Capitalism,
Harmondsworth 1961 (1. udg. 1926).

[6] Udgivet ved Bjgrn Kornerup, Kgbenhavn 1953, s. 123.

[7] Paulli, anf. verk, s. 82, note 5.



11

benyttede skrifter« (s. 145). — Om den kvantitative udbredelse af
forfatterskabet findes kun Reravius’ bemarkning i hans fortale til den
danske oversaxttelse af Postillen: »Siden blev den oftere oplagt i
Tyskland baade paa Latin og Tydsk og solgt i mange tusinde Exemplarer
og cndelig oversat paa Dansk efter Manges Begjaring«8.

Hemmingsens biografi mé& vi i det vasentlige stykke sammen af
oplysningerne i biskop Peder Winstrups ligprediken over ham (trykt i
Ny Kirkehistoriske Samlinger IV, s. 318-20) og spredte selvbiografiske
bemarkninger rundt omkring i hans skrifter, is®r i de meget udfgrlige
forord, som de nasten alle er forsynet med samt — naturligvis — af de
aktstykker m.v., som H. F. Rgrdam har fremdraget.

Niels Hemmingsen blev fgdt p& Lolland — stedet er uvist — i 1513 af
bonde- eller hAndvarkerslagt. En farbror, som var smed, sgrgede for at
f& ham sendt til skole, og successivt synes han at have besggt latin-
skolerne i Nakskov, Slagelse, Roskilde og Lund. Man har i forskningen
iser haftet sig ved opholdet i Roskilde, hvor skolens rektor var
humanisten Niels Black, som ogsd var kannik ved domkirken. Det
interessante er nemlig, at man via Niels Blacks person kan knytte en
idéhistorisk forbindelse fra Hemmingsens teologiske forfatterskab
tilbage til humanismen og reformkatolicismen®. Og man har selvfglgelig
lagt vaegt pd, at Niels Hemmingsen sa sent som i 1560 dedicerede sin
nedennavnte Catechismi questiones til sin gamle lzrer med et
taknemmeligt forord. Taknemmeligheden synes dog nok s meget at ga
pé, at Niels Black havde understgttet ham gkonomisk. Og det er i det
hele taget det gennemgiende tema i alle Hemmingsens mange
dedikationer! Dog synes Niels Black at have varet usazdvanligt
rundhéndet og fortjent sit ggenavn: »Eleemosynarius«1®.

1 1537 drog Niels Hemmingsen som s3 mange andre af reformations-
tidens danske studenter til Wittenberg, hvor hans studier blev
financieret af adelsmanden Johan Urne og efter dennes dgd af sgsteren
Alhed Urne. Hemmingsen opholdt sig i Wittenberg i 5 &r og modtog et
uudsletteligt indtryk af Melanchthon, »min elskede lerer«, som han
bestandigt kalder ham. Naturligvis omtaler han ogsa siden Luther med
stor veneration, men det gzlder for ham som for praktisk talt alle
danskere i den fgrste efterreformatoriske generation, at det var

[8] Efter Paulli, anf. vark, s. 21.
[9] Barnekow, anf. vark, s. 2f.
[10] Kjobenhavns Universitets Historie 11, s. 427, note 2.



12

Melanchthon, man lerte af og havde kontakt med!'. I sammenligning
med Melanchthon, om hvem Niels Hemmingsen kan fortzlle selv-
oplevede trek'?, synes Luther n@rmest at have mytisk karakter for ham:
som manden, der startede opggret mod pavekirken.

Ved sin hjemkomst i 1542 havde Niels Hemmingsen tilegnet sig en
sddan lerdom og dannelse, at han var selvskreven til et professorat ved
det reetablerede universitet i Kgbenhavn, som fra og med reforma-
tionen var blevet til en uddannelsesinstitution i statsmagtens, d.v.s.
kongens tjeneste. William Norwin har med rette peget p, at selv om
undervisningen nok stort set var den samme fgr som efter reforma-
tionen, si skiftede universitetet som sidant alligevel karakter:

» Alligevel sker der en meget vasentlig Forandring i Stiftelsens hele
Karakter. Den ophgrer med at vare kirkelig og bliver en Stats-
institution. Den middelalderlige Dualisme, Modsatning mellem
Kirke og Stat, bliver i ydre Henseende ophavet ved Reforma-
tionen, da Staten bliver Herre over alle kirkelige Forhold,
aandelige som materielle, og Universitetet kommer ganske vist til
vasentlig at arbejde for kirkelige Formaal, men disse er bestemt af
Statsmagten, som hvert @jeblik griber ind, ikke mindst naar det
drejer sig om Spgrgsmaalet, hvorvidt Universitetet lerer noget, der
kan komme i Strid med den af Staten autoriserede Confession«'3.

Efter en kort tid at have varet huslerer for Oluf Nielsen Rosenkrantz’
dgtre blev Niels Hemmingsen da taget i statsmagtens tjenste og ansat
som professor ved universitetet i gresk i 1542 eller 1543. Et par ar senere
overtog han dialektikken og forel@sningerne i hebraisk — en samtidig

[11] Jvnf. min anmeldelse af Martin Schwarz Lausten, Biskop Niels Palladius i
Preesteforeningens Blad 1968, nr. 17, s. 255f.

[12] Som f.eks., at han plejede at illustrere dialektikkens regler p4 salmerne og
gjorde det med stor ferdighed — fortalen til Demonstratio indubitate veritatis de
Domino Jesu, Kgbenhavn 1571, bl. A 3 verso.

[13] Kebenhavns Universitet i Reformationens og Orthodoxiens Tidsalder I,
Kgbenhavn 1937, s. 29. — Man kan diskutere det rimelige i — som Norwin — at tale
om »statsmagten« pa dette tidspunkt. En statsmagt i moderne interventionistisk
forstand fandtes naturligvis ikke. PA den anden side var der dog en si tilpas
institutionel kontinuitet i landets styre, at det forekommer urimeligt restriktivt, hvis
man med Bernild/Jensen (jvnf. note 85) tilsyneladende helt vil afvise at tale om en
stat pa dette tidspunkt.



13

nedskrift af hans forelasning over Hoseas er bevaret'4 — og efter at vaere
blevet kreeret til baccalaureus i teologien i 1553, rykkede han op i det
ledige teologiske professorat, som han besad, indtil han i 1579 blev
suspenderet.

Som teologisk professor, 4 gange rektor og fra 1572 universtitetets
vicckansler havde Niels Hemmingsen handerne fulde. Han skulle
deltage i universitetets almindelige virksomhed: som radgiver for
kongen i diverse sager, som censor af bgger, som dommer i sager
vedrgrende trolddom, ®gteskab, gejstlige personers lzre og levned etc.
Han skulle i hgj grad beskaftige sig med universitetets gkonomiske
forvaltning og havde og sikre dets rettigheder — som nr han f. eks. i
1553 matte mgde pa landemodet i Roskilde sammen med den juridiske
professor Albert Knoppert for at indskzrpe sognepraesten i Faxe, Jargen
Olsens, forpligtelser til at betale de skyldige afgifter til universitetet's,
eller nar han matte deltage i mageskifter over hele Sjzlland'c. Og
naturligvis skulle han passe sin undervisning — bade i form af
disputationer og forel@sninger pa universitetet og privatundervisning af
de studerende, han havde optaget i sit hus'’. Der er grund til at sla fast,
at endnu i dag virker hans skrifter usedvanligt klare og paedagogiske.
Det har helt gjensynligt veret ham en forngjelse at undervise, og
disputationerne og navnlig forelesningerne over nytestamentlige
skrifter samt over salmerne udggr i kvantitativ henseende langt den
stgrste del af forfatterskabet.

Men herudover méitte en universitetsprofessor af Niels Hemmingsens
format gang p& gang udfgre specialopgaver for statsmagten. Nogle
exempler:

1557 forfatter Niels Hemmingsen den »Tavle om Herrens nadvere,
som alle professorerne underskrev (se her afsnit 2).

[14] Ny kgl. Saml. 256, 4to. En senere anonym indfgrelse p4 titelbladet havder,
abenbart med urette, at hindskriftet er med Niels Hemmingsens egen hand. Deter
méske endda et spgrgsmal, om det overhovedet har noget med Niels Hemmingsen at
gore.

[15] Kirkehist. Saml. 1V, 1, s. 205f.

[16] Kjobenhavns Universitets Historie I1, s. SOff.

[17] I fortalen til Postillen fortzller Niels Hemmingsen: »For fiorten Aar siden
lesde ieg nogle Scholia oc kaart Forklaring paa Sgndagis Euangelia/faar mine
Disciple/som ieg haffde besynderlige hiemme i mit Hus/paa det at ieg met dette mit
lille Arbeyde noget kunne hielpe oc forfremme deris Studia/oc tenckte slzt intet der
paa/at det skulde komme vd iblant Folck« (citeret efter udgaven 1576, jvnf. note 66).



14

1561 var han i det mindste medforfatter til ovennavnte »Confessio et
ordinatio ecclesiarum danicarum«!8.

1563 indfgjede han i sin kommentar til Jakobsbrevet en lengere
redeggrelse for kontrakter, &ger m.v. p& Johan Friis’ anmodning (se her
afsnit 4).

1567 fik han sammen med Sjzllands biskop opsyn med Herlufsholm'®.
1569 forfattede han de 25 religionsartikler, som enhver udlending, der
ville tage bop=l her i landet, skulle skrive under pa.

Alt tyder pd, at Niels Hemmingsen har varet statsmagten og
universitetet en god mand, og at kongen kun ngdtvunget og efter
lzngere tids pres suspenderede ham. Og han blev netop suspenderet,
ikke afsat som det ofte er blevet skrevet. Frederik II skrev til kansleren
Niels Kaas sdledes:

»Wor synderlig gunst tilforn. Wiider, att wij wdaff hoguichtige
aarsager och bethenckende haffue for gott anseett, att Doctor Niels
Hemmingsen vdj Kigbenhaffn paa en thiid lang bliffuer affsatt, saa
hand icke mehre skall lese wdi Vniuersitetet. Thi bede wij ether och
will, athj hanum saadant paa wore wegne foreholder, och befaller,
at hand strax begiffuer sig af byen, hoss hans Cannickdomme att
residere wdj Roskilde, bestillendis, att hand kommer hid heden,
inden wij forreigse aff Landet. Thermed etc. Actum Frederichsborg
thend XXIX Julij Anno etc. 79«2°.

»En tid lang« skulle Hemmingsen vare afsat, s3 han ikke kunne
undervise p& universitetet. Men en del af lgnnen, som var tillagt hans
embede, blev ikke taget fra ham: kanonikatet i Roskilde beholdt han.
Det ser i hgj grad ud, som om kongen ventede at kunne kalde ham
tilbage, nér stormene havde lagt sig. Man har ofte bemarket, at han
ingen skrifter udgav for efter Frederik IIs dgd. Men dels var det jo
begranset, hvad han havde at udgive, nir han ikke kunne disputere og
forelzse, dels — og sikkert mere vigtigt — dede det sachsiske
kurfyrstepar, som havde foranlediget suspensionen, fgrst i 1585 og 86. 1
hvert fald benytter statsmagten ham stadig i diverse anledninger og
forhgjer ovenikgbet hans lgn2!. Men tilbage til universitetet kom han

[18] Jvnf. Kornerups indledning p. XXXVII ff, Kornerups exempler p4 ordrette
overensstemmelser med iser Enchiridion lader sig let forgge — jvnf. her note 50.

[19] Jvnf. Kjobenhavns Universitets Historie 11, s. 60. Rgrdam antager, at de to
ogsi udarbejdede skolens ordinans.

[20] Efter Ny Kirkehist. Saml. IV, s. 311, mine understregninger.

[21] Kjobenhavns Universitets Historie II, s. 432.



15

ikke — hvad den gamle mand maske heller slet ikke har gnsket: i 1586
var han allerede 73 4r gammel! Han ngd sit otium i Roskilde, hvor han
var en kendt skikkelse i byen, og hvor han blev fulgt til graven af en stor
del af Sjzllands praster og de fleste af professorerne i Kgbehavn den 27.
maj 160022,

2. Suspensionen i 1579 og Niels Hemmingsens nadverlere

Der er spor af, at Niels Hemmingsens nadverlere tidligt er blevet
kritiseret”, men forst i 1574 bred stormen lgs for alvor. S vidt man kan
felge forlebet gennem de af H. F. Reardam publicerede aktstykker, har
kongen allerferst givet Niels Hemmingsen og hans kolleger forbud mod
at disputere om nadveren, og bisperne har fiet bedsked pa, at der skal
predikes om diben og nadveren i overensstemmelse med »Confessio
Augustane«. Kongen har dbenbart villet forebygge, at afferer som dem i
Kursachsen skulle komme til at udspille sig i hans rige og dermed true
forholdet til kejseren. I Kursachsen havde August, gift med Frederik IIs
soster Anna, nemlig i 1574 opdaget, at hans teologer i Wittenberg og
andre steder var gdet ham under ojne ved at bekende sig til en calvinsk
eller kryptocalvinsk nadverlere, og i raseri herover havde han afsat og
fengslet en rekke af dem. Under forherene péberibte de sachsiske
teologer sig, at i Danmark blev der laest og skrevet om nadveren pé
samme made. Kurfyrsten meddelte dette til Frederik Il i et brev engang i
sommeren 1575 og dokumenterede til overflod de kryptocalvinske
teologers pdstand ved at sende kongen et exemplar af Niels
Hemmingsens Syntagma, som var udkommet i 1574. Frederik II var nu
tvunget til at tage yderligere skridt. Den 15. juni 1575 kaldte han alle
professorer og praster i Kebenhavn op pa slottet kl. 5 om morgenen og
lod Peder Oxe holde en dundertale til dem om at lere og skrive om
nadveren »simpliciter juxta Augustanam Confessionem« samt forlange

[22] Anf. verk s. 439 f. Niels Hemmingsen dgde den 23. maj. Om hans tilknytning
til Roskilde: se J. O. Arhnung, Niels Hemmingsen, Kannik i Roskilde og Professor,
Dr. theol. Niels Hemmingsens Alderdom i Roskilde: Aarbog udgivet af Historisk
Samfund for Kobenhavns Amt 1922, s. 84-106 og 1927, s. 137-72.

[23] »Nogle brgdre mener, at jeg bekemper Kristi nzrvar i nadveren, hvori de gor
mig ikke liden uret«, Historia lesu Christifra 1562, her citeret efter Opusc. theol. col.
1305. 1 kommentaren til Romerbrevet fra samme &r afviser han ganske explicit en
fysisk tilstedevarelse af Kristi legeme og blod i nadveren og en tilsvarende
guddommeligggrelse af Kristi natur efter opstandelsen. Se Commentaria in omnes
epistolas apostolorum, Leipzig 1572, p. 217f. (hvor der er trykfejl pa netop dette
sted!).



16

en tilbagekaldelse af Niels Hemmingsen. Niels Hemmingsen nzgtede og
havdede, at de sachsiske teologer pdberdbte sig ham med urette.
Derved forblev det til februar naste dr. Men kurfyrsteparret vedblev at
trenge ind pd kongen, og han mitte den 23. februar 1576 befale
konsistorium ved Kabenhavns Universitet at kalde Niels Hemmingsen
for sig og forlange en tilbagekaldelse, Jeg skal nu ikke her redegere for
gangen i konsistoriums hgjst interessante forhandlinger® — de
mundede ud i, at Niels Hemmingsen tilbagekaldte sztningerne fra
Syntagma den 6. april 1576.

Sachserne lod sig imidlertid ikke stille tilfreds hermed. Henstil-
lingerne til Frederik II om at gore noget ved de lokale calvinister
fortsatte. Og helt galt blev det, da Niels Hemmingsens Syntagma i 1578
udkom i selveste Geneéve. Nu rykkede ogsé Frederik IIs svigermoder,
hertuginde Elizabeth af Mecklenburg, ud — og enden pé det hele blev
det citerede kongebrev.

Man kan undre sig over denne nidkzrhed fra kurfyrsteparrets side.
Den har imidlertid et temmeligt nejagtigt fortilfelde i Christian IIIs
anstrengelser for at fa fjernet prasten Albrecht Hardenberg fra Bremen
ca. 20 &r tidligere. Lige s& spegede som Christian IIIs motiver var, lige s&
spegede har de nok varet i kurfyrstens tilfelde. Martin Schwarz
Lausten, som med stor finesse har analyseret Christian IIIs mulige
motiver?5, mener, at den danske konge meget vel kan have haft »zgte«
religigse motiver, d.v.s. motiver, som ikke kan reduceres eller
omskrives til politiske vurderinger. Og hvis man ved »politisk« forstar
»udenrigspolitisk« eller »dynastipolitisk« skal det nok have sin
rigtighed. Christian III har sikkert af et @rligt hjerte varet forarget over
Hardenbergs meget ulutherske nadverlere. Og netop som en demon-
stration og beskyttelse mod den lod han Niels Hemmingsen komponere
tavlen om Herrens nadver. Tilsvarende er det vel muligt, at kurfyrst
August eller méske snarere hans foretagsomme kone, Christian IIIs
datter Anna, har nzret de samme lutherske opfattelser af nadveren. I
hvert fald i nogle beretninger fremhaves Annas lutherdom, selv om
andre beretninger rigtignok rapporterer, at det netop var gennem
hende, de kryptocalvinske teologer i Kursachen mente at kunne fi
deres synspunkter fert igennem. Men det har nok alligevel veret de

[24] Jeg har analyseret konsistoriums forhandlinger i en afthandling med titlen
Universitet og politik i Dansk Udsyn 3/1978.

[25] Religion og politik. Studier i Christian Ills forhold til det tyske rige i tiden
1544-1559, Kgbenhavn 1977, s. 250ff.



17

politiske (i snzver forstand) synspunkter, som har vejet tungest.
Kurfyrsten var trengt af den sachsiske hertug og af hans gnesio-
lutheranske teologer. Skulle det lykkes for dem at pavise, at Kursachsen
var faldet fra »Den augsburgske Bekendelse«, ville det sztte fyrstenien
hejst ubehagelig situation over for kejseren, med hvem han — ievrigt
omtrent som de danske konger— sagte at holde sig pé god fod. Det var jo
nemlig kun tilhangerne af »Confessio Augustana«, som var omfattet
af religionsfreden i Augsburg mellem katolikker og protestanter. De
reformerte stod uden for — og befandt sig dermed principielt i et
anderledes skarpt modsztningsforhold til kejseren og resten af riget. Og
da nu de kryptocalvinske teologer i kurfyrstedemmet paberébte sig
Niels Hemmingsen og Kebenhavns Universitet, ja, s3 var det egentlig
ganske logisk, at kurfyrsteparret métte folge den lokale udrensning op
ved at gore forestillinger over for den danske konge, som i det lange leb
hverken af dynastipolitiske eller udenrigspolitiske grunde kunne tillade
sig at sidde dem overhearig.

Det er rimeligt p4 den her skitserede baggrund, at Niels Hemmingsens
nadverlere altid har interesseret forskningen. Hvordan forholder
specielt tavlen om Herrens nadver sig til nadverleren i Enchiridion og
denne igen til nadverlaren i Syntagma?

I »tavlen« fordemmes dels de regulzrt vantro, dels Karlstad, Zwingli,
Oecolampadius, anabaptisterne og naturligvis katolikkerne. En sarlig
behandling fir en ikke navnfastet opfattelse, »som nogle lerde ikke
afviser«, og hvorefter Kristi legeme og blod vel er til stede i nadveren,
men kun modtages af de troende med troen — og altsd ikke med
munden. Over for denne opfattelse presenteres s den almindelige
(katolske) opfattelse som den, der er udformet i »Confessio Augustana«
og hyldes bdde i Sachsen og Danmark. Den gér ud p4, at Kristi legeme og
blod ikke blot modtages med troen, men ogsd med munden — for
hyklernes vedkommende er det den eneste mdde, hvorpd de modtager
Kristi sande legeme og blod. Det er den sidste opfattelse, man
szdvanligvis benzvner »manducatio indignorum«, de uvardiges spise,
og hvori man traditionelt ser en understregning af realprasensen, af
Kristi virkelige nzrver i nadveren. I sin personlige pitegning under
tavlen tilslutter Niels Hemmingsen sig udtrykkeligt den sidst refererede
opfattelse, selv om han ikke nzvner manducatio indignorum eller
overhovedet gentager tavlens formuleringer. Problemet er nu, at den
ikke navnfastede opfattelse efter mange forskeres mening er den, Niels
Hemmingsen igvrigt fremferer — forst i sin dogmatiske handbog
Enchiridion, som udkom nasten samtidig med tavlen i 1557 (og ievrigt



18

oplevede mange optryk) og senere endnu tydeligere i hans andet store
dogmatiske arbejde, den nzvnte Syntagma fra 1574 ( der ligeledes blev
genoptrykt, omend ikke nzr s& mange gange som Enchiridion). Det ser
altsd ud, som om Niels Hemmingsen samtidig afviser og tilslutter sig to
forskellige opfattelser af Kristi nervar i nadveren: en, som havder
manducatio indignorum og en, som ikke gor det — og den sidste synes at
vare den, han egentlig gik ind for.

Men hvilken nadverl®re sigtes der s til med den ikke navnfastede
opfattelse? Der er bred enighed i forskningen om, at Niels Hemmingsen
m4i have tznkt pa den calvinske. Men det forekommer mig meget mere
oplagt, tavlens anledning taget i betragtning, at det er Hardenbergs
synspunkter, der gengives. Ganske vist har nyere forskning hevdet, at
Hardenbergs nadverlere snarere var »kryptozwingliansk« end cal-
vinsk?6, men dels opfattede samtiden den faktisk som calvinsk?’, dels
synes tavlen som sddan ellers kun at afvise nadveropfattelser, som hgrer
til i reformationens farste artier, altsd ikke helt aktuelle som Calvins.

Tilbage bliver si, at Hemmingsen vel ikke absolut afviser den
hardenbergske (eller evt. calvinske) opfattelse, men dog udtrykkeligt
tilslutter sig en anden, mere luthersk, som han i sit avrige forfatterskab
ikke synes at hylde. Man kan selvfelgelig give sig til at moralisere over
Niels Hemmingsens opportunisme — og det har mange gjort (mest
bastant Munch Madsen, som ligefrem finder Hemmingsens skrifter
preget af »underfundighed« og »fordegtighed«). Men for det forste er
det ikke sikkert, at samtiden overhovedet har kunnet opfatte ham som
opportunist. Vilkdrerne i et feudalt samfund var nu engang sddan,
at man var nedt til at give fyrsten ret, selv om man maske personligt
havde en anden opfattelse. Et exempel herpd afgiver de feromtalte
kursachsiske teologer, som i 1572 under kurfyrsteligt pres fordemte de
pfalziske teologers nadverlere, men samtidigt i breve til dem
tilbagekaldte fordommelsen 2. At std pa sin egen opfattelse kostede i
bedste fald levebradet, i varste hovedet! Der var ikke noget, som hed

[26] Jgrgen Moltmann, Christoph Pezel und der Calvinismus in Bremen, Bremen
1958, s. 19. Wilhelm Neuser, Hardenberg und Melanchthon, Jahrbuch der Gesell-
schaft fiir niedersdchsische Kirchengeschichte, 65, Bd. 1967, s. 142-186 karakteri-
serer ham derimod som Melanchthon-elev, jvnf. s. 148. Igvrigt hgrer Neuser til dem,
som ikke udtaler sig om, hvem den ikke navnfestede opfattelse i tavlen gzlder, note
197: »Wer ist gemeint?«

[27] Martin Schwarz Lausten, anf. vark, s. 255 og 338.

[28] Jvnf. Moltmann, anf. vark, s. 64.



19

ventepenge eller offentlig understettelse i hine tider. Man var helt
afhzngig af feudalherren, in casu af fyrsten. Men for det andet er det
mdske endda tvivilsomt, om Niels Hemmingsen selv kunne se nogen
egentlig uoverensstemmelse mellem »den almindelige kirkes« nadver-
lzre i »tavlen« og hans egen samtidige og senere. Der er faktisk en
betydelig kontinuitet i hans mange, mange forskellige redeggrelser for
»den hellige nadver«. Man kan f.eks. prgve at legge »tavlen« og
»Enchiridions« locus om nadveren ved siden af hinanden: der er ganske
tydeligt tale om den samme text. » Enchiridion« er, ligesom de fleste af
Hemmingsens skrifter, udsprunget af undervisningen, og det fremgar af
fortalen, som er dateret 1. oktober 1557, at den har varet i omleb i
hdndskrevne exemplarer, og at det bl. a. netop er af den grund, han har
taget sig for at lade den trykke.

Sandsynligvis har Niels Hemmingsen, da han fik besked pd at
fremstille en officiel erklzring om nadveren, grebet sine notater og blot
tilfejet det, som dér manglede, nemlig en explicit fordemmelse af en
rekke kaztterske meninger samt en speciel udtalelse om Hardenberg,
over for hvem den mundtlige nadvernydelse fremhavedes. I sagen er der
ingen forskel mellem de to texter. Men der er heller ikke saglig forskel
mellem fremstillingen i »Syntagma« og de to texter eller overhovedet
nogen af de ovrige redegorelser. Pointen er nemlig, at Hemmingsen
opererer med en tredobbelt nadvernydelse:

1. Den dndelige (eller usynlige), som naturligvis kun bliver de troende
til del.

2. Den sakramentale, som er den synlige, og som hyklerne eller de
uvardige ogsd far del i, og endelig

3. den kodelige eller kapernaitiske, som han bestemt afviser.

Det er vigtigt at vere opmarksom pa den sakramentale nydelse, som i
»Enchiridion« begrundes med, at der tillegges nadverelementerne en

serlig »sacramentalis predicatio«: mens subjektets natur forbliver — in
casu forbliver brgdet brad og vinen vin — sé tros det, at predikatets

usynlige sandhed (altsi Kristi legeme og blod) er til stede sammen med
subjektet. Konsekvensen bliver, at bdde de troende og hyklerne spiser
Kristi sande legeme og blod i nadveren — men for hyklerne er nydelsen
kun sakramental, altsd udvendig, og bliver dem til dom. For de troende
er den bade indvendig (i troen) og udvendig (med munden). I ingen af
tilfeldene er der tale om, at man p4 en fysisk og naturlig mide — ved en
»manducatio carnalis« — &der Kristi legeme og blod.

Der er ingen tvivl om, at Niels Hemmingsen i labet af forhandlingerne
med sine professorkolleger blev tvunget til at gare indremmelser og ogs&



20

til at modsige sig selv. Men det er lige si klart, at han principielt havde
ret, ndr han bestandigt slog pa at han altid havde lzrt pA samme made om
nadveren. Selv den overraskende pastand om, at han med de uvardigt
nydende tznker pa de svage i troen, findes explicit i den omfattende
redegeorelse for nadveren i kommentaren til Romerbrevet fra 15627 .
Man kan i moderne perspektiv indrangere Hemmingsens nadverlzre
som calvinsk *, men det er vel mere historisk korrekt, at Hemmingsen,
den gang han skrev »tavlen« eller lod »Enchiridion« trykke, ikke havde
nogen fornemmelse af, at det ikke netop skulle vere den almindelige
kirkes opfattelse, han fremsatte — den, som var kommet til ny &re og
vardighed med »Confessio Augustana«. Og hvis man igvrigt underseger
reformationstidens nadveropfattelser, vil man ikke have besvar med at
finde paralleller. Spergsmélet er, hvor stor afstand der reelt er mellem
Niels Hemmingsen og Hardenberg, begge gamle elever af Melanchthon
og begge afgjorte modstandere af ubikvitetsleren? Men hvis Hem-
mingsen f. eks. har bygget sin karakteristik af Hardenberg pa dennes
»Sentenia Coenac eller en tilsvarende text>!, kan man give ham ret i,
at dér i hvert fald kun tales om en nzrvarelse for de troende og det
ovenikebet med explicit afvisning af, at de med munden skulle f& andet
end bred. En lidt mere uvenlig fortolkning ville vare, at Niels
Hemmingsen havde mattet anstrenge sig for at grave i det mindste et
enkelt punkt frem, hvor han ikke var enig med Hardenberg. Og det
kunne jo si vare i spergsmalet om manducatio sacramentalis!
Konklusionen pd denne korte redegerelse for en gammel diskussion
mida blive felgende: P4 den ene side adskilte Niels Hemmingsens
nadverlare sig pa dette tidspunkt ikke fra, hvad man igvrigt kunne mede
her i landet. Det blev ogsi fremhavet af hans kollega Jakob Madsen
under konsistorieforhandlingerne i 1576. P4 den anden side var det
korrekt ud fra en mere og mere udspicificeret konfessionel mélestok at
suspendere Niels Hemmingsen. Hans nadverlare var calviniserende,
selv om det nok ferst efterhdnden er giet op for ham selv. Det var jo
ogsa gode politiske grunde til at suspendere ham, som vi har set. Ogi et
videre perspektiv, som jeg skal komme tilbage til i afsnit 8, rummede

[29] Anf. udgave (se note 23), s. 220.

[30] Den er i hvert fald i fuldstendig overensstemmelse med den tidligere
calvinske ortodoxi, jvnf. Heppe, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche,
2. udg. Neukirchen 1958, .s. 504.

[31] »Sententia« trykt i Ddnische Bibliothec V, Kgbenhavn og Leipzig 1744, s.
226f.



21

Niels Hemmingsens nadverlare konsekvenser, som ikke var forenelige
med den feudale ideologi.

Efter denne afstikker til dogmehistorien vil jeg i det felgende afsnit
vende tilbage til mit udgangspunkt og beskrive nogle aspekter af
forfatterskabet, som passende kan kaldes for socialetiske, og hvori Niels
Hemmingsens sociale funktioner trzder mere eller mindre tydeligt
frem. Niels Hemmingsen har skrevet meget om trolddom, en del om
rente og allermest om @gteskabet. Jeg vil farst betragte de tre emner i
den nzvnte rekkefglge og derefter se pé hans opfattelse af gvrighed og
¢jendom (rigdom).

3. Om trolddom
Troldom — eller som det hedder i samtiden: den magiske kunst (ars
magica) — fik ikke nogen szrskilt behandling i »Enchiridion«, Men
efterhdnden kom emnet til at beskaftige ham. I sin udlzgning af
Johannesevangeliets kap. 1, Historia Jesu Christi, Kebenhavn 1562,
Indfajer han temmelig brat et » Locus de maleficiis et incantationibus«>2.
Udgangspunktet er et spargsmal, som er blevet stillet ham »af en beromt
og fornem mand« — pracis den samme begrundelse, hvormed han i sin
udlegning af Jakobsbrevet indfejer et stykke om rente mv. pd Johan
Friis’ opfordring. Maske kan man slutte, at den beremte og fornemme
mand har varet Johan Friis, hvis ensker Niels Hemmingsen har varet
lydher over for: ogsa skriftet De regeneratione spirituali, Kebenhavn
1558 er udsprunget af et sporgsmal fra Johan Friis **. Spergsmalet i
»Historia Jesu Christi« lyder:
»Om troldmaznd, d.v.s. mennesker, som med fremsigelse af ord
eller med tegn, enten billeder eller andre ting, som pé overtroisk vis
anvendes til dette formal, menes at gavne eller skade andre, eller
om folk, som med trolddomskunst (ars magica) iverksatter et eller
andet, om de skal tiles i det kristne samfund eller ej?« (col. 1286).
Spergsmélets baggrund er denne: ligesom &gteskabssager og sager om
rente havde trolddomssager hidtil hert ind under den gejstlige
jurisdiktion (eller i hvert fald ogsd under denne). Ifelge den kanoniske
ret var trolddomsudevelse ketteri og blev straffet som sidan, d. v. s.

[32] Jeg benytter udgaven i Opusc. theol., hvor det pigzldende locus stir col.
1286-1292

[33] Johan Friis vil have at vide, om der findes en mide at lzre det ra folk om de
gode gerninger p4 — forordet bl. 8 r-v.



22

med bilet*. Men med reformationen faldt naturligvis den kanoniske
rets katterbestemmelser bort — og hvad si: kan troldkarle og trold-
kvinder si regnes blandt de kristne? Hvordan skal man overhovedet
forholde sig til dem? Ved hvilke instanser skal de demmes, hvis de skal
demmes? Og hvor gir grensen mellem ars magica og mere respektable
eller kristne kunster?

Som man kunne vente besvarede Niels Hemmingsen i 1562 det stillede
spergsmal med et afgjort nej:

»Hvad, speger jeg, er mere uvardigt end i kirkens forsamling og i
menneskers selskab at tile den, som med magisk overtro viser, at
han er Guds fjende?« (col. 1290).

Derfor er det ogsd evrighedens klare pligt, som det fremgar bdde af
rkejserloven«* og gzldende dansk ret, at straffe trolddom pa livet (col.
1291). Dog tilfajer Niels Hemmingsen den advarsel, at evrigheden skal
se sig godt for, s4 den ikke kommer til at udgyde uskyldigt blod (ibid.).

Senere tager Niels Hemmingsen i stor udferlighed problemet op i
disputatser *, som han i Syntagma anbringer under udlzgningen af det
tredie bud: »Du m4 ikke tage Guds navn forfengeligt<’. Men den
fyldigste og mest udferlige gennemgang af emnet giver han i skriftet
Admonitio de superstitionobus magicis vitandis, Kebenhavn 1575, som
oplevede en tysk overszttelse i 1586, et genoptryk i Opuscula theologica
(som jeg her benytter) foruden en dansk oversattelse i flere udgaver.
Forordet til skriftet er bemarkelsesvaerdigt ved i al ubestemthed at vare
rettet til den fromme laser, som fir at vide, at Guds ord skal vare
rettesnor, men at djevelen altid seger at bringe os pa afveje og i dette —
ikke sezrligt vanskelige job — har han hjelp af 5 slags mennesker:
tyranner, epicurzere, forbrydere, hyklere og — troldmand og deres
disciple. Den konkrete anledning til at udsende skriftet, fortzller

[34] Jvnf. hertil Troels Dahlerup, Bidrag til Rentesporgsmdlets Historie i dansk
Senmiddelalder i Festskrift til Astrid Friis, Kgbenhavn 1963, s. 50. Kulturhistorisk
Leksikon for nordisk Middelalder bd. XVIII, Kgbenhavn 1974, art. »Trolldomc,
iser sp. 661ff. Se ogsd C. T. Engelstoft, Om den geistlige Rettergang i den danske
Statskirke efter Reformationen i Nyt theologisk Tidsskrift, Kgbenhavn 1859, s. 322.
Engelstoft drgfter dog kun rettergang mod gejstlige personer.

[35] Formentlig = »Layenspiegel« eller »Kejserretten«, en popular lovsamling
trykt i 1509, jvnf. Troels Dahlerup ibid. og henvisningen i note 13.

[36] Laurits Nielsens bibliografi nr. 752 og 791.

[37] NB: reformert telling! Se her afsnit 8 s. f.



23

Hemmingsen, har varet nogle begivenheder i Kebenhavn, som han dog
af hensyn til de implicerede ikke vil omtale nzrmere *.

Pa grundlag af de forrige redegeorelser og disputatser fremstiller Niels
Hemmingsen s& sagen. Trolddom eller »magisk overtro« (magica
superstitio) defineres som »alt, hvad der kommer af djzvelen gennem et
menneske med ord, tegn, figurer, billeder, og hvadenten der er indgiet
en udtrykkelig pagt med djevelen eller ej« (col. 904). Som en god teolog
méd Niels Hemmingsen naturligvis finde en narmere rubricering i
skriften, og han valger et af den gejstlige middelalderlovgivnings
klassiske steder *: Deuteronomium 18, 10-12, som i den nugzldende
autoriserede overszttelse lyder:

»Der mi ingen findes hos dig... som driver spAdomskunst, tager
varsler, er sandsiger eller ever trolddom, ingen, som foretager
besvargelser eller gor spergsmél til genferd og sandsigednder og
henvender sig til de dede«.

Inden Niels Hemmingsen giver sig til at applicere dette skriftsted, ma
han dog ferst opstille og besvare 5 spergsmal:

1. Om ars magica er opfundet af mennesker eller af djavelen?
Hemmingsen svarer med henvisning til et middelalderligt verk om
verdens historie fra begyndelsen til enden, Methodius’ Revelationes, at
trolddomskunsten begyndte &r 340, og selviolgelig stod djevelen bag.
Ligesom Gud bruger djzvelen nemlig ord, sakramenter og 4nd.

2. Kan de, som forstdr sig pa ars magica, virkelig udrette noget? Svaret
er ja — for ellers ville Gud ikke have udstedt sine forbud. Men magt til at
virke gennem trolddom stammer naturligvis fra djzvelen.

3. Spergsmilet om, hvorvidt det er tilladt ved trolddomskunster at
helbrede sygdom, der er fremkaldt af trolddomskunst, ferer ud i en lang
diskussion af, hvad lov er, fordi »kejser Konstantins lov«*? har besvaret
spgrgsmalet bekrzftende, og Niels Hemmingsen ma lige sa klart svare
nej. Diskussionen er interessant, for sd vidt som Niels Hemmingsen
nedes til at havde retten til at nzgte lydighed mod love, som bide er
uretferdige og ufromme (iniquiae et impiz). Og en sidan lov var just
kejser Konstantins. — De videre konsekvenser af udferelserne er
naturligvis en vis, omend ikke sarlig klart defineret modstandsret, som

[38] H. F. Rgrdam fortaller udferligt om begivenhederne (hvis det er dem') i
Kjobenhavns Universitets Historie 11, s. 160ff.

[39] Kulturhistorisk Leksikon anf. bind sp. 662.

[40] Se note 35.



24

her antydes i meget diskrete vendinger (alle exempler er bibelske,
henholdsvis refererer til den pavelige lovgivning*").

4. Det fjerde spprgsmal drejer sig om, hvorvidt de kan undskyldes,
som s@ger troldmands eller troldkvinders eller kloge koners hjzlp —
og svaret er igen: nej!

5. Endelig dreftes, hvorfor Gud tillader, at hans navn profaneres af
ars magica — og svaret gar sammenfattende ud pa, at det tillades til
hans @re, fordi forfgrelse ved trolddom for de vantro er en fortjent
straf og for de troende en ngdvendig prgvelse.

Med besvarelsen af disse 5 spgrgsmal har Niels Hemmingsen tyde-
ligt vist, at han ikke er i tvivl om, at der star realiteter bag, nar ars
magica bedrives. Men lige sa klart har han taget afstand fra enhver
form for trolddom, som han sé i det fglgende opregner i detailler og
illustrerer med adskillige gode historier. I overensstemmelse med De-
ut. 18, 10-12 begynder han med spddomskunst (divinatio magica),
som defineres saledes:

»Spadomskunst vil sige, at man uden guddommelig abenbaring og
uden naturlige arsager enten forsker i skjulte ting eller i de fremti-
dige under anvendelse af bestemte trylleformler og visse ceremo-
nier« (col. 925).

Men Niels Hemmingsen gor straks opmarksom p4, at nar han siger
»uden naturlige arsager«, sa er det for ikke at legge sig ud med astro-
logien, som er en anerkendt kunst, nar blot den holder sig inden for
sine grenser, d.v.s. inden for rammerne af den fysiske ngdvendighed.
Som exempler anfgrer han, at Peder Palladius, »i bergmt erindring«,
pa grundlag af mange ars erfaring var i stand til ud fra en sygdoms
legemlige placering at forudsige, fra hvilket verdenshjgrne uvejret
ville komme - &benbart en szrlig raffineret udgave af den evne til at
forudsige uvejr ud fra legemlige lidelser, som Niels Hemmingsen selv
erklerer sig i besiddelse af (col. 926)! I denne forbindelse kan det
navnes, at Hemmingsen i et brev til Henrik Rantzau fra 1593 indrgm-
mer, at han ikke har megen forstand pa astrologi. Men han tror p4, at
alle begivenheder har deres arsager, ngdvendige eller tilfzldige, og at
de sarligt kyndige ud af naturens bog kan aflese fremtidige begiven-
heder, som Gud selv har skrevet i den som pa en tavle*.

Niels Hemmingsen opdeler dernast spadomskunsten i under-

[41] Jvnf. en ganske analog diskussion i De lege nature fra 1562, refereret af Knud
Fabricius, Kongeloven, Kpbenhavn 1920, s. 74f. Se ipvrigt videre nedenfor i afsnit 6.
[42] Brevet trykt i Kirkehist. Saml. V, 3, s. 569-71.



25

afdelinger: der kan spéas ved dremme, ved forskellige slags tilfeldige
tref (sortes) — som nar Augustin beretter, at han regnede det for et
darligt varsel, hvis han fik venstre sko pa hgjre fod, eller nd&r man
»endnu« regner det for et godt varsel, hvis der spildes vin ved malti-
dets begyndelse, men for et darligt, hvis der spildes salt (col. 930).

Som en tredie underafdeling nevner Niels Hemmingsen spddoms-
kunst ved hjlp af tegn, »som nogen regner til de tilfzldige tref, men
jeg saxtter tegnene sarskilt, for at jeg tydeligere kan skelne mellem
det, som er djazvelens dbenlyse gerninger og det, som pa overtroisk vis
tillegges skabnen« (col. 931). Det drejer sig om at lase i indvolde,
krystaller, vand, ild o.s.v. — men Hemmingsen anfdrer ogsa exempler
pa afggrelse af skyldsspgrgsmal ved jernbyrd, ved at lade den mis-
tenkte holde handen i kogende vand (uden at komme noget til, hvis
han er uskyldig) o. 1. Al den slags afviser han lige som den fjerde
underafdeling: spadomskunst ved hjalp af orakler, rgster fra graven
0.S.V.

I det fglgende redeggr Niels Hemmingsen for yderligere kategorier:
blendverk, om at tage varsler af fugles flugt, om trolddom »mere
specielt« (hvortil bl.a. hgrer den kunst at lave dukker, som forestiller
den, man vil ggre fortred, og sé tilfgje dukken en eller anden skade,
som formodes ogsa t ville ramme ens fjende), om besvargelser, om
»specialmagi« (herunder om at bruge formlen »Balthasar, Melchior og
Caspar« mod epilepsi!) — og han er sa klar til konklusionen, som falder
i 3 dele:

1. Den enkelte skal vide, at ingen kan skades af troldmand eller djz-
vel ud over den brgde, som Gud straffer. Derfor skal man — selv om
ingen naturligvis kan undgé arvesynden — dog arbejde sa ihardigt som
muligt pa at undga synd, bede inderligt til Gud mod djavelen og hans
hjzlpere og s& endelig tro fast pa, at den kommende herlighed langt
vil overgd det nuvarende livs trengsler.

2. Evangeliets tjenere skal optrade strengt og fordsmme al trolddoms-
kunst som synd og igvrigt formane til bod. Hvis nogen forharder sig,
skal han bandlyses.

3. Endelig dréftes gvrighedens optraden over for trolddom (col. 946
948). Niels Hemmingsen indskarper for det fgrste, at gvrigheden er
vogter af begge lovens tavler og derfor ogsa ma tage sig af at dgmme i
trolddomssager, selv om der i dette rige ikke er udgaet nogen lov om
disse ting. Et sigte med hele skriftet er abenbart at fremkalde en saddan
lovgivning — men Niels Hemmingsen fik ikke held med sig. — Dernast
gar han over til en mere principiel drgftelse af, hvordan en dommer skal



26

virke. Det punkt han navnlig tager op, drejer sig om forskellige typer
af anklager: nar det offentlige rygte anklager, og nar »szdelighedsin-
spektgrerne« (censorens morum) anklager, og nar private anklager.
Ved den f@rste type anklage skal den kristne dommer vare som en god
paterfamilias, der naturligvis undersgger rygter om familiemedlem-
mer for at fjerne eventuel forargelse fra sit hus. De to andre typer
anklager skal blot behandles efter loven, efter at begge parter er ble-
vet hgrt — en bestemmelse, som i hvert fald indebarer, at den anklage-
de far lov at forsvare sig. — Niels Hemmingsen drgfter s, hvordan en
dommer efter hans mening skal vare: vis, god klggtig, magtfuld og
gudfrygtig, d.v.s. tro, at han er Guds tjener og derfor ikke felder sin
egen dom, men Guds*. Endelig fgrer det sidste ham til at spgrge, om
gvrigheden har ret til at skdne en abenbar lovovertreder. Hvis man
kan bevare »lovens vilje«, som er »det menneskelige samfunds from-
me bevarelse«, er det tilladt at skdne ham. Denne tilladelse gzlder
dog kun for den hgjeste ret, ikke for de underordnede domstole.

Mit korte referat af Niels Hemmingsens skrift om trolddomskunst
viser, at han deler og viderefgrer kirkerettens syn — og fortzller selv-
folgelig en hel del om ars magicas omfang og udbredelse i datiden.
Mere bemarkelsesvardigt er det, at han sa stazrkt appellerer til den
verdslige gvrighed om at skride ind over for ars magica*’. Den diskrete
henvisning til dedelighedsinspektgrerne, en instans som vi kender fra
Calvins Gene've, viser imidlertid, at han kun forestiller sig, at den
verdslige magt skal fuldbyrde og udfere kirkens egne afggrelser. Og
»kirke« vil i dette tilfzlde sige prasterne og reprasentanter for menig-
heden. »Kirken« bestar nemlig ikke blot af lzren, sakramenterne og
ceremonierne (jvnf. CA VI), men ogs3 af disciplina®. Disciplinen
bestar igen af to dele, af »instructio« og »correctio«. Definitionen lyder:

»Beleringen sker i form af bud, hvoraf nogle belzrer forstanden,
bremser lidenskaberne og regerer viljerne, andre styrer tungen,
gesterne og gerningerne. Tilrettevisningen er en tugtelse, som sker

[43] Niels Hemmingsen beskriver ofte dommerens ngdvendige kvalifikationer
med henvisninger til GT, f.eks. til Exodus kap. 18.

[44] Man kan notere, at Kalundborgrecessen 1576 stk. 8 indeholder en
bestemmelse om, at der i trolddomssager skal appelleres fra kirken@vnet — en slags
navninge-institution — til Landstinget: Corpus Constitutionum Danic v. Secher bd.
2, Kgbenhavn 1889ff., s. 33. Se ogsa J. C. Jacobsen, Danske Domme i Troddoms-
sager, Kgbenhavn 1966.

[45] Fra Antichristomachia (jvnf. note 1), her citeret efter Opusc. theol. col. 651.



27

gennem kirkens styrere, (gubernatores), d.v.s. gennem sognebgr-
nene og andre alvorlige mand, som har fiet denne omsorg over-
draget«*,
»Correctio« skal altsa efter Niels Hemmingsens mening overdrages
til et »senatus ecclesiasticus«. Og gang pa gang sukker han lzngsels-
fuldt efter en sddan institution. F.eks. skriver han i Pastor:

»Jeg for min del tilstar, at jeg onsker et ordinart senat, som skulle
have opsyn med szderne (censura morum), men det kan jeg nzp-
pe habe pa i denne kirkens larm og gje alderdom«*’.

Forbilledet for dette senat er tydeligvis konsistoriet i Gene've*®,
men med én vasentlig forskel, som jeg skal vende tilbage til (s. 55):
prasterne er gjensynligt ikke tenkt som medlemmer af senatet, selv
om de naturligvis arbejder sammen med det*’. — Hos dette senat ligger
da ogsa opsynet med, at menigheden ikke hengiver sig til ars magica,
der for Hemmingsen som for den katolske middelalder var et oprgr
mod Gud. Men Hemmingsen har endnu en begrundelse for at afvise
trolddom, nemlig at den — i modsztning til astrologien — ikke holder
sig inden for naturens granser. Altsé i virkeligheden et ganske ratio-
nalistisk synspunkt, som ikke kan have baret meget ved til tidens
hexebél, men som peger frem mod erfaringsvidenskabernes gennem-
brud og i det hele taget mod en moderne tenkemade.

Et udtryk for Niels Hemmingsens i grunden temeligt rationalistiske
holdning til disse sager har man i hans behandling af exorcismen:
djzvleuddrivelsen ved dében. Ivar Bertelsen, sogneprast i Stege og
tidligere professor i teologi, havde i 1567 pa egen hand afskaffet exor-
cismen med den hovedbegrundelse, at den er en menneskelig tradi-
tion, og igvrigt forudsztter den en urimelig »andelig beszttelse« hos
bgrnene. Bertelsen blev afsat og holdt i fangenskab i Sorg, hvorfra han
i en supplik, fremf@rt af en ven, paberabte sig, at Niels Hemmingsen

[46] Anf. vark col. 670.

[47] Efter udgaven Kgbenhavn 1562, s. 301.

[48] Se videre her afsnit 5. Paullis henvisninger til de tyske konsistorier, anf. vark
s. 89, er misvisende. Disse bestod af teologer og jurister og ikke af meninge
sognebgrn!

[49]) Enarratio XXI psalmorum Davidis, Geneve 1562, p. 388f. — citeret hos
Paulli, anf. vark s. 90f. Det kirkelige senat »er tilforordnet (adjunctus) prasterne i
den hensigt, at det med sin myndighed og indsigt skal lede alt. Dersom nogen efter at
vare blevet advaret ggr hdrdnakket modstand, udelukkes han ifolge rddets dom fra
altergangen, idet prasten offentliggor dommen« (min understregning).



28

havde lart som han i Enchiridion. Og faktisk leser man i »Enchiri-

dion« (som Bertelsen igvrigt ledsagede med et hyldestdigt til Niels

Hemmingsen) i afsnittet om dabshandlingen:
»Da denne handling reprasenterer selve den hellige treenigheds
hemmelige handling med det menneske, som dgbes, bgr den med
rette udfgres med den stgrste ®rbgdighed og ®refrygt uden de
unyttige ting, som papisterne har lagt til, nemlig hellig salve, spyt,
exorcisme af vandet, besvargelse af Satan, som altsammen pa en
vis made besudler denne guddommelige handling«™.

Hemmingsen skrev imidlertid den 16.3.1568 vredt til Ivar Bertelsen,
at han i Pastor havde lart, at det ikke er den enkelte prasts sag at
forandre kirkeskikkene, og at han ikke havde forkastet exorcismen,
som den praktiseres her i landet. Exorcismen viser forskellen pa na-
den og naturen.

Hemmingsen tog @jensynligt anledning af diskussionen med Bertel-
sen til at disputere om emnet: besvargelser. Og i hans Assertiones
contra magicam incantationem fra 1569 kan vi laese, at han kun god-
kender exorcismen med den symbolske betydning, at den viser men-
neskets »conditio« uden for ndden og under naden - igvrigt et stand-
punkt, der svarer til en moderne teologisk udlegning af exorcismens
betydning®!. Men han afviser pa det bestemteste, at djevlen skulle bo i
kristne forzldres bgrn. De pagzldende teser indgik uzndret i udlaeg-
ningen af 3. bud i Syntagma under rubrikken »magia«>’ og ma betrag-
tes som Niels Hemmingsens endelige opfattelse.

Ogsa i denne sg viste Niels Hemmingsen sig som pa én gang en tro-
fast stgtte for magthaverne, som nu engang med ordinansen af 1539 og
alterbogen af 1556 havde godkendt exorcismen — og som et godt styk-
ke af en rationalist, der i virkeligheden kun kan tillegge exorcismen en
rent symbolsk betydning. At Bertelsen faktisk kunne tillade sig at
paberabe sig Niels Hemmingsen fremgar nemlig af slutningen af den
fernevnte »Locus de maleficiis et incantationibus«, hvor Hemmingsen
erklerer med temmelig rene ord, at det er trolddom, hvis nogen tror,
at han ved hjzlp af bestemte ord sammen med visse tegn og ceremo-
nier kan jage en demon pa flugt. »Bogstaven ihjelslar, men &nden
levendegor«, siger Neils Hemmingsen med henvisning til 2. Kor. 3,6

[50] Opusc. theol. col. 451. Jvnf. Dinische Bibliothec 1V. Kgbenhavn og Leipzig
1743, s. 10. Remsen gentages igvrigt i Confessio et ordinato ecclesiarum danicarum v.
Kornerup, s. 55.

[51) Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3. udg. bd. II, sp. 834.

[52] Opusc. theol. col. 869.



29

(anf. verk col. 1291). Det er igvrigt verd at bide marke i, at i efter-
reformatorisk tid var forkastelse af exorcismen et sikkert kendetegn
pa kryptocalvinisme™?.

4. Om rente
Det andet af de punkter, hvor kirkerettens forsvinden efterlod et
tomrum var i spgrgsmal om ager eller rente. Naturligvis har man altid
taget rente, men kirkens stilling har lige sa klart varet negativ: rente-
tagning er synd (derfor skelnes endnu ikke mellem ager og rente,
begge dele hedder »usura«), og nar den tillades efter verdslig lov
skyldes det udelukkende, at menneskene ikke er s& gode, som de
burde vaere>*. Som bekendt fulgte den lutherske reformation den tra-
ditionelle kirkelige opfattelse. Det gelder ogsa herhjemme: Kirkeor-
dinansen sztter agerkarle i klasse med dbenbart bandlyste ganske som
i middelalderens synodalstatutter®>. Derimod stillede calvinismen og
Calvin selv sig principielt mere positivt:
»The significant feature in his (Calvins) discussion of the subject is
that he assumes credit to be a normal and inevitable incident in
the life of society. He therefore dismisses the often — quoted
passages from the Old Testament and the Fathers as irrelevant,
because designed for conditions which no longer exist, argues that
the payment of interest for capital is as resonable as the payment
of rent for land, and throws on the conscience of the individual of
seeing that it does not exeed the amount dictated by natural justi-
ce and the golden rule«®®.
Som vi skal se, svinger Niels Hemmingsen i denne sag usikkert
mellem den lutherske og den calvinske opfattelse. Da han i 1557 ud-
sendte Enchiridion, métte han naturligt tage spgrgsmalet, om det er

[53] Jvnf. Bjgrn Kornerup, Biskop Hans Poulsen Resen I, Kabenhavn 1928, hvor
der s. 273 findes en kort gennemgang af Bertelsen (Bartholin)-sagen. Aktstykkerne
til denne og andre exorcismestridigheder er trykt i Ddnische Bibliothec 1V,
Kgbenhavn—Leipzig 1743, s. 1-140. En moderne — meget ungjagtig — fremstilling i
J. C.Jacobsen, Dj@viebesvergelse. Treek af Exorcismens Historie, Kgbenhavn 1972,
s. 130f.

[54] Thomas Aquinas, Summe Theologice, secunda secundz, quast. LXXVIII,
I, 7. Jvnf. Tawney, anf. vark, chapter I, II, »The Sin of Avarice«.

[55] Troels Dahlerup, anf. art., s. 50.

[56] Tawney, anf. verk, s. 116. W. Elert, Morphologie des Luthertums 11,
genoptrykt Miinchen 1958, s. 480ff. lzgger megen vagt pd, at Luther ikke ubetinget
forkaster rentetagning — ud fra den synsvinkel, at han skam ikke var nogen
gkonomisk bagstrzber!.



30

tilladt at tage rente, op i 4. afsnit, hvor han generelt behandler denne
verdens afferer ud fra en reformatorisk synsvinkel — og til aflgsning af
den gamle gejstlige lovgivning. Spgrgsmalet falder i Niels Hemmings-
ens behandling ind under »contractus« — og besvares ganske explicit:
»Rente kan aldrig undskyldes« (col. 488). Niels Hemmingsen pabera-
ber sig her Ambrosius og Aristoteles. Sidstnzvnte citeres for udsagnet
»rente er imod naturen« — som igvrigt ogsa bruges af Thomas. Men
modsat Thomas kan Niels Hemmingsen i dette stykke ikke godtage
nogen verdslig indremmelse til menneskenes ondskab:

»Guds lov bgr vare reglen, som lzrer os, at rentetageres sjzl er

tyvagtig, og viser, at den er uden karlighed til nasten. Altsa

gelder ingen menneskelig undskyldning her« (coil. 488).

Det eneste Niels Hemmingsen, med Melanchthon, kan ga med til,
er, at den, som tvinges til at betale renter, ikke synder!

Med denne opfattelse af rente-problematikken stod Niels Hem-
mingsen nu ikke si lange, som man maske skulle tro. Ganske vist
havde regeringen udstedt en forordning i 1547, som fastsatte en gene-
rel rentesats i riget pa 6%, men det var sket med den stgrste tgven®’.
Og i 1553 havde Peder Palladius udsendt en sammenstilling af de (ne-
denfor nzvnte) steder fra skriften, som forbyder rente (eller ager), og
i meget skarpe vendinger fordgmt rentetagning®®. Christian III fglte
sig i hg)j grad besvaret af problemet og rettede forespgrgsler bade til
Melanchthon og til den tyske jurist Hieronymus Schiirff i den anled-
ning™. Imidlertid var det altsé officielt tilladt at tage rente allerede 10
ar fgr, Niels Hemmingsen underskrev fortalen til Enchiridion. Og i
samme ar, 1557, kom en ny kongelig forordning, som fastsatte rente-
foden til 5%. Det er da ogsé indlysende, at den teologisk-lutherske
position var uholdbar i en tid, hvor pengegkonomien gjorde sig mere
og mere geldende i takt med byernes vakst og handelskapitalens ud-
vikling.

Niels Hemmingsen var altsa ngdt til at ®ndre signaler, hvis han —
som han plejede — ville udfylde sin rolle som teologisk professor ved
universitetet og dermed som radgiver for regeringsmagten. Anlednin-
gen fik han ca. 6 ar senere. Da han udsendte sin kommentar til Jakobs-
brevet, hvis fortale er dateret 21. marts 1563, indfgjede han i sin

[57] Troels Dahlerup, anf. art. s. 52.

[58] Optrykt i Wolmer Clemmensen, De religiose systemers indflydelse pd de
erhvervsetiske princippers udvikling i Danmark, Kgbenhavn 1940, s. 124ff.

[59] Clemmensen, anf. vark, s. 126ff. Martin Schwarz Lausten, anf. vark, s. 334.



31

udlzgning af kap. 5 en lengere redeggrelse »om rigdom og kontrak-
ter« (de divitiis et contractibus), og inden i denne igen diskuterede han
rentespgrgsmalet udferligt — atter pa foranledning af kansler Johan
Friis®.

Niels Hemmingsen definerer her rente som »skyld ud over hoved-
stolen (ultra sortem) p.g.a. et ydet lin« og erklerer i indledningen
utvetydigt, at den er en last, fordi vi bade af Guds lov og af naturloven
er forpligtet til at ldne vor naste (col. 957). Men derefter undersgger
han problemet n@rmere i 5 rubrikker:

1. Forbud mod rente: Aristoteles med flere citeres for, at rente er
mod naturen. Skriften citeres, hvor hovedstederne er Exod. 22, Lev.
25, Deut. 23. Ezekiel 18 og psalme 15. Der henvises til den antikke
historie og endelig til kirkelige forbud fra den kanoniske ret frem til
Luther. Om 4rsagen til forbuddene konkluderer Niels Hemmingsen:
»at renten forbydes, for at nasten ikke skal skades, karligheden
mellem mennesker gdelzgges, det menneskelige samfund forstyr-
res, og for at de privates formuer ikke skal udtgmmes til skade for
familie og stat« (col. 959).
2. Derefter tager han fat pa straffene — efter fgrst at have fortalt en
lille erindring fra sin barndom, da der kun fandtes to bekendte ager-
karle i landet, som begge — eller deres bgrn — fik en krank skabne!
Han kommer dog i virkeligheden kun til at tale om de gamle kirkelige
straffe — udelukkelse fra nadveren og ikke-kirkelig begravelse — som

[60] Se slutningen af forordet til kommentaren, som er dediceret til Frants
Brockenhus. Jeg benytter ogsd her Commentaria etc. (se note 23), hvor hele
redeggrelsen stir p. 951-975 og rentespgrgsmalet behandles s. 957-972 (s. 967-69
yderligere et indskud om bgrneopdragelse!).

Ipvrigt anfgrer kataloget for British Museum en bog af den tyske teolog
Philippus Caesar (Kaiser) med fplgende titel: A General Discourse against the
Damnable Sect of Vsurers ... (Translated by Thomas Rogers) Whereunto is annexed
another godlie treatise concernyng the lawfull use of ritche. (Adapted by Thomas
Rogers from N. Hemmingsen’s Commentaries) 2 pt. Iohn Kyngston for Andrew
Maunsell: London 1578. 4°. Oversztteren er den samme, som i 1579 udgav et udtog
af Hemmingsens kommentar til Thessalonikerbrevene (jvnf. note 1), og som har
oversat andre af Hemmingsens skrifter. Formodentlig drejer det sig her om en
oversattelse af redeggrelsen i Jakobs-Kommentaren.

Det skal endelig nzvnes, at selv om publikationen af »Jakobs-kommentaren« gav
Hemmingsen anledningen, var hans tilbagetog dog allerede indvarslet i De lege
naturae, hvor han sondrer mellem generel og speciel ngdvendighed og som exempel
anfgrer, at forbuddet mod rente kun er generelt ngdvendigt. »In specie« er det
tilladt at tage 5 % i rente (Opusc. theol. col. 312f.)!



32

han begge tilslutter sig fuldt ud, samtidig med at han blankt afviser
dem, der hzvder, at familien og staten ikke kan besta uden renter.
3. Niels Hemmingsen undersgger sa, om der skulle vare nogen form
for rente, som ikke strider mod kerlighedsbuddet. For at han kan
besvare det spgrgsmal, ma han give sig til at tale om de forskellige
grupper i samfundet (de variis hominum ordinibus). Og f@rst er der de
fattige og syge, af hvem man selvfglgelig ikke ma forlange rente — og
Niels Hemmingsen indlegger sa her en lengere exkurs om ngdvendig-
heden af at give almisse, som han en halv snes ar senere brugte igen i
sin ligprediken over Birgitte Ggie (se afsnit 7)! 3 foliosider lengere
fremme nér han til den naste gruppe: handvarkerne og dem, som
lever af deres handers arbejde (artifices, et qui labore manuum sua-
rum victum quaritant) (col. 966). Ogsa dem skal man give 1an uden
rente ifglge Kristi bud. Men Niels Hemmingsen benytter lejligheden
til at bebrejde handvaerkerne deres overdrevne drikkeri, deres usgm-
melige og luxurigse pékladning og generelt deres darlige arbejde! —
Han gar videre til bgnderne, som ligeledes lever af deres hznders
arbejde, og til hvem man heller ike mé ldne noget mod rente. Den
fjerde gruppe er de unge, og om dem gzlder at de riges bgrn har man
lov til at lane penge og forlange rente af. Her er der nemlig ikke tale
om pligt til at lane, og derfor kan man tillade sig at kreve noget til
gengzld for det, man yder — s& at »&qualitas« (&kvivalensen) beva-
res®’. I den mening ser Niels Hemmingsen da ogsi Christians IlIs
forordning om de 5% rente udstedt. Den, som holder sig til den,
holder sig inden for det tilladelige.

Endelig behandler Niels Hemmingsen kebmandene. Og han bliver
her mere pracis: kgbmand og kebmand er nemlig flere slags folk!
Der er den kgbmand, som er tilfreds med sin beskedne forretning.
Hvis han har brug for penge, skal man selvfglgelig 1dne dem til ham
uden at krzve rente. Men den rige ksbmand, af ham kan man forlan-
ge rente efter den netop navnte regel om »zqualitas«. Endvidere er
det tilladt at lane en kgbmand og betinge sig en del af hans eventuelle
gevinst til gengzld, blot man ogsé tager en del af risikoen pa sig.
Ligeledes kan formyndere 1dne deres myndliges penge ud til 5%, for
at arben ikke skal blive spist op. Og endelig er det tilladt, at skyldne-
ren dekker kreditorens eventuelle tab, hvis et 1an f.eks. ikke er blevet
tilbagebetalt til tiden. Det er heller ikke rente, siger Niels Hemmings-
en — og mener her tydeligvis ager.

Med nogle advarsler mod havesyge og indskarpelse af kerligheds-

[61] Om =qualitas-begrebet, se Elert, anf. s. 472.



33

buddet (4. og S. rubrik) slutter Niels Hemmingsen sin gennemgang af
rente-problemet i 1563. Vi ser, at han har flyttet sig et betydeligt
stykke fra det fgrste standpunkt. Men igen ville det vere forkert at
give sig til at moralisere. Sagen var jo, at en vejledning som den i
»Enchiridion« overhovedet ikke kunne tjene til vejledning. Med syns-
punkterne i »Jakobskommentaren« var han derimod i stand til at anvi-
se kansleren et s@t regler, som dels kunne bruges i praksis og dels vare
i overensstemmelse med den faktiske lovgivning og séledes bidrage til
at understgtte og indskarpe den.

Niels Hemmingsen gik imidlertid endnu et skridt videre. I 1592
udkom han Enarratio viginti et unius psalmorum i Genéve. Af fortalen
fremgar, at skriftet bestr af forelesninger, som han p.g.a. tidernes
ugunst ikke kunne fuldfgre. Formentlig er de altsé blevet afbrudt ved
suspensionen i 1579 og stammer fra dette eller de nermest foregdende
ar. Heri dukker renteproblematikken op under gennemgangen af sal-
me 15, vers 5, som i den nu autoriserede overszttelse lyder:

(Herre, hvo kan geste dit telt. . .

Den, som vandrer fuldkomment og gver ret. . .)
ej laner penge ud mod ager

og ej tager gave mod skyldfri«.

Niels Hemmingsen kommenterer, at her ma man sejle mellem Scyl-
la og Karybdis:

»Thi hvis du fordégmmer al rente, legger du en fzlde for mange
samvittigheder og ophaver handelen mellem folk. Men hvis du
tillader en vis rente, vil den havesyge snart havde, at en hvilken
som helst rente er tilladt« (s. 396)

Efter en lengere diskussion af forskellige former for 14n, ndr Hem-
mingsen imidlertid frem til, at rentetagning er tilladt, for s vidt den
gavner nasten! Hvor nastekarligheden i 1557 forbgd rentetagning,
kan den nu — godt 20 ar senere — ligefrem tilskynde til den! Og Niels
Hemmingsen opstiller sluttelig tre praktiske regler, som ogsé géar ud
over positionen i 1563. Nu som fgr gzlder, at den trengende skal man
give uden at forlange noget til gengzld. Men den anden regel lyder:

»Du kan med god samvittighed l&ne penge til 5% rente i overens-
stemmelse med gzldende lov her i landet til det menneske med
beskeden formue, som gnsker vinding ved hjlp af dine penge og
ponser pa at forgge sine midler. Denne rente strider ikke mod
billighed og karlighed. Men, han handler mod billighed og kar-
lighd, som far gevinst ved hjzlp af dine penge, og intet yder til
gengeld for lanet, forudsat at han kan« (s. 406).



34

Her er sagen vendt pa hovedet endnu en gang. Mens det i 1562 var
en pligt at lane til kébmanden i beskedne kar uden rente, sa ggres det
nu til en ganske ukontroversiel sag at tage rente af lanet (der er jo
heller ikke tale om at skulle dele risikoen). Det er endog lantagerens
pligt, fremgéar det direkte, at betale rente til kreditor.

I forhold hertil er det mindre bemarkelsesvaerdigt, at Niels Hem-
mingsen i den tredie regel havder forpligtelsen til t eftergive bade lan
og rente til den, som p.g.a. rgveri har mistet de lante penge. Men det
er til gengzld sigende, at Niels Hemmingsen nu polemiserer mod den
Aristoteles, som han i 1557 paberabte sig. Rente er ikke mod naturen,
for penge er overhovedet ikke en naturlig ting, men opfundet af men-
nesker. Derfor kan de bruges sddan, som mennesker finder det for
godt. Og hvis lovene tillader en moderat rente, sa tillader de ogsa en
moderat »rentemassig« brug af pengene (s. 404)!

Men en sddan argumentation har Niels Hemmingsen faktisk opgivet
det kanoniske og lutherske syn pa rente. Ligesom Calvin accepterer
han renten som et faktum i samfundets liv. Men i modsatning til
Calvin overlader han det ikke til den enkelte selv at finde ud af, hvad
der er en rimelig rente. Med stgtte i forordningen i 1557, som er
indiskutabel for ham, sgger han bestandigt at formulere generelle
regler for rentetagning. I ligpredikenen over Birgitte Ggie skelner
han mellem at lane til den fattige og lane til den rige. Den fattige skal
man léne uden at tznke pa egen fordel. Den rige »maat du laane/saa
at du oc sgger din Fordel for din wmage«, hvilket sa igen vil sige: lane
til 5%°%2. Det er nok et spgrgsmal, om denne regel har kunnet du til ret
meget! I virkeligheden matte teologerne med Niels Hemmingsen i
spidsen ngjes med at udvikle distinktion mellem rente og ager: rente
pa mere end 5% er ager®®!

5. Om =gteskab

Mens hverken Niels Hemmingsens skrift om trolddomskunst eller di-
skussioner om rente satte sig lovgivningsmassige spor, havde han be-
tydeligt mere held med sig, nér det gjaldt ®gteskabssager. Som pavist
af V. A. Secher ma det betragtes som givet, at Niels Hemmingsen har
konciperet Frederik IlIs Ordinans om egteskabssager af 19. juni 1582,

[62] En Predicken/om it Christeligt leffnet/faaregiffuet vdi ... Fru Birgitte Goyes
Begraffuelse, Kgbenhavn 1574, bl. G IV verso.

[63] Jvnf. henvisningerne hos Dahlerup, anf. art., note 21. Ifglge Clemmensen,
anf. vark, s. 123 har forordningen af 1547 for fgrste gang skelnet mellem
rentetagning og ager.



35

og i det mindste ét af hans skrifter, bogen Libellus de conjugio, repu-
dio et divortio, har varet blandt forleggene®. Ganske vist var Niels
Hemmingsen, da ordinansen udkom, for lengst suspenderet, men
kommissionen, der skulle udarbejde konceptet til ordinansen, tradte
sammen en god maneds tid inden suspensionen og havde igvrigt varet
indkaldt ved kgl. missive over et ar inden sammentredet. At Niels
Hemmingsen blev fjernet fra undervisning var ikke ensbetydende
med, at hans tjenester ikke fortsat kunne bruges af fyrstemagten! I
Niels Hemmingsens arbejde med zgteskabsproblematikken spindes
mange trdde sammen. Der var hans egne personlige forhold: kilderne
beretter, at han matte lade sig skille fra sin fgrste hustru, der synes at
have varet meget lgs pa traden, og senere blev han gift endnu to
gange. Der var altsd alene af disse grunde tilskyndelse nok til at over-
veje skilsmisseproblemer og problemer om indgéelse af nye ®gteska-
ber efter skilsmisse, som vi da ogsa ser ham ggre det i stor udfgrlighed
allerede i Enchiridion (col. 493 f.). Der var de mere ideologiske grun-
de — som ogsa trazder tydeligt frem i »Enchiridion« — at bruddet med
Rom jo betgd, at der méatte udvikles et nyt begreb om ®gteskab, som
hverken gjorde institutionen til et sakramente eller til en »res profa-
na«. Der var — som jeg har varet inde pa i det foregdende — det
vacuum, som afskaffelsen af den kanoniske ret havde efterladt sig, og
som bl.a. betgd, at de gejstlige retter — »tamerretter« — som fortsat
skulle dsmme i ®gteskabssager, var uden vejledning, specielt nar det
gjaldt spgrgsmalet om tilladte og forbudte slegtskabsgrader. Der har
utvivlsomt veret et uudtalt gnske fra statsmagtens side om at fa zgte-
skabet gjort til det sted, hvor bgrnene permanent blev opdraget til
lydighed og underordning. Og endelig ma man kunne slutte bl.a. net-
op ud fra Hemmingsens skrifter om agteskab, at der har varet vold-
somme problemer med at fi de uazgtefgdte bgrn indplaceret i sy-
stemet!

I »Enchiridion« rubricerer Niels Hemmingsen &gteskabet som et af
de tre »ag«, der hgrer »oeconomia«, d.v.s. den private modsat den
politiske eller offentlige, sfere ti. Oeconomias fgrste ag er selve herre-
tjener-forholdet, som jeg vender tilbage til. Det tredie &g bestar i
forholdet mellem forzldre-bgrn — og det er naturligvis under beskri-
velsen af dette forhold, at Niels Hemmingsen oftest udfolder sine
padagogiske idéer, som nzrmest gir ud pa at anvende en passende

[64] Jvnf. indledning og noter til textudgaven i Corpus Constitutionum Danic v.
V. A. Secher II, Kgbenhavn 1889-90, s. 270-96.



36

mangde klg i opdragelsen®. Og endelig er det andet ag altsa zgteska-
bet, hvori »den fgrste skole i religion og den f@rste kirke er indstiftet
af Herren« (col. 491). Niels Hemmingsen nar frem til fglgende defini-
tion af ®gteskabet:
»... xgteskabet er en guddommelig ordning, hvori to personer,
en mandlig og en kvindelig, forbindes lovligt med et uoplgseligt
band, for at de skal vare hinanden til gensidig hjlp, for at de skal
avle, opdrage og undervise bgrn efter Guds vilje, og desuden for
at de skal undfly utugt og enhver forbudt drift« (col. 492).

I Postillen , som udkom 1. gang i 1561, i gennemgangen af texten
om brylluppet i Kana, uddyber han de 4 @gteskabelige formal, som er
indeholdt i definitionen:

»Alle Gudfryctige Christne vide at der ere fire endelige Sager/
huorfaare Gud stifftede Ecteskaff: Iblant huilcke den Fgrste er/at
Ectefolk kunne vere hinanden til Hielp oc Trgst. Fordi i det Salo-
mon siger: Ve Soli, det er/Ve den som er ene/naar hand falder da
er der ingen som hielper hannem op/Da giffuer hand tilkiende/at
indbyrdis Hielp/Tr@st/oc Stallbrgderskaff er storlige forngden/paa
det mand diss Taalmodeligere oc bedre kand lide oc omdrage
denne Verdens Gienuordighed oc Modgang. For denne Saag maa
vel gamle Folck giffue sig tilsammen vdi Ecteskaff/alligeuel at
deris Legeme ere nu gamle oc skrgbelige/saa at de icke kunde
affle oc fode Born.

Den anden Sag er/at mand kand fgde Bgrn til Verden. Thi Gud
vil at det Menneskelige Kign skal i saa maade beuaris oc holdis
ved mact. Derfaare sagde hand til vore fgrste Forzldre: Vaaxer
oc formerer eder/oc opfylder Jorden. Den tredie Sag er/at der
kand vere en Christen Kircke oc Forsamling vdi huert Ecteskaffs
Hus/i huilcken Forzldrene/lige som Propheter oc Lerere/beprydis
oc begaffuis met Prophetiske Vardighed/at de skulle vnderuise oc
lere deris Born oc Tiunde/om Gud oc den sande Gudstieniste/oc
at Bgrnene oc Tiundene daglige/lige som vnge Poder oc Planter/
skulle vandis oc verquegis/met idelig Lerdom oc Formaning/paa
det at de endelige kunne opuaaxe oc bliffue store oc stercke Tra/
som kunde bazre Troens allersgdiste oc beste Frucht.

Den fierde Sag er/at mand kand sky Horeri oc Skgrleffnet/i denne
forkrenckede oc fordzrffuede Nature. Thi saa siger Paulus: For
Skgrleffnets skyld skal huer Mand haffue sin egen Hustru/og huer

[65] Se f.eks. Liffsens Vey, DV recto og ff. (om dette skrift: se note 87).



37

Quinde haffue sin egen Mand. Thi Ecteskaff er en Legedom/
imod den allerslemmiste Wkyskheds oc Skgrleffnets Synd/i huilc-
ken mange gruelige oc slemme Laster forsamlis oc indeholdis. Thi
forst/offuertreder mand fortredelige der met Guds Low. Der-
nast/foruendis ocsaa der met den Naturlige Low. For det tre-
die/bryder oc offuertreder mand skendelige der met den Verdsli-
ge Low. For det fierde/er Skgrleffnet en slem wrenglighed/huor
met den Aandelige igienfgdzel varstyggelige besmittis. For det
femte/er det it skendit Tiuffueri: Thi wi ere icke vore egne/men wi
hore den til/som met sit dyrebare Blod haffuer igienkigfft oss. For
det siette/er det vor Opstandelsis forhaanelse oc forsmadelse: Thi
huad kand vere slemmere/end met saadan en skendig Last besmit-
te sit Legeme/som skal i fremtiden opstaa til euig Herlighed oc
Glade. For det siuende er Skerleffnet Guds Tempels gruelige
besmittelse/som Paulus siger til de Corinther/i den fgrste Epistels
siette Capitel. Effterdi da at vdi Skgrleffnet begribis saa mange
slemme Synder oc skendige Laster/da tgr icke nogen tro eller
tencke/at den som denne Synd bedriffuer/skal vndgaa Guds vrede
oc Heffn«®.

Som man vil se vender Niels Hemmingsen sig ganske sarlig mod
skorlevned eller rettere, det er frem for alt skgrlevned og hor, som
®gteskabet skal beskytte os mod. I Troels-Lunds fremstilling af disse
sager — igvrigt under flittig benyttelse af Niels Hemmingsens skrifter —
er den efterreformatoriske teologiske polemik mod skgrlevned og hor
et udtryk for luthersk snazversyn®”. Men der er mere at sige om den
ting. For det fgrste ma man vere opmarksom pa, at skgrlevned og hor
er to forskellige begreber. »Hor« er et retligt begreb og betegner i det
fgrreformatoriske Danmark kvinders agteskabsbrud med deraf fgl-
gende strafferetlige og arveretlige konsekvenser®.

»Skgrlevned« (fornicatio) er derimod et bibelsk begreb, hentet bl.a.
fra 1. Kor. 6, 9 eller — som i citatet her — fra 1. Kor. 7,9 — og bruges
gjensynligt om mandens udenomsazgteskabelige aktiviteter. Nar Niels
Hemmingsen tordner mod hor og skgrlevned, er det altsa pa en vis ma-

[66] Reravius’ fordanskning af postillen, Kgbenhavn 1576, 1. del bl. LXII — jeg
kan desvarre ikke gengive de mange typografiske finesser i texten!

[67] Jvnf. Dagligliv i Norden, 6. udg. Kgbenhavn 1969, bd. 6, s. 437ff. Anders
Bjorn m.fl., Ugift eller lykkelig. Kvinden i 15-1600 tallet, Kgbenhavn 1974 bygger i
hej grad pa Troels Lund.

(68] Se Danmarks gamle Love pd Nutidsdansk, Kgbenhavn 1945-48, s. XLVIII og
sagsregistret s. 202 under »hor« o.l.



38

de — som nok ikke har varet ham bevidst — kvinden, han forsvarer. I
hvert fald stiller han dem pa dette punkt lige. Og det svarer til, at
skgnt han betragter kvinden som den underordnede part i &gteskabet
og i det hele taget ser pa problemerne i det vasentligste ud fra man-
dens synsvinkel si understreger han samtidig, at kvindens underord-
ning ikke er en »tyrannica« eller »servilis subjectio«, men en »liberalis
subjectio« (Enchiridion col. 495). Og han siger, at da kvinden er taget
af Adams side, s& er hun hverken hans herskerinde eller tjenerinde,
men hans »samleverske og falle« (socia et consors, ibid.). Troels-
Lunds fremstilling af synet pa forholdet mellem mand og kvinde i 16.
arh. er derfor ogsd skavt. Nar han citerer Niels Hemmingsen fra
bogen Om Ecteskap for, at manden er kvindens hoved, undlader han
at citere fortszttelsen, som — svarende til det netop refererede — lyder:
»Der nast bleff Quinden tagen aff Adams Side/der faare er det
Guds vilie/at hun huercken skal vere offuer hannem/icke heller
haanlige foractis aff hanem. Oc staar her vdi Mands og Quindis
lighed/at hand er Hoffuerdit/oc hun er Hoffuedit Vnderdannig/el-
lers vaare de wlige«®.

Mand og kvinde har hver sin plads under det agteskabelige ag —
men det ggr dem netop ligevardige, for det er det, som »lighed« her
betyder (jvnf. note 61) — og de er under aget sammen. Og netop fordi
kvinden er taget af Adams side, kan manden ikke anbringe hende i en
hvilken som helst position (eller omvendt for den sags skyld). Niels
Hemmingsen giver her pa en vis made sterkere udtryk for mands og
kvindes fundamentale lighed end f.eks. Niels Palladius, som ogsa
skrev om agteskabet og i kvindens skabelse af Adams ribben fandt et
vidnesbyrd om, at manden var forpligtet til at underholde kvinden.
Derfor er det heller ikke urimeligt at opfatte det som et forsvar for
kvindens rettigheder, nar Niels Hemmingsen f.eks. i »Om Ecteskap«
tordner mod det forhold, at folk, der har penge til at betale bgderne,
ma beligge s& mange piger, de vil (s. 4 f.)!

Men til alt dette kommer, at det landlige skgrlevned, som Hem-
mingsen refererer til rundt omkring i »Om Ecteskap«, utvivlsomt har
sin andel af ansvaret for tidens store omflakkende landevejsproletari-
at. Hvad skulle f.eks. den ugifte kvinde ggre, nar hun blev med barn?
Hun havde jo ingen muligheder for at skaffe sit barn en opvakst og en

[69] Anf. vark, s. 539. Sml. Om Ecteskap 1572, s. 70f. Om sidstnzvnte skrift: se
videre i texten.
[70] Martin Schwarz Lausten, Biskop Niels Palladius, Kgbenhavn 1968, s. 87f.



39

fremtid, nar sagen blev bekendt. Hun havde méaske ikke andre mulig-
heder selv end prostitutionen. Den hérdhed, hvormed man i datiden
behandlede de prostituerede, ma tages som et udtryk for, at man ikke
kunne stille noget op med de uzgte bgrn’'. Og si vandrede da de
hjemlgse mennesker fra by til by og fra gard til gard’?, henvist til
almisser og godg@drenhed — der derfor, som vi skal se (afsnit 6) blev
lovprist som sande udslag af n®stekarlighed. Niels Hemmingsen for-
teller selv som noget efterlignelsesvaerdigt, hvordan det pa hans hje-
mg, Lolland, var skik ved bryllupper at stille et bord frem, dekket
udelukkende til de fattige’.

Sine synspunkter pa agteskabet udfgrte Niels Hemmingsen bredere
i den flere gange nzvnte bog Om Ecteskap, hvor han i fortalen hav-
der, at

1foruden Ecteskaps aluerlige beskytning kand mand icke rolige oc
stille leffue«
og med den begrundelse opfordrer gvrigheden til at beskytte &gtefolk
med lov og ret og med svardet straffe
»all/wtuct som bedriifuis imod det siette Bud/det er Skgrleffnet/
Boleri oc Horeri/vdi alle Statter/ingen vndertagen« (s. 3).

Bogen er dediceret til Christoffer Walkendorf til Glorup med yd-
myg tak for mange og store velgerninger, »som i mig oc mine beuist
haffue i adskillige maader« og @jensynligt beregnet p& en bredere
leserkreds end szdvanligt — jvnf. f.eks., at han opfordrer bondeman-
den pé landet til ike at tillade »boelskab« med at henvise til Oluf Friis’
omtale af bogen i Den danske Litteraturs Historie I (s. 348) og her blot
nzvne, at den er disponeret i 6 afsnit, hvoraf det sidste og mest omfat-
tende (s. 198-368) handler om, hvordan mand og kvinde skal leve
sammen og opdrage deres bgrn, hvad de skal ggre under sygdom, hvis
de forbliver barnlgse o.s.v. Bogen har utvivlsomt udfyldt et praktisk
moralsk behov og blev genoptrykt sa sent som i 1653 (jvnf. note 1).

Fortalen til »Om Ecteskap« er dateret 8. juni 1572, men allerede fa
maneder efter havde den uhyre produktive Niels Hemmingsen en ny
bog om samme emne klar. Denne gang mere »videnskabelig«, skrevet

[71] Jvnf. hertil Anders Bjgrn m.fl., anf. vark, s. 102ff.

[72] Se Gustav Bang, Kirkebogsstudier. Bidrag til Dansk Befolkningsstatistik og
Kulturhistorie i Det 17. Aarhundrede, Kgbenhavn 1906, kap. IV. Jvnf. Anders Bjprn
m.fl., anf. verk, s. 87ff.

[73] Jvnf. Paulli, anf. vark, s. 65 og Troels Lund, anf. vark, bd. 5, Kbh. 1969, s.
388.



40

pa latin og med vagten lagt pa de tekniske sider, nemlig de tilladte og
forbudte slzgtsskabsgrader. Bogen er navnte forleg for ordinansen og
den fuldstzndige titel lyder: Libellus de Coniugio, Repudio, et Diuor-
tio. In gratiam fratrum, qui iudices causarum matrimonialium in Reg-
nis Dania & Noruegia constituti sunt, conscriptus a Nicolao Hemmin-
gio D. Den udkom f@rste gang i Leipzig, antagelig i 1574, men var
ferdigskrevet inden december 15727%. Ligesom den foregiende bog
blev den genoptrykt flere gange. Farsteudgaven er forsynet med et
forord, som forsvandt i de fglgende udgaver, af superintendenten i
Pirna i Kursachsen, Johannes Stossel. Jeg vil betragte dette forord lidt
ngjere:

Exkurs om Stossels forord til »Libellus«

Forordet er egentlig ikke noget forord, det er snarere et brev til forleggeren og
bogtrykkeren i Leipzig Ernst Voegelin. I dette brev fortzller Stossel, at han indtil
april maned 1572 havde opholdt sig i Danmark i kurfyrst August af Sachens folge.
Dér havde han fgrt samtaler med den bergmte dr. Niels Hemmingsen om de
teologiske hovedspgrgsmal, herunder ogsd om zgteskabet of forskellige proble-
mer i den forbindelse. Stéssel havde opfordret Niels Hemmingsen til, at han skulle
lade disse diskussioner om agteskabet og dets problemer komme andre til gode i
form af et skrift. Det var Niels Hemmingsen gaet ind pa — og nu sender Stossel
manuskriptet til Voegelin, for at han skal trykke det, ikke blot til brug for de
danske kirker, men ogsé til oplysning for de tyske. Niels Hemmingsen har hidtil
varet Voegelin meget taknemmelig for hans arbejde med at udgive Hemmingsens
skrifter, hvori han har udlagt den hellige lzres skrifter og gendrevet mange forker-
te meninger om troen. Efter Stossels private opfattelse er Niels Hemmingsen
lykkeligere end os, fordi han hinsides @stersgen ikke har skullet trekkes med
»renkesmedenens bid og flacianernes galskab«. Niels Hemmingsen vil ikke have
penge for sine bgger, han gnsker ikke guld, men Kristus, men nar dette skrift er
udkommet, vil Stossel gerne have nogle exemplarer til sig selv og til Hemmingsen.
Stossel gor opmarksom pa, at der findes danske ord i texten, som han foretrekker
oversat til tysk, »men det overlader jeg til din afggrelse«. Voegelin har fulgt
Stossels gnske, for sa vidt som han har fgjet latinske oversattelser til de danske
ord, men ivgrigt er disse blevet stiende ogsa i de folgende udgaver af skriftet.
Endelig anbefaler Stossel sig og Niels Hemmingsen, der er som to legemer og én
sjal, til Voegelin og beder ham hilse Camerarius (en af Melanchthons venner, der
endte som professor i Leipzig) og de teologiske venner.

Det interessante er her for det fgrste, at Stossel, som var i Danmark i anledning
af Frederik IIs bryllup, godt et ar senere blev sat i husarrest og senere i fengsel,

[74] Laurits Nielsen nr. 852 daterer den uden begrundelse til ca. 1576. Dette kan
nappe vere rigtigt. Fortalen er dateret 1. dec. 1572, og i 1574 faldt Stossel i unide.
Det er utznkeligt, at en bog med et forord af ham skulle kunne udkomme i
Kursachsen efter 1574. Jvnf. ogsi note 76.



41

anklaget for kryptocalvinsk nadverlzre’>. Ogsd Voegelin havde kryptocalvinske
tilbgjeligheder og matte forlade Kursachsen i 15767, Nar de kursachsiske teologer
under forhgrene paberabte sig Niels Hemmingsen som stgtte for deres nadverlzre
(jvnf.s. 15 j.), kan det tznkes at vere begrundet i samtaler af den art, som Stossel
her skriver om - og hvoraf det méa vare fremgéet klart, at Niels Hemmingsen og
wittenbergerne, in casu Stossel, 1d fuldkommen pa linie. Det kan jo heller ikke
vere nogen tilfeldighed, at netop Voegelin udgav si@ mange af Hemmingsens
skrifter. 1 hvert fald har senere forleggere af skriftet ikke anset det for opportunt
at ggre opmarksom pa denne overensstemmelse — og derfor er Stossels fortale
eller brev forsvundet i de folgende udgaver””.

En anden interessant detaille er, at Niels Hemmingsen ifglge Stossel ikke har
forlangt at fa penge for sine bager og i hvert fald ikke for dette skrift. Sandsynligvis
har han normalt mattet lade sig ngje med den donation, han efter tidens skik
kunne forvente fra den eller dem, som bogen blev dediceret til’®. Det vil altsa forst
og fremmest sige fra en af de mange adelsmand, men lejlighedsvis ogsa fra andre.
F.eks. lod Hemmingsens kolleger forfardige et forgyldt sglvkredenskar pa 100 lod
og forzrede ham det som en erkendtlighed for hans forfatterskab’. Forfatterska-
bet har altsa ikke varet nogen egentlig indtagtskilde. En professor ved universite-
tet har mattet skaffe sig sine indtagter ud over pengelgnnen enten ved det preben-
de eller kanonikat, han besad, eller ved ivgrigt at have universitetsjord til 1an eller
leje®. Under heldige omstzndigheder har det kunnet sztte ham i stand til selv at
kebe en gard, som f.eks. netop Niels Hemmingsen gjorde®!.

[75] Om Stossel: Se artiklen i Realenzyklopddie fiir protestantische Theologie und
Kirche, Leipzig 1907, s. 59ff.

[76] Voegelin var udgiver af Curzus’ kryptocalvinske nadverskrift Exegesis
Perspicua, som gav stgdet til »udrensningen« i Kursachsen. Han blev idgmt en
kezmpebgde og mitte i forste halvdel af 1576 forlade landet — se Realenzyklopddie
etc. Bd. 4, Leipzig 1898, s. 352f. og Friedrich Kapp, Geschichte des deutschen
Buchhandels 1, Leipzig 1886, s 155-158.

[77] Ivnf. Laurits Nielsens bibliografi nr. 853, 854, 855 samt genoptrykket i Opusc.
theol.

(78] Jvnf. Camillus Nyrop, Bidrag til den danske Boghandels Historie 1,
Kgbenhavn 1870, s. 127: »Forfatterne dedicerede deres Skrifter til hgjtstaaende
Mzand, naturligvis som oftest Adelige, og i de fleste Tilfzlde blev da en saadan
Aresbevisning ikke ubelgnnet«. Nir Nyrop sammesteds havder, at tiden intet
kendte til forfatterhonorarer, modsiges det indirekte af Stossels forord, jvnf. ogsi
Kapp, anf. verk, s. 321ff: det ansas for upassende at forlange honorar!

[79] Jvnf. Rerdam, Kjobenhavns Universitets Historie 11, s. 128. Igvrigt er
Syntagma dediceret til Hemmingsens kollega Hans Frandsen, prof. i medicin, med
tak for sglvkarret!

[80] Jvnf. Rgrdam, anf. verk, s. 432f.

[81] Jvnf. Ny Kirkehist. Saml. 1V, s. 315f. Om Ignforhold igvrigt, se Norwin, anf.
verk I, s. 171f. og iszr H. Matzen, Kjobenhavns Universitets Retshistorie 11, Kbh.
1879, s. 33ff.



42

Det er let at forsta, at med den her skitserede omfattende indsats pa
egteskabsproblematikkens omrade har Niels Hemmingsen varet selv-
skreven til at fofatte konceptet til ordinansen, som i sin trykte skikkel-
se bestar af 6 dele: om trolovelse, om tilladte og forbudte grader, om
ophavelse af trolovelse, om jomfrukrenkere, om »orsage, hvorfore
echtefolk maa adskillis« og endelig »om adskillige tilfald udi echte-
skab«. Til alle stykkerne er der mere eller mindre ordrette forleg i
Libellus, og i kraft af denne ordinans var det nu lovformeligt bade at
blive skilt og at blive gift igen, sd Nicls Hemmingsen havde faet sine
egne forhold legitimeret! Men derved blev lovgivningen pa dette om-
rade anderledes, end den havde varet indtil reformationen og igvrigt
stadig er inden for den katolske kirke. Niels Hemmingsen gor selv i
Johs. kommentaren opmarksom pa, at efter kanonisk ret kan man
hverken opna skilsmisse eller tilladelse til nyt zgteskab®?. De tre grun-
de til skilsmisse ifglge ordinansen er igvrigt hor, »desertio«: »naar
dend enne echteperson for uden nogen skiellig orsage eller dend an-
dens samttycke forlader dend anden och drager bort« (s. 288) og im-
potens. Niels Hemmingsen indfgrer imidlertid endnu en regel, som for
eftertiden har set ud som en stramning i forhold til tidligere. Bestem-
melsen gar ud pa, at kun lgftet afgivet under vielsen er @gteskabsstif-
tende. Det betyder bl.a., at de trolovede heller ikke ma gé i seng med
hinanden, fgr vielsen i kirken har fundet sted®>. Meningen med denne
stramning i forhold til tidligere — hvor den kirkelige vielse, hvis den
overhovedet fandt sted, kun var en slags bekrzftelse pa et fait accom-
pli — betyder naturligvis i en vis forstand en styrkelse af kirkens magt.
Men den betyder jo ogsa, at der ad denne vej demmes op for »skgr-
levned«, som i alle Niels Hemmingsens gvrige diskussioner af emnet. I
virkeligheden er bestemmelsen derfor ganske rimelig, selv om det
selvfglgelig for en nutidig betragtning forekommer ejendommeligt, at
de trolovede skal straffes, hvis de »sgger seng med hinanden.

I opfattelsen af, at den kirkelige vielse er ®gteskabsstiftende, er
Niels Hemmingsen igvrigt i overensstemmelse med den gejstlige lov-
givning i Genéve — og ikke bare pa det punkt: V. A. Secher har ogsé
pavist, at Les ordonnances ecclésiastiques de l'eglise de Genéve fra

[82] Commentariorum in ... Euangelium secundum Iohannem pars prior, Basel
1591 (forord dat. 1589), col. 95.

[83] S. 278. Om hele udviklingen jvnf. Rietschel-Graff, Lehrbuch der Liturgik,
Gottingen 1951, s. 719ff., hvor »Libellus« behandles explicit s. 722.



43

1561 simpelthen udggr et andet af forleggene for den danske ordinans
om xgteskabssager, og han mener, at det ma have varet en vis til-
fredsstillelse for Niels Hemmingsen »at smugle kalvinistiske retssat-
ninger ind i hans antikalvinske konges lov« (s. 275). Det kan selvfglge-
lig gerne vare, men sagen er den, at det senatus ecclesiasticus, som jeg
flere gange har navnt, og som Niels Hemmingsen gnskede sig indfert
efter reformeret forbillede, jo netop ogsa skulle tage sig af szdelighe-
dens — i betydningen: sexuallivets — beskyttelse. Og Niels Hemmings-
en havde i det danske skrift »Om Ecteskap« slet ikke lagt skjul pa,
hvorfra han hentede sine forbilleder. Det hedder nemlig dér:

»...Endog somme steder/som er vdi Suisserland komme Guds
Tienere oc Affrighed offuer ens/saa at de ingen spare som Synder
vdi Skgrleffnet eller Horeri/men straffe dem haardelige/saa at der
ingensteds hgffuiskere seder iblant Christne end der er/Gud giffue
at flere vilde efterfglge det Bure (bonde!) Exempel« (s. 23f).

At Niels Hemmingsen i sit syn pa xgteskabet og specielt i sin &gte-
skabslovgivning nerede calvinistiske sympatier er altsd abenbart. Det
skulle imidlertid vere fremgéet, at jeg mé& anse hans »kryptocalvinis-
me« for i virkeligheden ganske progressiv. Men han har ogsa spillet pa
andre strenge! 1 Syntagma adskiller fremstillingen af agteskabet sig
vasentligt fra de tidligere. I stedet for dg tales der nu om herredpmme
(imperium). Det hedder i 1. tese i afsnittet om agteskabet, at admini-
strationen af enhver gkonomi, altsa enhver husholdning, mé deles op i
dem, som befaler, og dem, som adlyder. Og han fortsatter i 2. tese:

»Men nu befaler ®gtemanden, og hustruen adlyder, eller faderen
befaler, og bgrnene adlyder, eller herren befaler, og tjenerne
adlyder« (col. 831).

Og i 3. tese konkluderer han, at oeconomicum imperium er tredelt:
nemlig i det agteskabelige, i fadrenes og herrernes. Det udvikles
nzrmere, hvordan agtemanden skal besidde den rette viden om at
befale (imperandi scientia), somdog bl.a. bestar i at tenke pa det
felles ag (tese 10) — og nar manden tznker pa det, s& befaler han ikke
over konen som et dyr, men som sin fzlle og medbarer (af aget). Af
beretningen om kvindens skabelse af Adams ribben udledes blot, at
®gtemanden skal elske sin hustru som sig selv, og i tese 26 hedder det
utvetydigt:

»Thi det er den naturlige orden hos mennesker, at kvinderne skal
tjene mendene. Thi naturen kraver, at den mindre tjener den
stgrre« (col. 832).



44

Det er ikke til at sige, hvad der har fremkaldt dette betydeligt mere
feudale syn pé& ®gteskabet. Det pagzldende afsnit i Syntagma bestér af
en disputats fra 1567 med titlen Assertiones de triplici oeconomico
imperio®. Men hvorfor er det denne disputats, Niels Hemmingsen har
ladet optrykke i »Syntagma«? Hvorfor ikke den tredie disputats om
det 6. bud fra 1572. I denne disputats, som handler om ®gteskabet, er
der nemlig ingen uoverensstemmelser med opfattelsen fra 1557 eller
1572. Har nogen syntes, at Hemmingsen gik for vidt?

6. Om gvrighed
Karl Marx hgrer nok til de forskere, som fgrst og mest konsekvent har
fremhavet, at det feudale samfund var baseret pa relationen mellem
herrer og tjenere. I det kapitalistiske samfund star kapitalist og arbej-
der i princippet frie og uafhengige over for hinanden — men det er
kapitalisten, som ejer produktionsmidlerne. I det feudale samfund var
arbejderne — bgnderne — ikke ejendomslgse, og udnyttelsen af dem
matte derfor foregé inden for personlige afh@ngighedsforhold gennem
anvendelse af ikke-gkonomisk magt og tvang®. Herre-tjener-relatio-
nen har som fortolkningsmodel det store fortrin — frem for f.eks.
vardiloven anvendt pa kapitalismen — at den var anerkendt af samti-
den. Det er f.eks. ganske tydeligt, at Niels Hemmingsen opfatter alle
relationer i sit samfund som varianter af den grundleggende herre-
tjener-relation. Og man overdriver ikke meget, hvis man siger, at han
—i det mindste pa ét plan — s& det som en af sine fornemste politiske og
teologiske opgaver at indskarpe respekten for denne basis-relation.
Hvor han mgder tillgb til en anden opfattelse af, hvilke relationer et
samfund bgr bygges op pa, tager han pé det skarpeste afstand:
»...forbandet vere gendgberne og de nye libertinere, som forsg-
ger at indfgre anarki i verden mod Guds klare ord, der indrgm-
mer og billiger gradsforskelle mellem mennesker« . Enchiridion
col. 490).

[84] Jvnf. R. Paulli, Lorent Benedict. Bogtrykker og Xylograf i Kobenhavn i sidste
Halvdel af det XV 1. Arhundrede, Kgbenhavn 1920, s. 67, nummer 256 i fortegnelsen
over forsvundne tryk fra Benedicts presse. Paulli har igvrigt sine oplysninger fra Nye
Tidender om Larde curieuse Sager, Kobenhavn 1736, s. 370. Siden er disputatsen
fundet i KB, Lund, jvnf. Laurits Nielsen, nr. 789.

[85] Se hertil Karl Marx, Das Kapital I11, kap. 47 og f.eks. Ole Bernild og Henrik
Jensen, Den feudale produktionsmddes historie i Danmark ca. 1200-1800 1,
Kgbenhavn 1978, kap. 2.



45

Nar Niels Hemmingsen drgfter gvrighedens opgaver og undersat-
ternes pligter — og det gor han ofte® — indordner han diskussionen i
herre-tjener-modelien eller i »de underordnedes og overordnedes gra-
der«, som han selv siger. Og det relevante locus vil ofte vere det 4.
bud, fordi »forzldre« og »bdrn« »synekdokisk« kan betegne alle slags
overordnede og underordnede. I sin Katekismus (Catechismi quastio-
nes) fra 1560, som blev genoptrykt 5 gange i Kursachsen foruden i
»Opuscula«, og som ma have varet tznkt som en slags lerebog til
latinskolebrug, fremstiller han »graderne« saledes:

Forzldre: lerere, formyndere, husbonder, ordets forkyndere og @v-
righeden.

Bgrn: elever, forzldrelgse, tjenere, hgrere og undersaatter. (Opusc.
theol. col. 189).

I mange forskellige sammenh®nge udvikler Niels Hemmingsen
hvorledes forholdet er mellem overordnede og underordnede i disse 5
grader, og hvilke forpligtelser, der med guddommelig autoritet pahvi-
ler begge parter. Fgrst og fremmest gzlder det for de overordnede om
at sgrge for, at de underordnede opdrages til at fgre et levned i over-
ensstemmelse med Guds lov eller Moseloven. I et af Hemmingsens
allermest populzre skrifter, Liffsens Vey®, hedder det under omtalen
af lovens udvortes brug:

»Her bgr Forzldre vdi huert huss/@ffrighed offuer deris under-
saatte/Tuchtemester offuer dem som de haffue i befalning/Item/
Verier oc Formyndere/Ja end ocsaa Guds Ords tienere/huer vdi
sin befalning/ at see grandgibelige til/at det vduortes Leffnet hol-
dis tuctelig effter Guds Low/oc kaldes Guds Low derfaare Mora-
lis, fordi hun er en almindelig Regel/effter huilcken huer skal
scicke sine seder« (bl. 27 verso 28 recto).

Nar det gzlder de enkelte forhold har Niels Hemmingsen mest at
sige om forzldre-bgrn relationen og relationen: @vrighed-under-
saatter. Han anser disse to relationer for at vare af ngjagtig samme
art, som det f.eks. kan ses i hans udlegning af texten til 23. sgndag
efter trinitatis (Matth. 22, 15-22):

[86] F.eks. i Ligprediken over Christian 111, Kgbenhavn 1559, Enchiridion 4.
classis, cap. I, Syntagma cap. 43, fortalen til Niels Nielsen Kolding, De
besynderligste Historier i den hellige Skrift om Overflod, Kgbenhavn 1567 (= LN nr.
1010), De lege naturee, opusc. theol. col. 292-93.

[87] 1. udg. Kgbenhavn 1570, 8 optryk og overszttelser til latin, tysk, islandsk og
engelsk inden 1600.



46

»Men saa meget som det vduaartis verdslige Regimente er anrg-
rendis/haffuer en from @ffrighed i sit Regimente/lige det samme
Embede oc befalning/som en from Fader oc Husbonde haffuer i
sin Husholdning/som er/at lige som en Fader oc Husbonde i sit
Hus/styrer oc regerer sine Bgrn oc Tiund/auer oc tucter dem/straf-
fer oc reffser de wlydige/roser oc ®rer de gode/lgner dem vel/gif-
fuer dem Sko oc Klader oc huad de haffue behoff: Met faa ord at
sige/hand legger der all sin flid og vind paa/at hans Husholdning
kand staa vel oc skickelige/saa at hans Bgrn oc Tiunde kunde vel
optuctis: Lige saa skal oc huer christelig @ffrighed bare sig at/saa
at hand met rette kand kaldis Pater Patrie, det er/Faderlandens
Fader« (Postillen, 2. del, bl. CLXIV verso).

Hvordan Niels Hemmingsen mere detailleret lerer om den politiske
gvrighed kan man f.eks. se i hans disputats om »den borgerlige avrig-
heds og undersatternes gensidige forpligtelser« (Assertiones de magi-
stratus civilis et subditorum mutuis officiis) fra september 1570. I tese
1-2 fortzller Niels Hemmingsen den gode @vrighed, at dens sindelag
(affectus) mod undersatterne skal vere som en faders mod sine bgrn,
en hyrdes mod sin hjord, hovedets mod kroppens enkelte dele og
Guds tjeners mod Guds familie. Og videre skal den lade sig lede af
visdom, gudsfrugt, sandhed, ikke vare besat af havesyge (tese 3-8),
men vare prydet med majestat, gravitet og velggrenhed (tese 9).

Dens forpligtelser eller embede (officium) afledes af dens formal
(finis), og dette er »undersatternes gode og salige liv« (tese 10). Ved
hjelp af Paulus-citater vises nu, at dette gode og salige liv har 4 »gra-
der« (tese 11-14). Den fgrste af disse er tranquilitas eller fred fra ydre
fjender (15-16). Den naste er quies eller ro i det indre, som opnés, nar
enhver passer sit og ikke overskrider sine grenser. S& er der nemlig
harmoni i et rige (17-19). Imidlertid kan gvrigheden ikke opretholde
denne indre ro og harmoni uden at betjene sig af inspektgrer for de
enkelte kald, som skal sgrge for, at alt gar sddan til, at hele samfund-
slegemet bevares udskadt (20). Ved gravitas forstas gvrighedens for-
pligtelse til at straffe og belgnne — ogsa straffe, selv om der ikke har
varet rejst anklage. Pietas indbefatter bl.a. at gvrigheden sgrger for
dem, som skal undervise og dem, som skal lzre, for at lerens renhed
kan blive bevaret (25-26)%8.

[88] I fortalen til Galaterbrevskommentaren fra 1564, dediceret til Jgrgen
Rosenkrantz, findes pracis samme redegarelse (Commentaria s. 310ff.).



47

Nar gvrigheden opfylder sine pligter, kan den til gengzld forvente,
at undersatterne opfylder deres — som Niels Hemmingsen udleder af
ordet »&re« (honor) i 4. bud og opremser i 8 punkter: regne gvrighe-
den for indsat af Gud, elske den, ®re den, underkaste sig den, adlyde
den — bl.a. ved at betale skat — vaere taknemmelig mod den, se igen-
nem fingre med dens fejl eller om forngdent korrigere den med pas-
sende henvisninger og endelig bede for den (27 — nasten enslydende i
Syntagma, col. 838).

Men som vi allerede har set (s. 45f.) er gvrighedens magt ikke
ubegrenset. Det udfgres saledes i samme pradiken i Postillen:

»Den vise Mand Zenophon giffuer verdslig @ffrighed saadan en
Low: Regula Regi non affectus/sed Lex esse debet. Det er/En Kon-
ge oc Herre skal regere sit Land oc Rige effter Louen oc Icke
effter sit eget Sind oc Hiertelag. Her aff fglger nu dette/at en
Konge oc Offrighed haffuer saa megen Mact oc Rettighed/offuer
sine Vndersaatte oc deres Gods/som dem tilstedis aff den Low/
som kommer offuer ens met Guds ti bud oc den naturlige Low.
Derfaare haffuer @ffrihed Rat effter den fierde Budord/at biude
oc befale sine Vndersaatte/det som kand komme til Gaffns oc er
npdtarfftigt/ baade til Menighedens forbedring/oc kand vere huer
isar til nytte oc beste« (2. del, bl. CLXV recto).

Der er altsd lang vej endnu til eneveldens Rex legibus solutus —
princip. Og gvrigheden er slet ikke endnu identisk med fyrsten (Rera-
vius’ oversattelse er her misvisende: den latinske original har blot:
magistratus). @vrighed — eller som Niels Hemmingsen ogsa siger:
»magistratus civilis« — cr betegnelse for enhver lovlig politisk funktion
uden for familie, skole og kirke. Og til dens fornemste pligter hgrer
netop at udstede love og sgrge for, at de overholdes, og at der dgm-
mes efter dem. Men hvis disse love er uretferdige eller ufromme,
indtreder undersétternes ret til at ggre modstand. Niels Hemmingsen
beskzftiger sig flere steder med modstandsretten, som i datidens lut-
herske fyrstedgmmer blev anset for et jesuitisk eller calvinsk kztteri®.
F.eks. hedder det i teserne Om de civile love og domme (Assertiones
de legibus civilibus et judiciis) fra 1566, at tyranniets band er dobbelte:

»Thi enten er de uretferdige byrder, med hvilke undersatterne
plages umadeholdent, eller de er ufromme love, hvorved det be-
fales, at nogen skal géres mod den naturlige anstendighed og mod

[89] Knud Fabricius, anf. vark s. 75.



48

Gud. I fgrste tilfelde skylder vi lydighed, men absolut ikke i det
andet. Thi her undskylder den @verste gvrigheds, nemlig Guds,
autoritet os. Thi det bgr sig at adlyde Gud mere end mennesker.
Som Sokrates ud fra filosofien og Peter ud fra Guds ord rigtigt
svarede« (tese 12, sml. De lege naturae, opusc. theol. col. 293f.).
Det er altsa kun, nar gvrigheden satter sig ud over bade naturloven
og Guds lov, at der indrgmmes en ret til at ggre modstand eller oprgr.
Til gengald er det ladt temmelig udefineret, hvad de ufrommes lov
nzrmere skal g ud pa. Imidlertid synes retten til at ggre modstand at
fa endnu en udvidelse i Udl@gning af psalme 84 fra 1569. Her havdes
modstandsretten pid samme made som tidligere®®, men det hedder
videre, at det er tilladt med vdben at modsztte sig tyrannerne, som
han i anden sammenh&ng bestemmer som djavelens hjzlpere (se s.
om Admonitio). Ganske vist gzlder retten kun for dem, som er »po-
pularis magistratus«, der defineres som »de gverste senatorer i riget og
nzrmest Kongerne«. De er nemlig ogsa vogtere af begge lovens tavler
og trzder derfor ind som mellemmand mellem overhovedet og privat-
mand (col. 1223). Niels Hemmingsens modstandsret gzlder med an-
dre ord kun for medlemmer af rigsradet og slet ikke for menige adels-
mand, endsige for borgere og bgnder. Men sddan tenkte ogsa alle
andre fortalere for modstandsretten®!. Og det er ganske interessant, at
Niels Hemmingsen i et skrift, der er dediceret til just Peder Oxe, kan
havde de gverste senatorers ret til at ggre vebnet modstand pa folkets
vegne!
Niels Hemmingsens syn pa gvrighed og love og forholdet mellem
dem har han selv sammenfattet udmarket i fglgende vendinger:
»Thi det kan ikke ske, at det menneskelige samfund bevares in-
takt, hvis der ikke er mand, som hersker og leder den politiske
disciplin. Men det er ngdvendigt, at denne disciplin udgves efter
visse lovbestemmelser (iuxta certas legum regulas, Syntagma, col.
828).
En af de pligter, som det dbenbart dengang som nu har varet ngd-
vendigt at indskzrpe undersatterne, er pligten til at betale skat. Den-

[90] Enarratio psalmi LXXXIV blev genoptrykt i Opuscula, hvor det relevante
afsnit findes col. 1222-1223.

[91] Jvnf. Knud Fabricius, anf. vark, f.eks. s. 24 om Calvin, s. 26f. om Bodin, s.
76f. om Arild Hvitfeld. Hemmingsens drgftelse ligger igvrigt nzr opad Melanchtons
i dennes Commentarii in aliquot politicos libros Aristotelis fra 1530. Se Corpus
Reformatorum XV1I, 440f. Men Hemmingsen udtrykker sig betydeligt mere positivt
end Melanchton!



49

ne pligt indskarpes sommetider i udlzgningen af det 4. bud (Syntag-
ma, col. 838 - se her s. 50), og ellers sker det gerne under gennemgan-
gen af, hvilke rettigheder gvrigheden har over for undersatterne og
deres ejendom (jvnf. citatet fra »Postillen«, her s. 47). Dermed er vi
imidlertid ndet til et tema, som Niels Hemmingsen meget hyppigt
beskaftiger sig med, og som vi passende kunne kalde »om rigdom-
mens rette brug«. Ligesom gvrigheden har ret til at kreve skat, sile-
des er det underséttens pligt at betale den. Men man kan jo naturligvis
kun betale skat, hvis man ejer noget — hvis man er rig. Den rige har
imidlertid ogsé andre forpligtelser, som vi straks skal se.

7. Om rigdommens rette brug

Nar Niels Hemmingsen s ofte beskaftiger sig med rigdommens pro-
blemer henger det iser sammen med to ting. For det f@rste var det
ngdvendigt, at den nye religiongjorde sin stilling til rigdommen klar.
Igennem oldtid og middelalder havde der veret megen kritik ikke blot
af kirkens rigdom, men af rigdom overhovedet. Ja, at vare rig var pa
forhdnd principielt ukristeligt. Omvendt var kirkens forbundethed
med de fattige havdet i princippet og fik sit paradoxale udtryk i, at
kirkegodset kaldtes for »patrimonium pauperum®2. Ellers ville jo ogsa
tiggermunkenes kamp for fattigdomsidealet og deres succes og udbre-
delse ikke have varet forstielig®. Men af denne forbundethed med de
fattige udsprang ogsa kirkens forpligtelse til i en tid, hvor en offentlig
social forsorg var ukendt, at sgrge for de fattige og ngdlidende. Det
skete dels direkte gennem almisser og dels indirekte gennem en mere
eller mindre organiseret fattigpleje med basis i de sakaldte »hospitals-
ordener«. Med reformationen og dermed inddragelsen af kirkegodset
forsvandt unzgtelig fundamentet for den kirkelige socialforsorg. Men
de fattige var der jo stadig — og hvem skulle tage sig af dem? Samtidig
faldt fattigdomsidealet bort, nar tanken om sarligt fortjenstfulde kald
blev opgivet — og det krevede, at man matte na frem til et nyt syn pa
rigdommen. Niels Hemmingsens meget simple lgsning pa disse pro-
blemer bestar kort fortalt i at definere de riges pligter ganske ngje,
herunder deres pligt til at hjelpe de fattige. I Enchiridion behandler
Niels Hemmingsen fgrst rigdom p& den made, at han advarer mod

[92] Kulturhistorisk Leksikon for nordisk Middelalder, bd. IV, Kgbenhavn 1959,
sp. 205.
[93] Se herom: David Flood (ed.), Poverty in the Middle Ages, Wern/Westf. 1975.



50

rigdommens fristelse og formaner til at stole pd Gud. Derefter opreg-
ner han dens sande firfoldige brug:

1. Vi skal bruge vor rigdom til at fremme religionen.

2. Vi skal bruge den til at hjzlpe de stater, hvori vi lever, »og derfor
skal skatterne betales«.

3. Viskal sgrge standsmassigt (pro conditione nostri status) for os selv.
4. Vi skal vare rundhandede mod de fattige (col. 497-99).

Denne opstilling har Niels Hemmingsen bibeholdt i Syntagma (col.
835-838), og begge steder opstiller han nogle regler for rigdommens
retferdige erhvervelse, som viser, at han meget vel har varet klar
over, at rigdom er noget, man skaffer sig — bl.a. ved brug af kontrak-
ter, d.v.s. ved handel (nzvnt explicit i »Syntagma«).

Niels Hemmingsens foretrukne paradigme pa, hvordan man skal
bruge sin rigdom, er hentet fra lignelsen om den rige mand og Laza-
rus. I Postillen skriver han, at »den rige fradser« blev fordgmt a) fordi
han ikke gjorde pgnitentse, b) p.g.a. »Offuerflgdighed, Fraadseri oc
Druckenskaff« og c) fordi han var ubarmhjertig og glemte den fattige
Lazarus:

»For disse tre Sagers skyld bleff den rige Fraadsere fordgmt/effter
hues Exempel mange paa denne dag haste oc Igbe til deris visse
Fordgmmelse/huilcke der vdi deris Rigdom leffue vdi kigdelig
Tryghed/Fraadseri/Offuerfladighed oc Hoffmod/oc foracte fattige
Christi Lemmer« (2. del bl. XXVi recto).

Derefter opremses den rette brug af rigdommen i de samme fire
punkter som oven for. Ikke mindst indskarpes forpligtelsen til at beta-
le »Skat/Sise/Taald/Landgield eller andet saadant«. Derimod er der
ingen kritik af rigdommen som sddan. Det understreger Niels Hem-
mingsen mange steder — i »Postillen« med visse vendinger:

»Dern®st haffue wi her at ansee Sagen/huorfaare denne rige
Fraadsere bleff fordgmt. Sagen til hans Fordgmmelse/vaar icke
hans Rigdom/kaastelige Kleder/krasne Ratter oc Drick/der som
han haffde brugt det tilbgrlige med maade oc beskeed/som we her
kunde klarlige see i dette Euangelio: Fordi at den fattige Lazarus
bleff io opfgrt vdi Abrahams sk@d/som haffde veret saare rig her i
Verden. Der som Rigdom haffde veret nocksom oc fuldkommen
Sag til fordsmmelse/da haffde ocsaa Abraham bleffuet fordgmt:
Da haffde Dauid bleffuet fordgmt/Disligeste Ezachias oc andre
Konger/oc mange andre Gudfryctige som haffue veret rige. Men
Rigdom/Herlighed oc anden slig Verdslig pract/kand dog vel vere



51

Aasage til noglis Fordgmmelse/i saa Maade/naar Menniskene
vanbruge det Gud til bespaattelse oc vanare/deris Naste til forac-
telse/og sig selff til offuerflgdighed« (2. del bl. XXV verso).

Det var imidlertid, som refereret, netop hvad den rige mand gjorde,
men havde han ikke gjort det — havde han gjort pgnitentse, undladt
fradseri og givet til de fattige — ja, s& skulle ingen tage ham hans
rigdom ilde op. - I denne udlzgning af lignelsen om den rige mand og
Lazarus er der intet originalt. Middelalderens textfortolkere sagde
ngjagtigt det samme®*. Det er ej heller originalt, nir Niels Hemmings-
ens fordésmmer gerrigheden — f.eks. i Liffsens Vey (bl. 7a) — for det
samme gjorde den katolske middelalder, hvor gerrighed var en af
dgdssynderne®®. Og ligesom i den gamle katolske kirke skinner det
alligevel igennem, at det her med rigdom er jo pa en eller anden made
ukristeligt — som nar Niels Hemmingsen i ét dndedrat advarer mod
»Mammons og den hedenske bekymring« (»Enchiridion«, col. 500,
men udeladt i det samme locus i »Syntagma« col. 838—40).- Det nye
bestar i, at Niels Hemmingsen s& udtrykkeligt gor rede for, at det ikke
er en hvilken som helst form for gavmildhed, der sgmmer sig for den
rige.

Ligesom rigdom for Niels Hemmingsen ikke er noget ontologisk,
sdledes er fattigdommen det heller ikke. Han deler de fattige ind i 4
klasser: 1. »De brgdre, som drager landflygtige omkring for deres
bekendelses skyld eller pd anden made er bergvet deres ejendom. 2.
Skoleeleverne. 3. De egentlige tiggere, som gar fra dgr til der. 4. »De,
som vel ikke tigger offentligt, men lever i sa trange kar, at de ikke kan
ernzre sig«. Alle fire grupper méa skarpt sondres fra landlgbere og
dagdrivere eller sunde sterke tiggere og drankere. Igvrigt drager Niels
Hemmingsen den slutning, at da det er prasten, som bedst kender
menighedens enkelte medlemmer, skal han lede den kirkelige godgg-
renhed og have afggrende indflydelse pa fattigforsorgen®.

Og ligesom rigdommen kan gavne, nar den bruges rigtigt, sdledes
kan ogsa fattigdommen. Niels Hemmingsen opregner i En kaart Beret-
ning om. . .Birgitte Ggye 7 grunde til at vare barmhjertig mod de
trengende og 7 frugter af en sddan barmhjertighed, heriblandt at

[94] Jvnf. Anne Riising, Danmarks middelalderlige preedikener, Kgbenhavn 1969,
s. 202ff.

[95] Udg. 1570. Jvnf. Anne Riising, anf. vark, s. 202 og Tawney, anf. vark, s. 48ff.

[96] Her refereret efter Paulli, anf. verk, s. 97f.



52

»Den som er rund mod de Arme/hand bliffuer io rigere oc rigere/
effter Christi foriettelse: Giffuer oc eder skal giffues« (bl. III
Verso).

Ved siden af denne ikke just evangeliske begrundelse forekommer
en anden og mere interessant, som nemlig gar ud p4, at vi er bundet
sammen med et tredobbelt band: naturens, nadens og habets. Om det
farste band hedder det:

We ere Menniske/skaffte aff en Gud effter hans eget Billede/saa
at den ene sigis med rette at vere den andens Kigd. Der for siger
Gud hos Esaiam: »Bryd dit brgd for den Hungrige/oc foract icke
dit eget Kigd«. Den som det Baand bryder sgnder/hand forringer
sig vnder alle Creatur/Hans staar sin Skabere imod/oc er grum
imod sit eget Kigd/oc dermet forkaster den naturlige Low« (bl. H
VI recto, jvnf. ogsa Jakobskommentaren, s. 965).

Her er en begrundelse, som slet ikke ligner de traditionelle, men
baseres pa nogle ikke udfgrte antagelser om alle menneskers princi-
pielle ligestilling, der klinger yderst moderne. Den stor dog temmelig
isoleret. Det er stadigvek de mere traditionelle kirkelige synspunkter,
Hemmingsen fremfg@rer, og det gzlder ogsé, nar han - igen i 7 punkter
— fortezller os, hvilken l@re vi kan drage af fattigdommen som i Laza-
rus’ exempel: 1. Vi skal tugtes, »at huer bliffuer i sit kald oc bestil-
ling«. 2. Vi skal lzre, »at de ere icke alle fattige faar Gud/som ere
fattige og xlendige i Verden«. 3. Lazarus er et smukt exempel pa
Guds forsyn: med hundene, som slikkede hans sar, »giffus tilkiende/at
Gud icke lader de gudfryctige saa hart plagis met Kaarsset/at hand io
tilskicker dem nogen Trgst oc Husvalelse vdi deres Bedrgffuelse«. 4.
Vi skal alle dg, men bagefter er der forskel. 5. Vi skal agte de hellige
engles tjeneste. 6. Vi ser, hvordan det gar de gudfrygtiges sjzle efter
dette liv. 7. Vi skal i Lazarus »acte den christne Kirckis billede her i
verden« (Postillen 2. del, b. XXVII f). Man ma nok have lov at sige, at
alt taget i betragtning er Niels Hemmingsens lere om gvrigheden og
om rigdommen ganske ngje afpasset til det samfund, han levede i.
Han leverer bade en legitimation af feudalsamfundets herre-tjenerre-
lation og af den gkonomiske ulighed, og der er meget lidt i forfatter-
skabet, der pa det punkt gir ud over den givne samfundsmassige
ramme. Dermed vare ikke sagt, at hans l&re om disse ting ikke er
yderst funktionel. Men til syvende og sidst reprasenterer den dog blot
en konservativ udformning af den reformatoriske kaldstanke. Som
han udtrykker det i en ligprediken over Bgrge Trolle, Kong Davids
Raad, fra 1571:



53

Met Lydactighed vdi sit kald/bekommer oc Mennisket Guds vel-
signelse effter Guds lgffte. Nu ere Menniskens Kald tuendefold.
It er almindeligt/som mand haffuer met alle Menniske/som er at
fryckte og tiene Gud/huor til alle Konger oc alle Bgnder ere plicti-
ge/vdi lige Maade/oc met lige Vilkor. It andet Kald er personligt/
saa at en Konge haffuer sit Kald skildt fra Bondens Kald/oc Bon-
den haffuer sit Kald skildt fra Kongens/Men att begge vdkreffuer
Gud lige Lydactighed/og straffer Wlydighed vdi begge« (bl. G V-
G VI).
Og igen fra samme pradiken:

»Saa vaare det vel tilbgrligt/at huer gaffue act paa sin stat vilkor
oc kald/oc der effter holde sig erlige. Men nu vil en Bonde leffue
oc klede sig som en Borgere/en Borgere som en Herremand som
er rig oc i hgy bestilling/oc en Herremand som en Konge/Saa er
det kommet saa langt/at der icke staar raad til/vden @ffrighed met
haard haand tiltager/oc forordinerer for huer stat/det som siunis
raadeligt at vere oc gaffnligt« (bl. II recto).

Der er forskel pé folk — og det skal bl.a. klededragten markere!
Igvrigt er det pafaldende, at Niels Hemmingsen igen og igen dedicerer
sine bgger til sjzllandske adelsm®nd og — som fgr nzvnt — synes at
have haft serlig ner kontakt til kredsen omkring Herluf Trolle. Bon-
desgnnen fra Lolland har gjensynligt ikke fglt nogen tilknytning til
byernes borgerskab eller handvarkere, men holdt sig til dem, som var
rige i kraft af deres jordbesiddelser. Og det har nok is@r varet dem —
og prasterne — han har betragtet som sin l&serkreds. Men indirekte —
gennem f.ex. »Postillen« og »Enchiridion« — er hans indflydelse natur-
ligvis naet langt videre ud (jfr. her s. 10, is@er den dér nzvnte undersg-
gelse af P. G. Lindhardt).

8. En ansvarlig teolog

I en artikel med titlen The Weakness of Western Culture®” skitserer
Geoffrey Vickers 5 forandringer inden for den vestlige kultur, som ef-
ter hans opfattelse fandt sted for ca. 200 ar siden: indfgrelse af mar-
kedsgkonomi, fremkomsten af utilitaristisk filosofi, indskrenkning af
videnskabsbegrebet, videnskabens og teknologiens sammenka&dning
og endelig og frem for alt udskiftningen af idealet om den ansvarlige
person med idealet om det autonome individ. Vickers’ model er teg-
net med meget let hdnd — men den forekommer mig at treffe noget
vigtigt, ogsa i

[97] I tidsskriftet Futures, December 1977, s. 457-73.



54

denne afhandlings sammenhang. Der er nemlig ingen tvivl om, at
sammenlignet med mange moderne teologer — existensteologer,
tidehvervsteologer o.s.v., for hvem det autonome individ er sat i
hgjsedet — bevares, med ansvar over for Gud, men altsd dog autonomt
— var reformationsidrhundredets teologer ansvarlige personer. De
havde som teologer en opgave over for samfundet, som de tog sig pa at
Igse. Groft sagt bestod den i at sikre det feudale samfunds fortsatte
existens efter afskaffelsen af den katolske kirke. Det gjorde de dels ved
at indskzrpe den form for loyalitet, som var forngdent i det feudale
samfund: loyaliteten over for de overordnede, men for den sags skyld
ogsa de overordnedes loyalitet mod de underordnede eller de riges mod
de fattige. Dels gjorde de det ved direkte at koncipere nye — i mange
tilfzlde bygget pd gamle — normer for de omrader, som den kanoniske
ret hidtil havde taget sig af.

Jeg har prgvet at vise, at Niels Hemmingsen med sit forfatterskab
rigeligt opfyldte de krav, der mitte stilles til en teologisk professors
virksomhed i artierne efter reformationens indfgrelse. Det er forstie-
ligt, at Frederik II fgrst efter 5 &rs stadigt tysk pres bekvemmede sig til at
suspendere ham. Og som det er pavist og nevnt mange gange benyttede
kongen og regeringen sig stadig af ham efter suspensionen. Men han
havde féet stzkket sin indflydelse, is@r fordi han ikke l&ngere kunne
pavirke de studerende og prasterne gennem sin undervisning. Hans
bgger blev naturligvis stadig lest. Det gzlder nok ikke mindst de sjazle-
sprgeriske eller opbyggelige af dem. I en rekke skrifter har han pa tidens
vilkar udarbejdet trgst til anfegtede sjzle, som pa den ene eller den
anden méde har fglt sig usikre ved tilvaerelsen og navnlig ved tilvarelsen
efter dgden. Til denne gruppe skrifter hgrer f.eks. de ikke fa bgger, hvori
han afviser pradestinationsleren. Det er nemlig fra forste ferd et
hovedpunkt i hans teologi, at lzren om den dobbelte przdestination
ikke er evangelisk, men »stoisk«, som han siger. P4 dette afggrende
punkt adskiller han sig naturligvis fra den calvinske tradition, som han
ellers mere og mere tydeligt bekender sig til. Men for Niels Hemmingsen
stod det helt fast, at Gud vil, at alle skal frelses, og ingen gi fortabt®s.

[98] T 1590 eller 91 udkom Hemmingsens Tractatus de gratia universali i
Kgbenhavn (forordet dat. 10. aug. 1590). I virkeligheden er det en samling af
teologiske afhandlinger, hvoriblandt en om den frie vilje, en udlzgning af Fadervor
samt naturligvis en stgrre afhandling om den universelle nide. Denne sidste blev
oversat til hollandsk og forsynet med et forord af oversztteren, som har tilhgrt
remonstrantiske kredse, og udgivet i Rotterdam i 1611.



55

Derfor er der selviglgelig heller ingen grund til at fortvivle om sin sjals
frelse. Og i skriftet Antidotum adversus pestem desperationis fra 1590
slar han det udtrykkeligt fast. Igvrigt viser skriftets store udbredelse, at
det har tilfredsstillet et behov: Det blev fgrste gang udgivet i Zerbst i
1590 af Samuel Selfisch junior, som forteller, at han havde faet en
afskrift i hende og fgrst senere blev klar over, at den stammede fra Niels
Hemmingsen. Derefter fglger 7 andre udgaver pa dansk, latin, tysk,
islandsk og svensk. Det kan i dag vare svart at forsté disse bekymringer
om sin egen sjzls frelse, men sandsynligvis svarer Niels Hemmingsens
»desperatio« til middelalderens »tristitia«, der hgrte til en af de 7
dadssynder. Han siger selv et sted i Johanneskommentaren (1, s. 65b), at
der er ingen alvorligere synd end desperatio. I dag ville man formentlig
opfatte desperatio som en alvorlig depression.

Men Niels Hemmingsen er ikke bare en ansvarlig teolog. Der findes
andre tendenser i forfatterskabet. Hans »kryptocalvinisme« er poten-
tielt af en anden karakter end den teologi, han si at sige pd embeds
vegne fremfgrer. Og her tznker jeg ikke s& meget pA de mange formelt
calvinske trek i forfatterskabet ud over de allerede nzvnte — f.eks. hans
telling af buddene: i Enchiridion indgr han et slags kompromis mellem
den lutherske og den reformerte tzlling ved bide at holde fast ved den
lutherske todeling af det fgrste bud og undlade at opdele det 10. P4
denne méade fir han faktisk kun 9 bud ud af det! Senere, i Syntagma,
fremfgrer han uden diskussion den reformerte tzlling. — Jeg tznker
snarere pd, at der bdde i hans nadverlere ogi hans stadige interesse for et
senatus ecclesiasticus ligger antifeudale tendenser.

Som allerede nzvnt er det kirkelige senat en demokratisk institution,
bemandet med sognebgrn og nogle »alvorlige« mand. Praesterne er ikke
medlemmer af senatet. Ja Niels Hemmingsen beklager udtrykkeligt de
danske forhold, som lader kirketugten ligge hos prasten. Selv om Niels
Hemmingsen bliver ved med at skrive for praster — med Enchiridion,
Pastor, Postillen og Libellus som hovedvarkerne — si er prasten ikke
noget szrligt for ham. Han er ikke pa en eller anden made formidler af et
evangelium, som ikke enhver Peter Smed ogsd har adgang til°°. Niels
Hemmingsen bryder her principielt med sin egen opdeling i forkyndere

[99] 1 Johanneskommentaren fortzller Niels Hemmingsen om en »vulgaris civis«,
Peter Smed, »som vi har kendt«, der for 50 ar siden i Roskilde stod rigets biskopper
og farende mand imod og overtalte de gvrige borgere til at holde fast ved den sande
bekendelse af evangeliet (I, sp. 367). Om episoden: Pontoppidan, Annales Ecclesic
Danice 11, s. 881.



56

og hgrere og dermed med hele den feudale herre-tjener-relation (jvnf.
hers. 44). Og pa samme made er nadveren ikke et mysterium, som kun
kan forvaltes af en dertil szrligt udstyret. Nadveren er forstaelig og
enkel, og hvad der sker i den er nok »overnaturligt«, som Niels
Hemmingsen ofte siger med henvisning til Luther, men det betyder
netop: ikke mod naturen. Kriti nerver i nadveren befinder sig inden for
fornuftens og fysikkens ramme: Kristi legeme og blod er ikke til stede i
nadveren »ratione loci«, men kun »ratione fidei« (Syntagma, col. 808).

Derfor er der heller ikke her noget, som ikke alle — under
forudsztning af, at de igvrigt lever i overensstemmelse med den
kirkelige disciplin — kan forstd og vere delagtige i. Hgjkirkeligheden i
den efterfglgende ortodoxi har ikke kunnet bygge pa Niels Hemming-
sen. Men netop hgjkirkeligheden og absolutismen gér smukt i spand.
Hvis preast eller biskop har priviligeret adgang til det hgjeste, er det
selvfglgeligt, at fyrsten skal salves af de gejstlige og gennem salvingen fa
overfgrt den guddommelighed, der igen kan begrunde og legitimere, at
han er legibus solutus. Men som vi har set ans& Niels Hemmingsen ikke
fyrsten for at vare legibus solutus. Og vi har ogsé set, hvad han mente
om unyttige og selvopfundne ceremonier. Absolutismen har heller ikke
kunnet bygge p& Niels Hemmingsen. Det er ganske logisk, at ortodoxien
ogs& métte afskaffe Melanchtons og Niels Hemmingsens lere om den
naturlov, som vi alle er lige forpligtet af1¢°.

Det er p&d baggrund af anti-feudale tendenser som de navnte
forstdeligt, at Niels Hemmingsens forfatterskab hurtigt mistede sin
aktualitet. Kun de mest ukontroversielle eller opbyggelige skrifter
oplevede nye oplag ind i 1600-tallet. Og for eftertiden fik Niels
Hemmingsens mange bgger kun antikvarisk eller mere pracist:
dogmehistorisk interesse. Forfatterskabets socialetiske aspekter gik i
glemmebogen!

[100] Jvnf. Jorgen Stenbzk, Jesper Brochmann's naturretsieere. Et updagtet,
stilfeerdigt opgor med philipismen i Kirkehist. Saml. 1976, s. 84-97.



