Altertavlen og gentagelsen

En overvejelse af P. G. Lindhardts »zstetik«

Af Jprgen I. Jensen

I P.G. Lindhardts prediken-samling »Gentagelse« fra 1975 indledes
den af predikenerne, som samlingen har sit navn efter, med en beret-
ning om en oplevelse af en altertavle. I denne indledning star man
over for en fortettet skildring af den oplevelsesform, som Lindhardts
egne pradikener sigter mod at fremkalde', samtidig med at den fgrer
ind til de @ndringer i Lindhardts forkyndelse, som den nye kulturelle
situation i 1970’erne har ngdvendiggjort. Man kan ganske vist neppe
bruge det udtryk om denne samling, at der her bliver sagt noget nyt i
forhold til de tidligere samlinger; det ligger nemlig ikke i Lindhardts
syn pa przdikenen, at przdikanten skal sige noget nyt i betydningen
noget originalt, der aldrig for er hgrt. Tvaertimod er det, som det jo
ogsa markeres i selve titlen, predikantens opgave at sige det samme
igen og igen; men maden, hvorpa det samme siges, undergar foran-
dringer svarende til forandringerne i det kulturelle klima, og situa-
tionen i 1970’erne har saledes medfgrt, at begrebet gentagelse har faet
en sarlig aktualitet. »... du fatter ikke at livet er gentagelse og at det er
livets skgnhed«?, siges det et sted i predikenen med en allusion til
Kierkegaard, og det bemarkelsesvardige er, at den fortr@ngning af
gentagelsen, som forkyndelsen vender sig imod, i predikenen ikke
blot ses som noget, der gor sig geldende i den enkeltes liv; den viser
sig ogsa pa et mere overordnet historisk plan, nemlig som historielgs-
hed, historisk glemsomhed: »... vor generation er blevet »historielgs«
og vil helst af med den belastende erindring som ogséa er belastende
fordi den viden om fortiden som gemmes i erindringen indgyder skep-
sis til fremtiden: historien kunne nemt gentage sig<’. En beslzgtet
tankegang findes i 3. udgave af »Vakkelse og kirkelige retninger« fra
1978, hvor Lindhardt i den nye indledning fastholder sit historiske



212 Jorgen I. Jensen

grundsyn, at det ikke er muligt alment at sige hvad man kan lzre af
historien, men hvor der dog gives den lille, omend negativt formulere-
de indrgmmelse af historiens nytte, at »1970’-ernes nok som bekendte
»historielgshed« maske hanger sammen med en udtalt epigontids for-
skrekkelse ved tanken pa, at man af historien kan lere hvor lidt
original man selv er«*. Historien rummer trods alt en mulighed for at
lzre os om gentagelsen og fortrengning af gentagelsen — en udstrakt
lillefinger, som der nok er grund til at at holde fast ved.

Predikenen er holdt 2. paskedag, teksten er Lukas-evangeliets be-
retning om de to disciples vandring til og mgde med den opstandne i
Emmaus, og indledningen lyder saledes:

En vinteraften for ar tilbage skulle jeg ud til gudstjeneste i en vestjysk kirke; jeg kom
for tidligt, kirken var endnu uoplyst, men markeligt nok aben, og da jeg havde famlet
mig frem til en lyskontakt, sa jeg pludselig en altertavle jeg aldrig havde set magen til.
Den var ganske traditionel i motivet: det velkendte Emmaus-billede, med Jesus i mid-
ten og de to disciple pa hver sin side af ham, men der var — hvad jeg naturligvis ikke kan
gore nzrmere rede for — i kompositionen og iszr i farverne noget der virkede som et slag
i hovedet. Jesus var her ikke den sliksgde og overjordiske asket man kender fra det 18.
og 19. drhundredes maleri, heller ikke den langharede og fuldskzggede maskeradefigur
der ligner en moderne akademiker med venstreorienterede meninger, men en ung jgde
i sin bedste alder, og hans disciple svarede ganske dertil. Billedet virkede som en
abenbaring; siden hgrte jeg det var malet af Emil Nolde, den tysk-danske kunstner der
engang har opholdt sig pa egnen. Det er naturligvis forklaring nok pa den »kunstneri-
ske« oplevelse, men jeg kom bagefter til at tenke pa om billedet virkede sé sterkt, fordi
det var et opstandelsesbillede; jeg tror det ikke; det var simpelthen fordi det var kunst.®

Noldes altertavle haenger i Dlstrup kirke i nerheden af Ringkgbing;
den er malet i 1904 — pa et tidspunkt, hvor Noldes stil ikke helt var
blevet til det, man nu forbinder med hans navn. Det afggrende i denne
sammenhang er imidlertid ikke billedet i sig selv, men forholdet mel-
lem beskueren og det der ses, forbundet med de szrlige omstendighe-
der, hvorunder billedet kommer til syne.

Selve oplevelsen af altertavlen karakteriseres pa en gang som »et
slag i hovedet« og som en »&benbaring«. Det sidste ord skal ikke lzses
med hele sin traditionelt religigse tyngde; man ma under lesningen
tenke det talte ords fremdrift med, men selv hvis man ggr det og
opfatter ordet i mere dagligsproglig mening, er det vard at hzfte sig
ved, at netop ordet dbenbaring melder sig pa dette sted, mens man
nzppe kunne tenke sig en almen dogmatisk anvendelse af dette ord i
en Lindhardt-prediken. Det er for Lindhardts opfattelse af kristen-
dommen yderst karakteristisk, at denne szrlige virkning udgar fra et






214 Jorgen 1. Jensen

billede af Jesus, om hvilket det fremhaves, at Jesusskikkelsen ikke er
opfattet szrlig overjordisk eller i det hele taget specielt religigst; den
serlige kunstneriske formning af motivet bestar derimod i en fremhz-
velse af det hverdagsagtige, de konkrete menneskelige trek.

Denne kunstneriske abenbaring har karakter af en chokagtig over-
raskelsesvirkning, som netop elektrisk belysning kan fremkalde, og
ser man nzrmere pa den s&tning, der indleder pradikenen, er alt lagt
til rette pa at den, der lytter, skal kunne medopleve dette chok: Den,
der beretter er alene, og han skal »ud« til gudstjeneste i en kirke, han
ikke er fortrolig med; det er siledes underforstaet, at dette sker i et
¢de landskab, understreget af at det foregar pa den mest gde arstid
(hvormed intet er sagt om Ringkgbingegnens geografi — eller for sa
vidt om den faktiske oplevelse i det hele taget, teksten er en del af en
prediken, ikke af en selvbiografi). Kirkedgren var »markeligt nok«
&dben — en nasten eventyr-agtig vending, for det er ikke uden videre
merkeligt, at en eller anden har glemt at lase kirken, men udtrykket
skal med for at forberede det uszdvanlige lys-glimt i det fglgende.
Fortzlleren har vanskeligt ved at orientere sig inde i kirken, der er
mgrk og uden konturer; han mé »famle sig frem, indtil altertavlen i et
nu — »pludselig« — bliver synlig. Pointen er da den, at det, der skulle
indfri forventningen om igen at komme til at befinde sig i et gammel-
kendt rum og en ordnet verden, nemlig at lyset blev tendt, netop det
fremkalder den uszdvanlige oplevelse, hvis serprag karakteristisk
nok ikke bestar i, at noget nyt og totalt fremmed viser sig, men i at
noget gammel-kendt, et ganske »traditionelt« motiv, fremstar i et, i
bogstavelig forstand, nyt lys.

Det kan nzppe vazre tilfzldigt, at denne indledning er placeret i en
przdiken, der har begrebet gentagelse som sit ledemotiv: Den kan
leses som et eksempel pa en oplevelse af gentagelsen, og dens afgg-
rende punkt er at virkningen beror pa en serlig kunstnerisk formning
og ikke p4, at billedet viser et opstandelsesmotiv. Hverken opstandel-
sesbilleder eller paskepradikener kan nemlig for alvor blive vellykke-
de: »Opstandelsesbilleder lykkes nemlig aldrig; mange scener fra Jesu
liv kan tegnes sa de virker ®gte, det samme gzlder historien om hans
lidelse og dgd, men opstandelsen mislykkes, i billedkunsten som i
ordets kunst. Det bliver til rene glansbilleder, grensende til det spg-
gelsesagtige ...«® hedder det i fortszttelsen af den anfgrte indledning.
Hvis man her indvender, at Noldes billede jo rent faktisk viser et
opstandelsesmotiv, lyder pradikenens svar, at billedets virkning beror
pa at det er kunst, og at den kunstneriske formning netop har giet ud



Altertavien og gentagelsen 215

pa at fjerne de traditionelt religigse overtoner fra motivet. Man kan
sige det pa den made, at oplevelsen forudsztter kendskab til traditio-
nelle religigse eller teologiske formuleringer og fortolkninger, som
ved hjelp af en sarlig stilisering bliver gjort til noget hverdagsagtigt,
der fremtrader som overraskende. Det er en bemarkelsesvaerdig tan-
kebevagelse, der genfindes mange steder hos Lindhardt. I en pradi-
ken, der er holdt pa 2. sgndag efter paske tales der saledes om, hvor-
dan det xldre kirkeritual foreskriver, at der pd denne sgndag skal
pradikes om kirkens og det hellige embedes myndighed mod de ubod-
ferdige. Det embedssyn, der ligger i ritualet, afvises med henvisning
til at kirkens eneste embede ifglge den augsburgske bekendelse er »at
forkynde evangeliet, forvalte sakramenterne efter Herrens indstiftel-
se, d.v.s. daben til syndernes forladelse og nadveren til alle dem der
forradte ham«. Men der standses ikke hermed, for ordene fra Johan-
nesevangeliet (kap. 20, 20. vers 23), som den @ldre kirkelige tradition
har bygget pa, genopstér lige efter i en ny og overraskende hverdags-
sammenhang: »Men du, min tilhgrer, du har et sadant embede med
magt og myndighed; dig er givet den magt vi fér hgrte om i evangeliet:
hvem du forlader deres synder er de forladt, hvor du nzgter forladelse
er den nazgtet«.’

Der indgér altsd i hgj grad et kunstnerisk element i disse predike-
ner, men der er grund til at hzfte sig ved, at der til sidst i indledningen
til predikenen om gentagelse kredses lidt om ordet kunst ligesom det
et sted szttes i anfgrselstegn. Det mé skyldes, at der ikke menes kunst
i al bred almindelighed, men i en szrlig form. Virkningen ville jo have
veret af en helt anden karakter, hvis der havde varet tale om et
billede fra det 19. arhundrede i traditionel stil, men den ville ikke have
varet anderledes, hvis der havde varet tale om et nadverbillede, séle-
des som Nolde selv f.eks. senere har malet det. Og hermed er man ved
predikenens afggrende konstellation af gentagelsesbegreb og Em-
maus-historie. De to disciples mgde med den opstandne er en genta-
gelse af nadveren: »Hvornér var det disciplene kendte ham? Jo, de
kunne godt marke at hans ord sved og at han talte med myndighed,
men de kendte ham fgrst da han brgd brgdet; de kendte ham pa en
ganske bestemt handling, den samme som i den nat da han blev for-
radt; de kendte ham pa gentagelsen. Igen tog han brgdet, takkede
Gud for livets gave og for det daglige brgd vi lever af. Sa brgd han det
og sagde: det er mig selv, tag det til min ihukommelse og dine synders
forladelse. Sésnart du mindes mig, s mindes du ogsa at jeg er den der
giver og tilgiver, men for din uforstands og tunghgrheds skyld ma du



216 Jorgen I. Jensen

hgre det igen og igen. Din erfaring om fortids skyld, din flugt ind i
fremtids hab ger dig dgv for det ord. Det ma gentages.«®

Man ser i denne passage at begrebet gentagelse forbinder sig med
en genkendelse, en identificering, der igen er ulgseligt knyttet dels til
gentagelsen af en konkret begivenhed fra Jesu liv, nadverens indstif-
telse, og dels til en genkommende hverdagsbegivenhed, indtagelsen af
et maltid. Det sidste er understreget i parafraseringen, der her gar ud
over det bibelske forleg: »Igen tog han brgdet, takkede Gud for livets
gave og det daglige bragd vi lever af ...« Man ser her igen, at der ikke er
noget specielt kristeligt som ikke har sit korrelat i noget hverdagsag-
tigt. Hermed fastholder Lindhardt det grundsyn pa pradikenen som
han navner et andet sted i samlingen: »En pradiken skal altid bygge
pa den kristne bekendelse at Jesus er sand Gud og sandt menneske
...«, og hvor det derfor bliver fremhavet at man ikke kan pradike
over beretningen om Jesus som 12-arig i templet: »vi skal ikke praedike
om vidunderbgrn, men om Jesus som sandt menneske og Guds leven-
de ord til os«.”

Nu kan det nzppe ligge i forlengelse af predikenen om gentagelsen
at fortsztte med yderligere begrebs-diskussioner og forfglge linjen
bagud til Kierkegaard, der har givet ordet dets pregnante betydning. I
predikenen citeres to passager fra indledningen af Kierkegaards
»Gjentagelsen«!®, men de indgar hos Lindhardt i en sammenhzng, der
er udformet til mundtlig fremf@relse og sigter mod at ggre forkyndel-
sen til en begivenhed, som man ikke kan tage nogen bestemt begrebs-
diskussion med ud af. Som det hedder: »Du vil holde fortiden fast og
gnsker at alt ma blive ved at vere som det er, men intet bliver som det
var; du drgmmer om en fremtid hvor alt skal vere anderledes, men
nar det er blevet anderledes er du stadig lige vantro og trolgs«. Genta-
gelsesbegrebet bruges her — fuldstzndig parallelt til hvad der sker i en
rekke af Lindhardt tidligere offentliggjorte pradikener — til at rense
ud i falske forestillinger om kontinuitet, som kan fa den enkelte til at
flygte fra det nerverende; men det sker, og her er der en accentfor-
skydning i forhold til tidligere samlinger, blandt andet i den hensigt at
pege hen pa en anden og dybere kontinuitet. Man kan nemlig spgrge,
hvad der er baggrunden for, at den samme pradiken kan vende sig
bade mod at leve i fortiden og mod historielgshed. Og svaret ma vare
at nostalgi og fortrengning af fortiden.ikke er set som hinandens
modsaztninger, men som to sider af samme sag: at fortiden ikke er
blevet ®gte fortid, men driver sit uigennemskuelige spil i nutiden, og
at det igen medfgrer alle mulige forsgg pa at lgfte sig ud af de histori-



Altertavilen og gentagelsen 217

ske rytmer og hverdagsrytmer, mennesket er bundet til. Preedikenen
ma da placere den lyttende i disse rytmer. Men det vil igen sige, at
gentagelsen n@rmer sig noget rituelt — at den dybere kontinuitet, pre-
dikenen bade har del i og viser hen til, er det genkommende rituals
kontinuitet.

I sin religionssociologi skriver Peter L. Berger: »Mennesker glem-
mer. De ma derfor pamindes gang pa gang ... Religigse ritualer har
varet et vasentligt instrument i denne »pamindelsesproces«. Igen og
igen ggr ritualet de fundamentale virkelighedsdefinitioner og deres
respektive legitimeringer »nu-varende« for dem der deltager. Jo l&n-
gere man gar tilbage i historien, i jo hgjere grad finder man religigs
idedannelse (i almindelighed i mytologisk form) indkapslet i rituel
aktivitet — for at bruge mere moderne udtryk, teologi indkapslet i
gudstjenesten ... Udfgrelsen af ritualet er t&t sammenkadet med gen-
tagelsen af hellige formularer, der endnu en gang gér gudernes navne
og bedrifter »nu-verende««.!! Meningen med at bringe dette citat er
hverken den at spzrre Lindhardts forkyndelse ind i et sociologisk
begrebsapparat og naturligvis heller ikke den at vise, at der er noget
som helst rituelt eller kultisk i Lindhardts predikener i faglig religions-
historisk forstand; en religionshistoriker ville igvrigt nzppe heller ve-
re helt tilfreds med den citerede karakteristik. Hensigten er derimod
den at papege en pafaldende parallelitet i selve ordvalget: Tanken om
at det samme skal siges igen og igen og at det, der siges, pa trods af at
det er noget gammelt, dog skal virke som nyt og nzrvarende, er
underforstdet i Lindhardts syn pd predikenen, som man ser det i
anvendelsen af begrebet gentagelse. Og da der ikke er nogen troslere
i Lindhardts pradikener og ingen teologiske meninger i al almindelig-
hed ma man ga uden for teologiens positioner for at finde redskaber,
der kan belyse, hvad der skaber predikenernes szrlige fremdrift; her
far betegnelsen rituel aktualitet: Predikenerne og modellen for for-
kyndelsen rummer rituelle elementer, pA samme made som man kan
tale om at et kunstvark er rituelt i sin karakter.

Det er i denne sammenh&ng neppe tilfzldigt, at der rundt omkring
i denne samling er mange diskussioner af netop de kirkelige ritualer,
bade ved vielse, konfirmation, ordination og barnedab!2. Oplysende
er saledes predikenen pa 1. sgndag efter Helligtrekonger. Teksten er
Markus-evangeliets 10. kapitel vers 13-16, og pointen i udlegningen af
teksten er den at »ordene om at lade bgrnene komme frit og uden
hindringer for dem hgrer Guds rige til, er sagt af en vred mand der
sztter sine disciple eftertrykkeligt pa plads«. I predikenens indledning



218 Jorgen 1. Jensen

fortzlles der om, hvorledes denne tekst fgrst for nylig er gledet fra at
vere en ritual-tekst ved daben ind i rekken af evangelietekster: »... vi
i den danske kirke har handlet ilde med den historie der fra arildstid
har varet forstdet som barnedabsevangeliet. 1 vort dabsritual er der
bevaret en rest, s forvansket og forskaret at hele meningen er &n-
dret«. Man &ndrede ritualet, fortsettes der, fordi man ville den over-
tro til livs, at der fra hellige mand udgik magiske krafter ved bergring
— »det var naturligvis alt for overtroisk i s oplyste tider som vore —
hvilket er en misforstaelse, for enhver kan se, at er nogen tid fuld af
den mest primitive overtro, s er det vor«. Samtidig ¢nskede man
ogsa, at der skulle vare alvor hos forzldrene: »de skal helst »mene
noget med det« og ikke bare komme af vane ...«, hvorved der for sa
vidt tages parti for dem, der lader bgrnene dgbe, fordi det har man
altid gjort — »fra arildstid«. Hvad der séledes er gledet ud af ritualet
genopstar i predikenen i denne pa en gang gamle og nye kontekst,
saledes at pradiken kan slutte med at fastsla, at ordene i ddben ma
hgres igen og igen, gang pa gang: »Du har sikkert, pa godt og ondt,
udviklet dig meget i tidens lgb: men du er altid forblevet dig selv. Sa
skal du nu, og gang pa gang, hgre at heller ikke Guds ord og Igfte er
@ndret. Og det er ikke saddan at du, som tiden gér og livet gar pa held,
far mindre brug for det ord end du havde ved din dab. Tvartimod: jo
zldre du bliver, jo flere erfaringer du samler om dig selv, des mere
behov far du for det ubetingede: lad dem komme til mig. Dem ma I
ikke hindre, dem hgrer himmeriget til. Det er deres, for de kan ikke
vere det foruden«.’

Det hed hos Peter L. Berger at i den rituelle aktivitet var teologien
indkapslet i gudstjenesten. Lindhardt har tidligere havdet at teologi i
betydningen tale om Gud er en meningslgshed, og der er intet der i
denne nye samling tyder pa, at dette synspunkt er @ndret. For ham
findes der ingen anden teologi, end den der bliver til begivenhed i
gudstjenesten. Meget karakteristisk er i denne forbindelse pradike-
nen pa Hellig Trefoldigheds-fest. Her afviser Lindhardt fra predike-
nens begyndelse at komme ind pa kirkens treenighedslere, men hvad
han ikke afviser er at pege pa, hvorledes treenigheden igen og igen
bliver bekendt i gudstjenestens begivenhed: »... enhver gudstjeneste
er i sig selv en bekendelse til troen pd den treenige Gud. Det hgres
allerede i indgangsbgnnen: hvad du, Gud fader, min skaber, du Herre
Jesus, min Frelser, du gode Helligand, min trgster, vil tale til mig/ Og
det fortsztter i mange af salmerne, i kyrie og gloria, i trosbekendelsen
og kirkebgnnen, altid den samme tro pa den almagtige, som skabte og



Altertavlen og gentagelsen 219

endnu skaber vort liv, pd den korsfastede og opstandne som gav os
tilbage til det liv vi havde forbrudt, og piz Anden som blot er det at
hverken skabelse eller forlgsning er fjerne begivenheder, men daglig
virkelighed, tilsagt os i kirken som er samfundet om det hellige, Guds
ord og sakramenter, med syndernes forladelse og kgdets opstandelse,
med evigt liv og salighed i fglge. Ingen kan komme i kirke uden at
hgre denne tro bekendt, ingen kan blive dgbt ind i kirken uden denne
tros bekendelse, sa i gudstjenesten ligger det hele, fordi det altsam-
men allerede er givet i ddben«!*

Det szregne og oplysende for bestrebelsen i denne forkyndelse er
jo, at denne passage, nar man igvrigt kender Lindhardts prazdikener,
virker overraskende, skgnt den i lyset af den kristne tradition ikke er
det mindste bemarkelsesvaerdig, men i sin sprogbrug ligger tet op ad
de traditionelle kirkelige formler. Men det er netop meningen, man
kunne nasten sige: paradigmet i denne samling: de gamle rituelle
formuleringer bliver nye, trosleren bliver begivenhed. Dette rituelle
trek gzlder ikke blot de egentlige kirkelige formuleringer og tanken
om gentagelsen af forkyndelsens nu, men ogsa billedet af den virkelig-
hed uden for gudstjenesten, som forkyndelsen viser hen til, hverda-
gens rytme, gentagelsens skgnhed. »Han spgrger dig ikke hvad du
venter dig af livet, men lader hver morgen livet ligge med alle sine
forventninger til dig«.'?

I predikenen pa 19. sgndag efter Trinitatis tales der om, hvorledes
Jesu liv i Johannes-evangeliet er skildret pa en sarlig made: »Nok
foregar det altsammen i hverdagen, men det dagligdags er gennem-
brudt af en hgjere verdens krzfter som giver det velkendte en billedlig
betydning ...«. Overfor det sattes s ordene fra Paulus om, at vi ikke
kender Kristus »efter kgdet«: »Den Kristus vi bekender os til er ikke
den dragende personlighed som gvede s& valdig magt over sine discip-
le, men den korsfastede og opstandne som nok ggr sine tegn, men
»for gjet skjult, for hdnden tom«, dabens og nadverens tegn. Det
lyder méske noget vel ortodoxt og kirkeligt, men det far sa vare; vi er
ialtfald ikke af de @dles ®t ...« Derfor ma przdikenen ogsé slutte:
»Det har sikkert varet stort og oplgftende at have alle disse rige
oplevelser denne apostelskare har haft — og det holdt naturligvis ik-
ke«. Hvad der er holdbart er ikke erindringer om oplevelser, heller
ikke meninger, men det der kommer igen og igen, kirkearets hgjtider
og hverdagens rytme. Der sluttes nemlig: »Men paskemorgen, pinse-
dagen — det er noget andet, og siden da har der i vor verden lydt et ord
om en trofasthed som holder ud, en ndde som endnu denne morgen



220 Jorgen 1. Jensen

gav dig en ny dag at leve og gledes ved. Sa leg dig da det pa sinde!«'®

Pa samme made slutter predikenen om treenigheden med en henvis-
ning til kirkearets hgjtider og til diben og med brug af en metafor fra
arets rytme: »Hellig Trefoldighedsfest er denne sgndags gamle navn
og det er gammelt dansk for det kunstige ord: treenighed! Nu ved du
hvad det er: det er jul og paske og pinse, bundet i en krans af alle
sommerens dejligste blomster og givet dig i dabsgave, alle dine
dage«.!”

I denne forkyndelse ma kontrasten mellem lys og mg@rke, som ogsa
er sa tydeligt fremme i skildringen af oplevelsen af Noldes altertavle,
spille en vasentlig rolle. I en prediken over historien om synderinden,
der salver Jesus i Betania hedder det: »I Palmesgndags lille @je-
bliksbillede stir kontrasterne i klare, sort-hvide farver ...«'® og sam-
lingens Langfredagsprediken slutter med at citere Salme 139: »Det
fortelles tilsidst hos Matthaus at pa langfredag lagde et mgrke sig over
hele landet, endnu ved hgjlys dag. Maske gik det virkelig sadan til;
maske er det et billede pa vort eget liv der ender i det blinde mgrke.
Men lige meget hvad det er, vil vi endnu engang hgre den gamle
salme: og siger jeg: mgrket skal skjule mig, lyset blive nat omkring
mig, s& er mgrket ej mgrkt for dig, men natten lyser som dagen, og
mgrket som lyset! Det er troens svar pa korsets evangelium«!®.

Fra dette sidste eksempel kan man narme sig en konklusion. Nar
Lindhardt pa et hgjdepunkt i Langfredagspredikenen citerer en gam-
meltestamentlig salme og far dens ordlyd til at fremstd i renhed og
klarhed, s& betyder det ikke, at der bag denne anvendelse ligger den
mening i al almindelighed, at der er steder i Det gamle Testamente,
der profetisk peger fremad mod Det nye Testamente. Orienteringen
er helt anderledes: Det gamle Testamentes ord kan blive nye, i forkyn-
delsens genkommende begivenhed. P4 samme méde kan man sige, at
der overhovedet ikke er nogen statisk teori bag Lindhardts pradike-
ner som er til at udlede, men man kan prgve at iagttage, hvad der
skaber dynamikken i hans praksis og hvad den forudsatter. Den sam-
menfattende karakteristik man kan give af denne pradikensamling er
da, at den i udpraget grad er kirkelig og i udpreget grad betjener sig
af kunstneriske virkemidler. Det lyder maske overraskende, og orde-
ne har da heller ikke helt den betydning, som de har haft i det sidste
par hundrede ar. Der menes ikke kirkelighed i den betydning at pre-
dikenerne bekrafter kirkeinstitutionen eller den enkelte kirkegazngers
kirkelige interesser eller meninger, det polemiseres der imod, ligesom
der polemiseres mod det kunstneriske som et kulturelt (overskuds)fz-



Altertavlen og gentagelsen 221

nomen eller som et alment program for tilverelsen. Begge ordene
dxkker noget mere elementert, der knytter til ved en tid, hvor det
kirkelige og det kunstneriske ikke var noget s®rligt — interesser som
serlige enkeltpersoner dyrker. Det ma vare det samme syn pa det
kunstneriske som et elementert vilkér, der ligger bag Lindhardts son-
dring mellem historieskrivning og historisk videnskab i indledningen
til »Vakkelse og kirkelige retninger«: »Den egentlige historiske viden-
skab er da begranset til selve arbejdet med kilderne, med at drage
dem frem og belyse dem kritisk. Den historiske fremstilling derimod,
ja den haver sig sjeldent nok til at kunne kaldes kunst, men dens
metode er alligevel mere i slegt med kunsten end med viden-
skaben«®.

Det er siledes underforstaet i predikenerne, at dette elementart
kirkelige og elementart kunstneriske trods alle religigse og kunstneri-
ske vaekkelser og specialiteter stadig er en realitet; og som resultat af
et arbejde med denne prediken-samling kan man séledes alment teo-
logisk sige, at man far mod pé at arbejde med at nydefinere forholdet
mellem kristendomssyn og kunst, ligesom man far lyst til at moralisere
lidt over, at den kanoniske fagopdeling i teologien ikke rigtig ejer
redskaber til at indkredse den dimension, Lindhardts forkyndelse be-
finder sig i. Man har f.eks. ikke megen hjzlp af betegnelsen eksistens-
teologi, ndr man skal behandle hans pradikener. Man kan da heller
ikke lade vare at fremhave den — for nogle uden tvivl meget opbygge-
lige — pointe ved Lindhardts predikener, at denne forkyndelse, der
hgrer til den mest debatterede, horte og laeste herhjemme, ikke pa
nogen made forudsatter at forkynderen »har« en teologi i traditionel
forstand. Predikenernes tilblivelse forudsztter kendskab til udlegnin-
gen af de bibelske tekster, bade historisk-kritisk og kunstnerisk, i den
navnte betydning, til kirkehistorie, til gudstjeneste og liturgi, og sa
som noget af det vigtigste: at forkynderen er samtidshistoriker, at han
er i stand til at sammenfatte nutiden som delagtig i eller som en
gentagelse af fortiden. Men der er ingen troslere uden for det, der
siges i kirken.

Man kan i disse predikener spore pavirkninger fra bade Kierke-
gaard, som det har varet navnt, og — vistnok szrlig tydeligt i denne
samling — fra Grundtvig. Men pavirkningsundersggelser fgrer ikke
serlig langt, for disse pradikener hgrer i udpraget grad det 20. arhun-
drede til. I den nye udgave af »Vakkelse og kirkelige retninger« skri-
ver Lindhardt sammenfattende om det 20. arhundrede: »... religigst,
kulturelt, politisk og socialt lever vi pa fortidens arv, pa det 18. og 19.



222 Jorgen I. Jensen

arhundrede som tenkte vore liberalistiske, socialistiske — eller pietisti-
ske tanker og gennemgaende formulerede dem skarpere og klarere
end det synes nutiden forundt«’!. Fortiden tznkte vore tanker, vi
gentager dem, men alligevel er der en forskel, som Lindhardt karakte-
riserer pa den made at »det 20. arhundredes store fremskridt ligger pa
det teknisk naturvidenskabelige plan ...« Men det er, ma man sige,
ogsa ret indgribende. Og her kan man igen vende tilbage til oplevelsen
af Noldes altertavle??, som her er blevet anskuet som et emblem for
Lindhardts forkyndelse. Man kan nemlig sporge, hvad der er den
dybeste forudsatning for, at en oplevelse af denne karakter kan kom-
me i stand, for at et billede kan blive oplevet som begivenhed. Man
har ogsa tidligere kunnet opleve bevagelse i et billede, men at opleve
et billede — sa at sige filmisk — i ét nu forudsatter elektrisk lys. Det er
en ret banal forudsztning, men det er jo tit i &ndringen af de helt
banale og selvfglgelige forhold de afggrende historiske @ndringer vi-
ser sig. I denne sammenhzng er det da karakteristisk for Lindhardts
forkyndelse, at dette pludselige og overrumplende, som ogsa findes i
de tidligere offentliggjorte predikener, mere og mere, som det ses i
denne samling, har nermet sig det rituelle under det 20. arhundredes
vilkar — det ritual, hvor det gamle pluselig bliver til en ny begivenhed.
Der er her ikke tale om at oversaztte det religigse sprog til hverdags-
sprog, men om at fastholde det som hverdagssprog eller i hverdagen,
siledes som det allerede kommer frem med ordet &benbaring i skil-
dringen af altertavlen. Og maske kan man derfor ogsa bedst karakteri-
sere Lindhardts brug af begrebet gentagelse, der jo intet har at ggre
med mekanisk repetition, med et andet religigst ord opfattet i daglig-
sproglig mening, nemlig ordet genkomst — som ndr vi siger at foraret
kommer igen og ikke at foraret gentager sig. At ggre det, der engang
blev forkyndt, til en genkomst-begivenhed er den evangeliske og
kunstneriske bestrebelse i disse predikener, med deres karakteristi-
ske enhed af igen og igen, og dog: pany og pény. Det ligger i sagens
natur, at man ikke kan bygge videre pa, hvad der siges i disse pradike-
ner i betydningen: overtage og forarbejde deres meninger, for der er
ingen meninger. Derimod er der sproglige begivenheder og at iagttage
hvordan de kommer i stand fgrer ind til perspektiver som langt fra
altid far tilstreekkelig plads i det teologiske arbejde. Maske star man sé
alligevel — med al den dialektik der ligger her — over for noget teolo-
gisk set, virkelig nyt.



&

O 00NN W

11.

12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.

Altertavlen og gentagelsen 223

. Artiklen ligger i forlzngelse af afhandlingen: Forkyndelse som befrielse fra kirkehi-
storien. En studie i P.G. Lindhardts prediken-kunst i samlingen »Det evige liv«,
Kirkehistoriske Samlinger 1976 s. 253-276, hvor en rzkke af de sammenfattende
formuleringer om Lindhardts forkyndelse er nermere dokumenteret.

. P.G. Lindhardt: Gentagelse, Arhus 1975, 2. oplag 1977, s. 54.

. Ibid. s. 53.

. P.G. Lindhardt: Vakkelse og kirkelige retninger. 3. reviderede udg., Arhus 1978, s.
18.

. Gentagelse, s. 50.

. samme sted.

. Ibid. s. 60.

. Ibid. s. 55.

. Ibid. s. 20.

. Citaterne hos Lindhardt i »Gentagelse« s. 52 og 55 star hos Kierkegaard (Samlede
Vearker, 2. udg. bd. III, Kbh. 1921) hhv. s. 194 og s. 195.

Peter L. Berger: Religion, samfund og virkelighed. Elementer til en sociologisk
religionsteori (dansk oversattelse af »The sacred Canopy, 1967) Kbh. 1974, s. 49.
F.eks. Gentagelse s. 37, 56-57, 66, 72.

Ibid. s. 26-27, 30.

Ibid. s. 68.

Ibid. s. 89.

Ibid. s. 95, s. 100.

Ibid. s. 72.

Ibid. s. 38.

Ibid. s. 49.

P.G. Lindhardt: Vzkkelse og kirkelige retninger, 3. udg. s. 17.

Ibid. s. 252.

En kunsthistorisk stillingtagen til altertavlen findes i: Gertrud Kgbke Sutton: Noldes

Nadver, i Kunst og Kultur, Oslo 1970, s. 251-252.



