Vera Minerva

Om Anders Sunesgns przasentation af Hexaémeron som
kristent digtervaerk
Af Jgrgen Pedersen

Arkebiskop Anders Sunesgns kristne epos Hexaémeron, tilblevet i
arene omkring 1200 efter forfatterens hjemkomst fra lerearene i Paris
og samtidig med hans overtagelse af de hgjeste administrative og kir-
kelige poster i hans fedreland, fremstar som et storvark i den felles-
europziske kristne kultur, et af de fa af denne art, som den danske
kultur med al sin serpr@gede rigdom har frembragt. Fra dette og fra
Saxo skal man helt frem til Kierkegaard og hans tidsalder for at finde
noget tilsvarende. Siledes som Dante afslutter og fuldender det 13.
arh., hgjskolastikkens store tid, star ved dets indgang Anders ikke
uvardigt som et modstykke til summus poéta, idet forskellene i anleg
savel som i opleg mellem Hexaémeron og Den guddommelige Kome-
die tillige afspejler den gennemlgbne udvikling, kendetegnet bl.a. ved
forskydningerne i kirkens ydre og indre stilling, ved de nationale litte-
raturers gennembrud og ved enkeltindividdets fremtraden i dets per-
sonlige skabne og erfaring. Som enhedskirkens og dannelsens fzlles
sprog verdsztter med Saxo Anders umiddelbart latinen og ser det som
en ogsé litterer og poetisk opgave at udbrede kendskabet dertil, og
hovedpersonen (»helten«) i hans latinske epos, der med sit bibelske og
teologiske indhold ogsa deri henter sit perspektiv og sin universalitet,
er endnu mennesket, mennesket i dets for alle felles eksistens som
Guds skabning og som sédan set i lyset af den totale forstaelse af Gud
og af skabningen, der samtidig forklarer og angiver dets vilkar og dets
vej i den verden, hvori det er sat, hvori det mgder Gud, forstar sig selv
og finder sin opgave, men som dog ikke er dets endelige mél. I denne
henseende forbliver Anders fortsat en reprasentant for den ubrudte
lange linie i den kristne kultur, der efter religionsskiftet i romerriget
og siden de store kirkefadres epoke havde behersket vesterlandet og



32 Jorgen Pedersen

bestemt dets udvikling, og som her haver sig til poetisk udtryk og
episk form.

P& den anden side — og som den direkte baggrund herfor — er dog
Anders Sunesgn, med sine personlige forudsztninger, i sit stof og ved
sine litterzre forbilleder, i hgj grad n@rverende i sin samtid og star i
den som et &gte udtryk for hvad man med s& megen ret betegner som
det 12. arh.s renaissance, i nogle af dennes vigtigste aspekter. Dette
gzlder den teologiske opblomstring, inden for hvilken han fandt og
ogséd med sikkerhed valgte sine hovedkilder, Lombarderen og hans
efterfglgere, hvis debat og hovedproblemer han tilegner sig, diskute-
rer og selv tager stilling til, men ogsé viktorinerskolen og den szrlige
bibelteologiske retning, hvis hovednavn var Petrus Comestor (dennes
Historia scholastica var ligesom Lombarderens Sentenser blandt de
bgger, han selv ejede). Men denne tilknytning gzlder ogsa tidens
humane eller humanistiske strgmninger, der foruden at prege ogsa
teologi og fromhed is@r fandt udtryk i en varieret latinsk og en begyn-
dende nationalsproget litteratur, herunder den latinske tankedigtning,
hvis rige traditioner inden for kristendommen ogsé gér tilbage til old-
kirken, hvor den slutteligt i Boéthius, i s®rlig grad dben ogsé for
antikkens humane og poetiske arv, fandt et af sine store navne, et
forbillede middelalderen igennem og ikke mindst i det 12. arh. Til
denne sidste litterzre genre er det at Anders som digter knytter sig,
men her tillige, som sammenligninger hurtigt viser, pa en meget selv-
stezndig méde i forhold til de her is@r i betragtning kommende navne
som Bernhard Silvestris (De mundi universitate) og ikke mindst Ala-
nus af Lille (Anticlaudianus og De planctu nature) samt formodentlig
ogsa Petrus af Riga (Biblia versificata), Alexander Neckham (De natu-
ris rerum et de laudibus divine sapientie) og endelig Stephen Langton,
som han selv teolog og digter, ®rkebiskop og statsmand. Og om man
til storhed eller blot til betydningsfuldhed fordrer en originalitet, som
man i nyere tid pa hans hele baggrund, savidt den var paagtet, litterart
sdvel som teologisk dog har varet tilbgjelig til at frakende Anders
Sunesgn — méske i en blanding af hjemlig beskedenhed og akademisk
klassicisme —, sd er det ikke mindst pa dette omrade og i dette forhold,
i formningen og i presentationen af sit stof, at man finder og ser den.
Det foreliggende materiale salidt som de givne stilformer eller de ydre
betingelser er jo ingenlunde det samme som den ferdige katedral eller
det at bygge den. Rigtigere kunde man imidlertid sige, at han med sin
konstruktive udtryksform sével litterert som teologisk i et for kirkens
liv og for udviklingen af den kirkelige kultur centralt anliggende har



Vera Minerva 33

falt sig som en formidler, hvis opgave ogsa var padagogisk, og med sin
egenart bevarer hans epos i1 hgj grad karakteren af et lzredigt. Men
hvad ikke mindst det heri pra@senterede stof angér, er det det serlige
for ham og hans blivende fortjeneste, at det med Hexaémeron er
lykkedes ham at give et samlet teologisk syn og et efter sin egenart givet
indhold, hvor hovedopgaven er tilegnelsen og tolkningen, ikke alene
den episke stils metriske form, men med den ogsa en poetisk udtryks-
fylde, der bemarkelsesvaerdigt adskiller sig fra mere traditionelle sko-
lastiske eller akademiske udtryksformer for saledes ogsé at placere sig
pa en gang pa et overordnet plan og i et mere direkte og personligt
sigte. Vist nok mere end nogen anden i sin samtid (men ogsa i et
videre perspektiv) har han hermed forenet den teologiske renaissance
med den litterzre og dermed ogsa den humane (de to sammenhgrende
aspekter man specifikt forbinder med begrebet renaissance). Det di-
daktiske formal udelukker eller overskygger ikke det direkte poetiske
udtryk og sigte silidt som de teoretiske problemstillinger det menne-
skelige anliggende eller den spirituelle og personlige ethos, der hos
Anders foruden at udtrykke den klassiske kristne eksistentialisme i
dens fundamentale dimensioner samtidig kan siges at afspejle ridderti-
dens idealer.

Den her udkastede opfattelse af Anders Sunesgns verk kan, som
allerede antydet, imidlertid ikke uden videre stgtte sig til en almen
consensus, bekrzftet af historie og forskning. Med en enkelt undtagel-
se! er den ellers si frodige internationale medievistik giet uden om
Hexaémeron, der end ikke navnes i J. de Ghellincks ellers s& detalje-
rige L’essor de la littérature latine au XI1I° siécle (Bruxelles 1946). Men
heller ikke for den nationale bevidsthed har varket bevaret sin centra-
le plads eller den glans, som Saxo i sin dedikation af Gesta Danorum
til Anders Sunesgn forlenede det med: mirificum reverendorum dog-
matum opus, »det kostelige Vark, hvori hellig Sandhed er med syn-
derlig Konst indvirket«, som Grundtvig oversztter. For mens endnu
den lzrde humanismes tidsalder (Erasmus Lztus, Huitfeldt, Stephani-
us) havde interesse for verket og ogsa sggte det udgivet, er her is@r
oplysningstiden (Suhm bl.a.) og dens arv kommet imellem og har
efterladt en stgrre eller mindre aversion mod middelalderens latin,
dens poesi og dens skolastiske tznkning, mildnet men ikke overvun-
det med det 19. og 20. arh.s fornyede interesse ogsa for emner af
denne art, for Hexaémerons vedkommende bl.a. markeret ved P.C.
Kierkegaards udgivelse af varkets 10. bog i det tyske Zeitschrift fiir
historische Theologie (hrsg. von Iligen) V, 1835. Denne dobbelthed

3 Kirkebhistoriske samlinger 1980



34 Jorgen Pedersen

gor sig ogsa geldende i den hidtil eneste stgrre monografi om Anders
Sunesgn, Fr. Hammerichs fremstilling, der udggr den fdrste del af
hans bog fra 1865 En Skolastiker og en Bibeltheolog fra Norden, og
som pa grundlag af den af P.G. Thorsen da forberedte udgave vil
komplettere billedet af stormanden fra Danmarks storhedstid ogsa
med hans lerdom. Afsluttende hedder det her: »Hans agtvaerdige
Streben fortjener Paaskjgnnelse, om han end ikke hgrer til de meest
fremragende, heller ikke kan det nzgtes, at han har opfattet Skola-
stikken eiendommelig. Sine store Skrgbeligheder deler han med
Tiden: Sammenblanding af Tro og Theologi, eensidig, yderst farlig
Opfattelse af Kristendommen som en Lazre, der skal gjdres tzkkelig
for Forstanden, medens Hjertet forbliver koldt. Hiin Tids M&nd vare
ellers af et andet Stof end vore Dages. Han grubler ved Dag og grubler
ved Nat og spinder sine Tankers fine Spind, man skulde troe ham
fortabt i lutter Grubleri. Og dog styrer han den nordiske Kirke med
Fasthed og Vardighed ... Mon vi nuomstunder let trzffe paa en Fore-
ning af hinanden saa modstridende Egenskaber?«

En delvis rehabilitering opnar Hexaémeron derimod péa nogle om-
rader, da vaerket omsider, i 1892, udkommer i trykken, i filologen
M.Cl. Gertz’ hgjst fortjenstfulde udgave. I sin indledning, der efter
omstzndighederne bl.a. udmarker sig ved med sarligt eftertryk,
suppleret med noternes henvisninger, at pege pa Anders’ kilder i det
sene 12. arh. fgres han dog samtidigt til mod Hammerich at frakende
ham en omend blot relativ selvstendighed i tanke og form; pa den
anden side fremhaver han, stadig mod denne savel som mod oplys-
ningstraditionen, kvaliteten af hans latin samt tillige hans poetiske
formaen, i al fald i formel henseende. For ogsa for Gertz forbliver den
kristne tenkning, is@r den dogmatiske, og middelalderens skolastik i
virkeligheden en ufordgjelig verden, i sin grund absurd og upoetisk. I
kommentaren med de ellers nyttige henvisninger stopper han derfor
ogsa pa to steder helt op, ved afsnittene om treenigheden og om
kristologien. »Haec omnia aliis relinquo ... praeterea, ut verum fate-
ar, hae disputationes argutae a meo ingenio abhorrent, ut iis immorari
pigeat« (s. 292). Og hvad det specielt poetiske angar, var opgaven
trods al metrisk kyndighed og forskellige gode tillgb i virkeligheden
ogsa hablgs: »et quod ad poésin quidem attinet, uituperent, si uelint;
hoc tamen simul dicendum erat, argumentum operis eiusmodi esse, in
quo ne Apollo quidem ipse facultatem poéticam prodere potuerit« (s.
XIX). Man bemarker her, at Gertz pa dette hovedpunkt, i spgrgs-
malet om kristendommen og den kristne t&nknings forhold til muser-



Vera Minerva 35

nes domane, til den litterere kunst og poesi, i al fald ikke er pa linie
med Anders selv, men heller ikke med Dante og dennes pakaldelse,
da han i Paradiso ogsa poetisk bereder sig til den fuldendelse, der pa
salighedens vej og som hgjdepunkter pa denne rummer den overord-
nede teologiske anskuelse og erkendelse, og hvor nu begge parnassets
toppe er forngdne, ikke alene det guddommelige lys over det dennesi-
dige, men ogsa adgangen til det guddommelige (Par. I, 10-18):

Veramente quant’io del regno santo
nella mia mente potei far tesoro,
sara ora matera del mio canto.

O buono Apollo, all’ultimo lavoro
fammi del tuo valor si fatto vaso,
come domandi a dar I'amato alloro.

Infino a qui I'un giogo di Parnaso
assai mi fu; ma or con amendue
m’¢ uopo entrar nell’aringo rimaso.

Pa Hammerichs linie finder vi siden Vald. Ammundsen, der med den
historiske beundring for Anders Sunesgns person og vark samtidig
finder, at for nutidslesere, der savner »Market af Forfatterens Per-
sonlighed og Nationalitet«, forbliver dog Hexaémeron »tung og trat-
tende Lasning«, preget som det ogsa er af en »vildt allegorisk Bibel-
fortolkning« (sml. dog Anders’ egen fremstilling af principperne for
denne i de smukke vers IV, 1813-21), en spidsfindig systematik og en
utrovaerdig skolastisk tillid til dogmets sandhed og »T@nkningens Ev-
ne til at trenge ind i Tilverelsens og Guds Vasens inderste Mysterier«
(se Anders Sunesen, Kirkehist. Saml. 5. Rk. III, 1905-07, s. 662-64).
P& samme linie, men Gertz nzrmere (og uden religigs interesse eller
egl. filosofisk engagement) star endelig som historiker Sigvard Skov,
der i en lengere artikel Anders Sunespns Hexaémeron (Kirkehist.
Saml. 7. Rk. II, 1955, s. 281-331) med referencer ogsa til nyere littera-
tur om epoken uddyber den historiske og den idéhistoriske baggrund
for Anders’ verk og samtidig i hgjere grad forsgger at fordybe sig i
dets indhold og egenart. Diverse af de traditionelle forbehold og mis-
forstaelser kommer dog ogsé her til udtryk, mens pa den anden side
historien og kunsten (dog ikke Anders’ egen digtning, der vurderes
ringere end Alanus) far til opgave at forsone leseren med en dobbelt-
hed, der dog ikke lgses: »Anders Sunesgn vidste som middelalderens
andre scolastikere med misundelsesvardig sikkerhed, hvad man behg-



36 Jorgen Pedersen

vede at vide om livet og om dgden, om tilverelsen og den ganske
verden. Men uden et historisk perspektiv vil dette sikre system blot
frembyde billedet af den menneskelige fornuft pd de besynderligste
afveje. Knytter man hertil den viden, at den digtning og den blom-
string i arkitektur og billedkunst, der ogsa blev frugten af middelalde-
rens besynderlige theologiske konstruktioner, og som nzppe helt for-
stds uden denne tankemassige baggrund, stadig og med rette formar
at fengsle nutidens mennesker, da vil man maske alligevel bgje sig i
@rbgdighed for den tankeflugt mod det hgje, hvori med Yrj6 Hirns
ord »oédndligheten tyckes sinka sig till andligheten«« (s. 330-31).
Hvad man nu af disse perspektiver og problemstillinger, hvori An-
des Sunesgn og hans Hexaémeron mgder os, kunde konkludere, var,
at med tilsvarende stgtte gode krzfter burde forene sig om at tilveje-
bringe en dobbeltsproget udgave forsynet med en tidssvarende histo-
risk og sdvidt muligt ogsd kongenial indledning og en Igbende kom-
mentar, der i det historiske sigte, men ikke blot i abstrakt distans tog
indholdet med dets problematik og dets dimensioner alvorligt. Hvad
end de forskellige tider med forskellig berettigelse matte mene om
varket, sa burde i al fald dette monument i den danske ands historie
pa denne méde vare os fuldt tilgengeligt og netop derved ogsa fa lov
til at tale for sig selv og ud fra den sammenhng, hvori det hgrer
hjemme og hvori det blev til, den kristne middelalder. Et re- eller
gravvers over Anders Sunesgn, der findes i den sjzllandske krgnike,
kan betragtes som det eftermale, denne selv og hans fadreland gav
ham (her efter Gertz s. XXIII, hvor teksten bringes i dens helhed):

Tu uas non uacuum, sed plenum nectare, plenum
uas oleo, retinens balsama, mella, merum.

Es caelum celsum, quia mystica, quae didicisti,
caelica uerba doces, dogmata uera tenens.

O felix, qui faece cares foetoreque carnis,
cuius amoena patent, spirat amicus odor!
Felix tu, tellus Syalandia, flore uenusto,
terra ferax, de qua prodiit iste decor.

Hvad herefter det fglgende skal dreje sig om, er alene den indledning,
hvormed Anders Sunesgn selv presenterer sit verk (I, 1-189). Med
forngden klarhed og pragnans, i en central problematik, der tillige har



Vera Minerva 37

historisk og principiel interesse, og som en fgrste hovedprgve pé sin
kunst, fremlegger han her, hvorledes og i hvilke perspektiver han selv
ser pa sin opgave i dens fundamentale sammenhng, dens sarlige
plads og dens endelige grund og rekkevidde. Denne indledning falder
i tre hoveddele, men specificeres forst gennem de to sidste. Overtema-
et i disse eller det topos, hvorunder de falder, er den kristne digtnings
problem og specielt den litterere digtning, der tillige og eksklusivt,
som sin egen, som poesiens h@jeste opgave og egentlige udfoldelse,
har kristendommen selv som sit indhold og sit mal. Hovedspgrgsmalet
bliver her en sddan digtnings poetiske legitimitet og autenti, et spgrgs-
mal, der gennem en kritisk klaring og en digterisk purificatio fgrst
finder sin fulde besvarelse i pavisningen af den dybe samhgrighed og
det endelige sammenfald mellem dens indhold, dens form og dens
inspiration, — tilsvarende formet som en pakaldelse af den guddomme-
lige visdom i Kristus, Guds skabende ord, i treenighedens enhed skab-
ningens grund, dens norm og dens mal, og saledes ogsa den sande
Minerva, foreningen af visdommens og kunstens guddommelige ud-
spring og gave.

Til forskel fra dette i sit opleg sa indholdsfyldte problem med dets
underliggende historiske og dets stadig potentielle konflikt mellem
den »astetiske« og den »etisk-religigse« livsholdning, men dog ogsé
som den videre og egentlige baggrund for en sadan konflikt, rummes i
indledningens fgrste afsnit det episke opleg, der ikke blot gzlder
denne og dens s&rlige problem, men tillige dimensionerne i hele var-
ket og dets sigte. Ogsa sazrskilt er dette nok vard at bemarke, i sam-
menligning tillige med de temaer, der igvrigt anslas i det europziske
epos’ store tradition, fra Achilleus’ vrede, Odysseus’ veje og Roms
skebne frem til det kristne Europas konsolidering og ekspansion hos
Ariosto, Tasso og Camoens samt, pa det pa en gang kosmiske og
guddommelige og det indre, humane og religigse plan, salighedens
vilkar og vej og, i de tilsvarende forskellige perspektiver, det vildfarne
og faldne menneske hos Dante og Milton, de stgrste af de kristne
epikere. Det opleg derimod, som heroverfor Anders Sunesgn valger,
og som forbliver grundtonen i hans vark og s at sige det dramatiske
element ogsa i den bibelske, dogmatiske og antropologiske fremstil-
ling, bestdr i en direkte, men i alt impliceret konfrontation mellem
livet og dgden, forkrznkeligheden og evigheden, salighedens lykke og
ulykken i fortabelsen, mellem de livsholdninger, der samtidig for men-
nesket udspringer af valget herimellem, og mellem de virkelighedssfe-
rer, der her og i menneskets egen eksistens pa én gang mgdes og



38 Jorgen Pedersen

afggrende skilles. — Teksten selv ledsages her af H.D. Schepelerns
overszttelse, velvilligst stillet til rddighed i manuskript:

Aeterna uita nihil est felicius usquam,

aeterna morte nihil infelicius. Omnem

haec in laetitia transcendit et illa dolore
conceptum mentis; neutram comprendere sensus
sufficit humanus, neutram descibere lingua.

Hoc prasens saeclum, claudendum fine supremo,
est quasi momentum, collatum fine carenti;

sed multo brevius saeclo spatium liquet esse
humanae uitae, cui mors uel vita perennis
semper succedit, reprobis mors, uita beatis.

Quis furor est ergo, qualis praecsumptio, quantus
error, sic aliquem percurrere tam breue tempus,
ut mors quaeratur et uita beata fugetur?

Quae mala, quae dura, quae non toleranda flagella,
aeternae uitae dulcem gignentia fructum?

quae bona, quae laeta, quae non iocunda cauenda,
aeternae mortis diras parientia poenas?

Aetas humana, quamuis prolixior extans
annorum numerum maris exaequaret harenis,
dispensanda tamen esset moderamine cauto,

ut deseruiret aeternae tota saluti,

debita colligeret, obstantia quaeque caueret,

ut tandem posset succedere uita perennis;

sed cum sit tantae breuitatis, cum velut instans
transeat absque mora, cum praetereat quasi fumus
ad modicum parens, quis summam deneget esse
stultitiam solis ipsam consumere uanis,

seria negligere, nugis intendere, uera

spernere, falsa sequi, sacra deuitare, profana
sectari, mores corrumpere, turpia uelle

caclos despicere, flammas Phlegethontis amare?

Lykken er Livet, som vindes engang i den evige Bolig,

Ulykken bliver den evige Dgd: For dem begge det gzlder,

At de gaar langt over al vor Forstand, og at hin ved sin Glzde,
Denne ved Gru er ufattelig stor for et Menneskes Tanke,

Ja, at vor Tunge blev lammet og stum, hvis den skulde dem skildre.
Engang naar Verden til Grunde skal gaa ved sin yderste Granse,
er der blot gaaet et stakket Sekund af de evige Tider;

Yderlig kort er den Tid, hvor et Menneske lever i Verden,
Derefter hjemfaldent er det til Dgd eller Livet for evigt.

Dgden er Lon for Fortabelsens Bgrn, for de salige Livet.

Man maatte da vare gal, fare vild i ufatteligt Letsind,

Om man benytter saa stakket en Stund til en grkeslgs Flakken,



Vera Minerva 39

Hvorved man vinder kun Dgd og gaar Glip af sin Saligheds Anpart.
Bor da ej gerne man dgje Besvar, lade villigt sig tugte,

Hvis man med Evigheds liflige Frugt kan engang blive lgnnet?
Kan man ej Goder og Glader og Guld vare gerne foruden,

hvis deres Pris er den evige Dgd og de grusomme Straffe?
Selvom et Menneskeliv blev uendelig lzngere udstrakt,

Ja, om ved Sandskorn i Havet dets Aar lod i Antal sig ligne,
Maatte de dog med vindskibelig Agt og saa varligen bruges,
Dersom de alle tilgavns skulde tjene den evige Frelse,

Thi man maa sanke sin skyldige Hgst, man maa undgaa at snuble,
Hvis det skal lykkes det evige Liv sig med Tiden at vinde;

Hertil nu kommer, at Livet er kort, i et Nu er det borte,

Nzappe det ngler, det gaar som en Rgg, og dets Tid er begrenset:
Hvem tgr da nzgte, at Vanvid det var, ja den hgjeste Daarskab,
Dersom i Tomhed og idelig Tant vi vor Tid vilde tzre,

Alvor foragte, med Smaating og Pjat kun os vilde befatte,
Sandheden haane, til Logn faste Lid, sky Helligheds Veje,
Verdslighed gve til Szders Forderv og kun gnske det onde,
Vende fra Himlen vor Hu og lefle for Helvedes Flammer?

Er for den menneskelige eksistens livet over for dgden, i sejr eller i
nederlag, et grundvilkar eller en grunderfaring, som direkte eller indi-
rekte medbestemmer alle former for kultur, tenkning og religigsitet,
sa er det givetvis i kristendommen, at denne konfrontation har fundet
de radikaleste udtryk og samtidigt ogsa et endeligt og forlgsende per-
spektiv, der begrunder en menneskelig vished over for mysterier, der
dog ikke kan fattes, og som ogsd muligggr et meningsfyldt valg, et
personligt hab, en egen indsats og streben, byggende pa det kriterium
mellem godt og ondt, som de to veje — det af Anders her anvendte
topos — i en sadan forstiet sammenhang rummer. Men ogsa indopta-
get i en sddan sammenhang forbliver dog konfrontationen en almen
erfaring, der ikke pa forhénd eller i umiddelbarhed, trods al livets
spontane magt, ejer denne form og forankring, og det er i denne sin
blivende oprindelighed, at den netop altid i poesien vil bevare sin
genklang, samtidig med at pa sin side denne bevarer nzrheden til det
religigse udtryk og ogsé kan bazre dette. Denne oprindelighed forbli-
ver ogsa hos Anders, og netop ved sin poetiske formning af sin optakt
- i dennes forskel fra en neutraliserende og indifferent diatribe — er
det, at han med sit motiv ogsa f@rer os derhen, hvor, som det i en lidt
anden, men dog middelalderlig forbindelse, er sagt, at man her for-
nemmer »il senso esatto delle supreme distanze, la vita e la morte,
raccolte e affratellate in breve spazio«®. I sin totalitet omfatter den
menneskelige virkelighed dens modsztninger, som i deres hele betyd-



40 Jorgen Pedersen

ningsfuldhed disse momentant kan erfares, men ejer deri dog ingen
ligevaegt. Det jordiske liv er selv momentant og dgden dets sikre slut-
ning, og kun dets negative evighed. For eksistensen i en sddan lukket-
hed og for den isolerede erfaring deri er livet dog et liv i dgden, i dens
nzrhed og dens vold, og modsatningerne oplevet og erkendt i deres
fulde virkelighed betyder ikke derfor en ja&vnbyrdighed, der neutrali-
serende ophaver konflikten eller idealiserer dgdens vej. I den kristne
struktur og dens rum har derimod erfaringen fundet en ny abning,
hvor modsztningerne udover den konkrete virkelighed, hvor i en ny
alvor konflikten beholder sin brod, er ophavede savel som endeligt
adskilte i den evighed, der er ensbetydende med livet i dets umistelig-
hed og salige lykke. Udover afgrundens mulighed forankres i evighe-
den som virkelighedens fylde og livets hjem ogsé den svindende tid,
der selv derved vinder indhold, mening og &nd, og i en sddan evighe-
dens bekrzftelse modstas ogsa den déarskab, den forvildelse over for
godt og for ondt, det er at sgge tilfredsstillelse og lykke i et liv, der dog
er dod. Og i den timelige strzben, til hvilken mennesket med sit
ansvar her er kaldet, bekrzftes, kunde man sige, denne savel som
mennesket selv i sin evige gyldighed.

Med konfrontationen mellem livet og dgden og ikke mindst i det
perspektiv eller de dimensioner, hvori han ser den, og som den for
ham implicerer, stir Anders endnu og i fornyet tilegnelse i den tradi-
tion, der gér tilbage til oldkirkens dage, da den sejrende kristendom
efter det gamle romerriges forsvinden og hedenskabets oplgsning satte
sig til opgave »to rebuild the house of life on eternal foundations<®. Og
herudfra er det, at den kristne struktur, som vi her benzvner den,
nzrmere er bestemt. Den dennesidige verden, hvori mennesket har sit
timelige liv og sin opgave, er ikke sammenfaldende med virkeligheden
eller norm for denne og omfatter ikke livet hverken i dets evighed
eller dets fylde. Hvad der bestemmer virkelighedens omfang og di-
mensioner er derimod skabelsen og forholdet til Gud. I Gud har den
skabte verden sin grund, sin norm og sit mal og heri begrundet ogsa
den samhgrighed med ham, som udelukker enhver dualisme, der
overlader den til deden og i djzvelen ser dens ophav. Men i sin forskel
fra Gud, i skabningens afstand fra skaberen, er den underlagt for-
krenkelighed og endelighed og den dgdens magt, som synden har
medfgrt, og derfor er det, som det i Salve regina hedder, at Evas
landflygtige bgrn sukker i tirernes dal. Hverken pa den ene eller den
anden made, i samhgrigheden eller i afstanden, er den fulde virkelig-
hed saledes at sgge i nogen skabning eller i denne verden; i absolut



Vera Minerva 41

forstand er den ensbetydende Gud selv, der i sig selv, i sin egen
absoluthed og fylde, rummer den verden han skaber (for ellers vilde
der jo vare en plads for en anden norm eller et andet udspring). Og
gelder dette, er det derfor ogsa kun i gudsforholdet, at mennesket
finder livet, som skabning ikke i identitet med Gud, men fuldt heller
ikke i den skabte verden i dens dennesidige afstand fra ham. Det
sande liv, som gudsforholdet muligggr og forjatter, er i sin virkeliggg-
relse transcendent og tillige hinsidigt, en opfyldelse, der i den oprinde-
lige skabelse er sk@nket de salige dnder, men som det jordiske liv
skiller mennesket fra, og som fgrst dgden og opstandelsen &bner for.

Og f@rst med den séledes forstdede kristne struktur, som den med
sin transcendente og absolutte referens betinger og bestemmer hans
erfaring, er det, at den forvisning, ud fra hvilken Anders taler (og som
vel ikke er si enkel og naiv og heller ikke sd upersonlig, som den
anfgrte kritik vil lade forstd) far sit afggrende perspektiv, det perspek-
tiv, hvori den bekrazfter sig som et gudsforhold, og hvori den med
konflikten, og primert i forhold til denne, ejer ogsa dens lgsning og
samtidig vejen dertil. Som Hexaémeron med skabelsen handler om
skaberen, den treenige Gud, handler den ogsd om genskabelsen og
om fuldendelsen deri. Genskabelsens vej beror pa den forlgsning, som
er Guds egen sejr over menneskelig vildfarelse og dgd, og indebzrer
dermed den fornyelse af det skabte menneske, der til nyt liv og til evig
frelse fglger med overvindelsen af synden, men som for Anders tillige
rummer den primazre skabelsens nadegave, hvori mennesket ogsa pa
det humane plan fgrst bliver sig selv og i sin bevidsthed og streben
forst finder sin menneskelige form (til dette sidste sml. iser 1. V-VII).
Det er med Hugo af St. Viktor, i hgjere grad end sin hovedkilde
igvrigt Petrus Lombarderen, at Anders strukturerer sit verk og dets
indhold efter modsvarigheden mellem skabelsens seksdagesvark og
den genskabelse (spec. 1. X-XII), der med skabelsen i dens primare
fuldbyrdelse typisk og forud er abenbaret og foregrebet i den tro, der i
dets oprindelse, med Adam, allerede er skanket mennesket (jvf. VI,
3180 ff). Og saledes er det ogsa fortsat, i denne skabelsens og genska-
belsens struktur og vej, at virkeligheden for mennesket, i alle sider af
forholdet, rummer livet og dgéden, men — salidt som dette gelder for
skaberen eller for »Guden i Tiden« — nu ikke eller ikke l&ngere som
ligeverdige muligheder, hvor tiden og en uforklaret natur pa forhédnd
sikrer dgden dens sejr. Livet vil sejre, livet i dets evighed, og for de
dgdelige og gennem dgden er det muligt at have del deri og selv at
velge og at elske det, som de med dgden selv kan valge fortabelsen.



42 Jorgen Pedersen

Bag tilliden trods alle radikale konflikter og modsatninger — Media
vita in morte sumus, denne kristenhedens »bodssang« (DDS nr. 442)
er fra Anders’ arhundrede — og bag hele det udblik over tilvarelsens
sammenh&ng, mening og mél, som den &bner for og forankrer sig i,
ligger for den kristne middelalder, ogsd bag dennes skolastiske og
humanistiske universalisme, ikke mindst den kristne opstandelsesfor-
visning, der i den klassiske paskesekvens — ogsé fra det 12. arh. — far
dette udtryk (hos Anders at sammenligne med X, 6288-90):

Victima paschali laudes
immolent christiani.

Agnus redemit oves,
Christus innocens Patri
reconciliavit
peccatores.

Mors et vita duello
conflixere mirando,
dux vite mortuus
regnat vivus.

* ¥ x

Den direkte exhortatio og advarslen mod dérskaben i valget af dgdens
vej, som ogsa ligger i konfrontationen mellem livet og dgden, mellem
lykke og ulykke, sdledes som Anders Sunesgn i sit episke oplaeg for-
star og formulerer denne, fgrer samtidigt umiddelbart over til indled-
ningens andet afsnit og gzlder ogséd som forudsztning for det her
behandlede aspekt i dens tema, som angar den rette brug af digtnin-
gen, vardien af den metrisk-poetiske udtryksform og det optimale
indhold, der i sidste instans retferdigggr denne. En sadan retferdiggs-
relse er nemlig forngden, for med digtningen, sdledes som denne i
traditionen i serlig grad representerer den isolerede humane idealitet
og dens guddomme, foreligger der ikke pa forhand en selvgyldig eller
pa alle mader andeligt normativ eller dominerende vardi, men tvart-
imod en serlig forvildelsens mulighed, som med dens historiske
(»klassiske«) forbilleder fuldt ud er bekrzftet. Savel efter dens
egenart som set i forhold til den opgave, Anders har sat sig, rejses der,
som han med klarhed ser og udreder det, med poesien en kompliceret
problematik, der ikke blot er af formel art, og som ggr den til mere
end et blot @stetisk eller padagogisk anliggende. Vigtigst er her, at
den litterre digtning med fiktionen som sit s@regne og karakteristi-



Vera Minerva 43

ske omrade og sit formelement ogsa principielt, men tillige ved sin
tradition og med den deri fra hedenskabet nedarvede og af en tilsva-
rende fiktion bestemt ethos, er, om ikke hjzlpelgst hjemfalden til, sa
dog bestandig udsat for illusionen og dermed for déarskaben og for
dodens vej. Og det er dette afggrende aspekt, der er baggrund og
tema for digteren Anders Sunesgns fgrste ord om poesien, der begyn-
der og legger op til hans indlednings andet afsnit og samtidig til den
forste underdel af dette (a, 32-74):

32 Vana poétarum figmenta quis ambigat esse?
qui quasi Sirenes demulcent dulcibus aures
et fallunt animos in uanis saepe morantes,
donec concipiant culparum uirus amarum;
nec tantum uana, nil proficientia, tradunt,
37 sed peruersa docent, mala suadent, turpia tractant.

Poesiens dobbelthed og her i ferste omgang dobbeltheden mellem den
side af dens udtryksform, dens kunstneriske mesterskab og dens umid-
delbare behag, hvis vardi og hvis skgnhed, omend indetermineret og
ofte udvendig, forsavidt er positiv, og pa den anden side de illusioner
og afveje, som netop en sadan form indebarer eller fgrer sine dyrkere
til — demulcent dulcibus aures et fallunt animos — er her og i det
folgende stzrkt og med alvor foruden med ironi udhzvet. Poesiens
umiddelbare og dens som sadan @®stetisk dyrkede skgnhed og tiltrek-
ning ligger i fgrste rekke pa fantasiens plan, men, som human aktivi-
tet af immanent inspiration, preges den netop ogsé derfor af en med-
fedt mangel pa den afggrende orientering, der ligger i et virkeligheds-
forhold i pagt med sandhed og godhed, med livet i dets afggrende og
absolutte dimensioner, sidan som disse af samme grund heller ikke
kan udledes af poesien selv eller af dens placering i traditionen. —
Ligesom det var tilfzldet med de to veje star vi her over for et i den
kristne litteratur klassisk topos, hvis tradition savel som de af denne
overtagne poetiske former og normer dog er hentet udfra og har rod i
antikken, i dette tilfelde i den »quarrel of philosophy and poetry«,
eller mellem logos og mythos, der kendetegner den graske filosofi i
dens tilblivelse og dens fortsatte udvikling og selvforstaelse®. Den my-
tiske forestillingsverden i dens poetisk-fiktive udtryk tilfredsstiller ik-
ke filosofiens krav om en erkendelse bygget pa tankens rationelle
vished (¢miotnum, scientia) og basis for den etiske dyd, som sand
visdom (cogia, sapientia) og hgjeste dyd fuldendt i den kontemplati-
ve salighed, i sin absolutte form det guddommeliges privilegium og



44 Jorgen Pedersen

kendemarke. Den metafysiske opfattelse af skgnheden og det skgn-
ne, som filosofien selv udvikler den, i frembringelse og i tilegnelse,
som refleksen af den intelligible virkelighed og som det harmoniske
udtryk for denne, hgrer is@r hjemme i de platonsk-pythagorziske
strgmninger og kulminerer hos Plotin i en form (det kunstneriske
udtryk som en kontemplation, om end af lavere art, pa sjzlens eget
plan), der siden direkte og indirekte har medbestemt den fremblom-
strende europziske kunst og poesi, ogsa den kristne®.

Med den tidlige kristendoms skarpe reaktion mod den hedenske
kultur, og ikke alene dens poesi, men ogsa dens filosofi, skal man frem
til det 4. og 5. arh. for at finde en kristen litter@r og sakral digtning,
der i de antikke poetiske former som kultur- og dannelsesideal, men
med inspiration ikke fra muserne, men i det kristne gudsforhold (- spi-
ritum coelo influentem per medullas hauriens, Prudentius, Cath. 1X)
nu sgger at udtrykke kristendommen i dens eget indhold, for ogsa pa
denne méde, som det hos Juvencus i hans evangeliepos (Evangeliorum
libri IV, ca. 330) udtrykkes, at iklede den hellige skrifts guddommeli-
ge herlighed det jordiske sprogs skgnhed (ornamenta terrestria lin-
guz)®. Men den oprindelige grundkonflikt, siledes som denne inderst
angéar poesiens forhold til sandheden og dens vard som vej til denne,
bestar ogsa i den nye sammenhang, hvor den kristne sandhed er tradt
i stedet for den filosofiske, og hvor hermed tillige den bibelske
abenbaring i et nyt perspektiv og for troens vished har aflgst den
poetiske mythe. Og fortsat ogsd i spendingen mellem den hedenske
og den kristne arv og mellem kristendommen som den sande visdom
og en human idealitet af heterogen oprindelse og grundkarakter af-
spejler konflikten vedblivende den aldrig fuldt udlignede dobbelthed i
den europziske kristne kultur, en dobbelthed, der ikke blot gzlder
forholdet mellem to sameksisterende partnere, men som genfindes i
hver af disse selv, i kristendommen i dens egen teologi og fromhed
sével som i den humane og specielt den humanistiske tradition, séle-
des som netop i digtning og litteratur denne har sit hovedfundament
og sit privilegerede omrade. Mens inden for den kristne digtning den
sakrale lyrik, hymnen og kirkesalmen, i en form der vel var hentet
udefra, men som den helt gjorde til sin egen, alligevel nar en nasten
total integration, ligger netop i den problematik, som Anders, selv
tillige hymnedigter’, her giver udtryk for, og som han for sin del og for
dette sit arbejde sgger en Igsning for, et vidnesbyrd om, at end ikke et
kristent epos i denne den maximale kristne enhedskulturs epoke som
en given forudsztning kunde bygge pa en tilsvarende for hele den



Vera Minerva 45

kristne litteratur fuldbyrdet integration. Omvendt er dette forhold
med til ikke alene af historiske grunde at give hans lgsning af sit
dilemma en serlig interesse, men ogsé som vidnesbyrd om, at dobbelt-
heden ikke uden videre betyder kristendommens endeligt eller pa
forhdnd fortrenger den fra dens fgrsteplads.

Mens i sin fulde form og pa det hgjere plan, hvor ogsé her en fuld
integration pa kristendommens egen grund pa sin made dog bliver
mulig, en sddan lgsning f@rst kommer i indledningens tredje og sidste
afsnit, tjener til forberedelse heraf det andet afsnit forelgbigt til afkla-
ringen af vigtige punkter, der ogsd har selvstendig interesse. Barer
end poesien pa en skxbnesvanger arv med fatale fglger for den, der
hildet af dens tillokkelser sgger den vinding i verden, der dog ikke
opvejer sjzlens skade, s& ejer den dog som poesi i sit lerkar en verdi-
fuld skat, omend til yderligere forderv ogsé for den selv, om den af
poeterne misbruges. Indiskutabelt hgrer til denne skat for Anders,
selv barn af den kristne latinske kultur, den ingens utilitas metri,
hvorigennem det latinske sprog i dets rette og ®dleste form formidles.
Og Anders, ogsé barn af dobbeltheden, tenker her i fgrste rekke ikke
pa det kirkelige latin som et privilegeret sakralt sprog, men pa den
sproglige fzrdighed og udtryksevne, som den intelligente dannelse
krazver. Ngje forbundet hermed er den poetiske dulcor, den ynde og
skgnhed, hvis tillokkelser imidlertid gar de poetiske fiktioner dobbelt
farlige, iser og ikke mindst for den bevagelige ungdom, der endnu
ikke er befestet pd visdommens, p4 Minervas vej, men hvis svage
tilbgjeligheder her kun far yderligere naring (a, 38-74).

I den fglgende underafdeling af 2. afsnit (b, 75-106) stilles imidlertid
heroverfor og i omvendt perspektiv det legemiddel, der rader bod pa
den sygdom til dgden, som den poetiske fiktion (uana poésis ... mortis
genitiua perennis) savel fremkalder som narer og @gger, og hvis gode
og altafggrende virkning samtidig poesien i dens nu mulige rette brug,
og selv ogsd bedret hermed, kan fremme:

75 Tot morbis sacra possit scriptura mederi,
si depicta metri vernantis floribus esset.

Med poetisk-andelig kraft og heller ikke uden den forérets og opblom-
stringens ynde, som ifglge den teoretiske side af tankegangen séledes
poesien i denne forbindelse ejer, folger herefter en lovprisning af
Bibelen, hvori hvert ord og hvert billede har udtryksfylde og vegt — og
er de maske ikke alle i betydningen nye og selvopfundne originale, sa



46 Jorgen Pedersen

er de des mere ved hele den horisont, der her indfgres og ggres nerva-
rende. De to veje er atter her det indledende motiv, som vi her ma
ngjes med:

77 Haec animam pascit, uitam disponit, agenda
suadet, omittenda dissuadet, crimina pellit,
uirtutes nutrit, mores informat, honesta
promouet, extollit Auctorem, deprimit Hostem,
gaudia caelorum commendat, Tartara damnat.

Og den afsluttende appel gzlder atter den l@rende ungdom, hvis gode
anleg Bibelens indhold, i en formende og imgdekommende bibelpoesi
af denne art gjort lettere tilgengelig, kan fastne og fremme, til liv og
til frelse for mennesket pa verdens urolige hav og til blomstring ogsa
for poesien selv:

99 Unde frequentanda puerilibus esset ab annis,
ut teneris animis doctrinae cuilibet aptis
firmius haerendo longo dulcesceret usu,
per mare mundanum, per tanta pericula mortis
ducens ad portum uitae portumque salutis.
Tam dulcem pareret fructum coniunctio metri:
alliceret iuuenes ad dogma salutis, et esset
utilitas maior, profectus maior utrinque.

Som episk digter har Anders nu klargjort sit stasted, pa én gang fundet
sit serlige sigte og emnet for sit verk og samtidig deri, i dets transcen-
dentale og bibelteologiske egenart, ogsd den forankring, der for den
grundleggende episke og eksistentielle konfrontation berettiger og
pakalder den poetiske form. Over for sit sdledes forstdede stof, som
digter og som behandler deraf, er det, at han nu i den sidste part af
andet afsnit (c, 107-154) ser sig selv og sin personlige opgave (man
sammenligner hermed og i det fglgende den i middelalderen traditio-
nelle litterzre analyse efter vaerkets firdelte arsag, dets causa materia-
lis, efficiens, formalis og finalis), som han her vurderer i dens forelgbi-
ge aspekt, pa det humane og subjektive plan. Med det gennem Bibe-
len — og dermed, til forklaring af det i varket inddragne stof og dets
disposition, hele den teologi, der fgr den thomistiske opdeling under
fallesnavnet sacra pagina endnu hgrte direkte sammen med denne —
vundne perspektiv er det nu, at han for sin del vover sig igang, i tillid
til hjelp fra den Gud, der - expers livoris, Gvev ¢3ovog hos



Vera Minerva 47

Platon og Filon, non @mulus hos Abailard, senza livore hos Dante® —
ikke forholder mennesket sine gaver eller nedtrykker dets streben:

107 His animata mea praesumit Musa subire
pondus difficilis operis ...

Med den vildfgrende poesi er altsa ikke derfor Musen forjaget, men
som hos Boéthius, der ogsa i filosofien selv tjente den, kun de verdsli-
ge muser (hz scenicz meretricule, Cons. phil. 1, pros. 1). Og den
muse, der her er tale om (ogsa 144 samt 120, Thalia), og som for den
kristne epiker stadig og ikke mindst er forngden, er med den kristne
digtnings oprindelige tradition selvsagt ikke l&ngere identisk med en
hedensk, heterogen inspiration, men pa det plan, Anders her stiller
sig, samtidig heller ikke en guddom eller en sublimering af den men-
neskelige digterdnd. Forfatterens her uundvigelige understregning af
sin egen begrensning, i sine evner og over for dybderne i det skriftens
hav, hvis lavere strande han derfor ma lade sig ngje med at befare —
den skrift, om hvilken han dog ogsa ved, at den er som den pé en gang
lave og dybe flod, i hvilken en elefant kan svgmme, men ogsa lammet
vade (83-84) — gar i ét med en personligggrelse af musen som udtryk-
ket for digterens egen ideale streben og betingelser, hans genius eller
hans dybere selv, der kalder p& hans formaen og bestemmer dens
retning. Og tillige tjener i dette afsnit denne sammenstilling til at
markere distansen i forhold til den klassisk-antikke digtnings pratenti-
oner, fremmede og irrelevante for denne sammenhang og det med
skriften givne indhold og mél. Med den nye og hgjere opgave bliver
der dog ikke tale om nogen konkurrence mellem den kristne og den
ikke-kristne digtning eller med de fra denne sidste viderefgrte idealer,
forsavidt de stadig genlyder af den selvbevidste Apollons lyre. De
digtere, der med de valdige og klingende ord sgger parnassets tinde,
behgver ikke at lade sig udfordre, og Anders dempede rgst, svarende
til hans evner savel som til hans emne, skal ingenlunde vakke deres
misundelse, men snarere tvertimod deres tilfredshed, ja endog deres
karlighed, idet de til smigrende fremhavelse af deres egen og digte-
kunstens storhed her finder en baggrund af modsat eller lavere art (-
udfgrligt belyses dette tema med badde rammende og morsomme bille-
der, hvor heller ikke sammenstillingen mellem svanesangen og gasse-
ne mangler). Men for Anders’ muse og for hans opgave er det ikke
den blot poetiske eller blot humane visdom og ikke parnassets formel-
le fuldkommenheder, det gzlder. Emnet og sagen selv er vigtigere end



48 Jorgen Pedersen

med ordenes vellyd at bejle til tilhgrernes gunst, og en misforstiet
streben efter kunstnerisk brillans som en norm i sig selv skal ikke
belaste det skriftens skib, der hen over verdens havefulde hav fgrer til
et andet mal:

142 Non in Parnasi me iacto cacumine corde
omnem Cirrhaei fontis potasse sophiam;
nec sapit insipida puerili carmine Musa
vel Phoebi pectus uel gnarum Nestoris aeuum;
nec de sermonis prodit confisa lepore;
plus ad materiam - quae res, non uerba, requirit —
respicit, affectans potius prodesse saluti
nuda materia quam mendicare fauorem
verborum phaleris solas pascentibus aures.
Per scelerum Syrtes, per sacua pericula mundi
deducens homines non est oneranda saburra
verborum sacrae scripturae nauis, ut ipsa

154 cuncta pericla leuis pertranseat absque periclo.

* * %

Med dens tredje og sidste hovedafsnit (155-189) er vi herefter naet til
indledningens kulmination, der samtidig formet som den hele varket
foranstaende invokation, tillige i sig selv udggr en sluttet helhed, beret-
tiget til omtrent pé linie med hymner og andre liturgiske led, eller om
man hellere vil i al fald med Boéthius’ bergmte O qui perpetua, at
benavnes efter de fgrste ord: O Noys alma (... uera Minerva ... esse
uelis fautrix operis praesentis). Uden tvivl har med denne komposi-
tion Anders ogsa néet et af hgjdepunkterne i sin kunst, baret som den
er deraf, at det med denne kunst her er lykkedes for ham i én, kort
sammenhzng, men savel i dens grund og dens udspring som i dens
hele omfang og struktur, at formulere den anskuelse af tilverelsen,
han havde tilfzlles med den kristne middelalder og dens bazrende,
men endnu ikke udlevede eller udtgmte tradition. Det tankemassige
grundlag, hvori denne anskuelse hviler, udtrykt i den dogmatiske og
metafysiske begrebsverden, hvori den for skolastikken — samt for den
stgrre sammenhang, denne i historien tilhgrer — var liv og formidler af
sandhed af ikke blot l@remassig, men ogsa spirituel gyldighed, frem-
treder her i en poetisk fortztning og med plastisk form og udtryksfyl-
de, svarende til den rolle, som Anders tildeler poesien i forhold til den
gudgivne bibelske sandhed; sammenfattet i de hovedpunkter, hvori
denne foreligger i kirkens lere og i sin teologiske udformning szttes
disse pa en sddan made i et sarligt relief, og teksten bliver hermed



Vera Minerva 49

ogsa et locus classicus for sammenhzngen mellem den kristne skabel-
ses- og treenighedslere og mellem den heri begrundede metafysiske
exemplarisme og trinitariske symbolik, der var Augustins arv til mid-
delalderen, og som da ogsa hos Dante indgér i den salige erkendelse
som centrum i denne (se iser Par. XXXIII, 82 ff). Og den enhed,
hvori helheden heri, i evigheden sével som over for tiden, hos Augu-
stin er sammenfattet, begrundet savel som udtrykt, denne enhed, som
er Guds evige visdom i Kristus, genfindes p4 samme made hos An-
ders. Denne er det han som Guds tankes dyb, virkeligheden i dens
absolutte udspring og fylde, alma Noys, og i den form, den meddeler,
den sande Minerva, pa dette sted pakalder og som for ham er identisk
med Kristus, Guds billede lige med Gud og hans ord, ved hvem ver-
den er skabt. Guds visdom er Kristus, hans sgn, i treenigheden som
person forskellig fra Fader og And, men ikke derfor ved visdommen
udskilt fra vesensenheden med Gud. Som alene i denne Guds visdom
skabningen har sin kilde, sin norm og sit mal, er det ogsa deri, at den
menneskelige tilvarelse og menneskets streben og vaerk har sin mulig-
hed, sin mening og sin opfyldelse og udfriet af kaos formes til liv og til
salighed, som genkommende grundtanke hos Anders axiomatisk be-
krzftet i en anden sammenhng, i hans formulering af den klassiske
bibelallegoris tydning af livets trz i det jordiske paradis (X, 6056-57):

Est lignum uitae compar Sapientia Patri,
quam qui comprendit teste est Salomone beatus.

Og derfor, i denne samme visdom i dens trefoldige struktur, hvori den
manifesteret i Kristus og givet i ham afspejler den ene og den treenige
Gud, er det nu ogsa, at Anders i sidste, men samtidig i hgjeste og
ferste instans, finder den egentlige og fulde inspiration, han sgger som
digter, eller rettere i en total forstand det guddommelige udspring for
sit verk, hvis grundkende, i den grad det lykkes, derfor bliver det
praeg, som det deraf barer, i dets tilblivelse, i dets egenart eller form
og i det mal, som det peger pa for selv derved at fuldbyrdes. Saledes,
som »hellig sandhed med synderlig kunst indvirket«, har han herved
havet sin tankes indhold savel som sin poesi og sin poetiske streben
op pa et nyt plan, svarende til hans gudsforhold og hans bibelske syn.
Den integration, der i hymnedigtningen naedes og implicit fortsat
bestar, foreligger ogsa i tankedigtningen — i al fald momentvis og som
det overordnede perspektiv —, men pé dette sted ogsa i eksplicit form.
Anders, som nzvnt selv hymnedigter, tilhgrte allerede dermed selv en

4 Kirkehistoriske samlinger 1980



50 Jorgen Pedersen

tradition, der forbilledligt mestrede ogsad den dogmatiske tankepoesi.
— Men teksten til Anders’ pakaldelse krzver nu og f@r yderligere
kommentarer i sin helhed at gengives:

155 O Noys alma, Patris quae condidit omnia dextra,
a deformis hyles elementa recisa tumultu
in mundi fabricam coniungens pace perenni,
quam nullus sensus pertransit, uera Minerva,
unius usiae cum Patre et Pneumate sacro,

160 aeterni compar Genitoris imago, perenni
compar Spiritui sancto, quem cum Patre spiras,
scrutans corda Deus et renes, omnia cernens,
quaelibet innumera numerans, intermina claudens,
cui nil difficile, nihil esse potest graue, cuius

165 omnis ad effectum uenit absque labore uoluntas:
esse uelis fautrix operis praesentis, ut a te
inceptum per te procedat tramite recto
debita complectens et singula uana relinquens,
donec felici claudatur fine, quod aurem

170 mulcens informet mentem uirtutibus, auri
existens dulce mentique salubre legenti
profectum pariat, Patri, tibi cum Patre Proli
Spirituique sacro communem laudis honorem
ac indiuisum, quibus est operatio semper

175 indiuisa tribus, maiesta una, potestas
ars bonitas una, licet ipsa potentia Patri,
ars Proli, bonitas ascribi saepius almo
Spiritui soleat, ne Gignens debilis, eius
Filius insipiens credatur, Spiritus acer.

180 Patris in hoc opere laudetur mira potestas
arida doctrinae fecundo rore rigantis
labra mibhi, sicut de petra flumina traxit
et brutam Balaam facundam fecit asellam;
tali compositum compareat arte legenti,

185 quod fateatur opus sibi te, Noys alma, fauorem
inpendisse stilumque manus duxisse pauentis;
utilitas operis collaudet Pneuma benignum,
multis hoc opere uirtutum munera, multis
post largiturum caelestis dona salutis.

Har vi her talt om en integration, sa forbliver den ogsa pa dette den
poetiske pékaldelses plan eksplicit abenbar, kendetegnet ved sam-
menstillingen af de filosofisk-poetiske prazdikater alma Noys og Mi-
nerva samt ogsa ars med Guds skabende ord og hans billede og yderli-
gere ikke mindst ved den anskuelsen berigende sammensmeltning der-
imellem, i hvilken det for differentieringen legitimerende (vera Miner-



Vera Minerva 51

va) og enende fzllesbegreb er Guds visdom, hans evige tanke og
forbilledlige kunst — ét med den treenige Gud i hans ene vesen, men i
treenighedens indre liv og i personernes indbyrdes forhold savel som i
dens forhold til verden approprieret Gud s¢gn og tillige ét af hans
navne. Fordi Kristus i egentligste og fuldeste forstand er visdom, og
fordi denne visdom er Gud og visdommen selv, er det, at ogsa et
begreb som Noys, hentet fra en anden og oprindelig fremmed sam-
menhang, men med de aspekter af visdommen, det i sig rummer, dog
med rette og til szrlig fremhavelse kan bruges om ham. P& den anden
side er der imidlertid — vel at marke — i dette enheds- og fzllesbegreb
selv en integration, der s at sige pa forhdnd muligggr en udvidelse
som denne og samtidig legitimeringen af den. Med Bibelen er sammen
med Logos og Verbum ogsa visdommen en betegnelse for Kristus, der
abenbarer Guds visdom og i hvem den i sin sandhed og sin fylde er
(sml. 1 Kor. 1,21 og 30, 2, 6-7, Ef. 3,10-11, Kol. 2,3 samt Luk. 11,49
og Rom. 11,33 og 16,27 og igvrigt den gammeltestamentlige visdoms-
litteratur®). Men i den teologiske og dogmatiske forstaelse og uddyb-
ning af den betydningsfuldhed, der ligger heri, og som hos kirkefadre-
ne gor visdommen til et hovedbegreb (siledes fx. ogsd under den
arianske strid), indgar siden apologeternes og alexandrinernes dage og
de store dogmedannelsers tid pa forskellig méde, men i en ulgselig
sammenhang ogsa en arv overtaget fra den codia, efter hvilken den
graeske filosofi tog navn, og som for den forblev et begrundende ideal,
en co¢ia, som pa sin side igen bl.a. integrerede Adyog og voug, ogsa i
betydningen af idéverdenen i dens enhed og som identisk med Guds
tanke'®. En fuld integration mellem den filosofiske og den kristne
ocodia eller sapientia og den, der for vestens vedkommende blev
grundleggende, finder man hos Augustin, hos hvem den begrundes
med de kristnes gudgivne ret til al sandhed (De doctrina christiana 11,
40,60), idet den for ham samtidig som antydet (se ogsa ndf.) begrun-
der helheden i hans tankes syn. Beriget med yderligere aspekter is&r
hos Boéthius (filosofiens tilknytning til den guddommelige visdom
som en oplysning fra denne og en karlighed dertil, og enkeltvidenska-
berne (artes) som dens trin) og Eriugena (metafysik og spiritualitet
med indslag fra gsten) formidles denne den augustinske visdomssynte-
se til middelalderen og indgér i de.fleste af de forskellige retninger
inden for dennes opblomstring. Og med kulminationen i det 13. arh.
bekrafter den fortsat sin frugtbarhed og sin stilling som det overord-
nede synsfelt, hvortil de store skolastikere med indledninger og prolo-
ger til deres hovedvarker knytter. I de fglgende arh. er det is@zr den



52 Jorgen Pedersen

spekulative mystik, den prager, for ikke mindst hos Nicolaus Cusanus
at na et nyt hgjdepunkt, men ogsa ud over middelalderen ggr den sig
gzldende i nye sammenhange.

I vekslende tydninger og forskellige grader af integration praeger
denne syntese ogsa det 12. arh.s renaissance, komprehensivt saledes
hos viktorinerne!! og i en mere eksklusiv form hos cistercienserne, hos
hvem det er visdommen i dens affektive og religigse indhold, der iszr
betones (den menneskelige sapientia ikke som tankefylde, men som
sapor og hermed erfaringen som det afggrende i forholdet til Verbum
og Sapientia). Men syntesens styrke viser sig herudover bl.a. deri, at
en tznker som Abailard ogsa hertil i sidste instans kan knytte den
logik, hvormed han pa én gang udfordrede, men ogsa bragte fornyelse
til sin samtid. Ikke blot i bgn, men ved dialektiske tankegrunde skal vi
modbevise haretikere og hedninger, siger han, »et tanto Christi, qui
veritas est, discipuli memores erimus, quanto veritate rationum ampli-
us pollebimus ... Cum ergo Verbum Patris Dominus Jesus Christus
A6yog Grzce dicatur, sicut et co¢ia Patris appellatur, plurimum ad
eum pertinere videtur ea scientia, qua nomine quoque illi sit conjunc-
ta, et per derivationem quamdam a Adyog logica sit appellata; et sicut
a Christo Christiani, ita a Adyog logica proprie dici videatur. Cujus
etiam amatores tanto verius appellantur philosophi, quanto veriores
sint illius sophiz superioris amatores. Qua profectu summi Patris
summa sophia, cum nostram indueret naturam, ut nos verz sapienti®
illustraret lumine et nos ab amore mundi in amorem converteret sui,
profecto nos pariter Christianos et veros effecit philosophos« (Ep.
XIII, PL 178, col. 355). — Den kristne filosofi i denne forstand forhin-
drer dog ikke Abailard i at anerkende ogsd visdommen hos de ikke-
kristne tznkere, igvrigt allerede en oldkirkelig tolkning af Guds vis-
dom i dens universalitet. Men samtidig markerer han en sarlig konse-
kvens heraf, for ogsad kristendommens centrale lere, treenigheden,
havde i kraft deraf de bedste af disse foregrebet, en tankegang, der i
Abailards skole (Sententie Parisienses) foreligger kort sammenfattet
saledes: »Quod Plato vocavit Deum »to agaton«, »noin« vero vocavit
mentem ex eo natam et hic est sapientia Dei. Illud vero, quod vocavit
animam mundi, quz omnium rerum vivificatrix est, Spiritus sanctus
est«!2,

Hvad der ligger bag ved dette specielle resultat af integrationen og
den her fremhavede assimilation af treenigheden, der samtidig trinvis
differentieres, genkendes umiddelbart som et hovedtema i en anden af
det 12. arh.s store strgmninger, Chartresskolen, kendetegnet foruden



Vera Minerva 53

ved sin humanisme ved sin naturfilosofiske og kosmologiske skabel-
seslere!>. Det grundlag, den for denne iszr byggede pa, var en sam-
menstilling mellem skabelsesberetningen i Genesis og kosmogonien i
Platons Timaios, hvis grundbegreber siledes ogsd kom til at prazge
tydningen af treenighedsleren for pa en vis made herved at inddrage
den treenige skaber i den kosmiske proces og realitet, siledes at vis-
dommen eller noys eller mens representerede dels demiurgen, dels
verdens gudgivne ideale aspekt, og Helligdnden pa sin side, som an-
den i naturen eller verdenssj&len, det immanente naturliv i dets udfol-
delse indefra. — Ligesom nu Anders Sunesgn i denne Chartresskole
har kunnet finde forbilleder for sin litterere form, er det imidlertid i
samme sammenhang, at han umiddelbart har fundet de specifikke
betegnelser for Kristus-Visdommen, som i hans pakaldelse indgér i
hans integration og giver denne en sarlig karakter og farve. Yderli-
gere bidrager hertil, at der i selve anslaget desuden er indbygget et
direkte citat — eller rettere de fgrste liniers tiltale til Noys-Minerva er
formet direkte i referens til et af Chartresskolens mere markante skrif-
ter, det nevnte De mundi universitate sive megacosmus et microcos-
mus af Bernhard Silvestris'®. Forholdet indbyder i hgj grad til en
sammenligning og Bernhards original lyder (I, 1-6):

Congeries informis adhuc cum silva teneret
Sub veteri confusa globo primordia rerum,
Visa Deo natura queri mentemque profundam
Conpellasse noym: Vitae viventis imago
Prima noys Deus orta Deo substantia veri,
Consilii tenor aeterni, mihi vera Minerva.

Som senere hen hos Alanus af Lille er der her tale om en planctus
nature med henblik pa en formning af materiens kaotiske elementer
(silva = hyles) efter ideale normer, sddan som naturen selv kan ane og
se hen til den, men ikke pa sit eget plan tilvejebringe, og det er den
allegorisk personificerede natur, der som hos Alanus optrader og
treder frem for den »dybe and«, den guddommelige verdenstanke,
noys (55 ogsa alma noys), udsprunget af den levende Gud og hans
billede, virkeligheden i dens sande fylde og evige form, for hos denne
at udbede sig et sadant initiativ. Resultatet af dette er det derefter, der
i det fglgende skildres, fa@rst for kosmos’ og derefter for menneskets
vedkommende, endende ikke med den himmelske salighed, men med
den optimale verden og den hensigtsmassige fysiske indretning af
mennesket i dets lemmer og fysiske funktioner. — Anders’ forleg pa



54 Jorgen Pedersen

dette vigtige sted er saledes abenbart, men ligesavel hans transforma-
tion deraf, der viser, at han ingenlunde er fanget af sit citat, men
tvartimod hgjst selvstendig i sin brug og sin udnyttelse deraf. Hos
Bernhard er der ikke i egentlig forstand tale om en skabelse, men om
en formning, alene et opus artificis og ikke (samtidig) et opus creato-
ris, og perspektivet er heller ikke »fra oven« mod den tilblivende
verden, men fra denne som given materie og naturkraft mod en udvik-
ling af de former og den hgjere bevidsthed, som naturen selv ikke pa
forhand bzrer i sig'®. Giveren heraf, alma noys, er her selv en allego-
risk person, som sapientia guddommelig, men ikke identisk med Gud
eller lige med ham. Og den trehed, der siledes ogsa her findes, Gud,
ideen og naturen, er med dette helt forskellig fra den treenighed og
den trinitariske struktur, hvortil Anders knytter, og i sammenhang
med hvilken han tolker sin Noys, for hvilken ikke Chartresplatonis-
men, men den augustinske kirkelige tradition, ikke blot formelt, men
ogsa spirituelt fuldt opfattet og produktivt tilegnet, udggr legitimerin-
gen og betinger forstielsen'®. Spgrger man herefter, hvorfor da An-
ders ikke »ngjedes« med den augustinske sapientia og ars, sa er svaret
digterens eget, men man kunde gztte pa, at den kosmisk-poetiske
fornemmelse og vision, man me@der i Bernhards i sig selv interessante
vark, for ham har varet en impuls netop i denne sammenhang, hvor
han for anskuelsen skulde sammenfatte og fremstille en central ande-
lig struktur og tilblivelse, der ogsa omfatter naturen og dens udfoldel-
se, men hvor i skabelsesforholdet denne pa den anden side ikke behg-
ver nogen emancipation. Samtidig kunde man ogsa henvise til hans og
Bernhards fzlles tilknytning til Boéthius’ digte, ikke mindst det nzvn-
te O qui perpetua mundum ratione gubernas (Cons. phil. 111, 9, se ogsa
II, 8 og IV, 6).

Uden at bryde den integration, som den kristne sapientia rummer
og muliggar, og uden at ggre sig afha@ngig af divergerende tolkninger
har Anders i dens enhed og fzllesskab saledes kunnet medtage Noys
og Minerva. Og med den impuls og det syn, han i disse betegnelser
finder, indgar deri ogsa den tolkning, hvori han til opbygningen og til
udbygningen af sin pakaldelses serlige sigte transformerer dem og
direkte knytter dem til den visdommens trefoldige struktur, hvori den
manifesterer den treenige Gud og tilhgrer ham. Men med dette frem-
treder imidlertid denne visdom ikke alene som det enende og integre-
rende fzllesbegreb for forskellige traditioner og for enkelte anskuelser
inden for disse, men i dets egenart tillige selv som en egen tankestruk-
tur eller tankeform, og i dette aspekt ikke mindst er det, at et begreb



Vera Minerva 55

som dette ogsa pa kristen grund og som kristent kriterium har vundet
sa central en plads, selvgyldigt og bzrende — dog ikke i abstrakt isola-
tion, men religigst og eksistentielt forankret — i kristen teologi, meta-
fysik og fromhed, i videnskab og ethos, og som vi her ser det ogsa i
kunsten.

Sg@ger man ogsa historisk den sarlige baggrund for visdommen som
en sadan tankeform og det specifikke indhold i denne, er en siddan
forst og fremmest at finde i begrebets egen oprindelige betydningsful-
de, hvori det samtidig ikke pa forhdnd er bundet til en bestemt kultur-
kreds eller ideologi, om end det i sin fgrste udvikling i szrlig forstand
er knyttet til grakerne. Hos disse sdvel som i det gamle testamente er
denne betydningsfylde i forste instans knyttet til visdommen som be-
tegnelse for den praktiske kyndighed og indsigt, der kendetegner
mennesket som handvarker og kunstner, som frembringer i den ver-
den det lever i, og som former ogsa af sin egen tilvarelse og sin sggen
efter sandhed for tanken — i den visdom, der i sig selv og pa forhand
forener indsigt og dyd'’. codia er téxvn og ars, og homo faber er fader
ogsa til homo sapiens. Og med denne betydning er det, at visdommen
som begreb herefter udtrykker og betegner den fundamentale og pro-
duktive sammenh&ng, der er mellem tanken og virkeligheden i dens
form og dens betydning, men dermed ogsa i dens gyldighed, i den
kvalitet eller godhed, der kendetegner frembringelsen om den lykkes
og ved formen nér ogsa sit mal, sin finale bestemmelse - eller som det
sammenfattet i den klassiske treklang hedder sammenhangen mellem
vaesen, sandhed og vard, mellem virkelighed, tanke og ethos. Men
som produktiv er denne sammenh&ng pa én gang perfektibel og gren-
seoverskridende, for rummer visdommen i denne sin indre struktur en
spgen eller streben efter fuldkommenhed; der samtidig gzlder alle
dens relationer, forudsztter den ogsa en sddan, en primzr meningsfyl-
de og et kosmos der for den enkelte i hans begrensning ggr den mulig
og hvori den forankres. Den visdom, mennesket sgger, er ikke blot og
i sin gyldighed ikke alene en menneskelig fuldkommenhed, men frem-
star samtidig i sin guddommelighed og primart som et guddommeligt
privilegium, hvori mennesket i sin egen sggen i stgrre eller mindre
grad har del. Gud alene er vis og er det i egentlig forstand, fremhaver
savel Sokrates som Aristoteles, bekraftet heri ved den pythagorziske
maxime om filosofien som karligheden til visdommen, ikke denne
selv — og over for den menneskelige darskab og pretenderede visdom
ogsa af Paulus. »Den ene vise Gud, ved Jesus Kristus, ham vere @re i
evighedernes evighed«, séledes lyder slutningen af Romerbrevet. —



56 Jorgen Pedersen

Den samme guddommelige prioritet for visdommen i dens trefoldige
struktur som tankeform og samtidig dermed i dens fulde kristne inte-
gration er i hgjmiddelalderen et hovedmotiv iszr hos Bonaventura,
der bl.a. pa den byggede sit Hexaémeronvark (Collationes in Hexaé-
meron, 1273): »Hac enim sapientia radiat super animam, quia assistit
pre foribus, ut se, inquit, prior illis ostendat«. Henvisningen er til
Salomons Visdom 6,14.

Men pa kristendommens grund og i den kristne tenkning er ogsa i
denne henseende Augustins eksempel og hans indflydelse afggrende.
I sin sggen efter lykken og det sande gode ser man ham allerede i sit
forst skrift De beata vita, 385, na frem til den visdom, der i sin fylde er
absolut, og som i sin transcendente sandhed indbefatter uforanderlig
varen og evig opfyldelse, men dermed samtidig afspejler treenigheden
savel som den genspejler sig i den menneskelige sggen efter del i Guds
fylde, i det gudsforhold, der bares af troen, af habet og af karlighe-
den. Visdommen er sandheden i den manifestation, i hviken det hgje-
ste gode i dets sande varen erkendes og besiddes, hedder det tilsva-
rende i De libero arbitrio (11,13,36). 1 samme sigte er det, at han i
Bekendelserne (VI1, 9, 13 ff) assimilerer det plotinske voug, den an-
den hypostase, den guddommelige og forbilledlige ide- og varensfyl-
de, med det kristne Verbum, som Gud ét med Guds vasen for dermed
samtidig at transponere tydningen deraf i overensstemmelse med dens
kristne treenigheds- og skabelseslere. I den treenige Gud og hans
udelte fylde er der ingen emanativ trinstige og heller ikke mellem Gud
og skabningen, der i Guds Ord har sin evige grund (exemplarismen)
og i hans visdom finder den sandhed, der oplyser ethvert menneske,
der kommer til verden (illuminationen — visdommen som lumen men-
tis), og som inkarneret i Kristus for det er vejen til frelse i tiden og i
evigheden (- ut infanti® nostrz lactesceret sapientia tua, per quam
creasti omnia, VII,18,24). De plotinske emanationer, forsavidt de
med det guddommelige ogsa omfatter det menneskelige, trin i sjzlen
betinget af dens egen udvikling og dens forhold til verden, er hermed
aflgst at et direkte og umiddelbart forhold mellem Gud og den menne-
skelige dnd (mens), ogsa i det mal, hvori denne sidste har overtaget
trek, der hos Plotin tilhgrer voug.

Den hermed fastnede tankestruktur forbliver hos Augustin funda-
mental. I De civitate Dei kan man salededes pege pa det afggrende
sted (VIII, 1 f), hvor han samtidig med ud fra skriftens og dogmets
vidnesbyrd at identificere visdommen med Gud selv, — ikke som en
egenskab, han besidder, men i identitet med hans vasen —, udtaler sin



Vera Minerva 57

anerkendelse af de platonske filosoffers metafysiske tankeform og
dermed ogsa den theologia naturalis, hvormed de fordelagtigt udskil-
ler sig savel fra den poetisk-mytologiske fiktion (theologia fabulosa)
som samfundskulten (theologia civilis). Men er det med dette visdom-
men selv, som filosofferne sgger, sd galder det ogsad, som Augustin
konkluderer, at den sande filosof er den der elsker Gud — verus philo-
sophus est amator Dei. Og specifikt beror netop platonikernes fortrin
pa, at de i hgjere grad end andre har peget p4 den guddommelige
visdom, pa Gud selv som virkeligheden i dens absolutte integration og
dermed ogsa som al virkeligheds tredobbelte arsag, dens udspring,
dens norm og dens maél, et causa subsistendi et ratio intelligendi et
ordo vivendi — »quorum trium unum ad naturalem, alterum ad ratio-
nalem, tertium ad moralem partem intelligitur pertinere. Si enim ho-
mo ita creatus est, ut per id quod in eo excellit, attingat illud quod
cuncta pracellit, id est unum verum optimum Deum, sine quo nulla
natura subsistit, nulla doctrina instruit, nullus usus expedit: ipse qua-
ratur, ubi nobis secura sunt omnia, ipse cernatur, ubi nobis certa sunt
omnia, ipse diligatur, ubi nobis recta sunt omnia« (VIII, 4). - Og i De
Trinitate er det i varkets slutning atter visdommen med den for den
egenartede tankeform, der fremtreder som hovedbegrebet. Her skil-
dres fgrst fuldendelsen af det trefoldige andelige gudsbillede i sjzlen
som den kontemplative visdom, der af mennesket kun ejes, forsavidt
den — pa samme made som retferdigheden - tillige og i egentligste
forstand er Guds — »et non sua luce, sed summa illius lucis participati-
one sapiens erit, atque ubi ®terna, ibi beata regnabit. Sic enim dicitur
ista hominis sapientia, ut etiam Dei sit. Tunc enim vera est; nam si
humana est, vana est« (XIV, 12,15). I den 15. bog er det derefter den
absolutte visdom selv og ikke l&ngere dens afledte billede eller analo-
gi, der bliver erkendelsens mal og tillige dens grund. Som indbegrebet
af hans vasensfylde i dens enhed og af hans egenskaber i de tredelin-
ger, hvori disse hgrer sammen, er Guds visdom her tillige det spejl,
hvori ogséd hans personlige treenighed i nogen made og i dens egen
analogi med sit billede i mennesket fremtrzder for den menneskelige
indsigt i dens bestandige sggen og for den menneskelige karlighed i
dens tilbedelse.

Selv om hele den dialektiske og den indre andelige spznding, der hos
Augustin og i hans trosindsigt med dens vide horisonter koncentrerer
sig i fastholdelsen og udformningen af visdommen som enhedsbegreb



58 Jorgen Pedersen

og som tankeform, ligger bag ved Anders, si er med traditionen i dens
fornyede opblomstring i det 12. arh. dog frugten deraf — omend ikke i
sin totalitet, s dog i det centrale anliggende og i vasentlige trek —
nzrverende hos ham og bevarer for ham sin eksistentielle, tankemas-
sige og religigse gyldighed. Bemarkelsesvardigt er det saledes, hvor-
ledes det med integrationen i dens store traditioner ogsa er visdom-
men som tankeform i dens augustinske grundkarakter, i dens enhed
og trehed, fastholdt og i visse henseender videreudviklet i det 12. arh.,
der prazger opbygningen af hans poetiske pakaldelse af den sande
Minerva, — der baret heraf samtidig forbliver det enkelte menneskes
bgn og lovprisning. Den falder hermed i to dele, forenet ved den
falles tiltale og ved den made, de med de enkelte bestemmelser, men i
et differentieret sigte reflekterer sig i hinanden. I den fgrste del, til og
med den fzlles overgang (172-79), gzlder med tiltalen og medbestemt
ved betegnelserne Noys og Minerva ogsa sigtet direkte Kristus-Vis-
dommen, men dog ikke dermed i nogen udsondring i forhold til tre-
enigheden. I dens vesensenhed og dens lighed (compar) med den tre-
enige Gud ses derimod her visdommen i Kristus som en absolut be-
stemmelse, kendetegnet ved sin oprindelige enhed og trehed, men
derved atter pegende hen pa treenigheden i dens personlige fzlles-
skab. I den anden del og udspringende heraf indgar heroverfor denne
visdom blandt de med den selv differentierede vasensegenskaber, hvis
trehed som appropriationer — fzlles vesensegenskaber, der dog pa en
serlig made modsvarer de tre personer i disses szregenskaber (pro-
pria) bestemt ved de irreduktible udspringsrelationer (origo), der i
den augustinske treenighedslere er det personkonstituerende (175-79)
— enkeltvis og specielt dog tillegges Faderen, Sgnnen, Anden. Med
dette er det her trilogien Guds almagt, Guds visdom og Guds godhed,
der trzder frem, og som Anders — ligesom ovenfor visdommen i dens
egen trehed — i sin lovprisning slutteligt applicerer pa sit eget vark.
Det er som skaberens hidnd, men i hans enhed med Gud selv Gud
og selv skaber, at Anders i fgrste del pakalder Guds s¢n og med ham
den evige visdom som det ord, ved hvilket alt bliver til, og i hvilket alt
hvad der er, er liv (- quod factum est, in ipso vita erat, siledes lestes
Johs. 1, 3-4). Forankret i treenigheden og dens enhed anskues siledes
her den absolutte visdom primart i det forhold til verden, der som
produktiv tankefylde karakteriserer den, men som i den augustinske
tradition — til forskel fra nyplatonske og hegelianske opfattelser — ikke
derfor betinger eller konstituerer den. Gud er ikke afh®ngig af den
verden, han skaber, og nar ikke fgrst gennem denne sin fylde, heller



Vera Minerva 59

ikke den godhed, i hvilken Gud selv — expers livoris — bevages til at
frembringe en virkelighed uden for sig selv, der derfor i denne selv har
sit mal. Karakteristisk for denne sammenhang og dens skabelsesvision
er imidlertid, at netop i dette forhold til verden afspejler sig i Guds
egen visdom uberoende den tankeform, der ogsa i sin oprindelighed
forener enhed med trehed. Af skabelsens virkeligggrelse fremgar med
dens kosmiske form (mundi fabricam) ogsa og blivende dens harmoni
og dens fred. Og som i sin uskabte uendelighed Guds tanke i dets
grenser ogsa omfatter, maler og bestemmer altet (jvf. hos Augustin
De civ. Dei XII1,18 og XI,10,3), savel som han kender menneskets
indre, sdledes rummer den med en sadan erkendelse samtidig og uhin-
dret sin virkning og sit mal. — Hvad med dette Anders’ bgn altsa
gelder, er, at hvad der i Gud, i den uskabte visdom, er absolut, og
hvad der som sidan afspejles og virker i skabningen i selve dens
eksistens, dens sammenhang og dens liv, pA samme made og i et
direkte forhold ogsd mé gzlde og prege hans vark, sd med sit gud-
dommelige udspring (per te inceptum) dette samtidigt i sin vakst ma
vinde sin rette og dekkende form og dermed na frem til en lykkelig
afslutning. Og svarende til dette dets forgnskede vilkdr og karakter,
skal, om malet ret nés, ogsa dets virkning vere. Den ®stetiske form og
den poetiske vellyd, hvormed det oplader gret og fryder det, skal
samtidig (- og nu ikke i modsztning dertil) befestede dyden og det vil
sige bidrage til den andelige form, uden hvilken den menneskelige
tilverelse ogsd som natur er ufuldbaren (sml. atter her 1. V-VII).
Fglger med sgdmen for gret ogsé nazring for dnden, fremmes den
vakst og den fremgang, der dog ikke, i forglemmelse af sit udspring og
forbillede, forbliver ved det blot menneskelige perspektiv eller mal,
men som udmunder i den personlige lovprisning af treenigheden, med
Sennen tillige Faderen og Anden, men med de personlige sondringer
her i det forenende fzllesskab, der modsvarer treenighedens udelte
virke i verden (dette sidste ogsa et hovedpunkt i augustinsk treenig-
hedslzre).

Den moderne lzser, for hvem hele dette syn og dets indre mening
matte vare blot fjernhed og tilbagelagt historie, og som heller ikke
matte have gre eller sans for sedmen eller n@ringen i Anders Sunesgns
verk, kan dog atter mindes om, at historien ogsa barer sine frugter
med sig, om end udspringet eller blomstringen er glemt eller ikke
umiddelbart forstaelig. Men sgger man, ogsa for en sidan historisk
forstaelse, endnu levende tilknytninger, kunde man ved dette som ved
andre temaer, specielt, men ingenlunde alene, hos os selv henvise til



60 Jorgen Pedersen

den Grundtvig, der sensibel over for de store motiver i den kristne
tradition ofte ogsa vidste at indoptage og gengive dem. Hvad her - i
den trinitariske forstelse og med blik pa skabningen, dens liv og dens
endelige forlgsning — er visdommen, den »dybe and«, som Bernhard
sagde, alma Noys, i dens rigdoms fylde midtpunkt ogsa for skabnin-
gen, er hos Grundtvig, med direkte forleg i den med Anders omtrent
samtidige Salve mundi salutare, »den dybe Sammenhang«; »tu abys-
sus es sophiz« hedder det i originalen, og ogsa den tredobbelte pradi-
kation, der kendetegner visdommen og forholdet til den, kan man, om
man vil, genkende i Grundtvigs bekendte vers (livet, hjertet, tanken).
En kristen visdom med en tilsvarende integration i tankeformen, set i
det trinitariske perspektiv og med gammelkirkelig og middelalderlig
tradition, i sin absolutte referens, sin realisering og sit mal, forstaet
som Helligdndens gave finder vi imidlertid eksplicit i pinsesalmen
Talsmand! som paa Jorderige (GSV 1,393, DDS 251):

Kun hvad Du har seet, Du maler,
O var Du vor store Taler,
Kizrligheds og Sandheds Aand!
Du, som skiznker hvad Du navner,
Gigr os, trods de svage Evner
Visere end Salomon:

Visere til Daad at gve,

Visere til Aande-Prgve,

Visere til Salighed!

Blandt andre eksempler pa temaets forekomst og brug i dets forskelli-
ge aspekter kan ogsd og is®r fremhaves den mindre kendte salme
Skabt er baade Jord og Himmel (1853; GSV 1V,239), der i et helt
forbavsende omfang knytter de sarlige grundtvigske lerdomme til
visdomstemaet i dets karakteristiske middelalderlige accentueringer
(- et direkte forleg burde her kunne findes). Som et kendt, men vel
nazppe bemarket eksempel pa en opdeling, der bygger pa de tre alle-
rede fremhavede appropriationer, der igvrigt oftere genfindes hos
Grundtvig, bl.a. ogsa i den nzvnte salme, kan endelig peges pa Giv
mig, Gud, en Psalme-Tunge (GSV 1,62, DDS 4, v. 3-5; sml. ogsa
Brorsons Op al den Ting). Jzvnstillet med Guds miskundhed og ufor-
andrede godhed og med den almagt, hvori han i »grundfast Guddoms-
Vezlde« evig bestar, prises midt herimellem og helt i det autentiske
augustinske perspektiv Guds visdom som evig skabelsesgrund og som
den definitive og afggrende orientering for den menneskelige and:



Vera Minerva 61

Hvert dit Vark er stort Vidunder,
I din Viisdom Ingen bunder,

Som af den har @st,

Kun en Daare tgr det nzgte,

At hos Dig er Alting =gte,

Alting magelgst!

Til den nzrmere bestemmelse af de trefoldige appropriationer, som
for sit vedkommende Anders nu med den anden del af sin pakaldelse
er kommet til, knytter der sig en sarlig interesse, historisk savel som i
hans brug deraf. Med den augustinske treenighedslere og dens meta-
fysiske, psykologiske og spirituelle aspekter forbinder sig som navnt
ogsa en treenighedssymbolik, ikke blot som en retorisk eller poetisk
iklzdning, men som en vasentlig del af dens udtryksform og samtidig i
nar tilknytning til visdommen som tankeform. Omfattende allerede
hos Augustin selv preger den i hgj grad middelalderens forestillings-
verden og blandt tznkerne is@r Hugo af St. Viktor og Bonaventura
samt i dennes fglge bl.a. Raimund af Sabunde, der videregiver den til
eftertiden, hvor den pa forskellig méde ggr sig geldende, i mystiske
retninger iser, men ogsd midt i oplysningstiden. Den augustinske
grundtanke er til denne symbolik at henfgre alle de treheder, der i den
skabte verden kan pavises, og omvendt at forklare denne i lyset af
treenighedens spor i verden, pa et tilsvarende grundlag stadig gjort
geldende af Grundtvig:

Skabt er baade Jord og Himmel
Af Guds Tanker, ved Guds Ord,
Af Guds Skaber-Kraft, af Aanden
I al Skabning findes Spor.

Ved treheder af denne art bestemmes selve det varendes struktur
(unum, verum, bonum; esse, vivere, intelligere), og de genfindes i den
eksisterende natur i dens tilblivelse, former og udvikling (grundlag-
gende er her det bibelske pondus, numerus og mensura) og ikke
mindst i det dndelige gudsbillede i sjelen (memoria (Dei), intellectus,
voluntas), i selve gudsforholdet og tilsvarende i Guds gaver. Og til-
sammen udggr alle disse en fylde af analogier, der direkte og indirekte
viser hen, ikke alene til visdommen i den trehed, denne selv indbefat-
ter, men til den personlige treenighed, — analogier altsa, der for ansku-
elsen gér ud over, hvad tanken kan fatte, men som samtidig i begrebs-
massig form giver denne et rigt stof. Ogsa Guds egne primere egen-



62 Jorgen Pedersen

skaber fordeler sig i tilsvarende treheder, i De Trinitate som navnt
med sapientia som det integrerende overbegreb, der her pé dette plan
repraesenterer den enhed og trehed, der er den nermeste modsvarig-
hed til forholdet mellem Guds ene vasen og de tre personer. Et sarligt
magnifikt eksempel pad denne symbolik er igvrigt ogsa slutningen af
De vera religione.

Men modsat af hvad der i al fald delvis var tilfzldet hos viktorinere
og franciskanere (sdledes heller ikke i scotisme og occamisme) domi-
nerer dette tema eller dette overgribende aspekt af visdommen som
tankeform dog ikke pa samme made i middelalderens skolastiske sen-
tenser, summaer og kommentarer. En vigtig undtagelse er der dog,
der til gengald far central betydning og historisk eftervirkning langt ud
over skolastikken. Da Abailard i sin logisk-dialektiske nyformning af
teologien retter blikket mod dennes hovedlzre, treenigheden, og her-
under iser mod dennes erkendelighed ud fra dens for den menneskeli-
ge tanke forstaelige pradikationer (men ikke derfor til reduktion af
trossandheden) er det treklangen Guds almagt, Guds visdom og Guds
godhed, potentia, sapientia, bonitas (benignitas, voluntas), han til sin
belysning udvalger'® — henfgrt til (begrebet om) Gud som det hgjeste
Gode og med forleg igvrigt i den augustinske og vel ogsa i den siden
Eriugena forstzrkede nyplatonske tradition, samt ikke mindst Char-
tresskolens filosofiske tydning af treenigheden, uden at dog treheden i
netop denne formulering trods de mange akvivalenter eksplicit kan
pavises hos Augustin. Abailard anklagedes bl.a. for en truende for-
veksling af disse pradikationer og det indbyrdes forhold, hvori han sa
dem, med de guddommelige personer selv og de direkte til personfor-
holdet svarende bestemmelser; den udvalgte begrebsstruktur blev
imidlertid stdende og gjorde sig gxldende ikke alene hos Abailards
elev Lombarderen, men ogsa hos viktorinerne samt i Chartresfilosofi-
en, her dog iszr som en vasensbestemmelse, der tillige havde vardi
som treenighedssymbol'®, for efterhanden alment at accepteres. Klas-
sisk bliver den i f@rste omgang i den skolastiske behandling af Guds
egenskaber, is@r i hans forhold til verden, og fglger dermed hos Lom-
barderen og hans efterfglgere efter l@ren om Gud og om treenigheden
og de personale bestemmelser (Sent. I, d. 35 f). Med dette kan den
siden indgé som et foretrukket tema i den »naturlige teologi« i dennes
forskellige strgmninger (fx hos Leibniz), men axiomatisk ggr den sig
ogsa i vid udgzldende gzldende i fromhed og i tenkning af anden art,
som ovenfor set saledes hos Grundtvig og hos Brorson, ja tillige endnu
hos Kierkegaard (sdledes fx i Enten-Ellers Ultimatum, SV II, 375-77).



Vera Minerva 63

Ogsa hos Anders Sunesgn er det i denne allerede da traditionelle
form, at vi her og i denne centrale sammenh&ng finder de tre appro-
priationer, — saledes dog, at der pa dette sted i det andet led i stedet
for sapientia — men som kontrast til insipiens og som przciserende
korrelat til Noys og Minerva — er substitueret ars, visdommen som
kunst og denne kunst i dens s@rlige guddommelige udspring og forbil-
ledlighed. Ikke mindst ars var for Augustin blandt de foretrukne &kvi-
valerende korrelater til visdommen som den produktive tankefylde,
der i Gud og manifesteret i Kristus er udspring og norm for den
menneskelige sandhedserkendelse og samtidig forbilledet for homo
faber i hans frembringelse, herunder inkluderet kunstneren og hans
verk (se sédledes bl.a. Conf. X1,5,7). Med Augustin og med dette
szrlige aspekt i den augustinske tradition?” kan Anders for sin del, i
implicit medviden, kunde man sige, fremhave visdomsbegrebet i dets
grundbetydning savel som i dets specielle anvendelse pa den andeligt
betingede frembringelse i dens eget perspektiv, siledes som en sadan
udsondring yderligere understreges ved den differentiering mellem
appropriationerne, hvori ars-sapientia her indgar. Mens i farste del af
pakaldelsen visdommen var det overordnede enheds- og fzllesbegreb,
der omfatter tilblivelse, form og mal, er det her formningsprocessen
alene, som i sit specielle sigte ars gzlder, — uden dog derfor, som det
ses (185) at opgive sin identitet med Noys. Denne udsondring eller
specificering af ars er pd den anden side dog ikke ensbetydende med
en isolering af kunsten, for mens i forste del, kan man ogsé sige, han
pa sit eget vaerk har appliceret sin hele skabelsesvision og dermed
betragter det i dets virkelighed eller dets eksistens og som det med sin
udformning og sit mal indgar i skabningen og i tilverelsen, sa tager
han her i den anden del, der med differentieringen heroverfor gzlder
verket i dets litterere karakter og vilkar, alligevel sigte pa den helhed,
hvori ogsa den poetiske udformning indgar. Og med appliceringen af
den differentiering, som den approprierede trehed begrunder, kan
han inden for denne og uden at bryde den tillige opsummerende sond-
re mellem den poetiske inspiration, der muligggr hans vaerk, den kunst-
neriske form, hvori det skal fremtrede, og dens fuldbyrdelse, den
ethos og med denne det himmelske endemal, der skal vare dets frugt.

Med dette er Anders dog ingenlunde endt blot med en slags poetisk
fanomenologi eller en litterzr teori, han som digter gnsker at leve op
til. Han glemmer ikke, at den litterzre analyse og det ideale billede af
digteren hviler i den sammenhang, hvori de tilsammen fremkommer,
eller at det er i en applikation heraf, at de har deres begrundelse og



64 Jorgen Pedersen

horisont. Idet han fastholder dette, nir han samtidigt en virkning, der
tvertimod at lade poesien forsvinde i tanken og teologien ogsé poetisk
gger vardien af dette hans afsnit, sidan som dette tillige kan betragtes
som et enkelt og i sig selv afsluttet digt. — Med appropriationerne ses
treenighedens ene og falles virke i de tre (til visdomsbegrebet stadig
svarende) grundaspekter, hvori de i verden afspejler ikke blot tilsva-
rende vasensegenskaber i Gud — den ene Gud i den trefoldige enhed
af hans egenskaber —, men samtidigt den til disse egenskaber i deres
indbyrdes forhold svarende sondring mellem de tre adskilte personer i
Gud, hvem disse egenskaber ogsa personligt og serskilt kan tillegges.
Vard at bemarke, ogsd i sammenligning med den samtidige skola-
stik?!, er nu, at det er dette sidste aspekt, Anders is®r gor til sit, og
det, hvori hans digt munder ud. Appropriationerne er for ham mere
end blotte begreber eller upersonlige bestemmelser, hvis betydning
serskilt og adskilt overfgres pa Gud, eller som enkeltvis og isoleret
kan tages op til behandling som punkter i et didaktisk system. Som
personlige egenskaber eller kendemarker, ja som personlige navne
abstraheres eller skilles de ikke fra den treenige Gud. Faderens under-
fulde almagt er det Anders’ vark skal bevidne og prise, Sgnnen selv i
hans visdom, der former altet og ogsa det enkelte menneskes vark, og
Anden selv i den godhed, pa hvis gave eksistensen i tiden beror og som
skenker den evige frelse. — Som holdepunkter for tanken og for frem-
stillingen er de tre appropriationer et genkommende motiv i Hexaé-
meron, savel nar det gzlder skabelsen (saledes I, 256-59) som forlgs-
ningen (VII, 4075-79) og genskabelsen (X, 6033-55).

I Faderens »Bliv«, i begyndelsens skabelse, ser sdledes Anders ogsa
den oprindelse, i hvilken hans eget vark bliver til, og hvis ophav hans
lovprisning gelder. Men at denne skabelse ogséd med det indhold den
rummer, »kundskabens frugtbare dug«, er og forbliver en inspiration
og erfares som sadan, som et nyt skabelsens under, det fremgar tilsva-
rende af de fglgende billeder, vandet, der underfuldt fremsprang af
klippen, og det stumme Bileams ®sel, som Gud selv gav mzle. Det
litterere Parnas er her forsvundet, ser man, og digterens billeder er
bibelske. Med Bileamsunderet i denne sammenhang kan man igvrigt
sammenligne den tilsvarende hos Dante, der som billede pa inspiratio-
nens komme og dens ekstase bruger den flgjtespillende Marsyas, som
Apollon udrev af hans egen hud (Par. 1,19-21):



Vera Minerva 65

Entra nel petto mio, e spira tue,
si come quando Marsia traesti
della vagina delle membra sue.

Billederne har forskellig oprindelse, men hos Anders savel som hos
Dante er integrationen fuldbyrdet, hos Anders primart, hos Dante i
en proces, der med digtet selv foregar.

Er med den skabende og underggrende almagt ogsa det digtervaerk,
der ved den bliver til, siledes at tilskrive Faderen, er det i sin opbyg-
ning og sin skgnhed et vidnesbyrd om den evige visdom som den
ideale og forbilledlige kunst, der i sin absolutte form og sin egenart
tilhgrer Guds sgn, ved hvem verden er skabt, og hvem den skylder sin
skikkelse og sammenhang, og som derfor ogsd er kunstens kilde.
Dens sarlige forhold til Sgnnen og hans virke i verden som dens
former, men ogsa som hjzlper og retleder for al menneskelig streben,
gelder ogsé udfgrelsen og kunstneren selv over for sin opgave. Den
menneskelige forméen er ogsa her, og her pa en szrlig made, skrgbe-
lig og usikker, om ikke en hgjere magt styrer handen. Om kunstne-
rens baven over for sit ideale forbillede, som han barer i sit sind, taler
ogsa Dante, hvor han i et bergmt billede i en egen brug og transforma-
tion af Chartresmotivet, sammenligner naturens, de sekundare arsa-
gers, manglende formaen til i stoffet at indprage og gengive det him-
melske forbillede med den baven eller den forsagen, der over for
udfgrelsen og det ideale vark griber ogsd den inspirerede kunstner
eller den, hvis formaen ikke svarer til hans sind eller hans syn (Par.
XIII, 76-78):

ma la natura la da sempre scema
similemente operando all’artista
c’ha I’habito dell’arte € man che trema.

Ingen visdom er der, heller ikke en kunstens visdom, i dens praksis og
dens vark, som er uden mél, og som ikke deri indbefatter sin andelige
kvalitet og det positive sigte, uden hvilken den vilde vare ufuldbéren.
Det er saledes heller ikke som en udvendig, moralsk eller pragmatisk
vedfgjelse til sin inspiration og sin kunst, men inden for rammen af sin
totalanskuelse, som han her giver den udtryk, at Anders til sidst peger
pa den frugt, den utilitas eller den praktiske vard, der i dets fuldsten-
dighed skal prege hans vark, og i lovprisning henfgrer denne til Hel-
ligdnden, Guds godhed og hans gave ogsé i personlig forstand. Det
mal, som Anders her ser for sit vark, er ikke det padagogiske eller

5 Kirkehistoriske samlinger 1980



66 Jorgen Pedersen

didaktiske, men pa én gang religigst og humant og gzlder mennesket i
tiden og i evigheden, ikke alene det enkelte menneske, men de mange
(multis), som det her fremhaves. Helligdnden er karlighedens bénd, i
Gud selv og mellem Gud og verden, og dens gave galder fallesskabet
og preger dem, der i deres eget liv og til virkeligggrelse deraf modta-
ger dens bistand (virtutis munera). Men i sit udspring savel som i den
fylde, den skanker (caelestis dona salutis) tilhgrer den ikke dennesi-
dighedens verden eller dens streben. — »Persona trina consonat/unus
Deus per omnia«, sdledes slutter en tidlig epifanihymne, og med alt
hvad der ligger i de differentieringer, som Anders pa de forskellige
planer her bruger, er det den treenige Gud og treenigheden i dens
personlige fellesskab, han ogsd med dem péakalder. Ligesom i liturgi-
en hymnerne slutter med en trinitarisk doksologi, kan man ogsa, ind-
bygget og ekspliceret i dens slutningstema, i Hexaémerons poetiske
pakaldelse O Noys alma genfinde modsvarigheden dertil. Den ledsa-
gende illustration tages derfor her ikke fra Dante?'", men fra en anden
af de oldkirkelige hymner, Christe cunctorum dominator alme (7.
arh.):

Gloria summum resonet Parentem,
gloria Natum, pariterque sanctum
Spiritum dulci modulemur hymno
omne per &vum.

* kX

Last og betragtet i dens eget syn og som et vidnesbyrd i dens histori-
ske kontekst fremstar hos Anders Sunesgn hans O Noys alma som et
af den kristne middelalders betydeligste og mest agte udtryk for den
visdommens syntese, den »dybe sammenhang«, hvorpa dens tenk-
ning byggede, og som den med denne i dens hgjdepunkter tilstrebte. I
al fald pa dette sted indgar dette hans udtryk vardigt i den tilsvarende
rekke, der fra Augustin og Boéthius gar frem til Bonaventura og
Thomas Aquinas og til sidst til Nicolaus Cusanus, ligesom det i hans
egen tidsalder stiller ham pa linie med Hugo af St. Viktor. Men sit syn
har han til forskel fra disse udtrykt i vers og samtidig tillige i en
begrundelse for den poetiske kunst i dens @gthed som autentisk ud-
tryksform for kristendommen i dens bibelske og teologiske indhold og
set i lyset af tilverelsens eksistentielle og episke dimensioner, eller
rettere for denne selv som disses egentlige grund og deres forklaring.
Med dette og ikke mindst i kraft af den integration, hvori han i dets
endelige forankring i den treenige Gud anskuer sit tema og udtrykker



Vera Minerva 67

det, er han tillige den, der i middelalderen smukkest og dybest har set
og forstdet den integrale visdom ogsa i dens sammenhzng med kun-
sten og ikke blot med den plastiske kunst, som det med traditionen l&
nazrmest, men ogsa med den poetiske. Som sapientia er ars, den pro-
duktive indsigt og kunnen og ethos ogsd, og i alle dens vilkar, som
kunst, er den sande Minerva ogsa for kunsten dens forbilledlige ud-
spring og kilde og pakaldes af digteren sivel som af tenkeren. Denne
sa vigtige nuance i Minervas betydning — men i virkeligheden en resti-
tuering — er historisk set nok ogsé at betragte som et seregent udtryk
for, at den renaissance, der bar Anders Sunesgns tid, ogsa var litterer
og et poetisk gennembrud, samt maske ogsd for, at han selv vilde
fastholde denne kunst i dens grund, i den fzlles og barende syntese,
pa samme made som Hugo fgr ham og Bonaventura et slegtled senere
i sin Hexaémeron (samt i De reductione artium ad theologiam) gjorde
den gzldende over for videnskaberne og filosofien.

Temaet i dette sidste aspekt giver samtidig anledning til at fremhz-
ve et serligt trek, der kendetegner syntesen i den form, Anders giver
den, en begrznsning i én henseende, og en koncentration i en anden.
Som i den samlede tradition visdomsbegrebet har taget form i en
serlig sammenhzng med den filosofiske tanke og med den menneske-
lige erkendelses vekst, som den samtidig har fastholdt i sin egen inte-
grale helhed og i dens Sitz im Leben, har den ogsa i kristendommen og
med fremkomsten af den kristne kultur i dens integration bevaret en
tilsvarende tilknytning, bestemt ved det uoplgselige forhold mellem
den guddommelige og den menneskelige visdom. Er filosofien en sg-
gen efter visdom, er, som Augustin fastslog det, den sande filosof den,
der elsker Gud. Og mens for ham pé det samme grundlag al sandheds-
erkendelse beror pa sandheden selv, pa den illuminatio eller oplys-
ning, hvori den evige visdom i det indre umiddelbart er nzrverende
for den menneskelige and, sondrer han samtidig mellem dens to per-
spektiver. Den menneskelige visdom (sapientia) er frugten af dens
andelige tanke eller den indsigt (intellectus), der sgger det evige i det
eviges eget lys, og tilhgrer derfor det kontemplative liv, mens herover-
for videnskaben (scientia) bestar i den rationelle og vurderende erken-
delse af det timelige, der, livsferelsen og troen selv indbefattet, tilskri-
ves det aktive liv, men som i den rette sggen (conversio) pa sin side
dog kan blive en vej til visdommen — forbilledligt exemplificeret i
Kristus, der i sig, i tiden og i evigheden, forener videnskaben og
visdkommen??>. Udbygget ikke mindst hos Boéthius og i den ham fgl-
gende tradition er det i dette forhold, at visdommen for middelalderen

50



68 Jorgen Pedersen

og dens fornyede kultur (som vi ogsd s3 det hos Abailard) assimilere-
des med filosofien og de enkeltvidenskaber, artes, den omfatter, og
fremstar som alle videnskabers og alle erkendelsesformers krone og
moder. At de enkelte videnskaber danner en trinstige til filosofien og
med denne til visdommen er et udbredt motiv ogsa i middelalderens
symbolik, ligesom Kristus som Visdommen afbildes tronende blandt
videnskaberne som dens syv dgtre®.

Hele denne side af temaet, som en etape pa videnskabens vej mod
andre mal for eftertiden méske det mest igjnefaldende og interessan-
te, medtages imidlertid ikke direkte hos Anders, selv om hans ud-
formning af syntesen ingenlunde behgvede at udelukke den, sa lidt
som den udelukker kunsten. Anders’ interesse er ikke erkendelsesteo-
retisk — ogsd den augustinske illumination er tilbagetredende - og
gelder ikke videnskaberne i disses eget sigte eller universalitet, men
derimod med teologien og dens mangfoldige problemstillinger szrskilt
det humane og det religigst-eksistentielle aspekt, og hans fortjeneste
er, at han med sin syntese og med formningen af sit stof har kunnet
gore dette gxldende i en tid, der igvrigt pregedes af en voksende
intellektuel dominans og samtidig en begyndende opdeling, der ogsa
indebar muligheden af en filosofisk og videnskabelig emancipation,
hvis konsekvens det vilde vare at overtage eller helt at udskyde vis-
dommen og overlade den alene til fromhedens sfere og til en symbo-
lik, der havde mistet sin rod.

P4 den anden side kan man imidlertid heller ikke karakterisere
skolastikeren Anders Sunesgn som antiintellektualist, og sandhedsfor-
holdet forbliver for ham et vasentligt element i hans tanke, forankret i
sandheden selv, i alma Noys, i den evige kunst. Fremfor videnskaben
er det derfor ogsa den kontemplative erkendelse, der er tankens mal
og dens endelige fuldbyrdelse, i sidste og egentligste forstand fgrst
naet i det salighedens skue ansigt til ansigt, hvor det &benbare lys skal
aflgse troens vej, og for hvilket Anders med traditionens genklang kan
bruge klassiske udtryk: »Nullis lucebunt quoque sol et luna beatis/...
Domino fruituris luce perenni/... Et non lux tantum, sed in omnibus
omnia sanctis/ ipse Creator erit ...« (XII,8008-10, 31-32). Uden at
fremgd af en videnskabelig udvikling eller af nogen scientia (— for
Thomas Aquinas er derimod savel metafysik som teologi pa én gang
videnskaber og visdomme) forbliver i denne horisont den menneskeli-
ge visdom, som Anders forstar den, af kontemplativ art. Men hertil
kommer, at ligesom i kunsten visdommen forbinder sig med ars, er
den som menneskelig fuldkommenhed ikke blot af »teoretisk«, men



Vera Minerva 69

tillige af praktisk art, ikke blot en theoria, men tillige en virtus, en dyd
og ensbetydende med den hgjeste dyd. Og som for Augustin ingen
menneskelig visdom var sand, om den ikke tillige var Guds, er for
Anders den humane visdom heller ikke et blot humant ideal?*. Som al
dyd ogsa i dydens humane aspekter for Anders beror pd Guds nades
gave, placerer han ogs&d og med traditionen visdommens dyd blandt
Helligdndens gaver, det »hellige syvtal« (sacrum septenarium), der
med den kulminerer. Men idet visdommen ogsa pa dette sit spirituelle
plan fortsat beholder sin trefoldige struktur, tager den her form af en
pa én gang kontemplativ og affektiv dyd, der i sin virkelighed samtidig
rekker ud over mennesket selv og dets egen strzben og ethos, en
forvandling imidlertid, hvor det ogsa fgrst finder sig selv og sejrrigt
modstar den »fremmedggrende« dgdssynd. Og saledes rummer vis-
dommen her en indre enhed og en erfaring, den har tilfzlles med
mystikken — med den mystik, der har hjemme i Anders Sunesgns egen
tradition, og som med linien fra Augustin over Gregor den Store fgrer
frem til det 12. arh.s viktorinere og cisterciensere. — Ogsa en saddan
visdom formar Anders med sin poesi at udtrykke (VII, 4429-36):

Informata Dei dono sapientia uirtus

est, qua mens hominis hominem transcendit et artem
contemplans tantum summae deitatis amore

ipsius ignescit et delectatur in ipsa.

Mentem dulcificans, motus quoscumque rebelles
pacificans pacem producit pectoris et, quz

per desiderium totam se colligit intus,

uitat luxuriam, ne eneruiter effluat extra.

1. cf. P Lehmann, Skandinaviens Anteil an der lateinischen Literatur und Wissenschaft
des Mittelalters, Sitzungsber. d. Bayr. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Abt., Miinchen
1936.

2. B. Sanminiatello, L’esilio di Dante, i: Dante, a cura di U. Parricchi, Rom 1965, s.
32.

3. C. Dawson, Medieval Essays, New York 1959 (London 1954), s. 32.

4. Se hertil bl.a. F.M. Cornford, Principium Sapientie. A study of the origins of Greek
philosophical thought, Cambridge 1952, New York 1965, samt E.R. Curtius, Euro-
pdische Literatur und lateinisches Mittelalter, 2. ed. Bern 1954, s. 210 ff, 221 ff. - Hos
A. Teilgard Laugesen, Middelalderlitteraturen, Kbhvn. 1966, hvor Anders Sunesgn
igvrigt ydes minimal opmarksomhed, synes (s. 285 f) for kristendommens vedkom-
mende den litterere tolkning i for hgj grad blandet sammen med bibelforstéelsen.
Trods en relativ sammenha&ng er dette dog hos Anders to forskellige spgrgsmal, og
bibelallegorierne er ikke det samme som den form for litterer allegori, ved hvis



70

10.

11.

12.

Jorgen Pedersen

hjzlp filosoffer og oplyste humanister fra Homertolkningen til Johannes af Salisbu-
ry kunde retferdigggre poesien: mendacia poetarum inserviunt veritati. Sddanne
mendacia accepteres ikke hos Anders, heller ikke i allegorien. En vigtig bemark-
ning skal dog fremhaves (s. 291): »Vi oplever her (ved bl.a. Jean de Meung, Marie
de France og med opfattelsen af Dante hos hans samtidige) i middelalderen det, at
den oprindelige konflikt mellem poesi og filosofi ikke blot bilegges, men ender i sin
modsztning: sammensmeltning«. — Til emnet se ogsd J. Huizinga, Uber die Ver-
kniipfung des poetischen mit dem theologischen bei Alanus de Insulis, Med. d. kngl.
Akad. v. Wetsch., Afd. Lettk. 74,6, Amsterdam 1932, s. 89-198. Det er dog ikke
her de principielle spgrgsmal, der har hovedinteressen.

. cf bl.a. E.F. Carrit, Philosophies of beauty, from Socrates to B. Bridges, Oxford

1931; - E. Krakowski, Une philosophie de I'amour et de la beauté, I'esthétique de
Plotin et son influence, Paris 1929; — K. Svoboda, L’esthétique de saint Augustin et
ses sources, Paris 1933; — Sarlig betydningsfuld er E. de Keyser, La signification de
U'art dans les Ennéades de Plotin, Louvain 1955. Saledes s. 116: »L’art, 1ié a '’Ame
qui se penche vers le monde, a, chez Plotin, ’aspect d’un élan qui reste fragile et
prét a s’interrompre, I'artiste et celui qui contemple son oeuvre prennent leur vol
vers 'intelligible sans cesser cependant d’étre attiré vers le bas. L’art n’atteint qu’un
premier degré de purification, il montre la voie a suivre, mais pour atteindre les
sommets de ’amour, la contemplation de I’étre et de I'Un, il faut s’en détourner. ...
La valeur méthaphysique accordée a I’art dans le syst¢éme de Plotin est loin d’étre la
plus haute que ’homme puisse atteindre, cependant elle dépasse tout ce que les
auteurs précédents avaient donné a I’art et surtout a I’art plastique. Pour la pre-
miere fois, I'acte de I'artiste, quels que soient ses moyens d’expression, trouve son
origine dans la contemplation d’un étre transcendant. Il s’en suit que de son oeuvre
peut naitre, non seulement cet amour que porte deux étres humains I'un vers
'autre, mais méme cette passion du beau qui se tourne tout enti¢re vers les intelli-
gibles. L’art ne peut mener jusqu’a Dieu, mais il se situe sur la voie qui y conduit

ek

. Herom se iszr F.J. Raby, A history of Christian Latin poetry from the beginnings to

the close of the middle ages, 2. ed. Oxford 1953, samt bl.a. ogsd P.G. van der Nat,
Divinus vere poeta. Einige beschouwingen over ontstaan en karakter der christelijke
latijnse poézie, Leiden 1963, og J. Pedersen, Den latinske hymne i tusind dr, Hymno-
logiske Meddelelser VII, 1978 og VIII, 1979.

. cf. Aa. Kabell, Uber die dem dinischen Erzbischof Anders Sunesen zugeschrieben

Sequenzen, Archivum Latinitatis Medii Aevi, Bruxelles 1958, s. 19-30, hvor de to
hos Gertz gengivne exempler dog frakendes Anders.

. Anders har sikkert udtrykket fra Bernhard Silvestris, De mundi universitate 1, 12,

fra hvilket verk han gengiver et vigtigt citat, se ndf. note 14.

. cf. bl.a. L. Bouyer, Le trone de la sagesse, Paris 1961.

Om nogle af de betydningsfulde aspekter i denne proces og dens eftervirkninger i
filosofiens historie se H.A. Wolfson, Extradeical and intradeical interpretations of
Platonic ideas, i: Religious philosophy, Cambridge (Mass.) 1961, s. 27-68.

Se J. Pedersen, La recherche de la sagesse d’aprés Hugues de Saint-Victor, Classica
et Mediaevalia XVI, 1955, s. 91-133.

A. Landgraf, Ecrits théologiques de I'école d’Abailard, Louvain 1934, s. 5. Hos
Abailard se is@r Theologia christiana 1, 5, PL 178, col. 1140. Man kan formode, at
noys ikke mindst skylder den hermetiske tradition sin popularitet i det 12. arh., cf.



13.

14.

15.
16.

17.

Vera Minerva 71

ibid. col. 1141. — Om Alanus af Lilles Anticlaudianus siger E Gilson, History of
Christian philosophy in the middle ages. London 1955, s. 175: »The academic
commonplaces of the twelfth century fill the work, not forgetting the unavoidable
»Noys« who, by order of the creator, prepares for Nature the Idea, or model, of the
perfect human mind that is to be created«.

Foruden J.-M. Parent, La doctrine de la création dans I’école de Chartres, Paris
1938, se ikke mindst T. Gregory, Anima mundi. La filosofia di Guglielmo di Con-
ches e la scuola di Chartres, Firenze 1953.

ed. C. Barach og J. Wrobel, Innsbruck 1876. — Gertz, der dog uden at fastne sig
derved, bringer den sidste halvdel af citatet efter Hauréau, har overset denne udga-
ve og gentager forvekslingen af Bernhard Silvestris med Bernhard af Chartres. Om
varket se iszr E. Gilson, La cosmogonie de Bernhardus Silvestris, Archives d’hist.
doctrinale et littéraire du moyen age III, 1928. s. 1-28.

sml. note 12, citatet fra Gilson.

Anders’ tekst vidner selv herom, om end en reminiscens af en urmaterie kan synes
at foreligge, — dog ikke ud over hvad man tilsvarende finder hos Augustin, hvor det
som her er en fremhavelse af opus artificis det gelder (cf. Conf. XIII, 2,3). Her-
overfor star ogsd med Alanus som representant hvad Gilson (op.cit. s. 176) kalder
det 12. arh.s kristne naturalisme, i hvilken den afggrende accent dog ofte kom til at
ligge pa naturen selv, cf. T. Gregory, Platonismo medievale, Rom 1958, s. 54-55:
»... nel XII secolo quando si venne elaborando, sopratutto per opera dei maestri di
Chartres e nell’ambiente culturale formatosi attorno alla grande scuola cattedrale,
I'idea di una natura autonoma o meglio cooperatice — ma percio stesso dotata di rea-
le capacita causativa — dell’opera del Creatore il quale alle cause seconde, como ap-
punto si legge nel Timaio, lascia di completare e propagare I’opera sua; ed e signifi-
cativo che proprio da Calcidio vengano mutuati i termini per definire ’opus naturae,
distinto dall’ opus creatoris e dall’opus artificis. «

Blandt den herhenhgrende litteratur kan henvises til B. Gladigow, Sophia und
Kosmos, Hildesheim 1965. En fremstilling af begrebets videre historie i dens helhed
mangler dog, og de forskellige forfattere anskuer det derfor ofte i partikulere
aspekter og med et tilsvarende sigte.

17b. Tilsvarende gelder det for opfyldelsen og derfor ogsa som selve definitionen af den

18.

evige gudsstad: »Inde est civitatis sanct®, qua in sanctis angelis sursum est, et origo
et informatio et beatitudo. Nam si quaratur unde sit, Deus eam condidit; si unde sit
sapiens, a Deo illuminatur; si unde sit felix, Deo fruitur: subsistens modificatur,
contemplans illustratur, inhzrens jucundatur; est, videt, amat; in ®ternitate Dei
viget, in veritate Dei lucet, in bonitate Dei gaudet«, De civ. Dei XI, 24.

cf. Introductio ad theologiam 1,6, PL 178, col. 988-89: »Hac autem fidei summa
circa unitatem ac trinitatem proposita, superest ut adversus inquisitiones dubitanti-
um congruis etiam similitudinum exemplis defendamus atque astruamus. Quid enim
ad doctrinam loqui proficit, si quod docere volumus, exponi non potest ut intelliga-
tur?« — Theologia christiana 1,2, ibid. col. 1125: »Tale est ergo tres personas, hoc est
Patrem et Filium et Spiritum sanctum, in divinitate confiteri, ac si commemorare-
mus divinam Potentiam generantem, divinam Sapientiam genitam, divinam Benig-
nitatem procedentem. Ut his videlicet tribus commemoratis summi Boni perfectio
pradicetur, cum videlicet ipse Deus et summe potens, id est omnipotens, et summe
sapiens, et summe benignus ostenditur. De genitura autem hujusmodi seu processi-



72

19.

20.

Jorgen Pedersen

one in sequentibus, prout poterimus et ipse Deus annuerit, imo gratia sua dederit,
aliquid per quascunque similitudines assignare tentabimus.

sml. sdledes Johannes af Salisbury, Polycraticus VIL,S, PL 199, col. 645-46: »Dum
causas mundi subtilius investigat (nemlig Platon i Timaios), manifeste videtur expri-
mere Trinitatem, qua Deus est, efficientem causam constituens in potentia Dei, in
sapientia formalem, finalem in bonitate quz sola induxit eum ut omnem creaturam
bonitatis suz participem faceret, prout natura cujusque capax beatitudinis esse
potest. Unam tamen in his visus est intellexisse et docuisse substantiam, dum opifi-
cem universitatis et formatorem Deum unum esse asseruit, quem ob insigne bonita-
tis et dulcis affectus dixit omnium genitorem, quem propter infinitatem majestatis,
potentiz, sapientiz et bonitatis suz tam est invenire difficile, quam inventum digne
profari impossibile«. — Man ser siledes her forbindelsen mellem Chartresskolens og
Abailards fremhavelse af den platonske parallel til treenigheden og appropriatio-
nerne som tolkning af denne.

For kunsten og iszr for den bildende kunstners stigende selvbevidsthed blev denne
artifex-model et stidende topos. Med en betenkning af Calder6n afgivet til retten
bringer E.R. Curtius, op.cit. s. 541-51, et interessant exempel pa henvisningen til
Guds skabende visdom som kunstens forbillede, som retferdigggrelse af dens srli-
ge vard og som begrundelse for savel dens udskillelse fra artes mechanice (eller
serviles) som for dens forrang blandt artes liberales. — Men ogsé en eksistensfiloso-
fisk betragtning giver temaet den ideale baggrund for, i en potensering, hvis mulig-
hed samtidig synes bristet, uovertruffent grebet af Campanella i hans Modo di
filosofare (The Penguin book of Italian verse, 1960, s. 203):

Il mondo ¢ il libro dove il Senno eterno
scrisse i propri concetti, € vivo tempio
dove, pingendo i gesti 'l proprio esempio,
di statue vive ornd I'imo e’l superno;
perch’ogni spirto qui I'arte e’l governo
leggere e contemplar, per non farsi empio,
debba, e dir possa: — Io I'universo adempio,
Dio contemplando a tutte cose interno.

Ma noi, strette alme a’ libri e tempii morti,
copiati dal vivo con pil errori,

gli anteponghiamo a magistero tale.

O pene, del fallir fatene accorti,

liti, ignoranze, fatiche e dolori:

deh torniamo, per Dio, all’originale!

Om middelalderens forstielse af kunsten (ars) i dens forskellige former og i dens
forhold til erkendelse og ethos samt om den historiske strukturering af de forskelli-
ge artes se igvrigt (foruden note 5) iser E. de Bruyne, L’esthétique du moyen age,
Louvain 1947; J. Maritain, Art et scolastique, Paris 1935; E. Panofsky, Gothic
architecture and scholasticism, New York 1957; P. O. Kristeller, The modern system
of the arts, i: Renaissance thought II, Papers on humanism and the arts, New York
1965, s. 163-227.



Vera Minerva 73

21. samt fremstillingen deraf, se séledes Johs. Schneider, Die Lehre vom Dreieinigen
Gott in der Schule des Petrus Lombardus, Miinchen 1961.

21b. Den relevante parallel, med treheden i enheden, finder man her Par. XXXIII, 67-
72:

O somma luce che tanto ti levi
da’concetti mortali, alla mia mente
ripresta un poco di quel che parevi,

e fa la lingua mia tanto possente,
ch’una favilla sol della tua gloria
possa lasciare alla futura gente.

22. »Scientia ergo nostra Christus est, sapientia quoque nostra idem Christus est. Ipse
nobis fidem de rebus temporalibus inserit, ipse de sempiternis exhibet veritatem.
Per ipsum pergimus ad ipsum, tendimus per scientiam ad sapientiam: ab uno tamen
eodemque Christo non recedimus, in quo sunt omnes thesauri sapientiz et scientiz
absconditi«, De Trinitate XII1,19,24.

23. se M.-Th. d’Alverny, Le cosmos symbolique du XII° siécle, Archives d’hist. doctri-
nale et littéraire du moyen age XX, 1953, s. 31-81; — id., La Sagesse et ses sept filles,
Mélanges Félix Grat I, Paris 1946, s. 245-78.

24. I udviklingen af et sddant er det derimod, at Eugene J. Rice efter en fyldig gennem-
gang af de mange i det 16. arh. debatterede alternativer, heri inkluderet forskellige
aspekter af den middelalderlige arv, ser savel det historiske som det ideale mal for
visdommen; se The Renaissance idea of wisdom, Cambridge (Mass.) 1958.



