Et ridderkors

Af Otto Norn

Lardomstraditionen er, og maa ifglge sin natur vare udpraget boglig;
ikke mindst gzlder dette for theologien. Men i vor tids billedrus har
forskningen naturligt nok faaet skarpet blikket for billedets vaerdi som
historisk kilde og klart erkendt, at ikke blot Den romersk-katolske
men ogsaa Den evangeliske Kirke, fra reformationen indtil rationalis-
men, i hgj grad udformede og prydede menighedens forsamlingshuse
meningsfuldt. Uanset varierende theologiske synspunkter bevarede
billedet i overensstemmelse med Luthers opfattelse sin vardi som et
virksomt aandeligt lzremiddel.

Interessen for middelalderens kirkekunst blev genvakt af den ro-
mantiske aandsstrgmning; dog mere i historisk-ark@ologisk end i kir-
kehistorisk sammenhang. Betydningen af N.L. Hgyens nazre tilknyt-
ning til Selskabet for Danmarks Kirkehistorie bgr dog ikke underken-
des, heller ikke glemmes, at hans elev Jacob Helms, forrige aarhun-
dredes lzrdeste danske middelalderarkaolog, var prast.

Udforskningen af Danmarks kirkebygninger, deres billeder og or-
namenter vedblev lenge at vaere arkzologens og kunsthistorikerens
anliggende. Kirkehistorikeren fglte sig mere fortrolig med de skrevne
kilder. Hvad Romerkirken eventuelt havde villet forkynde ved byg-
ning og billeder, interesserede kun faa. At Den lutherske Kirke skulde
have haft en dybere hensigt med sit billedbrug, fandt man i det store
og hele utznkeligt. Med ikonologien, lzren om billedets betydning,
staar kirkehistorikerne nu med ngglen til et stort og friskt kildestof,
der paa vasentlige omraader vil kunne supplere det litterzre, navnlig
vedrgrende liturgien.

Man kan godt undre sig en smule over, at fgrst romantikken aabne-
de gjnene for middelalderens billedverden, at lutherske praster gene-
ration efter generation har staaet over for »papistiske« billeder uden
at have ytret deres undren ved en skriftlig bemarkning. Dette kan kun
skyldes, at de saa ensidigt var optaget af at tyde Skriften og forkynde
Ordet mundtligt og ngdig aabenlyst vilde vedgaa nogen arv efter Ro-



12 Otto Norn

merkirkens billedtheologi. Maatte en kirke have en ny altertavle, var
kirkens prast indtil slutningen af 1700’rne sjzldent helt ligegyldig med
hensyn til dens forkyndelse; men de kasserede billeders katolske bud-
skab vakte yderst sjzldent hans interesse.

Anderledes idag. Ikonologien' formaar at ggre theologer til kunst-
forskere og omvendt. For en vis kategori af vor tids kunsthistorikere
synes billedets indhold at vare alt, formen intet.

Som videnskabsgren, kirke- og kunsthistorisk hjzlpedisciplin, er
ikonologien en temmelig ny foreteelse. Dog har den et forstadium,
hvilket skyldes, at heller ikke Den evangelisk-lutherske Kirke har
kunnet give afkald paa et billedsprog. Symbol og allegori overfgres
naturligt fra ord til billede og bliver herved lettere fatteligt’. Og sym-
bolet maatte tages i brug, naar emnet var metafysisk. Ingen kunde dog
se bort fra, at Bibelen vrimler af metaforer og symboler. At disse
direkte og indirekte maatte ligge til grund for, hvad middelalderen
havde efterladt af gaadefulde billedlige fremstillinger, havde man rin-
ge sans for, fordi netop den theologiske litteratur, hvori ngglen til
gaadernes Igsning laa gemt, var den mindst leste>.

Naar undtagelsesvist et middelalderligt billede vakte de lzrdes op-
marksomhed, kunde det, saaledes som lzrdomstraditionen nu en
gang var, kun blive i forbindelse med et litterzrt udsagn. I det fglgen-
de skal fremdrages et sjzldent exempel paa, at et gaadefuldt billede
gang paa gang under en meget lang periode har optaget lzrde folk fra
vidt forskellige tidsaldre og med vidtforskellig baggrund og givet dem
anledning til at anstille ikonologiske betragtninger.

Tilfeldet drejer sig om et tympanon af granit, der findes anbragt
over Ngdager kirkes vestportal. Som kunstvark betragtet* er det flade
relief, der er udhugget i dette tympanon, enkelt. Med silhouetagtig
virkning er fremstillet en helt symmetrisk komponeret figurgruppe: I
midten er som radius i halvcirklen oprejst et ligearmet kors paa en
rund stav. Paa hver side af korset ses en rytter og en staaende figur,
forstnevnte vendt mod korset, sidstnevnte med ryggen hertil. Rytte-
ren mod nord har et spyd eller en lanse i hgjre haand, som han haver,
saaledes at spidsen peger mod korsets top, i venstre haand holder han
en rund skive, der vel nermest maa opfattes som et skjold. Denne
rytter synes at vare barhovedet. Rytteren mod syd griber sin lanse et
stykke oppe paa skaftet og holder den i hgjre bgjede arm, saaledes at
odden vender lidt nedad. Venstre haand holder han paa hoften lidt
over sit korte sverd. Han har fipsk®g og bazrer et fladt hovedtg;.
Begge rytternes heste har fliget skaberak og tsmmen hzngende lgst



Et ridderkors 13

over halsen. De to fodfolk er kledt i halvlange kjortler. Efter deres
noget bagvendte fodstilling at dsmme, kunde det se ud som om begge
har staaet med front mod korset, men lige vendt sig til hver sin rytter;
manden paa nordsiden har et kort stikvaaben, en dolk i hgjre haand,
saaledes at spidsen vender opad, den anden holder en gkse i hgjre
haand, armen er bgjet, den venstre ligeledes, som om personen vil
gribe hestetgsmmen. Denne mand har et kort stikvaaben, en dolk ved
venstre hofte. Mange mindre trek til tydeligggrelse af billedet kan
have veret tilfgjet ved bemaling. Dagslyset lader nu relieffet fremstaa
som en konturtegning, der synes at forudsaztte en forlengst af vind og
vejr bortvasket supplering med farver.

Naar Ngdager kirkes tympanon fremfor de talrige andre, der pryder
de jydske granitkirkers portaler, gentagne gange i 16- og 1700-aarene
har vakt interesse, kan aarsagen kun vare den, at dette billede har
inspireret baade til sagndannelse og folkevisedigtning. Den litteratur-
historiske forskning gaar som bekendt l&ngere tilbage end den kunst-
historiske.

Paa herregaarden Stenalt, ikke saa langt fra N@dager sad fru Anne
Krabbe (1552-1618) siden 1596 enke efter den rige, veluddannede,
men svagelige Jacob Bjgrn, sidste mand af sin gamle &t. Anne Krabbe
var som ikke helt uszdvanligt for denne tids adelsdamer historisk-anti-
kvarisk interesseret og samlede baade paa antikviteter og litterere
levn. I sit smykkeskab opbevarede hun det saakaldte Christian I's
rejsealter og en pragtig gotisk alterkalk®. Ved gaardens indgang havde
hun ladet opstille to hgje og svere granitsgjler med blankt polerede
skafter og romanske trapez-kapitzler. I haven, der var fuld af sjzldne
vekster, saa Ole Worm en runesten, hvis indskrift han aftegnede.
Sgjlerne havde hun gjort til et mindesmarke for sig selv ved paa
skafterne at lade indhugge vaaben, initialer og aarstallet 1589. Rigsar-
kivet og Det kongelige Bibliotek opbevarer en del af fru Annes nota-
ter, sidstnzvnte hendes folkevisesamling (Kall 393,4%), dog ikke origi-
nalen, men en senere renskrift. I denne, og lidt anderledes hos Peder
Syv, finder man den vise, der er knyttet til Ngdager kirkes tympanon-
relief, visen om Herr Jonas og Herr Nielus Maard, eller som den i
Svend Grundtvigs Danmarks Gamle Folkeviser II, 1856 er benzvnt:
Helligbrgden (nr. 112). Sagnet er gengivet af J.M. Thiele i hans Dan-
marks Folkesagn I. Kbh. 1843. S. 238.

For denne undersggelse har hverken vise eller sagn betydning ud
over, hvad der kan knytte disse litterere overleveringer til billedet.
Som Svend Grundtvig ved sin titel vil oplyse, handler sagn og vise om



14 Otto Norn

et afskrekkende exempel paa helligbrgde, to riddere fra sognet, der i
ubandig jagtlyst end ikke vil respektere messetiden paaskedag og
derfor kommer i ulykke:

Herr Jonas og Herr Nielus Maard
De vare Staldbrgdre baade.
Og de red dem at bede Dyr
Alt om en Paaskemorgen
Den ene vinder den anden alle Dyr fra

Imidlertid viser Fanden sig for dem i skikkelse af en hare, men forsvin-
der pludseligt, hvorover herrem@ndene kommer i et klammeri, der
ender med, at begge render sig et spyd i livet. Festemgerne derhjem-
me i kammeret sgrgede sig tildgde over begivenheden.

Nu raader jeg alle hver og een,
Som ride saa aarle ud,
At de ride dennem til Kirke,
Og frygte den gverste Gud
Den ene vinder den anden alle Dyr fra.

Minder om tragedien er, oplyser Thiele, to kilder paa Peerstrup Mark
og en sten indsat i Ngdager kirkes vestmur, genstanden for nervaren-
de undersggelse.

Med dette sagn og denne folkevise staar man over for et af mange
exempler paa, at et billede, hvis oprindelige betydning er gaaet tabt,
hos eftertiden fremkalder en digtning, det modsatte forlgb af en illu-
strering.

Da relieffet paa Ngdager kirke takket vare sagn og vise vakte Anne
Krabbes interesse, gjorde hun sig stor ulejlighed for at faa det under-
sogt. I sin visebog skriver hun: »Disse (de to riddere) til Amindelse er
indsat i den vestre Ende i deres Sognekirke Ngdager i Sgnderherred i
Muren en Kampesten, udhuggen derpaa et Crucifix, og de selv sidden-
de paa deres Heste med deres Spyd i Henderne, og deres Drenge
(dvs. tjenere eller svende) staaende i deres Drengekleder uden Da-
tum (dvs. oplysning) og Vaaben (dvs. vaabenskjolde), som findes her
udrisset lige efter Stienen, som jeg Anne Krabbe sal. Jacob Bjgrns
haver personligen selv varet derhos at lade udrisse Aar 1610«® Denne
antegnelse giver et indtagende g@jebliksbillede af den aldrende kvinde-
lige antikvar i marken med sin tegner. Stor skade at expeditionens
udbytte, tegningen er gaaet tabt, trgsterigt dog, at beskrivelsen er
bevaret.






16 Otto Norn

Med Anne Krabbes optegnelse var Ngdager kirkes tympanon intro-
duceret i dansk historisk-topografisk forskning. Resen lod den afskri-
ve til sit Atlas Danicus, hvorfra den overgik til Erik Pontoppidans
Marmora Danica’, hvis tekst her skal gengives, dels til sammenligning
med Anne Krabbes, dels som et exempel paa datidens beskrivelses- og
tolkningsform, knap, men alligevel dekkende:

»Turris templi N@dagger in territorie austroli Synderherred saxum
muro inclusum ostendit, cui in sculpti duo eqvites cum totidem servis,
qvorum alter securi, alter gladio instructus. Tradunt accolz Nilaum de
Tostrup & Helenum Mor de Morup eosdem esse, qvi in pralio singu-
lari ambo eqvis, famulis juxta ac canibus occubuere«.

Da Hans de Hofman 1768% paatog sit at fortsztte sin svoger Erik
Pontoppidans Danske Atlas, maatte han naturligvis her omtale Ngd-
ager kirkes tympanon; men nu kunde den gamle tolkning paa grund-
lag af sagnet ikke l®ngere staa uantastet. Med henvisning til Peder
Syvs visebog har Hans de Hofman fglgende anmarkning:® »Men hvad
gammel Snak og Indbildning kan gigre, det har Biskop Hygom opda-
get, som engang betragtede denne Steen, og fandt, at det var en
ganske anden Historie, nemlig Christi Korsfastelse, saaledes som den
paa gamle Altertavler fra Pavedgmmets Tider afbilde, saa her vare
intet af alt det som Visen og Rygtet om formelder«.

I nyere tid har maleren Eigil Rothe, kunsthistorikeren Francis Be-
ckett og historikeren og arkeologen Mouritz Mackeprang beskftiget
sig med problemerne omkring Ngdager kirkes tympanon.

Eigil Rothe'® kom ind paa emnet i forbindelse med sin undersggelse
af de senromanske rytterkampbilleder, der i stigende tal blev fundet
under hvidtekalken paa vore kirkevagge, og som han i Nationalmuse-
ets tjeneste maatte istandsztte. Rothe havde grundigt studeret den
moderne ikonologis fgrste skelszttende vark, Joseph Sauers lzrde
Symbolik des Kirchengebiaudes u. seiner Ausstattung in der Auffas-
sung des Mittelalters, udgivet i Freiburg 1902. Herved var han kom-
met til klarhed over, at billeder og prydelser i kirken bgr opfattes som
»lectiones et scripturae laicorum« (Durandus: Rationale 1,3), og at
dette bedst lod sig g#re ved indsigt i middelalderens udstrakte brug af
symboler.

Rothe er overbevist om, at Ngdagerrelieffet viser baade ryttere og
fodfolk i indbyrdes kampstilling, hvilket straks leder hans tanke hen
paa Pauli Breve!! og Psalterne, som han tillagde afggrende betydning
for tolkningen af rytterkampbillederne paa kirkevaggene. Hvad spe-
cielt angaar Ngdager kirkes tympanon, har Rothe vanskeligt ved at



Et ridderkors 17

indpasse den i sit mgnster, fordi motivets handling er utydeliggjort,
fodfolk og ryttere filtrede ind i hinanden. Hans tolkningsforsgg bliver
derfor langt og besvarligt. Hvem er mod hvem? Alt det uklare fore-
kommer ham at give det hele arbejde et preg af efterklang og tvinger
ham til i sin konklusion at udtrykke sig i bred almindelighed: »Den
dybere Mening gennem et for Lazgfolket let tilgengeligt Billede at
indprente den aandelige Strid og Selvbetvingelse ... der gennem Kor-
set som Symbol for Kristus fgrer ind i hans Samfund«.

Mackeprang'? henregner Ngdager kirkes tympanon til gaaderne in-
denfor portalskulpturen og finder, at de talrige (?) krigsmand ggr det
umuligt at tenke paa en saa at sige maskeret korsfestelsesscene; sam-
tidig kvier den nggterne forsker sig ved at godkende Eigil Rothes
noget anstrengte forklaring, men afstaar dog selv fra at fremsztte en
mere letfattelig.

Beckett!? har i sin oversigt over Danmarks romanske kunst givet
udtryk for sin opfattelse af motivet, som han i modsztning til Rothe
ledes frem til ad arkitekturhistorisk vej, i forbindelse med omtalen af
de ikke saa faa senromanske taarnanleg, hvoraf en del er tilbygninger
til zldre, oprindelig kullede kirker. Beckett ggr treffende opmarksom
paa, at i kirketaarnene mgdes verdslige og kirkelig formaal; nogle af
disse tilbygninger kan vare forsynet med pragtige vestportaler og
deres nederste etage udggre en forhal, muligt brugt som vaabenhuse;
»Og«, fortsztter Beckett, »naar Relieffet over Indgangsdgren til Ngd-
ager Kridtstenskirkes romanske Taarn (i Grenaaegnen) viser va&bnede
Krigere tilhest og tilfods truende mod Korset, kunde det ganske sim-
pelt betyde, at ingen med vaaben i Haand maatte trede ind i Kristi
Kirke. Mulig er ogsaa Stiftere, Kirkens Velggrere eller Patroner ble-
vet begravede i Forhallen, som det fandt Sted i Udlandet, og som det
ogsaa i hvert Fald senere var Brug i Danmark«'4.

Efter at have fgjet Francis Becketts tolkningsforsgg til de mange
andre fra zldre og nyere tid vil det falde naturligt at tage et raskt
tilbageblik over det lange forskningsforlgb. Alle deltagerne heri gaar
ud fra, at billedet er fremstillet for at udtrykke en mening. Til denne
felles grundopfattelse kan ogsaa nutiden slutte sig, dog i undren over,
at billedets oprindelige udsagn allerede i slutningen af middelalderen
maa vare glemt —ialfald delvist.

Sagnet og folkevisen knytter relieffets to ryttere til riddere i sognet.
Anne Krabbe skulde nok vare i stand til at kende en gammel ridder,
ogsaa naar han var afbildet ret saa enkelt'>. Vi kan derfor uden stgrre
betenkelighed slutte os til den lerde frues opfattelse, at relieffet fra

2 Kirkehistoriske samlinger 1980



18 Otto Norn

oprindelsen har skullet gzlde for et epitafium, med hende ogsaa be-
klage, at det er os overleveret uden vaabenmarke eller andre sikre
kendetegn paa sit tilhgrsforhold. Saadanne kan have varet angivet
ved staffering, for ex. paa det »skjold«, som den ene ridder holder
frem. Sagnets og visens navne og gvrige oplysninger maa vi lade bero i
fantasiens verden og give Svend Grundtvig'® ret i, at kan Sct. Georg
paa altertavlen i Borbjerg kirke blive til Svend Felding, er der intet
mearkeligt i, at ridderne i N@dager af sagnet ggres til lokale personlig-
heder, som visen benavner Jonas og Nielus. Dog bgr for Svend Fel-
dings vedkommende erindres, at hans vise har sterke minder om le-
gendevisen »St. Jorgen og Dragen«!’. At »Helligbrgden« grunder sig
paa sagnet maa uden forbehold kunne medgives Grundtvig.

Men saa tager biskop Hygom det gaadefulde relief kritisk i @jesyn
og kommer til en helt ny tolkning, som Hans de Hofman tilslutter sig
og publicerer, lidt nedladende overfor, hvad gammel snak og indbild-
ning, dvs. folkeoverlevering og folkevisedigtning kan afstedkomme.

Spergsmaalet vil nu vaere: Har biskop Hygom bragt opklaringsar-
bejdet ind paa rette spor, har han og ikke alle de andre ikonologer fgr
og efter ham lgst gaaden?

Fgrst maa man yde biskoppen den reverens: Han har forstaaet at
bruge sine gjne. Der findes virkelig en paafaldende, i formal henseen-
de overbevisende lighed mellem Ngdagerrelieffet og mange af sen-
middelalderens figurrige korsfastelsesfremstillinger, saaledes som
man ser dem paa sengotikkens udskaarne og malede altertavler. Hy-
gom kan have faaet sin lyse idé, fordi han som prast ved Vor Frue
Kirke i Aarhus selv mange gange havde staaet over for et saadant
relief, der i menneskemyldret omkring Christi Kors ogsaa fremviser et
par fornemme ryttere. At korset uden Jesusskikkelse, der paa Ngd-
agerrelieffet synes at gengive et processionskors eller et transportabelt
alterkors paa en stav, er et tegn for Christi offerdgd, har biskop Hy-
gom varet ganske indforstaaet med. Eftertiden behgver ikke af den
grund at bebrejde hverken biskoppen eller bestilleren at have flirtet
med gnosticismen. Der findes saaledes aarsag til med biskop Hygom
at forkaste epitafiehypothesen til fordel for den opfattelse, at relieffet
skal forestille Korsfestelsen, »maskeret«, som Mackeprang udtrykker
det. Hygom vilde maaske have foretrukket at sige forenklet.

Vil man ngdig kassere Anne Krabbes danske riddere, hvad de end
har kaldt sig, og samtidig gerne vise skyldigt hensyn til biskoppens
opfattelse, ggr man klogt i at tage Beckett ved haanden, ihvertfald et
stykke ad vejen. For ham kunde relieffet »ganske simpelt« vere en



Et ridderkors 19

advarsel mod med vaaben i haand at betrzde Kristi kirke; det fore-
kommer nemlig denne kunsthistoriker, at relieffets krigere truer kor-
set. Men om Krigernes optreden bgr opfattes truende eller angriben-
de kan betvivles. Med Rothe at se fremstillingen som en kampscene er
endnu mere vanskeligt. Hvem er mod hvem? som denne forfatter maa
sporge sig selv. Og angriber rytterne korset? Folkeoverleveringen an-
ser deres vaaben for at vare spyd, igvrigt et lidt egendommeligt
vaaben at gaa paa harejagt med.

I betragtning af rytternes paakledning og attitude som riddere, maa
det vaaben, de holder i hgjre haand retteligt opfattes som en lanse, og
lansen er, hvad Kong Arthurs riddere straks i begyndelsen af Chrétien
de Troyes bergmte ridderroman Perceval'® forklarer, aldeles ikke et
kastespyd, men beregnet til stgd, og af de to Npodagerriddere kan kun
den nordre med nogen ret siges at stsde mod korset, snarere vilde
man mene, at de begge peger paa, hilser eller hylder korset ved at
lgfte deres vaaben. De to staaende figurer ved korsets fod har ganske
vist deres vaaben fremme, den nordre en dolk eller et lignende kort
stikvaaben, den sgndre en @gkse; men i nogen kampsituation ses de
ikke at vare. Deres vaaben, der vel at marke ikke er riddersvaerd,
lader sig betragte som deres standssymboler paa samme maade som
sverdet og lansen for riddernes vedkommende. Vi maa herefter er-
klere os enige med Anne Krabbe og anse de to ryttere for riddere, de
to staaende personer for riddernes drenge, vaabendragere eller
vaebnere.

Med vanlig sikker haand sztter Beckett Ngdager Kirkes vesttaarn,
som relieffet pryder, ind i den arkitekturhistoriske sammenhang, og
heri tager han udgangspunktet for sin tolkning af figurfremstillingen'®.
Enhver kan umiddelbart se, at Ngdager kirkes vesttaarn, en valdig
kolods af granitkvadre, er fgjet til vestgavlen af den lille, elegante
kridtstenskirke. En nermere betragtning af bygningen, der foreligger
fremragende opmaalt til folioverket Grenaaegnens Kridtstenskir-
ker?°, afslgrer, at kvaderstenstaarnet maa reprazsentere fgrste etape i
et storslaaet projekt til ombygning og udvidelse af den oprindelige
stenkirke. Blot blev man af en eller anden grund tvunget til at holde
inde, da taarnet var rejst. Dette kom til at staa for sig selv, omend i
nederste etage ved en forhal sat i forbindelse med kridtstenskirkens
skib. Taarnets vestdgr med relieffet blev kirkens tredie, herskabelige
indgang, taarnrummet dens fornemme forhal. Det menige sognefolk
var som hidtil henvist til at benytte kridstenskirkens gamle nord- og
syddgr; foran sidstnzvnte rejste man i sengotisk tid et vaabenhus. I

2¢



20 Otto Norn

taarnets mellemstokvark, op mod kridtstenskirkens vestgavl findes en
valdig bue, der efter beregningen skulde have aabnet sig ind til skibet,
hvilket maa have forudsat en forhgjelse af dettes langmure. Men saa
vidt kom det aldrig. Kridtstenskirkens vestgavl fik lov at staa uantastet
med sine pyntelige enkeltheder synlige fra det paabyggede taarns mel-
lemstokvark, der, det viser bueaabningen med dens store kragsten,
var planlagt som et storslaaet rum, en herskabstribune. Herfra, hgjt
havet over de menige bgnder, har den eller de stormand, herremand
eller riddere, der var kirkens patroner, eller kunde kalde sig stiftere,
villet overvaere gudstjenesten.

Taarnets tredie stokvark, det gverste, har nzppe fra begyndelsen
varet bestemt for kirkens klokke. Dets kun to, smaa, men elegante,
sojleprydede dobbeltvinduer, ét mod nord og ét mod syd, vilde have
hezmmet klokkeklangen i at trenge ud i sognet. Kirkens nuvarende
klokke fra 1515 hanger i lysningen af det, velsagtens paa denne tid,
udvidede, sgndre vindue. Her var bedst plads til den, fordi taarnets
sydmur er ca. dobbelt saa sver som de @gvrige. Grunden til denne
paafaldende forskel er ganske sikkert, at sydmuren i sit indre skjuler
den trappe, der oprindelig satte taarnets tre rum i indbyrdes forbin-
delse.

Negdager kirkes taarn kan ikke have varet opfgrt af hensyn til klok-
kens anbringelse.

Bygherrens hensigt med at fgje sit taarn til sognets kirke maa efter
alt at dgsmme have varet at skaffe sig og sin familie en herskabelig
tribune, og rimeligvis, som Beckett foreslaar, en vardig begravelses-
plads i forhallen nedenunder. @verste stokvark har blot skullet faa
ridderens taarn til at knejse.

I forbindelse med, hvad her er udtalt om Ngdagertaarnets karakter
af herskabeligt vestvark, maa man marke sig, at et epitafium i middel-
alderen ofte henviser til en stiftelse. Maaske har en brat dgd forvoldt,
at den Ngdager herremand kom til at hvile her uden nogensinde at
have faaet lejlighed til at tage plads paa sin tribune. Er vi fgrst inde
paa gatterierne, kan sagnet forklare sammenhngen fuldt saa trovear-
digt som vi. Vardien af sagnets historiske karne, stor eller lille, vil i de
allerfleste tilflde vaere godt skjult.

Burde ikke denne lille undersggelse slutte her, med en buket blom-
ter til fru Anne, et buk for Beckett?

Det kan nappe vare helt tilfredsstillende at slaa sig til ro med, at
Ngdager kirkes tympanon maa vare et ridderepitafium fra begyndel-
sen af 1200’rne®!. For at vare fyldestggrende synes et tolkningsforsgg



Et ridderkors 21

at kreve endnu en dimension inddraget, saaledes som tilfzldet altid
er, naar det drejer sig om middelalderens aandelige billeder. Er dette
tilfzldet, maa assistance sgges hos theologen. Hvad ytrede ikke bi-
skop Hygom om Ngdagerrelieffets lighed med et korsfastelsesbillede
fra pavedgmmets tid? Det var utvivisomt de to korset flankerende
ryttere, som bragte bispen paa den tanke, og ad rytternes sti bgr vi
forsgge at gaa et skridt videre.

Med hgjmiddelalderen undergik billedet af Korsfastelsen stor for-
andring®?. Hidtil havde Jesu Kors veret flankeret af to eller fire figu-
rer, hvis betydning hovedsagelig er symbolsk, som oftest drejer det sig
om Maria og Johannes, Kirken og Synagogen. Med det efter 1200
sterkt ggede kendskab i Vesten til de lokale forhold i Jerusalem og,
ikke mindst, under indflydelse af passionsmystikken hos Den hellige
Frants og hans efterfglgere, blev korsfastelsesmotivet udvidet med et
mylder af skikkelser i et dramatisk og hjertegribende samspil. Blandt
raa krigsknagte, nysgerrige og sgrgende optrader ogsaa ryttere, paa
fremtredende maade is®r to, der har evangelisk hjemmel: Den spyd-
barende soldat og hgvidsmanden.

I Johs. 19,34 berettes om soldaten, der stak sit spyd i Frelserens
side, saaledes at der flgd blod og vand ud. Denne handling blev tillagt
stor betydning for den symbolske opfattelse af messen. Honorius
Augustodunensis fremhzaver i sin messeforklaring?, at uden vand kan
sakramentet ikke fuldbyrdes, at den celebrerende prast under eucha-
ristibgnnen haver stemmen, medens han udtaler ordene: »Nobis quo-
que peccatoribus«. Herved betegner han, at Kirken bryder frem af
Christi side, medens denne ved centurionens stemme udbryder: »San-
delig, denne var Guds sgn«**.

Her synes den spydbzrende soldat, »bonus miles Jesu Christi« og
korsvagtens hgvidsmand at vare ligestillet. Hos Johannes er spydbe-
reren simpel soldat og navnlgs. Men allerede fgr femte aarhundrede
kaldes han Longinus®, i Acta Pilati med tilfgjelsen: Den troende
Centurion.

Efter 1100-tallets greske opfattelse er det gravvagtens hgvidsmand,
som kaldes Longinus og bliver anset for identisk med den omvendte
hgvidsmand. I Vesterlandet forbliver Longinus slet og ret miles, krigs-
knzgt, indtil han i slutningen af 1200’rne, tydeligvis under graesk ind-
flydelse, forfremmes til centurio, hestridder. Allerede hos Jacobus de
Voraigne er han ridder, og i Walter v. d. Vogelweides opraab til de
gstrigske riddere 1227 kaldes Longinus den fgrste kristelige ridder,
der fik martyriet. Motivet, om hvorledes Longinus blev seende (gen-



22 Otto Norn

nem troen oplyst) ved at bergre sit blinde gje med en draabe af Christi
Blod, gaar tilbage til 1200’rne. Hvilken betydning den folkelige fore-
stilling tillagde den legendariske relikvie Den blgdende Lanse frem-
gaar klart af den overalt saa yndede Gralsfortzlling. Ved benediktio-
nen af ridderlige vaaben efter Ordo Romanus vulgatus, der er ®ldre
end 1200’rne, erindres om spydet og dets barer, og denne fremstilles
som den f@rste type paa den kristelige ridder.

Hvad angaar den ikonologiske vurdering af billedet paa Ngdager
kirkes tympanon, maa heri inddrages saavel dets placering, over ind-
gangen til en udpraget »ridderlig« bygningstilfgjelse, som tidspunktet
for taarnets opfgrelse, begyndelsen af 1200’rne, korstogs- og ridder-
tiden.

At de to fornemt klzdte ryttere, der paa de sengotiske altertavlers
korsfastelsesbilleder optrader i folkeskaren paa Golgata, exempelvis
paa den i Vor Frue Kirke i Aarhus, skal forestille Longinus og Centu-
rionen, der af Jesu side frembragte Kirken og lod denne bekrzfte
gudsofferet, er sikkert. At disse to personer ofte er blevet stillet lige
eller sammenblandet af den legendariske tradition og gjort til den
forste kristelige riddermartyr, staar ogsaa fast. Spgrgsmaalet vil derfor
nu vare, om biskop Hygoms iattagelse og den slutning, han heraf
drager, kan berettige nutidens ikonolog til at give Ngdager kirkes
tympanonbillede endnu en dimension, paa een gang at lade det gzlde
for en mindetavle og et korsfastelsesbillede. Spgrgsmaalet hgrer til de
mange inden for aandsvidenskaben, som ikke lader sig przcist besva-
re, men dog nok er en drgftelse vard.

Her skal til slut anfgres, hvad der taler for at tolke Ngdagerrelieffet
som et epitafium, hvorved den danske ridder har villet lade sig minde
paa den af ham stiftede bygning, i et saadant forhold til Korset, at han
fremstaar som sand kristen ridder, Longinus’ og Centurionens efter-
kommer.

Uanset at det danske samfunds mgnster i sen Valdemarstid ikke
tegnede nogen slavisk kopi af det vesteuropziske, feudale, var dog
dets mest fremtredende trek af ganske lignende karakter. Domine-
rende var en klasse af selvstendige storbgnder, og til dem stgttede
kongen sig. Disse herrema&nd rige nok til at stille med hest, svard,
svende og skib, var takket vaere udbyttet af deres gode gaarde blevet
landets herskende klasse. De stgrste og magtigste, Hvideslzgtens
medlemmer for ex., betroede kongen rigets hgjeste poster, admini-
strativt og militert. Dette gjaldt iser de rigsborge, som ogsaa var



Et ridderkors 23

flaadebaser. Absalon og Sunesgnnerne sad tilmed paa Kirkens for-
nemste stole. Perioden var preget af harmoni mellem de to hierarkier,
det verdslige og det gejstlige.

Forholdet mellem ®rkebispeszdet og kurien var paa samme tid,
begyndelsen af 1200’rne, mere intimt end nogensinde tidligere. Inno-
cens III, som saa energisk arbejdede paa at styrke pavestolens magt og
indflydelse udadtil og indadtil, havde ikke den fjerne nordlige provins
ude af syne, hverken naar maalet var at realisere korstogsideen eller at
styrke Kirkens indflydelse paa sjzlene. Paa begge fronter blev kulmi-
nationen af den magtfulde paves bestrebelser Laterankonciliet 1215,
til hvilket de nordiske biskopper szrdeles indtrengende blev indbudt.
Under dette store og skelszttende kirkemgde stod korstogstanken i
forgrunden, og agitationen for at tage korset naaede ved pradiken i
disse aar helt ud i kirkeprovinsen Dacias sogne og maa formodes her
at have fenget i adskillige herremands sind”®. Ved at ligestille krist-
ningen af Esterne med kampen mod de vantro i Palestina gjorde
paven det lukrativt baade her og hinsides at fortsztte forfedrenes
tradition for krigerske sommertogter over @sterspen®’. Deltagerne
havde Kirkens fulde garanti for at vere ude i lovligt, ja Gud velbeha-
geligt zrinde.

Men der er ogsaa en anden tendens at spore i den pavelige politik.
Netop fordi ridderne var saa magtfulde og derfor uundvarlige i ned-
kazmpelsen af hedninger og hretikere (Albigenserne), maatte Kirken
samtidig holde dem i skak. Hertil havde den et virkningsfuldt vaaben i
Boden, der i slutningen af 11- og begyndelsen af 1200’rne blev udvik-
let til et fast system, hvis bestemmelser ingen kristen sj&l kunde und-
drage sig?®. Kanonisk ret vandt frem og styrkede gejstligheden over
for landets verdslige magthavere. Det maatte ligge Kirken sterkt paa
sinde at ggre ridderne til kristne riddere, hvilket de fgrst fuldtud blev,
naar de tog korset. Kirkens agitation herfor afspejler sig ikke blot i de
skriftlige kilder, men for Danmarks vedkommende fuldt saa tydeligt i
billeder.

De imponerende taarne, som her og der, for ex. i Ngdager, o. 1200
fgjes til 1100’rnes kullede stenkirker, er uden tvivl bekostet, stiftet af
riddere. Herved markerede en herremand, at han fglte sig hevet over
sognets jevne bgnder. Nogle af de bestemmelser i Anders Sunesgns
synodalstatutter, der har overskriften: »Paa hvilken maade der skal
holdes gudstjeneste i herrernes gaarde«?, tyder paa, at stormzndene
ved et saadant taarnbyggeri samtidig kunde imgdekomme Kirkens



24 Otto Norn

bestrabelser i retning af at holde de kirkelige handlinger fast knyttet
til sognets kirke. Kun inden for dennes mure, paa egen grund kunde
paven holde ridderne i ave.

I Skanderup kirke, ved kongeborgen Skanderborg, en romansk
fraadstensbygning, der endnu rummer dele af et vesttaarn med forhal
og portal (her i nord), blev 1961 fundet rester af vaegmalerier fra
begyndelsen af 1200’rne, hvis motiver synes klart inspireret af Late-
rankonciliets beslutninger 1215. Her fremhaves Peters optreden over
for Simon Mageren — Konciliet vilde bek®mpe simonien, ogsaa for
kirkepatronernes vedkommende®® — og her findes et slagbillede, Kir-
kens form for billedlig korstogspropaganda, svarende til den mundtli-
ge, pradikenen.

Ogsaa tidens verdslige litteratur skildrer ridderstandens selvhav-
dende optrzden i modsztning til den af Kirken foreskrevne kristelige
ydmyghed, hgviske idealer modsat gejstlige, is®r asketisk munke-
fromhed.

Arthur-epiken®! er den litterzre hovedkilde til forstaaelse af ridder-
idealet, baade set fra ridderens eget og fra Kirkens synspunkt. At
ridderromanerne har haft en vazldig udbredelse i begyndelsen af
1200’rne, ogsaa i Norden, lader sig ikke betvivle. Dog har det for
Danmarks vedkommende knebet med vidnesbyrd herom. Ved et
markeligt tilfzlde er et saadant dukket op, ganske vist indirekte, men
ikke derfor mindre tydeligt og overbevisende. Nogle rester af en vaeg-
dekoration fra midten af 1200°’rne i Hornslet kirke har, foruden af et
kampbillede ogsaa rester af en fremstilling af et af Percevals eventyr,
en underfuld messe, hvorom fortzlles baade i Gebert de Montreuils
fortszttelse af Chrétien de Troyes’ »Perceval« eller »Le Roman du
Graal« og i »La Quéte du Graal«, begge fra tiden o. 1225, sidstnzvnte
karakteriseret ved helt at vere gennemtrangt af bernardinsk mysti-
cisme*2.

En ridder fra Djursland® behgvede saaledes ikke at bevage sig ret
langt for at se et billede af sin bergmte standsfzlle Perceval. Ogsaa vi
kan nu igen mgde ham i Hornslet kirke, hvor han under sin sggen
efter Den hellige Gral og Den blgdende Lanse er standset op for at
deltage i messen®*. Lzngere sydpaa, i Skibet kirke®*, hvor Vejle Fjord
og -Aa skerer sig ind i Jylland, nasten til Hervejen, findes rester af en
vagdekoration bl.a. omfattende en rytterfrise med Kong Arthurs om-
strejfende riddere. Her ses tilmed maalet for deres ferd Gralen. Fri-
sens placering paa korets flade gstvag, lige over alterbordet og dens
indholdsmassige sammenhang med overvaeggens fremstillinger af La-



Et ridderkors 25

zarus’ Opvakkelse og Forklarelsen paa Bjerget, understreger sterkt
Gralslegendens betydning for opfattelsen af eucharistiens mysterium.
Realprasensen blev paa Laterankonciliet 1215 fastslaaet som en tros-
sandhed. Vagmalerierne i Skibet kirke er fra denne tid, maaske lidt
zldre.

Dogmatisk saavel som liturgisk, ved indfgrelsen af Den store Eleva-
tion3®, gik Kirkens bestrabelser i disse aar ud paa at fastslaa Guds reale
tilsynekomst ved forvandlingen og at imgdekomme et folkeligt forlan-
gende om at se Mysteriet.

Uden at vare istand til at ransage sjzl og sind hos den danske
ridder, der deltog i messen paa Knud den Sjette og Valdemar den
Andens tid, tgr dog vel i al almindelighed med henvisning til de litte-
rere og billedkunstneriske kilder havdes, at ogsaa den danske herre-
mands selvforstaaelse og standsopfattelse i udstrakt grad har vearet
praget af korstogstanken og forestillingen om De hellige Steder, og
hvad hertil har knyttet sig af legender og fortzllinger. Dette gzlder
ikke mindst de kostelige passionsrelikvier og disses f@rste beskyttere
Josef af Arimatza og Longinus, der begge kunde ggre krav paa titlen:
Verdens fgrste kristne ridder. Derfor skal til slut medgives biskop
Hygom, at eftertiden kan finde rimelig grund til at sammenligne Ngd-
agerrelieffet med et korsfastelsesbillede. I denne forbindelse maa den
fornemst kledte ridder tilvenstre for Korset opfattes som centurionen,
den anden, der holder sit spyd i stikstilling mod Korsets hgjre side,
som Longinus. Epitafiet kan vare sat over een Ngdagerridder, der
identificerede sig med begge de to kendte forbilleder paa een gang.

De dybere liggende aarsager til samhgrigheden mellem ridderne
under Christi Kors og paa Ngdagerrelieffet kendte den Aarhus biskop
vel nzppe; men ved at bruge sine gjne ledte han ikonologen ind paa et
vigtigt spor. Ridderen er fulgt til dgren, kirkens og hans egen.

1. Ginter Bandmann har i sin afhandling: Ikonologie der Architektur. Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft. Darmstadt 1969 (fotografisk optryk af en afh. fra 1951), s. 6
sammenfattet udviklingen i 19. arh., fra ikonografi, viden om det afbildedes betyd-
ning, til ikonologi, viden om indholdets betydning, symbolviden.

2. Otto Norn: Ord og Billede, i: Nordiske Studier. Festskrift til Chr. Westergard-
Nielsen. Kbh. 1975, s. 195-208. Jfr. ICO, 2, 1978, s. 19-25.

3. Johannes Kollwitz: Bild und Bildertheologie im Mittelalter, i: Das Gottesbild im
Abendland. Eckart-Verlag, Witten und Berlin 1959, s. 109-138; s. 121 ff. bringer en
ypperlig oversigt over de oplysninger, som det 12. og 13. aarhundredes liturgikere
giver om hgjmiddelalderens stilling til billedet.

4. Ngdagerrelieffet falder, betragtet som skulptur, ganske uden for den egentlige ro-
manske granitskulptur i Jylland, hvis varksteder stort set ma have ophgrt med at



26

10.

11.

Otto Norn

producere i begyndelsen af 1200’rne, da teglstenen aflgste granitten som bygnings-
materiale. Relieffet virker tilstrabt fladt, nzsten som var dets mester i hgjere grad
maler end billedhugger. Den komposition, som han har valgt, byder sig selv, nar
korset skal beherske det halvrunde billedfelt; men igvrigt var den ofte blevet benyt-
tet af de jydske stenmestre, nar de pa et tympanon havde til opgave at fremstille
korset eller livstrzet flankeret af to modstillede dyr. Deres buede rygge var velegnet
til at fglge feltets halvcirkulzre kontur. En dzksten i Randers Museum (Macke-
prang: Jydske Granitportaler. Kbh., 1948, fig. 244) er et nzrliggende exempel.

. Rejsealteret, hvorom M. Mackeprang har publiceret en undersggelse i Aarbgger for

nordisk Oldkyndighed og Historie 1926, er nu at se i Nationalmuseet. Alterkalken
skznkede Anne Krabbe 1613 til Orsted kirke, hvor den stadig befinder sig. De to
granitsdjler blev begge i begyndelsen af 1800°’rne »ad vintervejen« transporteret
over den frosne Randers Fjord til Randers Tgjhushave, som de siden har prydet.
Efter en ikke nzrmere bestemt overlevering skal sgjlerne stamme fra Essenbzk
Kloster, Djurslands eneste, hvis bygning af teglsten opfertes i 1100’rnes sidste ar.
Trapezkapitzlerne er klart romanske, sgjleskafterne synes langt mere @rvardige,
idet de opefter afsluttes med en astragal, en halsring bestdende af en vulst og en
platte, der tilligemed den polerede overflade stzrkt tyder pd, at vi her ligesom i
enkelte andre tilfzlde stir over for romerske spolier, der kan vare hjembragt som
balast i korsfarerskibe efter 3. korstog. Jfr. herom forf.s forelgbige meddelelse i
Berl. Aften, 18. nov. 1964. Essenbzk Kloster er stiftet af Stig Hvide, hvis sgn Aage
deltog i korstoget 1189. Stig Hvides grav blev overflyttet til @rsted kirke 1559. Om
denne translation vidste Anne Krabbe god besked, jfr. Rasmus H. Knudsen: Anne
Krabbe. Aarb. Randers Amt 1926, s. 57. Runestenen fra Stenalt har nr. 118 i Lis
Jacobsen og Erik Moltke: Danmarks Runeindskrifter. Kbh. 1942.

. Udvalgte Danske Viser fra Middelalderen efter A. S. Vedel og P. Syv, af Nyerup og

Rahbek. 3. del 1813. N° CXLVIII, s. 322, med anmerkningen s. 433.

. Marmora Danica II. Kbh. 1741, s. 132.
. Allerede i sine Fundationers 3. bd. Kbh. 1758, s. 119 omtaler Hans de Hofman

relieffet i Ngdager: »I Ngdagger Sogn Frue Kirstens Kilde, hvortil er stor Sggning.
Paa en Steen i Kirke-Taarnet, findes her udhugget den Passage imellem to Herre-
mand, Hr. Jens og Hr. Niels Maar af Folstrupgaard, som Paaske-Dag holdte en
ulykkelig Jagt, hvorom P. Syvs Kempe-Viiser mzlde p. 736 ed. 1695«.

. Danske Atlas IV. Kbh. 1768, s. 304. I Traps Danmark, Speciel Del II, Kbh. 1859, s.

550 fik Ngdager kirke en fyldig og kyndig beskrivelse med henvisning til, hvad
sagnet beretter om vestportalens tympanon. Beskrivelsen skyldes utvivisomt Traps
ven Jacob Helms, og den ledsages af hele to meget smukke lithograferede tavler
efter tegning af Jacob Kornerup. P4 den ene af tavlerne findes en opmaling af
vestportalen med dennes bergmte tympanon.

Eigil Rothe: Rytterkampbilledet i Aal Kirke samt andre middelalderlige Kampsce-
ner i danske Kirker. Aarbgger for nordisk Oldkyndighed og Historie. Kbh. 1908, s.
77-116.

Paulus taler i brevet til Efeserne, 6. kap. om Guds fulde Rustning (v. 11 og 13); om
Retfzrdighedens Panser (v. 14), Troens Skjold (v. 16), Frelsens Hjelm og Aandens
Svard, som er Guds Ord (v. 17), jevnfgr om Guds Ord som det Aandens skarpe,
tvezggede Sverd mere udfgrligt i Hebrazerbrevet 4. kap., v. 12. Sddanne metaforer
var velegnet til at give hgjmiddelalderens hgviske litteratur, ridderromanerne et



12.
13.
14.

15.

16.
17.

18.

19.

Et ridderkors 27

kristeligt preg. Perceval har mistet Troens Skjold og kan derfor ikke trenge ind i
den kirke, hvor messen leses for Den syge Konge, jfr. ICO, 3, 1979, s. 7.

M. Mackeprang: Jydske Granitportaler. Kbh. 1948, s. 187f.

Francis Beckett: Danmarks Kunst I. Kbh. 1924, s. 195.

F. Beckett: Op cit., s. 195. Der findes en meget gammel tradition for stifterbegra-
velser i kirkens vestende; vesten er Dgdens, senere Dommens sted. Albrecht Mann:
Dobbelchor und Stiftermemorie. Westfilische Zeitschrift III. Regensberg Miinster
1961, s. 149 ff, iser s. 156.

Vi far si ga let hen over, at hun i Christusfiguren pa den store Jellingsten ser Kong
Harald selv i sit fulde kyrads. Danmarks Runeindskrifter I, Kbh. 1942, sp. 66.
Danmarks Gamle Folkeviser II, Kbh. 1856, s. 596.

Oluf Friis: Den danske Litteraturs Historie. Fotografisk optryk, Kbh. 1975, s. 126.
Ligheden mellem visernes S. Jgrgen og Svend Felding (Danmarks Gamle Folkevi-
ser nr. 103 og nr. 31) er ikke tilfzldig. Den brave danske herremand reprasenterer
idealet af en kristen ridder, hvis forbillede foruden Longinus-Centurionen og Josef
af Arimatza ogsé kunde vare S. Jgrgen, ridderen fra Cappadocien, alle soldaters og
drengespejderes beskytter, pa hvis hjzlp korsfarere og pilgrimme trygt kunde stole.
Svend Feldings fromme messegang star i grel modsztning til hr. Jonas’ og hr.
Nielus’ ugudelige jagtridt.

Chrétien de Troyes: Perceval ou le Roman du Graal. Gallimard, Paris 1974, s. 37,
ordskiftet fortjener at citeres: » Voulez-vous dire qu’on la lance comme I’on fait
d’un javelot? — Nenni, gargon, tu es trop fou! Elle sert a frapper un bon coup«.
Oversigten i Becketts Danmarks Kunst I over vore romanske kirketarne vil kunne
udvides og hans vurderinger herved yderligere grundfastes. Her vil i forbindelse
med tirnet i Ngdager vazre grund til at knytte en enkelt bemarkning til et par
nazrstiende monumenter.

I Fjenneslev ejer vi et fornemt exempel pa et »Stiftertaarn«, ja to, der som alle
ved, har givet anledning til sagndannelse og digtning om Asser Rig og fru Inge.
Disse historiske navne kan dog intet have at ggre med tvillingtdrnene og den for-
nemme herskabstribune, der understdttes af to store granitsgjler, hvis skafter er
blankpolerede (Jfr. Stenaltsgjlerne, note 5). Kirkens ombygning maa have fundet
sted kort efter 1200 (O. Norn: Rhinlandsk Stil paa Sjzlland. Konsthistoriska Stu-
dier tillignade Armin Tuulse. Stockholm 1967. S. 99-113). Samme kirkes genopma-
lede stifterbillede forestillende en herremand, en efterkommer efter Skjalm Hvide,
og hans hustru, har Ulla Haastrup nylig i Hafnia VI, Kbh. 1979. S. 122 dateret til
midten af 1100’rne, tidligere end Poul Ngrlund, hvorfor den kirkemodel, som stifte-
ren rekker op til Gud, intet direkte kan have at ggre med Fjenneslev kirkes sagn-
omspundne tvillingtdrne. Hvordan det nu ellers kan tznkes at forholde sig med
kronologien, star fast, at Fjenneslev kirke i begyndelsen af 1200’rne ma have veret
fuldt udbygget og udstyret som stormandskirke; intet manglede: Vesttribune, kalk-
malerier og gyldent alter.

Af flere grunde ma ogséd Sdr. Nazraa kirkes taarn navnes i sammenhzng med
Ngdagers. Dette svere bygningsvark, opfert af pdfaldende sma teglsten, er fgjet til
den lille fornemme fraadstenskirke i begyndelsen af 1200’rne. De to nederste eta-
ger, det eneste bevarede, er fint udformede rum. Det nederste har, uden direkte
adgang udefra, sluttet sig til skibet. Men dets lavtsiddende vinduer tyder p4, at det
ikke har vzret benyttet til rent kirkeligt brug. @vre etage har udgjort en herskabs-



28

20.
21.

22.

23.

Otto Norn

tribune. Begge rum er fornemt udformet med en serie konkave nicher i vaggene, et
almindeligt trzk i Rhinlandets senromanske arkitektur, som hos os har smittet af pa
nogle kirker i Ribeegnen. P4 nordvaggen i Sdr. Naraa kirkes skib er fundet kalk-
malerier, der kan have sammenhng med tarnets opfgrelse. Foruden een hgj vaeg-
frise med fremstilling af en @rkebiskop, der skrider frem bag et processionskors (af
stor lighed med det pa Ngdager-tympanon afbildede), og et voldeligt overfald pa en
biskop, ogsa et par stifterfigurer, her undtagelsesvist anbragt i en vinduesniche.
Armin Tuulse har i en afhandling (Fornvannen 1. 1967. S. 37-49) foreslaet at tolke
disse billeder udfra begivenheder under Estlandstogtet 1219. Konservator Mogens
Larsen har venligst om en igangvarende undersggelse meddelt forf., at billedtemaet
snarest er Thomas Beckets drab, og at stifterparret synes at hgre til slegten Skinkel.
Hvordan det nu kan forholde sig hermed, ma kombinationen: Térnbygning og
kalkmaleri med stifterbillede (og, i dette tilfzlde romansk gravsten) interessere i
forbindelse med vort Ngdagerproblem. Bygningsformer og bygningsmaterialer pe-
ger unazgtelig i retning af, at bygherren i Sdr. Nzraa kan have haft forbindelser i
Rhinlandet.

Museichef fil. dr. Torkel Eriksson har venligst henledt min opmarksomhed pa sin
undersggelse af gravene under Tryde kirkes nedrevne vesttaarn (Der havde en vest-
portal). Se herom Jgrgen Balslev Jorgensen och Torkel Eriksson: Stormin i Tryde.
Tidsskriftet Ale, 1973, 3. s. 1-11.

Hans Stiesdal har i Arkitektur Studier tilegnede H. H. Engquist. Kbh. 1979. S.
154-159, i forbindelse med udgravning og undersggelse af en gardtomt lige vest for
Varpelev kirke henledt opmarksomheden pa dennes tarn og hvazlv, en tilfjelse og
ombygning fra tiden o. 1300 ivarksat af et medlem af slzgten Rani, som fra slutnin-
gen af 1200’rne til 1337 er nzvnt bosiddende i sognet. En smuk gravsten over nogle
af denne slzgts medlemmer er bevaret i kirken. Her og i andre senromanske tarn-
rum vil nok vare stedet at lede efter stiftergrave. Jeg takker Torkel Eriksson og
Hans Stiesdal for vardifulde drgftelser af problemerne vedr. de senromanske stor-
mandstérne.

H. Storck Grenaaegnens Kridtstenskirker, Kbh. 1896.

Trekantrelieffet over Ribe Domkirkes sagnomspundne »Kathovedder« skal, uanset
usikkerhed med hensyn til datering og tilknytning til historiske personer, bedgmmes
som et stifterepitafium, hvortil Ngdager kirkes tympanon udgdr et beskedent og
omtrent samtidigt sidestykke. Ribe Domkirke befandt sig i Valdemar II's og III's
regeringsperiode under en gennemgribende ombygning, der helt afggrende har
kunnet bero pa en kombineret kongelig og biskoppelig stiftelse. Et epitafium hehg-
ver ikke ngdvendigvis at vaere knyttet til stifterens gravsted, €j heller at vare opsat
post mortem.

E. Male: L’art religieux du XIII€ siécle en France, Paris 1931, s. 123, om den kristne
soldat, der stillede sin disciplinerede styrke i Kirkens tjeneste. S. 192, om Ecclesiafi-
guren ved Christi side, der aflgses af Longinus, ligesom Synagogen kan erstattes af
soldaten med eddikesvampen. Gertrud Schiller: Ikonographie der christlichen
Kunst, II, Die Passion Jesu Christi. Giitersloh 1968, s. 164 ff., om senmiddelalde-
rens sceniske korsfaestelsesbillede med mange figurer.

Vedrgrende Honorius’ messeforklaring, men ogsd Longinus og Lansen, der i 12.
arh. ikke lengere er en real genstand men en idé, et symbol, kan henvises til Konrad
Burdach: Der Graal. Darmstadt 1974. J. A. Jungmann S.J.: Missarum Sollemnia II,



24.

25.

26.

27.

28.

29.
30.

31.

Et ridderkors 29

Herder 1962, s. 309-322, vedr. Nobis quoque. Betydningen af Jesu sidevunde har i
digterisk form fiet sit skgnneste udtryk i en af stroferne i Arnoulf af Louvains
hymne: Salve mundi salutare (Grundtvigs Hil dig Frelser og Forsoner):

Salve latus Salvatoris

In quo latet mel dulcoris

In quo patet vis amoris

Ex quo scatet fons cruoris

Qui corda lavat sordida
Jfr. Jorgen Elbek: Grundtvig og de latinske salmer. Grundtvig Studier 1959, s. 21.
Det er vigtigt med Honorius at fa bekraftet, at ikke alene en text og et billede, men
ogsa en handling kan vare symbolladet. Dette forhold fir den celebrerende prasts
gester til pa lige fod med kanon og alterbillede, is@r krucifix, at indga i myste-
richandlingen. Jfr. O. Norn: Det gotiske krucifix og den gotiske messe. Fuglsang-
publikationen, Kbh. 1980, s. 234, om den symbolske betydning af Anders Sunesgns
udstrakte haznder under bgnnen ved Lyndanisslaget 1219. Legenden kan nzppe
som af Hal Koch i Den danske Kirkes Historie I, s. 255 tages til indtzgt for den
opfattelse, at biskopperne ikke l&ngere, som Eskil og Absalon, personligt deltager i
kampene. Tvartom var Korstog nu Pavens og Kirkens, ikke fyrsternes anliggende.
Jfr. note 26.
Louis Réau: Icographie de I’Art Chrétien III, 1958, s. 812 f., Longin. Lexikon der
christlichen Ikonographie, Herder 1974, sp. 410 f., Longinus von Cisarea, der
Centurio. Her bemarkes, sp. 411, at det er vanskeligt at skelne mellem Longinus og
Centurionen, naar to lansebarere eller ryttere er fremstillet.
Anne Riising: Danmarks middelalderlige Przdiken, Kbh. 1969, s. 28 f, 66. Innocens
III's opfordring til korstog (ved s@rlige predikanter) var mere rettet til ridderne end
til kongerne, da paven selv forbeholdt sig ledelsen.
Paul Riant: Skandinavernes Korstog og Andagtsrejser til Palastina (1000-1350),
Kbh. 1868, s. 424. Danmarks Riges Breve I Rk. §. bd., nr. 61, 29 dec. 1215.
J. A. Jungmann S. J.: Die lateinischen Bussriten. Innsbruck 1932. Konrad Burdach:
Der Kampf Walthers von der Vogelweide gegen Innozens III und gegen das vierte
Lateranische Konzil. Zeitschrift fiir Kirchengeschichte LV, 1936, s. 465. Om kors-
togsafladen, som f@rst blev systematiseret af Innocens III, s. 468. Afladen lagdes
under kurien med henvisning til Ngglemagten, s. 469, hvilket gav Walther anled-
ning til at beskylde paven for simoni. I bodsritualets texter (J. A. Jungmann, S.J.:
Die lateinischen Bussriten I. Innsbruck 1932) henvises gang pa gang til Nggleordet
og flertallet af ngglemagtsbillederne pa de danske kirkeportaler og dgbefonte bgr
nok snarere forstas i lyset af bodssakramentet end i sammenhazng med striden
mellem Valdemar I og @rkebiskop Eskild. Jfr. Ulla Haastrup og Mads-Bjgrn Jgr-
gensen: Pavens Signatur. Tradito legis. Den iconographiske Post nr. 4-5. Kbh. 1972.
s. 3-19.
Danmarks Riges Breve 1. rk., 4. bd., (1200-1220), nr. 65, s. 94.
Carl Joseph von Hefele: Conciliengeschichte III, Freiburg 1886, s. 892 og s. 898.
Poul Jgrgensen har i @stjysk Hjemstavn 1968. s. 138 ff. forsggt at tolke billederne i
Skanderup kirke udfra striden mellem Valdemar I og @rkebiskop Eskil, hvilket
alene af kronologiske grunde nzppe kan vare rigtigt.
Karl Otto Brogsitter: Arthusepik. Stuttgart 1965. Arthurian Literature in the Mid-
dle Ages, edited by Roger Sherman Loomis. Oxford 1959.



30 Otto Norn

32. Etienne Gilson: La Mystique de la Grace dans La Queste del Saint Graal. Les Idées
et les Lettres, Paris 1932. Her s. 89 i noten bringer forf. et betydningsfuldt citat fra
Bernhards De diligendo Deo, kap. X, art. 27.

33. Af sidanne fandtes nzppe sa fa allerede i 1200’rne. Familierne Bjgrn og Rosen-
krantz havde deres stamszder her. I Tirstrup, Ngdagers nabosogn sad i beg. af
1300’rne Stig Andersen Hvide pa sine forfzdres gard i Bjgrnholm; fra sognets kirke
har Nationalmuseet et sjzldent kobberkledt og lueforgyldt lzgmandskrucifix, og
endelig mé det ikke glemmes, at Thorsager kirke, ikke s langt af led er et aristokra-
tisk, for ikke at sige kongeligt, bygningsvark fra samme periode som Ngdager
kirkes tarn.

34. O. Norn: Underholdende katekese for riddere. ICO. Iconographisk Post, Stock-
holm 1979, III, s. 1-8.

35. O. Norn: Den hellige Gral sggt og fundet. Berlingske Aftenavis’ kronik, 21.1. 1966.
B. Hvidberg-Hansen: Gamle billeder i Skibet kirke. Haderslev Stiftbog 1967. Ha-
derslev 1967, s. 50-58. Arstallet 1215 mi naturligvis ikke blive magisk og influere
dateringen af kalkmalerierne i Hornslet, Skibet og Skanderup, her sat til 1250, 1200
og 1225+ 25 ar. O. Norn i Skalk, 3, 1968.

36. Hans Bernhard Meyer S. J.: Die Elevation im deutschen Mittelalter und bei Luther.
Zeitschrift fiir katolische Theologie 85. bd. 1963, s. 162ff. Peter Browe S. J.: Die
Verehrung der Eucharistie im Mittelalter. Herder. Rom, 1967, s. 49 ff. O. Norn:
Det gotiske krucifix og den gotiske messe. Fuglsangpublikationen, Kristusfremstil-
linger, Kbh. 1980, s. 227-236.

P.S.

Ngdager kirke befinder sig i sommeren 1980 under restaurering, hvilket giver lejlighed
til nye bygningsarkzologiske iagttagelser, blandt andet kan man hibe pi ngjere at fa
bestemt forholdet mellem kridtstenskirken og dens tilbygninger, ogsé i kronologisk
henseende. Jeg takker museumsinspektgr Morten Aaman for en drgftelse i Ngdager
kirkes bygningshistorie og fotograf Poul Pedersen for hans smukke optagelse s. 15.

Til billederne s. 15

@verst. Tympanon over Ngdager kirkes vestdgr. Granitrelief fra beg. af 1200’rne.
Ryttere og fodfolk flankerende et kors.

Nederst. Midterskabet i Vor Frue kirkes altertavle i Aarhus. Traskaring fra beg. af
1500’rne forestillende Korsfastelsen. Under r@verens kors, nederst tv. en rytter, Longi-
nus, der med h. haand peger paa sit helbredte gje, med v. holder det spyd, hvormed han
gennembrgd Christi side. Herved flgd det hellige blod og vand ud, som en engel opfan-
gede i en kalk og bragte til himlen. Modsat Longinus ses en anden rytter, Hgvidsman-
den, den til troen omvendte centurion, der ved Jesu udaanden hgjlydt bekrzftede hans
guddommelighed (Matth. 27,54, Markus 15,39, Lukas 23,47 og Johs. 19,34-35).



