Ukristelige gravmeeler

Antikke temaer 1 det nyklassicistiske gravmale
af Karin Kryger

De nyklassicistiske gravmealers figurdekorationer dbner en verden til
et billed- og symbolsprog, det idag er vanskeligt umiddelbart at forsta.
Arsagerne er, at billed- og symbolsproget har sin rod i den antikke
mytologi, og det kendskab, der kraves til dette mylder af guder og
halvguder for at forstd symbolsproget, er det de ferreste, der idag
besidder. De fleste vil jo nok kunne genkende Merkur og Neptun,
men Sandheden? eller Renoméet? Disse figurer ma der en forklaring
til, fgr de lader sig erkende.

Mazngden af de allegoriske personifikationer er pafaldende stor i
den danske gravmalekunst i perioden 1760-1820. Pafaldende er det
ogsé, at det virker, som om der har hersket en vis uvilje mod den
hellige allegori. Hellige, allegoriske personifikationer er de, der sigter
til de kristne egenskaber og begreber som Gudsfrygten, Religionen,
Lzngsel efter Gud m.m.. Ganske vist forekommer et rimeligt antal af
disse pa gravmealerne, iser Gudsfrygten og Religionen, men alligevel
synes kunstnerne ikke at have varet glade for at give sig i kast med
disse figurer. Til tider forekommer valget af allegoriske personifikatio-
ner pa gravmalerne sa provokerende, at man ma spgrge sig selv, om
brugen af disse ugudelige motiver kan opfattes som ateistiske eller
gudsbespottelige set ud fra samtidens verdensbillede.

I 1761-64 udfgrte billedhuggeren Johannes Wiedewelt (1731-1802)
en sarkofag til grevinde Christiane Frederikke Moltke, A.G. Moltkes
farste hustru, der blev opstillet i gravkapellet i Karise. Pa sarkofagens
forside ses »Tiden, der forer Oprigtigheden og Sandheden til Arens
Tempel«. Man ma erindre, at Tiden er identisk med guden Saturnus,
og at Sandheden er hans datter. P4 bagsiden ses Evigheden siddende
pa en trone flankeret af Dyden og Renoméet. Gavlfigurerne viser
Frugtbarheden og Den evige Lyksalighed, sidstnzvnte figur den, der
mest antyder, at den afdgde er dgbt og kristen. Inskriptionen lader
imidlertid ingen i tvivl om afdgdes gudsfrygt. Den indledes med for-
kortelsen D.O.M.S. (Domini, optimi, maximi, sanctissimi), til Gud,
den bedste, den stgrste, den helligste.'















120 Karin Kryger

omkring 1785 et af sine mere originale gravmaler, nemlig monumen-
tet over naturforskeren O.F. Miiller (1730-1784). Monumentets origi-
nalitet ma skyldes inskriptionens tekstforfatter P.F. Suhm (1728-1798)
i hgjere grad end billedhuggeren. Figurfremstillingen viser Dgdens
Genius med nedadvendt fakkel, der liggende drager et forheng fra, sa
naturgudinden &benbares. I den oprindelige inskription hed det bl.a.
om den afdgde: QUI EXPERIENTIA DUCE NATURAE TEM-
PLUM INTRAVIT/PEPLOQUE EJUS REDUCTO VULTUM
DEZA VIDIT/ dvs. som med empirien som vejviser fandt ind i Natu-
rens Tempel, trak slgret til side og s& gudindens dsyn.® Atter m& man
sporge sig: har dette gravmale ikke virket provokerende pa samtiden?
Men nej, man sporer ingen negative reaktioner eller forargelse, og
gravmelets ophavsmand har nzppe tenkt pa provokationen i dette
tilfelde. P.F. Suhm kunne maske tenkes at optrede i provokatgrens
rolle, men bestemt ikke Weidenhaupt, der ikke just hgrte til idéernes
avant garde og nzppe har gnsket dramatiske reaktioner pa sit arbejde.

Der er betydelig stgrre sandsynlighed for, at da Nikolaj Abildgaard
(1743-1809) mange ar efter, i 1801, tog idéen op til gravmalet pa
Assistens kirkegard over broderen naturforskeren P.C. Abildgaard
(1740-1801), og lod fremstille naturguinden med de igjenfaldende at-
tributter, maske havde hébet at provokere, idet Nikolaj Abildgaards
problematiske forhold til kirken er velkendt’. Der kom imidlertid
ingen negative reaktioner pa dette gravmale, ganske enkelt fordi
Abildgaard pa ingen made havde overskredet det tilladelige med mo-
numentet.

Det allegoriske symbolsprog var for samtiden ngdvendige sprogbil-
leder, der skulle anskueligggre tanker og begreber. Allegorierne gik
tilbage til den antikke digtekunst (tenk f.eks. p4 Homers mange om-
skrivninger), og de allegoriske personifikationer var produkter af den
antikke mytologi. Kunstnerne i sidste halvdel af 1700-tallet gjorde sig
mange bestrazbelser pa at skabe allegorierne s korrekte som muligt,
sa de kom i overensstemmelse med de antikke kilder som f.eks. digte-
kunsten, billedkunsten, mgnter og medaljer. De hellige allegorier
havde en helt anden baggrund. Deres baggrund var til dels den kristne
ikonografi, men stgrstedelen var kunstige billedkonstruktioner af en
langt senere oprindelse end antikken. Disse allegorier var konstrukti-
oner skabt ud fra nogle behov, som ikke kunne tilfredsstilles ved at
studere den antikke mytologi. Biblen fortzller som bekendt ikke,
hvorledes Religionen eller Lengsel efter Gud kan fremstilles allego-
risk, og man har derfor méttet digte disse personifikationer, i mange
tilfelde uden at have nogen rimelig dokumentation for, hvorfor figu-



Ukristelige gravmeler 121

ren skulle se ud, som den gjorde. Man konstruerede Langsel efter
Gud som en ung mand, der star med et brendende hjerte og har en
hjort, der drikker af en kilde ved sin side (sml. Davids 42. salme), men
det var en billedkonstruktion, der i og for sig ikke havde nogen histo-
risk begrundelse.

Arsagerne til den tilsyneladende modvilje mod den hellige allegori
skal altsa ikke ngdvendigvis ses p& baggrund af en kritisk holdning til
kirken. Bortset fra Abildgaard ved vi faktisk meget lidt om kunstner-
nes religigse liv. Nar Wiedewelt i et brev bergmmer biskop Balthasar
Miinters pradikener, som han havde faet forzret, da han udférte
dennes gravmale, er grunden maske ikke sd meget, at Wiedewelt er
grebet af forkyndelsen, men gnsket om at szlge gipseksemplarer af
det portret, han udfgrte til Miinters gravmale. Vi kan imidlertid ikke
dokumentere det ene eller det andet.®* Man mé tro, at kunstnernes
manglende vilje til at benytte de hellige allegorier var en velbegrundet
frygt for at blande to meget forskellige ting sammen. Den allegoriske
komposition skulle gerne vaere smuk og logisk, og der er nu engang
ikke megen logik i at anbringe Gudsfrygten i selskab med de graske
og romerske guder.

Nar vi vandrer en tur pa Assistens kirkegard, kunne vi maske tro, at
Merkur og Neptun har varet genstand for en heftig og inderlig tilbe-
delse, hvis man ser pa antallet af fremstillinger af disse eller deres
attributter. Imidlertid repraesenterer de blot nogle begreber, Handel
og Sefart, som egentlig ikke kan fremstilles billedligt pa andre mader.
De ukristelige gravmaler fortzller altsa ikke om et ugudeligt og anti-
klerikalsk samfund, men om et samfund, hvor den antikke begrebs-
verden var noget, man i langt hgjere grad var fortrolig med end idag.

Artiklen er et sammendrag og en viderebearbejdning af nogle afsnit af »Allegori og

Borgerdyd. Studier i det nyklassicistiske gravmale i Danmark 1760-1820« som er under

udgivelse.

1. Karin Kryger: Gravkapellet i Karise og dets sarkofager. Architectura 4, 1982, 17 ff..

2. Kongelige Bibliotek, NKS 111, Johannes Wiedewelt: Store og gode Handlinger af O.
Malling med anmarkninger, I, upag..

3. J.J. Winckelmann: Versuch einer Allegorie, Dresden, 1766, 25.

. Forklaring skrevet pa tegning i Samlingen af Arkitekturtegninger, A 10 444.

5. Det kongelige Bibliotek, NKS, Add. 192. Af Johannes Wiedewelts efterladte papi-
rer, 11, 72.

6. Nikolaj Jonge: Den kongelige Hoved- og Residentzstad Kiobenhavns Beskrivelse,
II. Den hidtil utrykte Part. Kgbenhavn 1945, 286 f..

7. Se ogsé Patrick Kragelund: The Church, the Revolution, and the »Peintre Philosop-
he«, Hafnia no. 9, 1983, Kgbenhavn 1984, isar 51 ff..

8. Rigsarkivet, Christian Ulrik Detlev von Eggers Privatarkiv, A I 4, brev fra Johannes
Wiedewelt 11/9 1794.

&



