Regnum og sacerdotium i en
Saxo-disputats — og hos Saxo

af Carsten Breengaard

Inge Skovgaard-Petersens disputats Da Tidernes Herre var neer. Studier
i Saxos historiesyn’ er et mangfoldigt vark. Undertitlens prazcisering af,
at der er tale om studier, er ganske precis. Men som sa ofte set, kan
studier vere svaere at holde sammen. Der er i genren studier en fare for
det uprzcise, det udglidende. Det er f.eks. ikke sjzldent forbundet
med vanskeligheder at afggre, om Inge Skovgaard-Petersen arbejder
som litteratur-analytiker eller som historiker.

Inge Skovgaard-Petersen legger ikke skjul pa sin baggrund, og der
er da ogsd kommet noget meget grundtvigsk over bogen. Som hos den
Gamle bliver vi fgrt hid og did i &ndshistorien omkring aksen: det
norrgne — det kristne, historisk anskuet. I en vis forstand kan man sige,
at Inge Skovgaard-Petersens tese om, at der er sammenheng mellem
Saxos behandling af det norrgne og det kristne, korresponderer med
den grundtvigske forestilling om menneske fgrst — og kristen sd. Men
hvor der hos Grundtvig er tale om en anskuelse, der som sddan maske
ovenikgbet kan vinde i ynde ved nogen uklarhed, ma der selvsagt i en
disputats vare tale om en tese. En sddan skal jo sandsynligggres, og
hvad dette angdr, har Inge Skovgaard-Petersens lyst til &ndshistorisk
rummelighed og mangfoldighed efter min mening sejret over forpligtel-
sen til precision. Dér, hvor konklusionen skulle skinne i sit vakreste
lys, nemlig i bogens afsluttende ord (s. 255), mener forfatteren at kun-
ne udtrykke karakteren af sammenhengen i Gesta Danorum ved at
forbinde de afsluttende ord af Markus’ sdemandslignelse, »Den, som
har gren at hgre med, han hgre« (Mark. 4,9) med den paulinske eska-
tologis lgfte om kommende klarhed: »Nu ser vi jo i et spejl, i en gade,
men da skal vi se ansigt til ansigt; nu kender jeg stykkevist, men da skal
jeg kende fuldt ud, ligesom jeg jo selv er kendt fuldt ud«
(1. Kor. 13,12). I dette lgfte om (kun) eskatologisk klarhed — og lgftet
er jo reelt kun et hdb — kommer Inge Skovgaard-Petersen til at flytte
den dunkelhed, hun mener ligger i Saxos verk, over i sit eget. Nar Inge
Skovgaard-Petersens pointe er, at Saxos pointe er spejl, gdde og styk-
kevis, er det faktisk legitimeret, at bevisfgrelsen foregar i det dunkle.
Jeg ville gerne her og nu have varet fgrt til det punkt, hvor jeg sa ansigt
til ansigt, men det er efter min mening ikke sket.

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1988, s. 17-27



18

Det vark, der i vort &rhundrede har staet i centrum af beskaftigelsen
med Saxo, er Curt Weibulls disputats fra 1915, Saxo. Kritiska under-
sokninger i Danmarks historia fran Sven Estridsens dod till Knut VI. Pa
baggrund af den hidtidige forsknings tillid til Saxo som berettende kilde
satte Curt Weibull sig for at undersgge Saxos eget kildegrundlag. Over-
alt inden for det omrade, Curt Weibull analyserede, fandt han, at Saxo
havde brugt — og oftest misbrugt — kilder, som den moderne historiker
selv besad. Curt Weibull matte derfor konkludere: »Vetenskapen har
endast ett att gora: at for vinnande av kunskap om detta skede av
Danmarks historia bortse fran vad Saxo berétter. Detta saknar allt
védrde harfor; det dger varde endast for kinnedomen om Saxo s&som
historieskrivare och sasom uttryck for en partiuppfattning en mansal-
der efter hindelserna«.? Denne Curt Weibulls konklusion satter, sam-
men med Lauritz Weibulls bestemmelse af den partimassige (ideologi-
ske) problematik i afhandlingen Nekrologierna fran Lund, Roskilde-
krénikan och Saxo. Grunddrag i Danmarks historia under det 12. dr-
hundradet, 1928, dagsordenen for Inge Skovgaard-Petersens studier:
Hun giver sig i kast med den af Curt Weibull praciserede opgave,
nemlig at behandle Saxo som historieskriver (Gesta Danorum som lev-
ning), og selv om hun prgver at vise, at Curt Weibull pd konkrete
punkter var overdreven kritisk i sin opfattelse af Saxos vardi som
beretning, befinder arbejdet sig pa vasentlige punkter helt inden for
Curt og Lauritz Weibulls univers.

Den problemstilling, der i s&rlig grad ma pakalde sig en kirkehistori-
kers opmarksomhed ved lesningen af Inge Skovgaard-Petersens Saxo-
disputats, er behandlingen af forholdet mellem regnum og sacerdotium
ifglge Gesta Danorum. Jeg skal ikke s@ge at dekke problemstillingen i
alle dens aspekter, men udtage enkelte eksempler til belysning, dels af
hvor problematisk afhzngigheden af weibullerne er, dels af at det un-
dertiden kan vare vanskeligt at afggre, hvornar Inge Skovgaard-Peter-
sen arbejder som litteraturhistoriker, dvs. hvornar hun analyserer Saxo
under en litterar synsvinkel, og hvornar hun er interesseret i at fa noget
at vide om begivenheder og personer.

Mit forste eksempel er behandlingen af Saxos fortzllinger om hen-
holdsvis det sjzllandske oprgr 1135 og striden om besattelsen af (ar-
ke)bispesedet i Lund 1137-38. Inge Skovgaard-Petersen havder vedrg-
rende 1135-oprgret, at Eskil fgrst gik i ledtog med Peder Bodilsen og
siden gjorde sin egen sag til alle sjzllenderes ved at paberédbe sig
»kirkens frihed« (s. 96). Men det star der jo ikke hos Saxo! Der star sub



19

titulo libertatis og hvad det er for en libertas, bliver man sa — frihed er
jo et taknemmeligt ord — ngdt til at resonnere over. Det gogr Inge
Skovgaard-Petersen imidlertid ikke, hun overtager mekanisk den ordi-
nare Lauritz Weibull-tolkning, ja, tror tydeligvis, at den star direkte i
Saxos tekst. Jeg har i min disputats® drgftet problemstillingen, og uden
at ville havde, at jeg har sagt det sidste ord i sagen, var det vel at
forvente (disputatser skal jo vare forskningsajour), at min behandling
af sagen havde sat en alarmklokke i gang over for en mekanisk genta-
gelse af Lauritz Weibull. Ikke mindst i betragtning af, at Inge Skov-
gaard-Petersen i sin Indledning skriver, at det kom »som et veritabelt
chock da kirkehistorikeren Carsten Breengaard i 1982 gik til angreb pa
hele syntesen pa grundlag af en ny lesning af de Lundensiske nekrolo-
gier, som var Lauritz Weibulls pi¢ce de résistance. Grundlaget for
teorien smuldrede bort...« (s. 18). Nar Lauritz Weibulls forstaelse af
Saxos libertas hos Inge Skovgaard-Petersen ikke er smuldret det mind-
ste, viser det, hvor let weibullernes autoritet omvekslede formodninger
til indiskutable kendsgerninger.

Men der er andre problemer i behandlingen af det sjzllandske oprdr.
Ligeledes pa s. 96 anfgres det, at Saxo muligvis forudsatter, »at hans
lesere, forst og fremmest Anders Sunesen og Valdemar Sejr, kender
de nermere omstendigheder, og da historien 1a 1-2 generationer tilba-
ge far Saxo skrev sit vaerk kan de store trzk i skildringen af situationen
skyldes at det ikke er ngdvendigt at kende mere til arsagerne for at
fglge med i handlingen.« Her behandles Saxo som historisk kilde til
begivenheder i 1135. Men pé s. 118 skriver Inge Skovgaard-Petersen:
»Med hensyn til Saxos udnyttelse af den sidstnzvnte kilde (: Roskilde-
krgniken) er det svart at ryste folgende tanke af sig: der er stor lighed
mellem den opstand Peder Bodilssgn rejste i 1120-erne i Roskildekrg-
niken og hvad Saxo fortzller om samme herres kamp sammen med
Eskil i 1130-erne; i begge tilfelde paberabtes kirkens frihed. Hvis der
faktisk havde fundet to rejsninger sted inden for den periode krgniken
dzkker, er det s®rt at den kun navner den ene — oprgr mod Erik
Emune ville da lige have varet vand pa dens mglle. Den tidligere
navnte fejl, at Saxo lader Peder Bodilssgn dg i Erik Emunes tid, tyder
pa at han ikke har haft noget sarligt godt kildemateriale til denne
opstand. Mon han dog ikke har flyttet 1120-opstanden 10 ar frem i
tiden for at forbinde den med Eskils entré i Danmarkshistorien?« I
dette sidste citat far vi en ganske anden forklaring pa Saxos fortzlling
om det sjzllandske oprgr. Det, der fgrer til, at Saxos beretning nu
alene betragtes under en litterer (kompositorisk) synsvinkel, er pastan-



20

den om, at der i Roskildekrgniken vedrgrende 1124° og hos Saxo ved-
rgrende 1135 péaberabes »kirkens frihed«. Men som Saxo ikke ggr det
vedrgrende 1135, ggr Roskildekrgniken det ikke vedrgrende 1124. Her
forer en dobbelt fejllesning til, at det bliver ganske uklart, hvordan
Inge Skovgaard-Petersen egentlig forstar Saxos sjzllandske oprgr. Er
det en beretning, eller er det fiktion?

Jeg forstar heller ikke Inge Skovgaard-Petersens pastaede kildekriti-
ske behandling af ®rkesadestriden 1137-38. Problemet er forholdet
mellem Roskildekrgniken® og Saxo.” Nar man skal skrive begivenheds-
historie, ma man valge kilde, det er klart nok. Men, hvad Inge Skov-
gaard-Petersen skriver vedrgrende denne sag, er uklart. I note 2 pa
s. 281 hedder det, at »Saxos fremstilling star her i sterk modstning til
Roskildekrgniken, som dog selv er s uklar at Saxo ikke har behgvet at
folge den«. Behgvet, hvad er det for et kildekritisk kriterium? Jeg er,
som jeg senere skal vende tilbage til, pA mange punkter enig med Inge
Skovgaard-Petersen i, at Curt Weibulls behandling af Saxo er noget
udvendig, men her tror jeg nu ikke, at der er meget at ggre. Der kan
principielt vare noget rigtigt i Inge Skovgaard-Petersens kritiske
spergsmél vedrgrende Roskildekrgniken: »Kan alene kildernes tilbli-
velsestid afggre deres vardi?« (s. 108), men nar hun s& umiddelbart
efter (s. 109) giver sig ind i tendensovervejelser vedrgrende Saxo, der
skal afdekke, at det er 1200-talsideologi, der styrer hans skildring af
1137-38 — og det skal jo nok passe, da dette er tilfzldet vedrgrende
bispeindsattelserne i Roskilde 1158 og Lund 1177 — hvad bliver der sa
ud af forsgget pa at restituere Saxo som kilde over for Roskildekrgni-
ken? Men det er maske ogsa her splittelsen mellem historikeren og
litteraturanalytikeren, der kommer til syne?

Ogsé i Inge Skovgaard-Petersens behandling af 1160’ernes skisma
mgder vi et ikke overbevisende forsgg pa at neutralisere Curt Weibulls
hyperkritik over for Saxo. Inge Skovgaard-Petersens karakteristik af
Saxos fortzlling som »en stor apologi for at Valdemar holdt pi den
forkerte hest, at Saxo fra fgrst til sidst vidste at Valdemar i flere ar var
skismatiker og at Absalon fulgte ham i tykt som i tyndt; opgaven var
derfor at forklare hvordan det kunne ga til og finde formildende om-
stendigheder« (s.112) adskiller sig nemlig ikke afggrende fra Curt
Weibulls opfattelse, og nar hun med tydelig adresse til Curt Weibull
fortsztter, at »Saxo bliver ikke mindre tendentigs i dette lys, men der
er forskel pa tendens og lggnagtighed«, sa er det slet ikke nok til at
bryde ud af det weibullske univers. Det, der efter min mening kunne
problematisere Curt Weibull, er ikke en noget lgs distinktion mellem
tendens og lpgn, men en pavisning af, at Curt Weibull i sin kildekritiske



21

behandling af Saxo — pé grund af en fejlagtig forestilling om &rhundre-
dets partier — rendyrker en enkelt problemstilling (skismaet) og derved
absolutterer den. Curt Weibull har utvivlsomt ret i, at Saxo i mangen
detalje er fuld af lggn, men nar Saxo alligevel han anvendes til en bred
belysning af Danmarkshistorien, skyldes det, at hans proportioner i
fortzllingen synes at svare ganske godt til, hvad vi kan se ved brug af
andre kilder. Det, det drejer sig om ved brugen af den noget sene
beretter Saxo, er altsa inden at have etableret en adakvat forstaelse af,
hvad det 12. arhundrede overhovedet drejer sig om. Curt og Lauritz
Weibull formodede som bekendt, at det drejede sig om gregorianis-
men, men det gjorde det, som jeg skal vende tilbage til om lidt, ikke!

I hvor hgj grad, Inge Skovgaard-Petersen i spgrgsmalet om arhun-
dredets hovedtema er fanget ind af weibullernes gregorianisme, frem-
gar maske tydeligst netop af behandlingen af Saxos beretning om
1160’erne. I andet afsnit s. 136 prasenteres vi for en konfrontation
mellem Eskil og Valdemar med Absalon som mellemmand. Udgangs-
punktet i Inge Skovgaard-Petersens referat af Saxo er den bergmte
strid om Eskils borg. Inge Skovgaard-Petersen skriver, at »Eskil kre-
ver uindskrenket lydighed af den underordnede biskop, ogsa nar det
gelder kamp mod kongemagten«, og lidt senere i samme sammen-
haeng: »Eskil vil ikke anerkende kongen som overordnet«, og sé fort-
sztter hun: »den troskabsed til landets verdslige herre som @rkebiskop-
pen vel ogsd mé have aflagt kommer i anden rekke i forhold til hans
kirkelige opfattelse«. Men referatet af Saxo er ikke rigtigt, og derfor
bliver Inge Skovgaard-Petersens opfattelse af Saxos forestillinger om
det rette forhold mellem regnum og sacerdotium ogsé misvisende. Ord-
vekslingen mellem Eskil og Absalon er hos Saxo placeret efter beret-
ningen om kongens stgtte til Occos indsazttelse som biskop i Slesvig.®
Og derfor handler ordvekslingen mellem Eskil og Absalon heller ikke
om nogen »kirkelig opfattelse« efter hvilken @rkebispen sadan i almin-
delighed ikke skal vare underordnet kongen. Det er overhovedet si
uklart, som det kan vare, at sige, at »Eskil ikke vil anerkende kongen
som overordnet«. Det, Eskil ifglge Saxo ikke vil anerkende, er kon-
gens indsattelse af bisper. Og det tror Saxo — fra sin 1200-talsposition —
at vide, at Eskil helt uden videre er i sin gode ret til. For at komme
videre i sin Valdemar-apologi, dvs. for at markere, at ansvaret for
konflikten var Eskils, har Saxo derfor brug for en konflikt af ren poli-
tisk karakter. Som sddan fungerer borg-striden. Og her har Saxo natur-
ligvis slet ikke brug for nogen Eskil-Absalon-dialog om over- og under-
ordningsforholdet mellem regnum og sacerdotium, her var der tale om
klokkerent oprgr. At Inge Skovgaard-Petersen ikke desto mindre tror,



22

at Eskils og Absalons samtale om regnum og sacerdotium hgrer hjem-
me i forbindelse med borg-episoden, vidner om inertien i de weibullske
positioner.

Et af hovedproblemerne i dette arhundredes forskning over det 12. ar-
hundrede har varet tegningen af Eskil-skikkelsen. Dette problem er
ogsa centralt for Inge Skovgaard-Petersen, der som sit bidrag havder,
at Saxo benytter skildringen af Starkad til at tegne Eskil: »Det er
imidlertid min pastand at Eskil repra@senterer mere end et litterart
forbillede for Saxo, men at forholdet mellem Starkad og Eskil skal ses i
lyset af den middelalderlige figuraltolkning, saledes at den zldste for-
udsiger et problem som den yngre skal Igse. Nar det drejer sig om et
hovedpunkt i middelalderen, regnum contra sacerdotium, er Saxos
synspunkt kendt og dukker op i alle mulige forkledninger i hans verk.
Som reprasentant for romerkirken med dens krav pa forrettighed for
det verdslige regimente kan ingen anden end Eskil komme pé tale«
(s. 178). Jeg skal gerne vedga, at jeg er uden kvalificerede forudsatnin-
ger vedrgrende Starkad-skikkelsens norrgne kilder, men denne brist
har nazppe betydning for det, der her skal drgftes, nemlig Starkad-
Eskil-parallellen som element i Saxos regnum-sacerdotium-problema-
tik. At figuren parallelitet overhovedet er en farlig sag viser sig allerede
pa et elementart plan, nar Inge Skovgaard-Petersen ser en forbindelse
mellem fortellingen om den sarede Starkad (s. 142) og evangelisten
Lukas’ lignelse om Den barmhjertige Samaritan (Luk. 10,30-35)
(s. 168; s.172). Den sarede Starkad konfronteres hos Saxo med fire
personer, men nar Inge Skovgaard-Petersen (s. 168) skriver, at den ilde
tilredte jode i Lukas’ lignelse »fgrst blev hjulpet af den sidste af de fire
personer, der kom forbi«, sa er det faktisk forkert. Samaritanen var
den tredje, der kom forbi! Jamen er der si, som Inge Skovgaard-
Petersen hevder s. 172, tale om, at Lukasevangeliet er forbilledet? Nar
fortellingerne er forskellige savel i indhold som i form, hvad er det sa
for en metode, der tilsiger ret til paralleliseringer?

Fast grund under paralleliseringen prgver Inge Skovgaard-Petersen
at skaffe sig pa s. 168-69 ved at havde en forbindelse mellem Eskil og
Herisvad kloster. Da det starkeste argument imidlertid ikke bliver
mere end et »vistnok« (s. 168), synes jeg, at det er sand, hun bygger pa,
og den slags byggeri frarddede allerede evangelisten Mattzus (7,24-
27). Men ikke desto mindre: allerede tre sider inde i afsnittet Hvem var
Starkad? mener Inge Skovgaard-Petersen at kunne konkludere, at
»Med Eskils skikkelse for gje kunne Saxo tegne et fyldigt portret af
Nordens stgrste oldtidshelt« (s. 172). Men hvilke argumenter udover



23

det usikre Herisvad bygger denne konklusion pa? Pa s. 170 anfgres, at
de begge levede l®nge, dog mener Inge Skovgaard-Petersen, at »Den
mest igjnefaldende lighed ... er deres forhold til kongerne.« Den fgrste
parallelisering (s. 171) drejer sig om to Saxo-tekster, hvor slag omtales,
og hvor Starkads flugt og fejhed afslgres i den fgrste, men hvor det,
som Inge Skovgaard-Petersen siger, »Ganske vist« ikke fremgar af den
anden tekst, »at Eskil fulgte kongen i den latterlige flugt«. Jeg er
mystificeret! Det er jeg ogsd, nir Inge Skovgaard-Petersen pa samme
side endnu engang lader Saxo forbinde Eskil med libertas ecclesiae:
»Under péberabelse af kirkens frihed skifter han side under borgerkri-
gen og felger kun Valdemar nér de har fzlles interesser«. Jeg kan ikke
finde et sddant sted hos Saxo! Jeg er bange for, at Saxo ogsa her er last
pa baggrund af de weibullske ideologiske antagelser og formodninger.
— Et andet argument angives at vaere »foragten for de tyske skikke«
(s. 171). Den foragt, der her er tale om, ma vel vare hos de littercere
skikkelser Starkad og Eskil i fortellingerne i Gesta Danorum, som Inge
Skovgaard-Petersen taler om pa s. 170. Men pa s. 171 optrader der en
»Eskil (som) havde grund til at forholde sig skeptisk over for den tyske
kejser. Ligesom bade forgenger og efterfglger pa @rkestolen i Lund
matte han altid vaere pa vagt over for Hamburg/Bremens krav om
restitution af det gamle ®rkestift, navnlig nar kravet fra tid til anden
blev stgttet af kejseren«. Og lidt senere hedder det: »Derfor matte han
ogsa se med skepsis pa de danske konge=ztlinge der sggte hjzlp i Tysk-
land; om han faktisk medregnede Knud Lavard er ikke sikkert, hvor-
imod hans voksende fjendskab mod Sven Grathe blandt andet hang
sammen med dennes tyske interesser«. Men hvad er nu dette for en
Eskil? Det kan ikke vare Saxos, altsd den litterere, for skikkelsen i
Eskil-fortzllingerne i Gesta Danorum er overhovedet ikke optaget af
disse forhold. Man sidder tilbage med en fornemmelse af, at Inge
Skovgaard-Petersen pé en uklar made bygger pastanden om den litte-
rere figur pa elementer, der slet ikke optreder i den litteratur, som hun
foregiver at tolke. — Det sidste argument for synspunktet er Eskils
pastdede »vedholdenhed i gammeldags ngjsomhed«« (s.172). Saxos
Starkad spiser rd og fordarvelige ting, og om Eskil skriver Inge Skov-
gaard-Petersen: »Eskils vedholdenhed i gammeldags ngjsomhed — hvil-
ket ikke forhindrede ham i at vise en passende leveméade nar han tog
imod gaster i #rkebispegarden med bl.a. mundskank og kzldermester
— fremgar ikke af det bevarede kildemateriale men det er en naturlig
fglge af hans tilslutning til cistercienserordenen«.’ Og problemet er her
ikke blot, at Necrologium Lundenses oplysning om, at Eskil havde
savel mundskank som kazldermester, suverent tilsideszttes ved hjzlp



24

af en almenbetragtning om cistercienserordenen, som Eskil slet ikke
var medlem af. Hovedproblemet er, som ovenfor, at Inge Skovgaard-
Petersen overtreder reglerne for litterer analyse.

Middelalderlig figuraltolkning er tydeligvis en forestilling, der har
besnaret Inge Skovgaard-Petersen, men det er mindre tydeligt, at hun
har sandsynliggjort forestillingens berettigelse vedrgrende @rkebiskop
Eskil, og jeg kan derfor heller ikke se, at den, som hun lover s. 178,
kaster lys over problemstillingen regnum og sacerdotium hos Saxo.

Det prgver Inge Skovgaard-Petersen afslutningsvis at ggre i Konklusio-
nen, og til denne vil jeg nu vende mig. Det ligger i mine allerede
fremfgrte bemarkninger til behandlingen af 1120’erne og 1130’erne, at
jeg mener, at Inge Skovgaard-Petersen er mere optaget af regnum-
sacerdotium-problematikken, end Saxo synes at vare. Ihvertfald pa
andre premisser. Inge Skovgaard-Petersen indl®ste forestillinger om
libertas ecclesiae, som der ikke synes dekning for. Den samme kritik er
efter min mening relevant over for behandlingen af Starkad-Eskil-pro-
blemstillingen. Jeg péstod vedrgrende det sjellandske oprgr, at tolk-
ningen var afhangig af Lauritz Weibull, altsd absolutteringen af den
gregorianske regnum-sacerdotium-konflikt. Dette synes ogsa at vare
tilfelde i Konklusionens behandling af temaet. S. 246-47 fremfg@rer Inge
Skovgaard-Petersen nogle reflektioner over Saxos brug af begreberne
potestas og auctoritas: »1 GD er der ingen tvivl om at kongen kunne
udgve auctoritas og at det pa ingen made var kirkens specielle domza-
ne«. Hvad er indholdet af dette udsagn? @nsker Inge Skovgaard-Peter-
sen hermed at sige noget om regnum og sacerdotium hos Saxo? Er det
tilfeldet, implicerer det, at Saxo bruger begrebet auctoritas mod en
gelasiansk-gregoriansk tradition. Men ggr han det? Jeg tror det ikke.
Jeg tror ikke, han siger noget om regnum og sacerdotium, for Saxo
synes at vare helt upavirket af de politiske teologers distinktioner. Da
pave Gelasius i 494 i et brev til kejser Anastasius som den fgrste an-
vendte distinktionen til at bestemme forholdet mellem regnum og sa-
cerdotium, hentede han den fra den romerske forfatningsrets syn pa
forholdet mellem magistraten (potestas) og senatet (auctoritas). Gela-
sius erobrede altsa en civil distinktion. Saxo ggr, sa vidt jeg kan se, det
samme. Kongen er for Saxo, som Inge Skovgaard-Petersen selv pape-
ger, lovgiver, og derfor er der en parallel med det romerske senat. Og
da det altsa drejer sig om at udstyre kongen med lovgivningsautoritet,
ma fronten ved brugen af auctoritas-begrebet vere dem, der i Danmark
havde tradition for at besidde lovgivnings-autoriteten. Og det var selv-



25

folgelig ikke sacerdotium, men tingene, de stormandsdominerede ting.

Efter min mening er det ogsé et eksempel pa Lauritz Weibull-inspi-
reret idéhistorie, nar Inge Skovgaard-Petersen finder det rimeligt at
parallelisere Gesta Danorum med kong Sverres tale mod bisperne.
Sverre taler virkelig mod bisperne, han vil sikre sig styret over kirken.
Men det vil Saxo da ikke. Nar Inge Skovgaard-Petersen prgver at
underbygge péastanden med en parallelisering mellem Sverres tale og
Saxos ord om Harald Hén, ma det ogsa afvises. Saxos ord'® svarer i
virkeligheden ganske ngje til den fordring, som Gregor VII den 6. nov.
1077 rettede til netop Harald Hén: »Det er vor vilje, og vi opfordrer dig
faderligt til, at du i alt og frem for alt vager over, at den (: kirken)
bliver hjulpet og besk@rmet. Thi hvis man ikke ggr modstand mod
dette, er det s ikke det samme som at benzgte troen?«.'! Her udtryk-
kes den middelalderlige katolicismes enhed af tro og gerninger med en
klarhed, som ggr enhver inddragelse af det nytestamentlige Jakobsbrev
— for da slet ikke at tale om Luther! — ganske overflgdig (s. 56-58).

Saxos anliggende er det kristne fedreland, ikke regnum og sacerdoti-
um i deres indbyrdes forhold. Saxos front er det, der truer det kristne
fedreland, de gamle store slegters skalten og valten. I denne hovedsag
er hans horisont det 12. arhundredes trusler, ikke mindst borgerkrigens
kaos. Forholdet mellem regnum og sacerdotium er hos Saxo ikke regu-
leret pa nogen teoretisk kvalificeret made. Saxo gnskede kun at blende
zttesamfundet, og det gjorde han ved at lade fadrelandets to lys, Val-
demar og Absalon, strale over al made. Det er naturligvis rigtigt, at
forestillingen om lumen blev brugt af teoretikerne blandt de politiske
teologer i begge de europaiske lejre. Men igen tror jeg ikke, som Inge
Skovgaard-Petersen ggr det pa s. 240, at der i Saxos brug ved Valde-
mars dgd ligger nogen forestilling om kongens og kirken indbyrdes
relationer. Men i al enfoldighed er de tilsammen kristenhedens lys og
dermed fadrelandets lys, som skal overstrdle alt andet. Og derfor tror
jeg, hvis vi skal afdekke Saxos intentioner med sit store vark, heller
ikke, at Inge Skovgaard-Petersens afsluttende Markus-citat om grerne,
der hgrer, bgr forbindes med Paulus-ordene, om nu kun at se i et spejl,
i en gade. Det er, for nu at blive i bibelsproget, langt bedre at forbinde
Markus’ sedemandslignelse med den sammenh&ng, Markus selv giver:
»Kommer man vel ind med et lys for at sztte det under skappen eller
under banken? Mon ikke for at sztte det pa lysestagen?« (Mark. 4,21).
Saxo vil med Gesta Danorum gennemlyse de farer, der lurer pa fadre-
landet. Inge Skovgaard-Petersens uklare behandling af regnum-sacer-
dotium-problematikken afslgrer med tydelighed, at den weibullske
skzppe stadig hindrer Saxos vark i at stréle i al sin glans."



26

Noter:

1.

H

0 NN W

9.
10.
11.
12.

Afhandlingen forsvaret for den filosofiske doktorgrad ved Kgbenhavns Universitet
den 20. maj 1987.

Narvaerende artikel er ikke en anmeldelse, men en opposition. Som sadan forholder
den sig kun til en enkelt side af Inge Skovgaard-Petersens afhandling.

. Curt Weibull, s.257f. Citatet vedrgrer Saxos behandling af 1160’erne, men syns-

punktet er reprasentativt for Weibulls syn pa hele den periode, han behandler.

. Saxonis Gesta Danorum s. 370, 3-15.
. Carsten Breengaard: Muren om Israels hus. Regnum og sacerdotium i Danmark

1050-1170. 1982. s. 230f.

. Scriptores Minores I, s. 25,24-26,8.

. Ibid. s. 32, 5-14.

. Saxonis Gesta Danorum, s. 370, 16-24 og s. 371, 28-35.

. Ibid. s.435, 10ff. Inge Skovgaard-Petersen skriver s. 101, at Occo var bispeviet af

@rkebiskoppen af Hamburg/Bremen. Det star der intet om hos Saxo; han skriver, at
Occo var indviet af Octavian.

ikke, min kursivering!

Saxonis Gesta Danorum, s. 318, 23-32.

Dipl. Dan,, I, 2, 17.

Inge Skovgaard-Petersen bringer ved de mangfoldige Saxo-citater afhandlingen
igennem en dansk oversattelse, for prosateksternes vedkommende Fr. Winkel
Horns. Det angives i forkortelseslisten s. 315, at der citeres efter 1898-udgaven.
Dette er imidlertid forkert. Der findes fire udgivelser af Winkel Horns oversattelse:
1898, 1907, 1913 og 1975. Inge Skovgaard-Petersen citerer i almindelighed efter
1913-udgaven, der adskiller sig fra de tre gvrige og identiske udgaver. Inge Skov-
gaard-Petersens manglende akribi i brugen af WH far flere steder forunderlige kon-
sekvenser. Pa s. 132-33 bringes et par citater vedr. Ringstedmgdet 1170, nl. dels selve
festen, dels indkaldelsen, og det angives i noterne 63 og 64, at deter WH I1, s. 187 og
185. Men som det anferes, fortzller Saxo mellem disse to begivenheder om et sgtogt
med bl.a. skriveren og fortzlleren Lukas, og her henviser Inge Skovgaard-Petersen i
note 65 til WH II, s. 236. Men s. 236 kan ikke ligge mellem s. 185 og s. 187. Forklarin-
gen er, at Inge Skovgaard-Petersen i note 63 og 64 bruger WH 1913, mens hun i note
65 bruger WH 1898. — Et ikke mindre forunderligt eksempel mgder vi s. 239. Her
bringes et langt citat, og der placeres et sic! i teksten som nedenfor far fglgende ord
med pa vejen: »Den sztning som Winkel Horn har udeladt (markeret ved sic’) lyder
»Thi sk@nt kongernes majestzt bgr legge vagt pa den retmassige religionsudgvelse,
kan det dog vare mere @refuldt at passe domstolene end altrene«.« Nu kan man jo
allerede af citatet se, dels at det, der mangler, ikke mangler efter Inge Skovgaard-
Petersens sic/, men ma mangle efter som i nastsidste linje, dels at der slet ikke
mangler sd meget som Inge Skovgaard-Petersen pastar. Sagen er ganske enkelt, at i
WH 1913 er der faldet en linje ud. Om ikke andet burde dette have faet Inge
Skovgaard-Petersen til at bruge WH 1898. — Sagligt mystificerende er brugen af WH i
forbindelse med Ringstedfesten. Der bringes, som allerede navnt, s. 132-33 et citat
vedr. selve Ringstedfesten, et citat, hvori WH lader den 7-arige Knud blive salvet,
men Inge Skovgaard-Petersen siger i note 63, at der intet belag er for salvning. Det
kan hun have ret i, da ordet consecrare ikke optreder, men hvorfor s bruge WH?
Og helt mystificeret bliver man nogle fa linjer senere, hvor der bringes citatet af
indkaldelsen, hvori WH ikke navner salvning, selv om teksten hos Saxo indeholder



27

ordet consecrare. Og her gdres ingen bemarkning i noterne. Hvad er egentlig me-
ningen? Hvorfor ikke valge f.eks. Jargen Olriks oversattelse i stedet?

Pa s. 135 gares Radulf til Occos efterfglger, men Occo var biskop i Slesvig, Radulf i
Ribe.

Igvrigt var (s. 109) Lauritz Weibull kun 13 &r zldre end broderen Curt.






Nogle bemcerkninger til Carsten Breengaards
oppositionsindleeg til min disputats,
»Da Tidernes Herre var Neer« 1987

af Inge Skovgaard-Petersen

Som det fremgar af den fgrste note er Breengaards ovenstaende artikel
ikke en anmeldelse. Det bgr understreges, for lesere der ikke kender
min bog kan ikke fa et indtryk af dens hovedidé pa grundlag af denne
artikel.

I sin indledning havder Breengaard at jeg ikke skelner mellem histo-
risk forskning og litteratur-analyse. Det er rigtigt, og det er ikke tilfl-
digt. I en forskningsoversigt i Historisk Tidsskrift 1978 har jeg gjort
opmarksom pa at studiet af de middelalderlige krgniker kan vinde i
bredde og dybde ved at anvende metoder hentet i litteraturforsknin-
gen.

Blandt de adgangsveje jeg har peget pa har den mest givende varet
den gammeleuropaiske figuraltolkning i den form som Erich Auerbach
har udviklet, bl.a. i »Figura« (Gesammelte Aufsiatze, 1967). En nar-
mere karakteristisk af Auerbachs metode kan man finde dels i den
navnte oversigt, dels i min disputats. Her vil jeg kun fremhave enkelte
trek: med forbillede i Bibelens to afdelinger finder man i den f@rste
forudsigelser der opfyldes i den sidste del. Ogsa inden for Det gamle
Testamente spilles der pa en overordnet sammenhang i historiens for-
lgb. Denne teknik der selvfglgelig har en teologisk begrundelse er
bedst beskrevet af Northrop Frye: The Great Code, 1982. Auerbach
udvider tanken til at omfatte den litteratur der bygger pa kombinatio-
nen af graesk-romersk kultur (sprog, motiver o.1.) og Bibel +kirkehisto-
rie. Dantes Guddommelige Komedier er et af hgjdepunkterne i denne
litteratur.

Overfgrt til Saxos vaerk betyder det at de fgrste otte bgger der be-
handler tiden fgr kristendommens indfgrelse indeholder elementer der
forudsiger nogle i den sidste halvdel, bog IX-XVI. Men tanken rzkker
udover teksten: Saxo inddrager mange andre tekster og forestillinger
der enten hgrer hjemme i tiden under (natur)loven eller tiden under
ndden. Endelig mé det understreges at der ikke er tale om paralleller
men om ligheder der har betydning i den store sammenhang. P4 den
baggrund har jeg sammenlignet to episoder i Starkads historie i VI bog
med to fra Lukas-evangeliet — og for den sags skyld: Eriks svar til Grep
1V bog med 3. kapitel af Jakobs brev fordi de to tekster trods al forskel

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1988, s. 29-31



30

drejer sig om fred. Nar jeg mener at Starkad prefigurerer rkebiskop
Eskil — igen ikke i alle detaljer — skyldes det at tre trek i Starkads
historie der ikke er kildegrundlag i den norrgne overlevering kan for-
klares ud fra Eskils historie, for eksempel det halvbagte nadverbrgd.
Og fordi de tilsammen belyser en i alle henseender stor skikkelses
betydning for det danske folk pa godt og ondt. Jeg har forsggt ved
hjelp af dispositionen at argumentere for min tolkning af Saxos vark;
den kan hverken vare precis eller endelig, men den ggr det muligt at
opfatte Gesta Danorum som en helhed.

Et hovedanliggende for Breengaard er forholdet mellem regnum og
sacerdotium, eller rettere: moderne historikeres syn pa disse institutio-
ner. De fleste har set dem som alternativer i styret af Danmark, men
for Breengaard hgrer de sammen som gjne i et ansigt — med et billede
han har hentet hos Saxo. Méaske er det ogsa derfra han har ideen til at
udbygge lysmetaforen, nemlig at lyset blendede for ®ttesamfundet,
dvs. at Saxo ikke lader stormandenes politiske betydning skinne igen-
nem. Det er Breengaards grundidé, fremfgrt i hans »Muren om Israels
hus«, at &ttesamfundet ledet af lokale stormand var den stgrste hin-
dring for kongemagtens og kirkens civilisationsproces. Andre histori-
kere har som sagt betonet modsatningen mellem regnum og sacerdoti-
um; det gelder ikke mindst Lauritz og Curt Weibull hvis navn Breen-
gaard bruger til sit store skremmebillede: Det Weibull’ske univers.

Hertil er at sige at ingen nulevende nordisk middelalderhistoriker
underkender ®ttens betydning, men modsatningen mellem kongemagt
og prastemagt var en realitet, maske med udenlandske forhold som
forbillede i det 12. arh. Saxo har ikke varet i tvivl om at gvrigheden
bestod af to lys, heller ikke om at kongens var hgjere end kirkens. Han
accepterede ikke stormandenes magt uafhengigt af kongen men dens
tilstedevarelse skinner flere steder igennem. Helt er der ikke blendet
for ®ttesamfundet.

Naér den forrige generation ikke beskaftigede sig med disse ting skyl-
des det efter min mening to forhold: kildekritikken havde deres hoved-
interesse og de interesserede sig mere for politisk end social historie.
Bortset fra at den metodiske kildekritik ofte har antaget meget firkan-
tede former og at andre sider af faget end politikken bgr dyrkes, erken-
der jeg gerne min gald til de store gamle, deriblandt bregdrene Weibull.



31

Summary — af Carsten Breengaard
The article by Carsten Breengaard undertakes a critical analysis of the
regnum-sacerdotium problem complex, as treated in the thesis by Inge
Skovgaard-Petersen »Da Tidernes Herre var nar. Studier i Saxos histo-
riesyn«, 1987. For most of this century the interpretation of Saxo have
been determined by Curt Weibull’s rejection of Saxo’s value as a narra-
tive source (Saxo. Kritiska unders6kninger i Danmarks historia fran
Sven Estridsens dod till Knut VI. 1915), and by Lauritz Weibull’s
decision that Saxo tended towards anti-Gregorianism (Nekrologierna
frdn Lund, Roskildekronikan och Saxo. Grunddrag i Danmarks histo-
ria under det 12. drhundradet. Scandia 1928). It is demonstrated in the
article that Inge Skovgaard-Petersen is still working within the Weibul-
lian universe, and that this leads to a succession of misinterpretations of
Saxo. In her treatment of Saxo’s representations of the third, fifth and
sixth decades of the 12th century, Inge Skovgaard-Petersen incorpora-
tes Weibullian problem complexes for which there is no justification.
It is demonstrated that Saxo has no interest in emphasizing regnum
at the expense of sacerdotium. The endeavour of Saxo’s work is to
safeguard his Christian native land — Denmark — against the maladmini-
stration of the great families. Furthermore, Carsten Breengaard proves
in his article that on certain points it is not clear whether Inge Skov-
gaard-Petersen is working as a historian or as a literary historian.

Lektor, dr. theol. Carsten Breengaard
St. Tastrup prestegard, 4370 St. Merlgse

Summary — af Inge Skovgaard-Petersen

Inge Skovgaard-Petersen grants Carsten Breengaard that she does not
distinguish between historical research and literary analysis. But that is
a crucial point in the thesis. She justifies her method through referen-
ces to the works of literary analysis by Erich Auerbach and Northrop
Frye. Inge Skovgaard-Petersen emphasizes that even though at times
the historical criticism by the Weibull brothers was rather rigid, and
though they concentrated on political history at the expence of social
history, she readily admits being indebted to them.

Lektor, dr. phil. Inge Skovgaard-Petersen
Taffelbay Alle 15, 2900 Hellerup



