Den hele bibel

i Mynsters og Martensens forkyndelse

Af Lars Kruse-Blinkenberg

Indledning

Om en lang rzkke mere eller mindre fremtredende personer i den
danske kirkes historie gzlder det, at de nu kun hgrer hjemme i frem-
stillinger af faget kirkehistorie: jo mindre betydning de anses for at
have haft, desto mere detaljerede skal de kirkehistoriske vaerker vare,
hvori man kan sgge oplysninger om dem. Med andre forholder det sig
saledes, at de ikke blot hgrer hjemme i kirkehistorien, men ogsd i
dansk litteraturhistorie og dermed dansk kulturhistorie. Her tenker jeg
ikke pa for eks. Hostrup, som i kirkehistorien navnlig huskes for sit
arbejde for grundtvigianismen i perioden 1872-1886 (jf. afsnittet herom
i Den danske kirkes Historie, under redaktion af Hal Koch og Bjgrn
Kornerup, VII, 1958, s.208ff.) og i litteraturhistorien iszr for sine
komedier (jf. for eks. kapitlet om 1840’erne i Carl S. Petersen og Vil-
helm Andersen Illustreret dansk Litteraturhistorie, Tredje Bind, 1924,
s. 589ff.), fordi det ikke er samme sag eller samme litterzre produk-
tion, han er kendt for i kirkehistorien og i litteraturhistorien. Jeg t@n-
ker pa for eks. Mynster og Martensen, hvis verker er af en sadan art, at
de hgrer hjemme i bade kirkehistorien og litteraturhistorien. Hostrups
komedier hgrer kun hjemme i litteraturhistorien; kirkehistorien kan
hgjst beskaftige sig perifert med dem som baggrund for hans virke som
prast i Folkekirken. Mynsters og Martensens pradikener og @vrige
opbyggelige vaerker samt deres indleg i tidens debat i andre af deres
skrifter og i for eks. breve er derimod kilder til bade udforskningen af
den danske kirkes historie og dansk litteraturhistorie.

Brugen af Mynsters og Martensens navnte produktioner i faget
dansk kirkehistorie er der ingen grund til at kommentere nermere her.
Ingen kirkehistoriker ville finde pa at forbigd dem i selv den mest
kortfattede fremstilling af den danske kirkes historie i det 19. arhun-
drede.

Enhver bruger af Carl S. Petersens og Vilhelm Andersens Illustreret
dansk Litteraturhistorie (I-IV, 1924-1934) vil vide, at denne fremstil-
ling er s& almenkulturelt bred, at det ikke kan undre, at man i tredje
binds f@rste kapitel, »Slegten fra Hundredaarsskiftet«, finder et selv-
stendigt afsnit om Mynster (s. 120-26) anbragt mellem lignende afsnit

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1989, s. 157-198



158

om A.S. Orsted (s. 115ff.) og P. O. Brgndsted (s. 126ff.), og at Myn-
ster i gvrigt omtales i ikke f& sammenhange andetsteds i bindet. Noget
tilsvarende gzlder Martensen; hovedafsnittet om ham er placeret i
samme binds fjerde kapitel, »Tredivetallets Forfattere«, s. 561-66, mel-
lem tilsvarende afsnit om Carl Bagger (s.556-61) og Johan Nicolai
Madvig (s. 566-70).

Naturligvis kan man ikke uden videre male den betydning, litteratur-
historien tillegger for eks. Mynster og Martensen, ud fra antallet af
sider og linier, der bruges pa omtale af dem, eller ud fra, hvor ofte de
navnes i en fremstilling. P4 den anden side finder jeg det ikke uvasent-
ligt, at Carl S. Petersens og Vilh. Andersens fremstilling af den danske
litteraturs historie indeholder selvstendige hovedafsnit om dem. Det
viser efter mit skgn, at deres forfatterskaber tillegges betydning pa
linie med @Orsteds, Brgndsteds, Baggers og Madvigs forfatterskaber.
Saledes forholder det sig ikke i Dansk Litteratur Historie, 1-4, udsendt
pa Politikens Forlag (her benyttet i anden udgave, 1967). Denne frem-
stilling omtaler nok Mynster og Martensen en del gange, men kun i
forbindelse med andre forfattere. Der findes ingen selvstendige afsnit
om dem, hvorfor man uvilkarligt far det indtryk, at de hgrer til littera-
turhistoriens bipersoner.

Det er muligt, at litteraterne bag Politikens Dansk Litteratur Histo-
rie generelt gnsker at legge mindre vagt pa forfattere, der hgrer hjem-
me i bade kirkehistorien og litteraturhistorien, end Carl S. Petersen og
Vilh. Andersen gjorde. Hermed synes savel den almenkulturelle hori-
sont som begrebet litteratur indsnavret. Hvis det er rigtigt i denne
litteraturhistories placering af Mynster og Martensen at se en sadan
tendens, mé det understreges, at den ikke har holdt sig til indeverende
arti: Gyldendals Dansk litteraturhistorie, 1-9 (1984-1985), har et selv-
stendigt afsnit om Mynster; det findes i femte binds anden del, der har
den karakteristiske overskrift »Embedsborgerskabet og dets kultur«
(s. 157ff.), og nzrmere betegnet i afsnittet »Kirken, skolen og socialve-
senet« (s. 190ff.), hvor s. 192-97 har overskriften »J. P. Mynster«; her-
udover omtales Mynster i talrige centrale forbindelser i denne fremstil-
ling. At et tilsvarende afsnit om Martensen ikke findes, bgr ikke give
anledning til undren: Gyldendals litteraturhistorie er bygget ganske
anderledes op end Carl S. Petersens og Vilh. Andersens. Det medfg-
rer, at Martensen ofte omtales sammen med Mynster, sa at sige flettet
ind i behandlingen af Mynster; da han desuden navnes selvstendigt
adskillige gange, bliver hovedindtrykket efter mit skgn, at man pa
ingen made kan havde, at der tillegges ham en perifer betydning i
modsa&tning til Mynster.



159

Der kan ikke vare tvivl om, at forfatterne til de respektive afsnit i de
tre nzvnte fremstillinger af den danske litteraturs historie har kend-
skab til Mynsters og Martensens forfatterskaber. Om det i det enkelte
tilfelde er et fgrstehdndskendskab eller ej, tgr jeg ikke indlade mig pa
at forsgge at afggre. Jeg mener dog at kunne udelukke, at der altid er
tale om andenhandskendskab; litteraturhistoriernes omtale af Mynster
og Martensen kan ikke i hvert eneste tilfzlde vaere hentet fra kirkehi-
storiske fremstillinger. Omtalen er i adskillige tilfzlde af en sadan art,
at nogen, maske alle af de pagaldende litterater ma have lest i Myn-
sters og Martensens varker. Hvad de har last og hvor meget skal jeg
ikke komme nzrmere ind pa her. Hovedsagen er, at Mynster og Mar-
tensen er blevet last som forfattere pa linie med andre samtidige forfat-
tere. For eks. deres predikensamlinger er derfor bl.a. litteratur som al
anden litteratur omtalt i de tre fremstillinger. At de ogsd er kilder til
kirkehistoriske undersggelser er en selvfglge.

Bag nzrvarende afhandling ligger en lesning af den opbyggelige del
af Mynsters og Martensens forfatterskaber, som er af samme art som
den, der (i sidste instans) ma ligge bag de tre litteraturhistorier: jeg har
laest de pageldende predikensamlinger mv. pa samme made, som man
kan lese al anden litteratur, uden skelen til hvad man kan fa oplyst om
Mynster og Martensen i forskellige kirkehistoriske fremstillinger mv.,
og uden hensyntagen til at resultatet skulle kunne szttes i relation til,
hvad man har ment om de to teologer inden for faget kirkehistorie —
eller sagt om dem i litteraturhistorierne. Ovenstaende tjener kun til at
papege det rimelige i lesning af disse predikensamlinger mv. som litte-
ratur i almindelighed. Ganske forudsztningslgs kan en sddan lesning
naturligvis ikke blive: jeg kan nu engang ikke helt abstrahere fra, hvad
jeg pa forhand ved om den danske kirke og den danske litteratur i det
19. drhundrede, og denne viden er selvfglgelig baggrund for valget af
netop Mynsters og Martensens predikensamlinger mv. De er ikke ud-
valgt i blinde, ved lodtrekning.

Efter nzvnte lesning har jeg spurgt mig, hvad jeg ville anse for de
vasentligste karakteristika ved disse kilder. Nedenfor vil jeg forsgge at
redeggre for et enkelt af disse: Mynsters og Martensens brug af Bibelen
og nzrmere betegnet Apokryferne. Arsagen er dels, at Bibelen teolo-
gisk betragtet er kirkens bibel og litterzrt betragtet den vigtigste bog i
den danske litteratur, dels, at Mynsters og Martensens brug af Apokry-
ferne i hgj grad ma undre, nér den anskues ud fra vor tid — eller for den
sags skyld vort arhundrede.

Den mest hensigtsmassige made, hvorpa man kan redeggre for Myn-
sters og Martensens brug af Apokryferne, er efter mit skgn at lade de



160

to forfattere selv komme til orde s& meget som muligt. Derfor bestéar
stgrstedelen af denne afhandling af mindre afsnit om de passager i den
opbyggelige del af deres forfatterskaber, hvori jeg har fundet Apokry-
ferne anvendt. Disse passager kommenterer og uddyber jeg uden hen-
syntagen til, hvad den teologiske eller litteraturhistoriske faglitteratur i
samtiden eller eftertiden matte have ment om dem. Det centrale mé
vare, hvorledes Mynster og Martensen selv har brugt dem, og hvad jeg
mener herudfra at kunne slutte. Passagerne benavnes nedenfor citater
og nummereres af praktiske grunde. De forste linier af hvert citat
indeholder oplysninger om, hvilken sgn- eller helligdag citatet er knyt-
tet til, hvis det stammer fra en pradiken, hvilken tekst den er holdt
over, hvilken overskrift den er forsynet med (kursiveret af mig), og
hvor den findes trykt fgrste gang i en samling.! Efter lignende princip-
per er de citater, der ikke er taget fra predikener, prasenteret. Citater
fra pradikensamlinger anfgres forst, i kronologisk razkkefglge efter
udgivelsestidspunktet. Jeg mener at have gennemarbejdet samtlige
pradikensamlinger af Mynster og Martensen og den mest kendte del af
deres gvrige opbyggelige forfatterskaber, men tgr naturligvis ikke pa-
sta, at jeg har faet alt med. Det kan ikke udelukkes, at der i for eks.
datidens tidsskrifter findes indleg af Mynster og/eller Martensen, der
kunne have bidraget til at kaste yderligere lys over nedenstaende. Jeg
tgr heller ikke udelukke, at jeg i det materiale, jeg har gennemgaet,
har overset passager, hvor Apokryferne benyttes. Endelig ma det un-
derstreges, at jeg nedenfor kun anfgrer sammenh@nge, hvor Mynster
eller Martensen selv udtrykkeligt ved skriftstedshenvisning eller pa an-
den méade (for eks. ved at n@vne Sirak) oplyser, at de benytter Apokry-
ferne. Hvis de ikke oplyser dette saledes, medtages en passage ikke i
nedenstaende. Det vil sige, at jeg ikke vil indlade mig pa at overveje,
om en tankegang eller forestilling maske skulle stamme fra Apokryfer-
ne, selv om det ikke oplyses udtrykkeligt. Det ville ggre denne afhand-
ling sterkt hypotetisk. Jeg foretrekker at benytte sa eksakt materiale
som muligt. Nar det skgnnes ngdvendigt, citerer jeg samtidens danske
bibel efter Resenteksten i 19. oplag fra 1842, forkortet Biblia 1842.2

Efter prasentationen af materialet folger fgrst en sammenfatning,
hvoraf det vil fremga, at titlen pa denne afhandling er afled: af citater-
ne, og dernast en redeggrelse for den kirkehistoriske sammenheng,
hvori materialet efter selv at have talt (naturligvis: gennem min lesning
og fremleggelse) ngdvendigvis ma ses, hvis der her skal vare tale om
dansk kirkehistorie, litteraturhistorie og kulturhistorie.

Som det forhabentlig vil fremga af ovenstaende, lagger jeg hoved-
vegten pa den metode, der er brugt ved materialets indsamling, pre-



161

sentation og historiske placering. Metoden er min, og jeg finder det
ikke ngdvendigt at sztte den eller de resultater, der fremkommer ved
brug af den, i relation til andre metoder og resultater. Derfor vil man
nedenfor ikke finde nogen stillingtagen til den sakaldte sekunderlitte-
ratur om for eks. Mynsters og Martensens opbyggelige varker. Hvad
andre har ment herom, og om de har ret eller uret heri, er det ikke
afhandlingens anliggende at drgfte.>

Materiale

Mynster

Citat 1
16. sgndag efter trinitatis, Ef. 3,13-21: Bgnnen for vort Land og Folk
(Przdikener holdte i Aaret 1848, udg. 1849, s. 123ff.).

Afsnittet om pradikenens vasentlige indhold, som angives i over-
skriften, begynder efter en kort bgn om, at Guds And ma stige ned og
lzre os at bede, sdledes: »»Ngd lerer at bede«. Dette er et gammelt
Ord, som baade vi og Andre i disse Tider jaevnlig have Leilighed til at
gientage. Vi haabe og, at der ere Mange, hvilke den Ngd, som har
truet, som endnu truer vort Land og alle Lande trindt omkring, har lart
at flye hen til Gud i Bgnnen ...« (s. 126). Det ses heraf, at Mynster taler
i og om en aktuel situation. Denne pradiken kan ikke forstas, hvis man
ikke ved, at den er holdt i 1848. Mynster spgrger: »Og hvorom skulle vi
da bede for vort Folk? ...« (s. 127). Han nar frem til, at ordet sedelig-
hed er det centrale udtryk for, hvad folket har brug for: »I det mindste
erkiender dog Enhver, at et Folks Vel er uadskilleligt fra dets Szdelig-
hed, og at denne maa bevares, befestes og forgges, maa udvikle sig
stedse skignnere i alle Stznder, blandt Gamle og Unge, er jo sikkert
Enhver magtpaaliggende, som oprigtigen @gnsker sit Folk Hader og
Lykke« (s.128f.). Mynster forkaster dog hurtigt ordet sadelighed:
»Men, mine Venner! idet vi n@vne det Ord »Sadelighed«, fgler vist
Enhver, at det er et koldt Ord, at det her nasten er os fremmed, thi vi
ere vante til stgrre, fuldere, varmere Ord« (s. 129). Mynster erstatter
derfor seedelighed med Herrens frygt: »Hvor langt anderledes tiltaler
det vort Hierte, naar vi hgre det gamle Ord, som indbefatter Alt, hvad
der heri kan menes, naar der tales til os om »Herrens Frygt«! thi
Herrens Navn er helligt og forferdeligt, Herrens Frygt er Viisdoms
Begyndelse. [Ps. 111,9.10.]*, Herrens Frygt er Livets Kilde [Ordspr.
14,27.], Herrens Frygt gaaer vidt over alle Ting [Sir. 25,12.]. Ville vi



162

bede for vort Folk, da for alle Ting, at Guds Frygt maa boe i Landet,
thi med den kommer Orden og Tugt, med den Retfzrdighed og
Kierlighed og alle de Dyder, der pryde et Folk, den er en Velsignelse
for hvert Hierte, hvert Huus, hvert Rige, hvor den har fundet Bolig«
(s. 129).

Det ord, Mynster bestemmer sig for, gentager han i tre s@tninger
med varieret indhold og med en stigning fra s@tning til stning. Kulmi-
nationen er Sir. 25,12. Skriftstedshenvisningerne er alle til Det gamle
Testamente, og der skelnes gjensynligt ikke mellem de kanoniske og
de apokryfiske bgger. Det gamle Testamente forekommer citeret som
en helhed. Mynster har tilsyneladende ikke tznkt pa at lade kulmina-
tionen vare et nytestamentligt skriftsted. Man kan ikke indvende, at
arsagen er, at Herrens frygt udelukkende er et gammeltestamentligt
udtryk; i Det nye Testamente af 1819 findes det for eks. Ap.g. 9,31,
2.Kor. 5,11 og 1. Pet. 3,2. AEstetiske grunde kan have spillet ind: Myn-
ster kunne maske ikke have fundet et nytestamentligt skriftsted, der
med samme retoriske virkning afsluttede den varierede s@tningsgenta-
gelse.

Sir. 25,12 begr leses i sammenhangen 25,11-13, der i Biblia 1842
lyder: »Hvad er den stor, som haver fundet Viisdom! men der er Ingen
over den, som frygter HErren. HErrens Frygt gaaer flux over alle Ting;
hvo som holder fast ved den, hvem kan han lignes ved? HErrens Frygt
er Begyndelse til at elske ham, men Troen er Begyndelsen til at hange
fast ved ham«. Ifglge indholdsoversigten i Biblia 1842 opregner Sirak i
25,7-13 »ti Ting, som gigre et Menneske lyksaligt«. Det kursiverede
ord kan jevnfgres med velsignelse i slutningen af det sidste citat fra
Mynsters prediken.

Det forekommer mig, at de tre gammeltestamentlige citater kulmi-
nerende med Siraks ord giver sammenhangen hos Mynster et bredt
alment religigst sigte med en betydelig retorisk virkning, som nok ikke
kunne vare opnéet uden citatet fra Siraks Bog.

P& den anden side kan man ikke se bort fra den omstendighed, at
Mynster i noterne til denne pradiken bringer 14 nytestamentlige
skriftstedshenvisninger: det karakteristiske for nervaerende citat 1 er
da maske snarere, at han ikke nzvner, at Sal. 111,9f., Ordspr. 14,27 og
Sir. 25,12 er fra den gamle Pagt eller lignende. Naturligvis er han klar
over, at der er et Gammelt og et Nyt Testamente, men han behgver
altsé ikke tage betegnelserne i sin mund, hver gang han citerer. For
Mynster synes Det gamle Testamente ikke at std over for Det nye
Testamente. Bibelen forekommer for ham at vaere en helhed.



163

Citat 2
Fgrste paskedag, 1. Kor. 5,7f.: Vore Dage ere som en Skygge paa Jor-
den (Prazdikener holdte i Aarene 1851 og 1852, udg. 1853, s. 62ff.).

I denne pradiken er i n@rverende forbindelse iszr grund til at frem-
drage fglgende: »Det er ofte forekommet den alvorlige og dybere Be-
tragtning, som om vi just her paa Jorden levede i en Skyggeverden,
som om Tingene hernede kun ere som Skyggebilleder, der sveve hen,
og forsvinde, naar vi ville holde dem fast. Vi bleve til igaar — hedder det
i Jobs Bog — og vide Intet, en Skygge paa Jorden ere vore Dage [Job
8,9.]; og atter om Mennesket selv: Han gaar op som et Blomster, og
afskares, han flyer, som en Skygge, og bestaaer ikke [Job 14,2.]. Men-
nesket, siger David, er ligesom et Aandepust, hans Dage ere som en
Skygge, der farer forbi [Ps. 144,4.]. Hvo har ikke mangen Gang sagt
med den gamle Vise: Hvad gavnede os Alt, hvoraf vi hovmodede os,
hvori vi spgte vor Lyst? Alle de Ting ere farne bort som en Skygge
[Viisd. B. 5,8.9.]. Ja, hvor ofte have vi ikke sagt om dem, der hige efter
denne Verdens Zre, Gods og Pragt, at de gribe efter Skygger, som de
vilde finde tomme, i det de trengte ind i dem, som vilde forsvinde, i det
de meente at holde dem fast? Vi tale om vor Eiendom paa Jorden, men
er den ikke blot som en Skygge af den Rigdom, som Herren kaldte den
sande [Luk. 16,10.], og Apostelen kalder det bedre og blivende Gods i
Himmelen [Hebr. 10,34.]. Vi tale om vort Hiem paa Jorden, men er
dette Hiem, hvorfra vi saa ofte maae flytte, som saa ofte ikke giver os
Ly mod Livets Storme, er det ikke som en blot Skygge af det Hiem hos
Herren, hvorom Apostelen taler [2. Kor. 5,8.]? thi vi ere Vandrings-
mand paa Jorden, og have her ikke blivende Sted« (s. 66).

I modsatning til citat 1 har vi her bade Det gamle og Det nye Testa-
mente representeret, men de nzvnes ikke direkte: man ville ikke med
rimelighed kunne havde, at der er en form for opdeling mellem Bibe-
lens tre dele: Det gamle Testamente, Apokryferne og Det nye Testa-
mente, som man ville tale om i vor tid. Som jeg leser citatet, ville det
ikke vare urimeligt at hevde, at Visd. 5,8f. udggr en form for centrum i
det; det forekommer mig, at det gelder bade indholdsmessigt, teolo-
gisk, og litterart, wstetisk, betragtet: vi lever i det dennesidige en art
skyggetilverelse; det viser Job og Davids Salmer, og Lukasevangeliet
og Hebrzerbrevet bekrafter det, men fgrst og fremmest har »den gam-
le Vise« i Visdommens Bog givet udtryk for det pa en made, s& man ma
sporge sig, hvor ofte mennesker dog ikke har mattet give ham ret.
»Den gamle Vises« ord rummer en dyb sandhed; man kan spgrge sig,
om den er filosofisk eller teologisk; det sidste kan man sagtens havde,
den er, hvis man tager teologisk i en (meget) vid betydning — sa vid, at



164

den gér over i det filosofiske eller almenmenneskelige. Visd. 5,8f. kan
nzppe have givet tilhgreren/leseren fornemmelsen af noget specielt
kristeligt eller egentligt religigst. Efter min opfattelse forekommer det,
at Mynster har anvendt Visd. 5,8f. som en almen sandhed eller konsta-
tering heraf.

Mynster kan ikke have skrevet sin pradiken ud fra indholdsover-
skriften til Visd. 5 i Biblia 1842: »(I) De Retfardige skulle paa hiin Dag
staae med stor Frimodighed imod deres Fortrengere, hvilke saare skul-
le forskrekkes over den Omskiftelse, som da skal skee, 1-14«, fordi
problemet i predikenen langt fra er de retferdiges problem.

Ser man derimod pa selve oversettelsen i Biblia 1842: »Hvad gavnede
os Hovmod? og hvad hialp os Rigdom med Overdaadighed? Alle Ting
ere farne bort, som en Skygge, og som et fremlgbende Budskab. Som
et Skib, der lpber igiennem Vand-Bglger, efter hvilket man kan intet
Spor finde, naar det er fremfaret, ei heller dets Veies Sti iblandt Bplger«
(v. 8-10), er der ingen grund til, at Mynster ikke kunne have ment det
ganske alvorligt, nar han har anvendt Visdommens Bog i netop denne
prediken: han har ikke talt til de fa »udvalgte«, »fromme« (som man
ville sige i vore dage) kristne, men til den almene dannethed, som
gnskede at hgre noget alment religigst — eller maske mindre end det:
noget alment kulturelt, noget alment menneskeligt, og hvad det angar,
kan Visd. 5,8f. kun siges at vare s@rdeles passende.

Man kunne maske ogsa vurdere Mynster teologisk mere positivt: han
har haft et helhedssyn pa Bibelen, hvorefter det, der efter hans skgn
kunne vare en hovedtanke pa en sgn- eller helligdag, kunne hentes sé
mange forskellige steder i Bibelen, bl.a. i Apokryferne — og maske
gerne herfra, da hovedtanken her fandtes udtrykt sa alment forstaelig
som muligt.

Det star som et sterkt vidnesbyrd om Mynsters positive holdning til
Apokryferne som bibelske skrifter — han har vel ikke sa meget tenkt pa
dem som kanondel —, at han kan give en prediken pa fgrste paskedag
overskriften Vore Dage ere som en Skygge paa Jorden, et citat fra
1. Krgn. 29,15 (s. 65), som han uddyber ved hjelp af Visd. 5,8f. Set ud
fra vor tids teologi her i landet m& man undres sare over, at Krgnikebg-
gerne kan levere overskriften til en paskedagsprediken. Havde det sa
endda varet Kongebggerne!

Hvis nogen skeptisk ville spgrge: jamen er der nu ogsé tale om en
padskeprzdiken? ma der svares: jo, det er der da. Den begynder nemlig
efter bgn og skriftlesning med ordene: »Det er Opstandelsens Fest, vor
Herres Jesu Christi Opstandelses, men den staaer jo ikke alene, den
bebuder os alt Livets Opstandelse og Forklarelse. Og Opstandelse er et



165

skignt Ord; det lyder saa trgsteligt ind i denne Verden, hvor ethvert
Blomster saa snart visner, enhver Skignhed saa snart falmer, hvor een
Skikkelse forsvinder efter den anden, eet Navn efter det andet synker i
Forglemmelsens Nat« (s.62). Nar Mynster kan indlede en pradiken
over opstandelsens dag séledes, forstar man, at han nasten af sig selv
fares til de mere alment religigse s@tninger i Det gamle Testamente.

Citat 3
10. sendag efter trinitatis, Luk. 19,41-48: Hvilke ere Fredens Bgrn?
(Przdikener holdte i Aarene 1851 og 1852, s. 106ff.).

Det ville vere en misforstaelse at mene, at Mynster kun ggr brug af
Apokryferne, nar hans forkyndelse er alment religigs. De kan ogsé
anvendes, ndr talen er om noget s specifikt og religigst (teologisk)
centralt som den lutherske retferdigggrelseslere. Det ser man af oven-
navnte pradiken.

Mynster opfordrer til, at tilhgrerne holder sig Luther for gje, tager
ved lere af ham (s. 113). Efter en gennemgang af Luthers klosterop-
hold og det negative udbytte heraf konkluderer Mynster: »Da stod det
klarligen for ham som Evangeliets Hovedsum, at et Menneske ikke
bliver retfardiggiort ved Lovens Gierninger, men ved Jesu Christi Tro
[Gal. 2,16.], retferdiggiort uforskyldt, af Guds Naade, ved den Forlgs-
ning, som er i Christo Jesu [Rom. 3,24.]. Og da han havde kiendt og
grebet dette, var det som om Herren sagde til ham: Fred vere med dig!
da fornam han den Fred, han forgieves havde s@gt saa vidt omkring; da
fornam han ogsaa Frimodighed til at foragte Verdens Are og dens
Forhaanelse, og Iver til at gigre Guds Villie, thi Kierlighed og Vei til
gode Gierninger ere fra Herren [Sir. 11,19.], og gives af ham til dem,
som troe paa ham. Sandeligen han forstod, som Faa have forstaaet det,
hvad der ligger i det Ord: Retferdiggiorte ved Troen have vi Fred med
Gud formedelst vor Herre Jesum Christum {Rom. 5,1.], og hvad han
havde lzrt og prgvet og erfaret, det lerte han Andre« (s. 114f.).

Mynster kan naturligvis ikke fgrst give en gennemgang af hoved-
punkterne i Luthers klosterophold og dernast som kontrast hertil frem-
stille hans retferdigggrelseslere uden at stille katolicismen op som lu-
therdommens modsztning. En tilsvarende modstning findes i den
tekst, der her predikes over: Luk. 19,41- 48, der handler om Jesu sorg
over, at Jerusalem ikke har kendt sin besggelsestid, og om tempelrens-
ningen. Bade Jesus og Luther ggr op med de religigse tilstande i deres
samtid. Det bemarkelsesvardige er Mynsters tolerante behandling af
disse opger. Der er ikke tale om nogen skarp konfrontation endsige
fanatisk markering af de hinanden modsatte standpunkter.



166

Det ses for det forste af Mynsters bestemmelse af det sammensatte
adjektiv evangelisk-luthersk: »Mine Venner, vi kalde os evangelisk-lu-
therske Christne, visseligen ikke fordi vor store Larefader vilde stifte
en ny Kirke, eller vilde, at der skulde vare Secter og Partier, som
kaldte sig efter hans Navn. Men efterdi vi nu kaldes saa, fordi vi slutte
os til den Lare, som ikke var Hans, men Evangeliets, kun at Han atter
fremdrog den, efterat Evangeliet var blevet tilsidesat og fordunklet,
saa skulle vi ogsaa stille os ham for @ie, og lere af ham« (s. 113).

For det andet ses det af forholdet mellem den tekst, der predikes
over, Luk. 19,41-48, og brugen af Sir. 11,19. Jesu ord til Jerusalem:
»Derfor skulle de Dage komme over dig, at dine Fiender skulle kaste
en Vold op omkring dig, og beleire dig rundt omkring, og trenge dig
allevegne« (v. 43 ifglge Biblia 1842) og til de handlende i templet: »...
der er skrevet: mit Huus er et Bedehuus; men I have giort det til en
Regverkule« (v. 46) far ikke Mynster til at stille Det gamle Testamente
skarpt op over for Det nye Testamente. Tvartimod: Jesu opggr med
sin samtids jédedom hindrer ikke Mynster i at ggre positiv brug af
jodernes hellige skrifter.

I det foreliggende tilfelde kan man vanskeligt komme til andet resul-
tat end, at anvendelsen af Sir. 11,19 er velvalgt: s. 114 taler Mynster
om, at Luther ikke »kunde finde Fred i sin egen Retfardighed«; det var
jo det, de handlende i Jerusalems tempel forsggte; s. 115 sammenfattes
den rette vej i citatet fra Sir. 11,19: »Kierlighed og Vei til gode Giernin-
ger ere fra Herrenc; citatet er ikke lgsrevet fra en sammenh&ng, der i
@vrigt ma anses for irrelevant i nerverende prediken, idet Sir. 11,11ff.
handler om, at mennesket ikke selv kan bestemme sin skabne, for alt
kommer fra Gud, eller med indholdsangivelsen i Biblia 1842: »Man
skal ei blande sig i mangehaande Handeler, men tage vare paa sit Kald,
og betenke, at Alting kommer fra HErren ...«.

Det forekommer mig, at man efter at have last det her under citat 3
anfgrte bedre forstdr Mynsters paskedagspradiken i citat 2 »Vore Dage
ere som en Skygge paa Jorden«: han har haft et meget bredt bibelsyn
og har sikkert ikke taget i betenkning, hvorfra i Bibelen han har hentet
et skriftsted — ikke forstdet sddan, at han har slgset ved valget, men
séledes, at ethvert skriftsted, der kunne benyttes til at udtrykke, hvad
han havde pé hjerte, var ham lige godt, hvor i Bibelen det s& stammede
fra.

Derfor er jeg ved nermere eftertanke ikke sikker pa, om jeg har ret i
ovenfor at tale om Mynsters brug af jgdernes hellige skrifter. Som sa-
danne behgver han ikke at have opfattet dem. Han kan have ment at
citere af sin hele bibel de steder, han fandt kunne sige noget efter hans
teologi centralt om for eks. pasken eller retferdigggrelsesleren.



167

Citat 4

Allehelgensdag, reformationsfesten, 1. Kor. 3,11-15: Kirkeforbedrin-
gens dobbelte Hensigt (Przdikener holdte i Aarene 1851 og 1852,
s. 288ff.).

Denne pradiken er et andet eksempel pa, at Mynster kan ggre brug
af Apokryferne i et centralt, specifikt religigst anliggende.

I det afsnit heri, som er af interesse i denne sammenhang, er det ikke
den tolerante Mynster, vi treffer: »Desvarre vide vi jo vel, at der i vor
Kirke have varet de, der predikede Troen, som om den var en Samling
af dgde Bogstaver; dem lagde de som et Aag paa Menneskenes Samvit-
tighed, og naar Nogen i en udvortes Bekiendelse holdt fast ved ethvert
af disse Bogstaver, da tzllede de ham blandt deres Udvalgte, om end
det, som Sirach siger, var et dgdt Hierte, der heengte ved en dpd Ting
[Sir. 18,23.]; derimod straffede deres Fordgmmelse strax enhver Avi-
gelse fra noget af disse Bogstaver. Vi vide ogsaa, at Verden ofte har
priset denne Iver, thi Verden vil hellere en saakaldet Tro, der er virk-
som i Had, end den sande og levende Tro, som er virksom i Kierlighed.
Men saalenge vor evangeliske Kirke staaer, og saalenge dens ypperste
Kirkefaders Rgst endnu hgres i den, har der veret vidnet, skal der
vidnes mod dette fordervelige Vasen inden dens Grandser, saavelsom
mod det udenfor dem« (s. 298f.).

Der kan ikke vare tvivl om, at dette udfald fra Mynsters side pa
ingen made kan karakteriseres som alment; det er s@rdeles specifikt,
og han taler i citatet om noget, der virkelig ligger ham pa sinde — det er,
kan man sige, et centralt punkt i hans teologi. Det er derfor s@rdeles
bemarkelsesvardigt, at det sted i skriften, han bygger pa, er hentet fra
de apokryfiske bgger; det viser, at disse ikke blot er skrifter, hvorfra
han henter, hvad nogle maske kunne benzvne almindeligt retorisk
fyld, som den alment dannede verden gerne ville hgre i stedet for mere
karske evangeliske sandheder.

Sir. 18,33 (og ikke som Mynster angiver 18,23) hgrer ifglge kapitel-
overskriften i Biblia 1842 til sammenhangen 18,29-33, der indholds-
massigt sammenfattes under Lagge sig efter Viisdom, og som i sin
helhed lyder: »Et viist Menneske frygter sig i alle Ting, og vogter sig for
Forseelse paa de Dage, [han endnu kan] synde; men en Uforstandig
tager ikke vare paa Tiden. Hver den, som er forstandig, kiender Viis-
dom, og den, den finder, skal give Lov. De, som ere forstandige, de
handle og viseligen i [deres] Ord, og udgyde skarpsindige Ordsprog,
[som en Stgvregn]. At veere frimodig i HErren alene, er bedre, end naar
et dpdt Hierte heenger ved en dgd Ting«.

Jeg har her kursiveret hele vers 33 i Sir. 18. Som det ses af ovenstéen-
de, gor Mynster kun brug af sidste del af verset. Hvis nogen ville



168

kritisere Mynsters brug af skriften, ville denne indvending vare narlig-
gende: kan »et dgdt Hierte, der h@ngte ved en ded Ting« ikke siges i
om ikke enhver religigs sammenh®ng sa dog i nasten enhver sddan?
Med andre ord: er dette citat fra et af de apokryfiske skrifter ikke
altsigende og dermed intetsigende? Som et citat man slar op i for eks.
Vogel-Jgrgensens Bevingede Ord, nar man er i forlegenhed for at finde
en form for fyld i sin tale?

Pa dette spgrgsmal kunne man svare bekrzftende, men kun ud fra en
overfladisk vurdering af den pagzldende prediken. Man ma jo ikke
glemme, at den er holdt over teksten 1. Kor. 3,11-15: »Thi Ingen kan
legge en anden Grundvold, end den, som lagt er, hvilken er Jesus
Christus. Men dersom Nogen bygger paa denne Grundvold Guld, Sglv,
dyrebare Stene, Tre, Hg, Straa, da skal Hvers Gierning blive aaben-
bar, thi Dagen skal gigre det klart; ved Ild skal det aabenbares, og
Ilden skal prgve, hvordan Hvers Gierning er. Dersom Nogens Gier-
ning, som han byggede derpaa, bliver fast, da skal han faae Lgn; der-
som Nogens Gierning bliver opbrandt, da skal han lide Skade; men
han selv skal blive frelst, dog som igiennem Ild« (Biblia 1842). Det
dgde hjerte, der henger ved en dgd ting hos Mynster ma tages i betyd-
ningen den, der legger en anden grundvold end Jesus Kristus hos
Paulus. Mynsters brug af Siraks Bog er saledes ikke retorisk fyld eller
s& almen snak, at citatet kan bruges i nar sagt enhver sammenhang.
Men Mynster anvender Siraks udsagn som en mere alment forstdelig
formulering end Paulus’ udtryk. Bibelen er omfattende for Mynster, og
han gar ikke af vejen for at uddybe et nytestamentligt citat ved hjelp af
et citat fra Apokryferne. — Men han kender jo ogsa sine Apokryfer!
Hans bibellesning har formentlig ogsa varet en art litteraturl®sning,
dvs. han har formodentlig last de bibelske skrifter som han har last s&
megen anden zldre og nyere litteratur, som litteratur: han har last disse
skrifter og i dem fundet sine yndlingsforfattere, som han kunne citere
af, nér lejlighed gaves. Det forekommer lidet sandsynligt, at han gene-
relt skulle have tznkt over, om forfatteren til et skrift var jgde eller
kristen, om hvad skriftet oprindelig betgd, og i hvilken betydning de
enkelte vers eller versdele egentlig skulle tages. Bibelen har for Myn-
ster slet og ret varet Bibelen, og den har selvfglgelig varet kirkens
bibel, et religigst verk talende til nutiden.

Citat 5

14. spndag efter trinitatis, Luk. 17,11-19: At vi i Vee og i Vel skulle give
Gud Are (Przdikener holdte i Aarene 1852 og 1853, udg. 1855,
s. 122ff.).



169

Umiddelbart efter oplesningen af evangeliet, der handler om de ti
spedalske, der blev renset, men hvoraf kun én vendte tilbage for at give
Gud @ren, hedder det: »Ak! det er ikke en glad Takkefest, vi kunne
indlede med det foreleste Evangelium; synes endog Plagen ved Guds
Naade at vare formildet, da er det dog endnu fra Sorgens og Bekym-
ringens Dage vi see op til den evige Forbarmer. Men derom ville vi lade
Evangeliet paaminde os, at vi i Vee og i Vel skulle give Gud Are.

Dersom Det, som nu er os vederfaret, ret lerer os dette, da har det
ogsaa tient os til Gode« (s. 124f.).

Den historiske baggrund mé vare kolerasommeren 1853. Hvis man
ikke holder sig den for gje, forstar man ikke hverken ovenstaende eller
folgende ret:

»I enhver Skiebne, Gud tilskikker os, er der Noget, han vil lere os,
som vi endnu ikke have la@rt, eller ikke tilfulde, thi vore Lareaar ere
ikke til Ende, i enhver af dem er der en Fordring, han vil indtale dybere
i vore Hierter. Og hvilke ere da de Fordringer, der nu saa alvorligen
udgaae til os i de svaere Tider?

Der er fgrst Gudfrygtighedens Fordring. Naar der siges, hvad det
ber hvert Menneske at gigre, da hedder det vel: »Hold Guds Bud,
men foran staaer den Fordring »Frygt Gud« [Prad. 12,13.]! thi dette er
Begyndelsen, Viisdom og Vidskab og Lovens Kundskab komme fra
Herren, Kierlighed og Vei til gode Gierninger ere fra ham |[Sir.
11,18.19]. Hvor ofte have vi maattet klage over disse Tiders Slgvhed og
Ligegyldighed med Hensyn til de guddommelige Ting ... Menneskene
gik til deres Agre, deres Kigbmandskab, deres tomme Forlystelser...
man vilde ngies med, hvad man har opfundet at kalde »almindelige
szdelige og religigse Begreber«, men uden Grundvold, uden Lovens
Myndighed, uden Evangeliets milde Indbydelse: »Lader Eder forlige
med Gud« [2. Kor. 5,20]! og uden at det Navn hgrtes derved, som dog
alene er givet under Himmelen, at Mennesker skulle frelses deri
[Ap.G. 4,12.]. Vi have Alle hgrt den prophetiske Rgst, hvori Herren
siger: »En Sgn skal @re Faderen, og en Tiener sin Herre, er jeg da
Fader, hvor er min &re, og er jeg Herre, hvor er min Frygt?« [Mal.
1,6.]. Nu har Herren sagt os det Samme med en strengere, en straffen-
de Rost og forferdet har Menneskenes Mangde raabt: Herre, forbarm
dig over os, men naar han da forbarmer sig, vil da Mangden ogsaa
prise ham med hgi Regst, og give ham Zre? og ikke blot i Dieblikket,
men med et vundet Indtryk for hele Livet?« (s. 128ff.).

Det er vigtigt at lzgge marke til, at der i det sidst anfgrte citat, hvor
Mynster — kort udtrykt — klager over, at hans samtidige ikke religigst
har reageret, som de burde, pd den omstzndighed, at koleraen har



170

kulmineret, benyttes fem skriftsteder: to fra Det gamle Testamentes
kanoniske bgger, et fra de apokryfiske og to fra Det nye Testamente.
Endnu vasentligere er formentlig, at rekkefglgen hos Mynster ikke er
den af mig angivne, der er kronologisk — som man i vor tid ville opreg-
ne skriftstederne. Hos Mynster begynder og slutter citatet med et ka-
nonisk gammeltestamentligt skriftsted; inden i denne ramme findes
forst det apokryfisk gammeltestamentlige citat og dernast de to nyte-
stamentlige.

Udgangspunktet og konklusionen i den citerede sammenh&ng bliver
saledes henholdsvis Pred. 12,13 (i Biblia 1842: »Enden paa Sagen, naar
Alting er hgrt, er denne: frygt Gud, og hold hans Bud; thi det [bgr]
hvert Menneske [at gigre]«.) og Mal. 1,6.

Sir. 11,18f. anvendes til at korrigere udgangspunktet Pred. 12,13 for
s& vidt angar »... hold hans Bud ...«; for at undga at dette led forstas
som udtryk for gerningsretfzrdighed behgver Mynster ikke sztte Det
nye Testamente op mod Det gamle Testamente; han kan blive inden
for sidstnzvnte; i citat 3 sa vi, at han brugte Sir. 11,19 til at vise, at
Luther ikke »kunde finde Fred i sin egen Retferdighed«; her i citat 5
anvender han Sir. 11,78-19 til at korrigere eller uddybe Prad. 12,13:
mennesket kan ikke ved egen hjelp fa kendskab til loven eller med
Biblia 1842: »Viisdom og Vidskab, og Lovens Kundskab kommer fra
HErren. Kierlighed og Vei til gode Gierninger ere fra ham«.

Forst dernast folger 2. Kor. 5,20 og Ap. g. 4,12, men som en udvidel-
se, en viderefgrelse af Pred. 12,13 og Sir. 11,18f., ikke som en modset-
ning hertil: »... uden Grundvold, uden Lovens Myndighed, uden Evan-
geliets milde Indbydelse ...« Grundvolden mé vare kravet om guds-
frygt efterfulgt af kravet om at holde Guds bud i Pred. 12 justeret af
Sir. 11 og modtagelse af evangeliets indbydelse i 2. Kor. 5 forbundet
med det navn, hvori der alene er frelse ifglge Ap. g. 4.

Men tilhgrerne afviser denne grundvold og vil ngjes med »almindeli-
ge szdelige og religigse Begreber«. Den konklusion, Mynster drager
heraf, giver han udtryk for ved at citere Mal. 1,6, selv om han kunne
have fundet egnede nytestamentlige citater til samme formal.

Man kunne spgrge sig, om der ligger en bevidst og gennemtankt
disposition i den rekkefglge, hvori Mynster bringer citaterne. Vil han
vise Bibelen som en harmonisk sammenhzngende helhed ved opbyg-
ningen af den tankegang, han fremlegger? Eller er det blot vor tid,
hvor denne helhed er — mildest talt — spr@ngt, der ser denne pdvisning
af Bibelens helhed i Mynsters disposition? Det kunne jo vare, at den
hele Bibel var en selvfglge for ham, og at han i hvert fald ikke dispone-
rer ud fra dette formal.



171

Yderligere ma fremhaves, at Mynster vender sig mod dem, der vil
ngjes med »almindelige szdelige og religigse Begreber«; dem kan man
finde mange af i Visdommens Bog og Siraks Bog; hvis nzrvarende
undersggelse kun havde omfattet eksempler fra Mynsters forfatterskab
af den type, citaterne 1 og 2 reprasenterer, ville det ikke vare ganske
urimeligt i Mynster at se en teolog, der ngjedes med sddanne almindeli-
ge begreber. Citaterne 3 til 5 har vist, at dette ikke har sin rigtighed. De
to apokryfiske bgger citeres ikke blot for at variere predikener og
dermed hzve dem astetisk set, de bearbejdes i hgj grad og indpasses
relevant i sammenhangene, som jo i sagens natur er nytestamentlige.
Man ville ikke med rette kunne spgrge: hvad skal disse citater dog her?

Af pladshensyn ma de @vrige citater fra Mynsters vaerker, som jeg har
udvalgt, anfgres mere kortfattet end de ovenstiende fem. Jeg finder
endvidere, at der ma foretages en form for systematisk inddeling: jeg
har valgt fgrst at bringe citater, som jeg finder ligger pa linie med
citaterne 3, 4 og 5 ovenfor: 6, 7 og 8 er hentet fra Mynsters preedikener,
9 og 10 fra taler ved bispevielse henholdsvis prestevielse, 11 og 12 fra
hans andagtsbog Betragtninger over de christelige Troeslerdomme, der-
neest at anfgre citater, som efter mit skgn hovedsagelig falder sammen
med citaterne 1 og 2: det drejer sig om sgrgetaler og gravtaler: citaterne
13 og 14 samt brudetaler: citaterne 15 til 19 (inkl.).

Citat 6

1.sgndag i advent, Matt. 21,1-9: »Om Nogen tgrster, han komme til
mig og drikke!/« (Efterladte Pradikener af J.P. Mynster, udgivne i
Hundredaaret efter hans Fgdsel, 1875, s. 1ff.).

»Naar Herren sagde: Skulde ikke Eders Fader, som er i Himlene,
give dem gode Gaver, som ham bede [Matt. 7,11.], da har han ogsaa
forklaret, hvilken den bedste Gave er, hvorom vi kunne bede: Skulde
ikke den himmelske Fader give dem den Hellige Aand, som ham bede!
[Luk. 11,13} Har du bedet derom? har du bedet om den Tugtens hellige
Aand, som flyer Sviig [Viisd. B. 1,5.], som flyer Alt, hvad der kun er
Skin og Skrgmt, som helliger ganske og aldeles, at Aand og Siel og
Legeme bevares ustraffeligen i vor Herres Jesu Christi Tilkommelse?
[1. Thess. 5,23.]« (s. 7).

Man ser her atter et eksempel pé, at et citat fra Apokryferne sa at
sige kan flettes ind i citater fra Det nye Testamente: den kristne kan
ogsd hente vejledning i bgn uden for Det nye Testamente.



172

Citat 7
2. sgndag efter helligtrekongersdag, Rom. 12,6-16: Verer breendende i
Aanden, tiener Herren! (Efterladte Pradikener, s. 33ff.).

Mynster placerer et citat fra Apokryferne centralt i denne pradiken
og tilmed i klar relation til overskriften: »»Dersom du kommer frem at
tiene den Herre Gud« — hedder det i Sirachs Viisdom [2,1.] — »da skik
din Siel til Fristelse«. Dermed mener Sirach vel egentlig, at der er
mangehaande Modgang at taale i Herrens Tieneste; men vi kunne og
skulle udvide det til den Tanke, at der stedse for Den, der alvorligen og
redeligen vil tiene Gud, ere mange Prgver og Fristelser, hvilke Den
undgaaer, som hverken vil tiene Gud eller sin Naste« (s. 36).

Citatet er af serlig interesse, fordi det viser, at Mynster skelner
mellem det, Sirak vel egentlig mener og det, vi kan og skal udvide hans
udsagn til. Bibelen er nok en samling skrifter fra oldtiden, men nutiden
kan og skal udvide dens enkelte udsagn. Bibelen er — kunne man sige -
med andre ord kirkens Bibel, og kirken eller pradikanten har rdderet
over den: det er for eks. ikke alene den mening, oldtidsforfatteren
Sirak har haft med, hvad han sagde, der er gzldende og vardifuld i
nutiden: man kan arbejde videre med den.

Citat 8
Trinitatis sgndag, Johs. 3,1-15: De indre Erfaringer (Efterladte Pradi-
kener, s. 165ff.).

Atter anvendes et citat fra Apokryferne i tydelig relation til pradike-
nens overskrift: »Du har, ogsaa i Livets stilleste Gang, seet gode Dage,
og de have talet til dig paa mange Maader, og underviist dig om Be-
skaffenheden af Livets Held, og hvorledes det vindes. Du har ogsaa
seet onde Dage, de have ogsaa talet til dig paa mange Maader og lert
dig Meget; og derfor, siger Apostelen, rose vi os endog af vore Trangs-
ler, thi Trengslen virker Forfarenhed [Rom. 5,3.4]... Mange ere om-
tumlede paa Livets vildeste Bglger, ere fgrte giennem en lang og altid
vexlende Rakke af Aar, og ved Enden deraf vare de dog endnu som
Bgrn — ikke i Uskyldighed, men i Forstand [Smign. 1. Kor. 14,20.].
Andre ferdedes i et langt snevrere Rum, men, som det hedder i et
gammelt @rvaerdigt Skrivt, de udfyldte snart en lang Tiid [Viisd. B.
4,13.], og leerte af Det, de saae« (s. 168).

Biblia 1842 har »Han blev giort fuldkommen, og fyldte snart en lang
Tid«.

Hvis man i dette citat ville se Mynster udtrykke en religigs alminde-
lighed, der kan bruges ved snart sagt enhver lejlighed, og som krones
med et citat fra Apokryferne, er hertil at sige, at det da maske er



173

rigtigt, men forud for klimaks i det citerede gar to nytestamentlige
skriftstedshenvisninger, som vel kunne bruges lige s& alment religigst
uden Visd. 4,13. Det ville med andre ord vare urimeligt at anse Apo-
kryferne for et rustkammer, hvorfra man henter banaliteter.

Ved narlasning af citatet er det for gvrigt et spgrgsmal, om det ikke
er bygget stilistisk stramt op for den ®stetiske virknings skyld: 1. der er
gode og onde dage, men over begge kan man glede sig, ogsa de sidste,
for trzngsler giver erfaring, 2. man kan leve mange ar og dog vare et
barn, 3. de mennesker, der hurtigt (snart) udfylder en lang tid (udretter
meget), viser, at det er af underordnet betydning, om ens tid er kort
eller lang, det vaesentlige er, at man udfylder den péa rette made.

Er dette nu ren @stetik for dem, der gerne vil hgre eller lzse det?
Nej, det er det ikke, for citat 8 er hentet fra en prediken over Johs. 3,1-
15 (Jesus og Nikodemus), og her spiller netop tiden en afggrende rolle.

Citat 9

Ved Biskopperne... Engelstoft’s og ... Bindesbgll’s Indvielse, faste-
lavnssgndag 1852, Hebr. 10,23f. (Kirkelige Leiligheds-Taler, Fgrste
Bind, 1854, s. 439ff.).

Forst lyder de — efter vor tids smag - noget hgjstemte og pd ingen
mdde af ydmyghed preegede velkomstord til lejligheden: »Det er visseli-
gen en Hgitid i vor Kirke, naar tvende Kirkens M&nd, som komme fra
med Hader at have udfgrt vigtige Bestillinger... ligesom standse paa
Veien i Guds Helligdom, for derfra ... at sendes ud i nye Virkekred-
se... Ogidet jeg nu i den hgitidelige Stund hilser Eder... lykgnsker jeg
de Menigheder... jeg tgr ogsaa lykgnske Eder selv, thi det er et skignt
Embede, der er os betroet, riigt paa gavnlig Virksomhed ogsaa — Gud
vare lovet, at jeg efter mange Aars Erfaring kan sige det! — riigt paa
Glzder, der hgre til Livets reneste og skignneste« (s. 439).

Dernast begynder den alvorlige del af talen, bemarkelsesvaerdigt
nok med et ord fra Apokryferne: »Men efter den samme Erfaring maa
jeg ogsaa komme ihu, hvad den gamle Viismand siger: »Naar du kom-
mer frem at tiene den Herre Gud, da skik din Siel til Fristelse«
[Sir. 2,1.]« (s. 440) — det ord vi mgdte i citat 7.

Her bruges Siraks ord som et antiklimaks til den hgjstemte indled-
ning. Jeg ville i denne sammenhzang ikke legge sd megen vagt pa blot
den omstendighed, at Sir. 2,1 citeres, som derp4, at verset citeres som
det fgrste i den alvorlige del af talen, der i gvrigt rummer 31 skriftsteds-
henvisninger. Jeg ved ikke, om det siger noget om Mynsters vurdering
af Apokryferne — det ggr det nxppe, hvis Bibelen for ham har varet
den hele Bibel. Men det siger noget om deres anvendelighed: disse



174

skrifters enkelte ord (udsagn) er gode til at sammenfatte, det vare sig i
indledningen eller slutningen af en tale eller passage. Dermed er de
imidlertid ogsé indirekte vurderet.

Citat 10
Den 3die Mai 1837 (Taler ved Praste-Vielse, Fdrste Samling, 1840,
s. 72ff.).

Sir. 18,33, som vi har truffet i citat 4, benytter Mynster i denne
ordinationstale: »Hvo kan lese Apostelen Jakobs kraftige Tale om de
christelige Gierninger i hvilke den christelige Tro skal vise sig, uden
ogsaa at fgle sig forvisset om, at han i sit hele Levnet beflittede sig paa
at beskeamme dem, der glemte, at Guds Rige bestaaer ikke i Ord, men
i Kraft [1 Kor. 4,20.], og hvis Bogstav-Tro ikke var anderledes, end at
vi vel paa dem kunne anvende Sirachs Ord, at deres dpde Hierte hengte
ved en dpd Ting [Sir. 18,33.]7« (s. 74).

Ogsa her ser vi et eksempel pad Apokryfernes velegnethed som sam-
menfatning af en tankegang.

Citat 11
Bgnnen. Tredie Betragtning (Betragtninger over de christelige Troes-
lerdomme, Andet Bind, 1833, s. 215ff.).

»Vel ere der de, om hvilke vi ikke kunne negte at de bede — de kalde
Vidner nok dertil, ville gierne ansees af Menneskene for at bede — og
dog kunne og ville vi ikke sige, at det er Guds Aand, der fylder og
driver dem ... Tugtens hellige Aand flyer Sviig, og viger fra de Uforstan-
diges Tanker [Viisd. B. 1,5.], dens Vasen er anderledes, end Menne-
skene ofte forud forestille sig, og det er giennem lang Opdragelse,
giennem Striid og Selvfornegtelse og mange Smerter, at Hiertet dannes
til en Bolig for Guds Hellige Aand«.

Den umiddelbare fortszttelse lyder: »Fgrst og fremmest om de
aandelige Gaver, men ogsaa om timelige Goder tgr og skul-
le vi bede; hvo vilde formene den Lidende, den Betrzngte at flye
hen til Gud i Bgnnen? Er dit Hierte bange og bedrgvet, da vend dig til
din Fader i Himlene, thi som hans Majestet er, saa er og hans Barm-
hiertighed [Sir. 2,18, ikke som hos Mynster 2,1]« (s. 222).

I sin helhed lyder Sir. 2,18 i Biblia 1842: »[Og de sige:] lader os falde
i HErrens Hander, og ikke i Menneskens Hander; thi som hans Maje-
stat er, saa er og hans Barmhjertighed«. De méa vare »De, som frygte
HErren« i det forudgaende vers 17.

Ingen, der leser det citerede i sammenh@ngen, kan vare i tvivl om,
at det er den kristelige bgn, der menes, ikke den almene bgn.



175

Citat 12
Grib det evige Liv! (Betragtninger over de christelige Troeslerdomme,
Andet Bind, s. 323ff.).

»Men jo mere Nogen sgger sin Deel i det Evige, desto mere unddra-
ger han sig fra Forgengelighedens Magt. Derfor sige de gamle Vise, at
der er Udpdelighed i Frendskab med Viisdom [Viisd. B. 8,17.], at Er-
kiendelse af Herrens Bud er Livs Lerdom, og de, som gigre hvad Ham
behager, de nyde af Udgpdelighedens Tree [Sir. 19,19.]; derfor siger Apo-
stelen de store Ord: vi blive ikke trette, men hvis endog vort udvortes
Menneske fordarves, fornyes dog det indvortes fra Dag til Dag; thi vor
Trengsel, som er stakket og let, skaffer os en over al Maade stor, evig
Vagt af Herlighed, i det vi ikke ansee de synlige Ting, men de usynlige,
thi de synlige ere timelige, men de usynlige evige [2. Kor. 4,16ff.]«
(s.333).

Citatet er et kort udtryk for, i hvor hgj grad Mynsters bibel har varet
den hele Bibel: han glider let og ubesvaret fra Visdommens Bog og
Siraks Bog til 2. Korinterbrev. Man kunne fristes til at konstatere, at
hans bibel ikke blot er den hele Bibel, men ogsa den harmoniske Bibel.
Hertil skal undersggelsen vende tilbage nedenfor under Martensen.

Citat 13
Gravtale Over... Christopher Frederik Sehestedt, 1833 (Kirkelige Lei-
ligheds-Taler, Andet Bind, 1854, s. 307ff.).

»Han har varet ung, og, som den gamle Vise siger, o Dgd! din Dom
er god for et Menneske, hvis Styrke formindskes, som har Plager alle-
vegne, som har udlevet, og intet Godt har at vente [Sir. 41,3.4.]« (s.307).

Der citeres meget frit bedgmt ud fra Biblia 1842, der har: »O Dgd!
din Dom er god for et ngdtgrftigt Menneske, og hvis Styrke formind-
skes. Som er @ldgammel, og haver allevegne at drages med, og har
ingen Tillid, og har mistet Taalmodighed«.

Citat 14
Sorgetaler ved... Christian den Ottendes Bisettelse, 1848 (Kirkelige
Leiligheds-Taler, Forste Bind, s. 341ff.).

I begyndelsen af afsnittet I Roeskilde Domkirke hedder det bl.a.:
»Kun otte Aar ere hengangne, siden vi saaledes stode om Frederik
den Siettes Kiste, og hvad vi dengang sagde, det sige vi endnu:
»Hans Thukommelse er i Velsignelser« [Sir. 45,2.]« (s. 345f.). L@ngere
nede i samme afsnit varierer Mynster det citerede: »Derfor lgd Sukket
strax ved hans Bortgang, derfor lyder det her i den alvorlige Stund:
»Ak, kun otte Aar!««; umiddelbart derpé forts@ttes: »Dog »Han fyldte



176

snart en lang Tiid« [Viisd. B. 4,13.] Thi - siges der i den gamle Bog, af
hvilken vi laante dette Ord — thi en haederlig Alder er ikke den, som har
en lang Tiid, eller er maalt efter Aars Tal [V. 7]« (s.349).

Der citeres meget frit bedgmt ud fra Biblia 1842, der har: (Sir. 45 er
man ngdt til at begynde med v. 1:) »Og han« dvs. Gud »lod komme af
ham« dvs. Jakob »en barmhiertig Mand, som fandt Naade for alt
Kigds« dvs. alle menneskers »@ine«; derefter fglger v.2: »Som blev
elsket af Gud og Menneskene, nemlig Moses, hvis Ihukommelse er i
Velsignelser«. Vis. 4,13: »Han« dvs. Enok »blev giort fuldkommen, og
fyldte snart en lang Tid«. Vis. 4,7: »Men dersom en Retferdig end dger
tidlig, skal han [dog] vare i Hvile«.

Citat 15
[Brudetale] (Kirkelige Leiligheds-Taler, Andet Bind, s. 117ff.).

»Min Ven! I denne Stund staaer Deres Faders og Deres Moders
tidlige Ven for Dem. Deres Faders lyse, tankerige Aand kiendte Alle,
men Faa er nu blandt de Levende, der kiendte ham lenge og ngie, som
jeg, og Faa har jeg kiendt, der saaledes efter sin gladeste Erfaring
samtykte de gamle Ord: Lyksalig Den, der har en god Hustru, en trofast
Hustru gleder sin Mand, og fylder hans Aar med Fred [Sir. 26,1.2.]«
(s. 121).

Biblia 1842: »Lyksalig er den Mand, som haver en god Hustru, og
hans Dages Tal bliver dobbelt. En mandig Hustru gleder sin Mand, og
skal fylde hans Livs Aar med Fred«.

Citat 16
[Brudetale] (Kirkelige Leiligheds-Taler, Andet Bind, s. 133ff.).

»... et gammelt rvardigt Ord, der siger os, at Kierlighed er som et
Paradiis med Velsignelser [Sir. 40,19.]« (s. 134).

Biblia 1842: »[Men] Gunst er som et Paradiis med Velsignelser, og
Barmhjertighed bliver ved evindelig«.

Citat 17
[Brudetale] (Kirkelige Leiligheds-Taler, Andet Bind, s. 158ff.).
Indledningen lyder: »Ven og Medbroder, siger Sirach, mgde, naar
Tiid er [Sir. 40,25.]« Naste afsnit begynder siledes: »Men dog, hvor
trofast endog Vennens Hierte er, og hvor sandt det endog kan vare,
hvad atter Sirach siger, at en trofast Ven er en sterk Beskyttelse
[Sir. 6,15.], saa fgle Venner det dog ofte med Smerte, at de ikkun
kunne vare hinanden saa Lidet, saa langt Mindre, end de gnskede«
(s. 158). Indledningen til tredje afsnit lyder: »Derfor siger Sirach: »Ven



177

og Medbroder mgde, naar Tiid er, men mere end Begge Hustru og
Mand« (s.159). Fjerde afsnit slutter: »En trofast Ven er Livets Lege-
dom [Sir. 6,17.]; men dersom endog Ven og Medbroder mgde, naar
Tiid er, da mere end Begge Hustru og Mand« (s. 160).

Citat 18

[Brudetale] (Kirkelige Leiligheds-Taler, Andet Bind, s. 163ff.).
Indledningen lyder: »»De, som ere trofaste i Kierlighed, skulle blive

hos Herren« [Viisd. B. 3,9.]. Disse den gamle Viismands Ord valgte jeg

til dermed at hilse Eder her, I inderlig Elskede! fordi de fra alle Sider

finde Anvendelse i den betydningsfulde Time« (s. 163).

Citat 19
[Brudetale] (Kirkelige Leiligheds-Taler, Andet Bind, s. 168ff.).

»Dersom det er saa, som et gammelt Ord siger, at Faderens Velsig-.
nelse befaster Bprnenes Huse [Sir. 3,8.], elskede Bgrn! hvor fast vilde
da Eders Huus staae, thi I tvivle jo ingenlunde om, at det er med
Hiertets gmmeste, oprigtigste Folelser, jeg nu vil velsigne Eders Fore-
ning. Men jeg veed, at hvad vi Mennesker kalde at velsigne, det er at
gnske og at bede, at befale dem, hvis Vel ligger os paa Hierte, til Ham,
der har alle gode Gaver i Haand, som ogsaa det gamle Ord siger:
Herren giver Legedom, Liv og Velsignelse [Sir. 34,18.]. Derfor vide
vi intet Bedre og Stgrre at sige over vore Kiere, end det Ord, som
streber at kalde Velsignelsen ned herovenfra: Herren velsigne Eder,
og bevare Eder, Herren lade sit Ansigt lyse over Eder og vare Eder
naadig!« (s. 168).

Samme tale har ogsa: »Der er et andet Ord, som siger: Kierlighed er
som et Paradiis med Velsignelser [Sir. 40,19]« (s. 169).

Martensen

Citat 20
Johs. 18,37-39: Hvad er Sandhed? (Prazdikener, Fgrste Samling, 1847,
s. 21ff.).

Przdikenen indledes saledes: »Naar Pilatus udtaler det Spgrgsmaal
til Herren: hvad er Sandhed? da maae vi visselig sige, at dette Spgrgs-
maal, betragtet i og for sig selv, er det dybeste Spgrgsmaal, der kan
opstige af et Menneskebryst« (s. 23). Alle spgrgsmal, menneskene fo-
relagde Herren, samler sig i dette ene spgrgsmal (s. 23f.). Nar Herren
spurgte menneskene om dette eller hint, var det i virkeligheden samme



178

ene spgrgsmal om sandheden, som han ville opvekke i dem: »Han vil
selv, at Menneskene skulle spgrge om Sandheden, paa det de af ham
kunne annamme Svarets Fylde« (s. 24).

Efter min opfattelse af Martensens forkyndelse kan der ikke vare
tvivl om, at den ovenfor skitserede problemstilling er overordentlig
central for ham. Det er derfor af stor vigtighed for denne undersggelse,
at han senere i samme pradiken uddyber den bl.a. ved hjzlp af en
sammenha&ng i Apokryferne:

»Men at saa Mange forgjaves spgrge: hvad er Sandhed? dette kom-
mer tillige deraf, at de ikke ville modtage det Svar, som allerede er
givet, ikke ville modtage Sandheden, som den er aabenbaret. Thi ikke
forholder Sagen sig saaledes, at det kun er Mennesket, der sgger Sand-
heden; det er meget mere Sandheden, der spger Mennesket. Allerede
under den gamle Pagt hgre vi, at Viisdommen gaaer omkring og sgger
efter dem, som ere den vard. Den staaer ved Veiskjellene og udgiver
sin Rgst: Kommer til mig, I, som begjere mig! Jeg er Moder til den
skjonne Kjeerlighed og til Kundskab og Frygt og til det hellige Haab!
[Sir. 24,21.]. Allerede under den gamle Pagt udtaler Viisdommen det
dybe Ord til Mennesket: Giv mig dit Hjerte! [Sal. Ordsp. 23,26.]. Og
denne Viisdom ... der i sin inderste Grund er Eet med Ordet fra Begyn-
delsen, aabenbarede sig i Tidens Fylde i Frelserens, i vor Herres Jesu
Christi Skikkelse, talede med Menneskene Ansigt til Ansigt, som en
Mand, der taler med sin Naste! I ham sagde Viisdommen atter: Kom-
mer til mig! i ham sagde den atter: Giv mig dit Hjerte! Men i ham sagde
Viisdommen ogsaa: Salig er Den, som ikke forarges over mig!
[Matth. 11,6.] Thi da nu Han stod midt iblandt dem vidnende: Jeg er
Sandheden; da nu han var kommen, hvem de saa l&nge havde ventet,
havde ventet med Utaalmodighed, med Smerte; da nu Viisdommens
Skikkelse stod afslgret for deres Blikke: da vilde de have ham heelt
anderledes end han var; da opfyldtes hvad allerede var forudsagt af
Profeterne: Han kom til sine Egne, men hans Egne optoge ham ikke!«
(s.29f.).

I citatet er Sir. 24,21 kursiveret. Umiddelbart fgr star, som det ses,
»Kommer til mig, I, som begjcere mig!«; der er her tale om begyndelsen
af Sir. 24,23, hvilket Martensen ikke udtrykkeligt angiver.

Citat 21
4.Mos. 6,22-27: Herrens Velsignelse (Prazdikener, Fgrste Samling,
s. 2471t.).
I 4. Mos. 6,22-27 er hovedindholdet den aronitiske velsignelse.
Martensen citerer bl.a. Rom. 8,18: »Jeg holder for, at den nerveren-



179

de Tids Trangsler ikke ere at agte mod den Herlighed, som skal aaben-
bares os«. Og fortsztter umiddelbart derefter: »Den narvarende Tids
Trengsler, siger Apostelen. Der er henrunden megen Tid, siden Apo-
stelen skrev dette, og dog sige vi endnu »den narvarende Tids«
Trengsler, og de, som komme efter os, ville gjentage det. Thi, som
allerede en gammel Viis i Israel har sagt: Stor Urolighed er der skabt for
hvert Menneske, og der er lagt en tung Byrde paa Adams Bgrn, fra den
Dag de udkomme af Moders Liv indtil den Dag de komme til Alles
Moder igjen, fra Den, som sidder paa Arens Throne ind-
til Den, som er fornedreti Jord og Aske! [Sir. 40,1.2.] Og
vi tilfgie med Apostelen: Selv vi, der have Aandens Fgrstegrgde, selv
vi sukke besvarede; thi saalenge vi fardes i denne Timelighed, saalan-
ge begjzrer Kjodet imod Aanden og Aanden imod Kjgdet; og ikke
blot have vi Kamp med Kjgd og Blod, men med aandelige Fyrstendgm-
mer og Magter, der rgre sig i disse Tiders Mg@rke; og der er stor Urolig-
hed for os Alle. Herren lgfte sit Aasyn paa Dig og give Dig Fred! I
dette Ord, Du stridende Kirke! tilsiger Herren din Gud Dig den til-
kommende Seir, tilsiger Han Dig, at Du skal indgaae til din Guds
Hvile!« (s. 259f.).

De ord, jeg har kursiveret, svarer til Sir.40,1f. i Biblia 1842, de
spatierede ord til Sir. 40,4. Martensen springer fglgelig v. 3 over: »[I]
deres Betenkninger og Hiertens Frygt er der en omhyggelig Forventel-
se, [nemlig deres] Dgdsdag.«

Citat 22
1. sendag i advent, Matt. 21,1-9: Velsignet Den, som kommer i Herrens
Navn (Predikener, Anden Samling, 1849, s. 115ff.).

Sir. 40,1f. + 4 treffes ogsa i denne prediken, men Siraks ord anven-
des anderledes:

»Verdensaaret og Menneskelivet i Verdensaaret gjentager sig med
den Erfaring: Stor Urolighed er skabt for et Menneske, og der er lagt en
tung Byrde paa Adams Bgrn; fra den Dag, de udkomme af deres Mo-
ders Liv indtil den Dag, de vende tilbage til deres Moder igjen; fra
Den, som sidder paa Arens Throne indtil Den, som er
fornedret i Jord og Aske! [Sir.40,1.2.] saa lader os da prise
ham, at ogsaa hans Naadens Aar, at ogsaa Kirkeaaret gjentager sig
iblandt os med de glade Budskaber fra den evige Freds Egne, fra
Troens og Haabets og Kjarlighedens Egne, gjentager sig med den
gledelige Opfordring: Lader os gaae til Bethlehem! lader os her udhvi-
le os fra dette Livs Mgie ... og lader os her betznke hans hellige Liv,
der selv var i denne Verden under stor Urolighed ... men som dog midt



180

under al denne Urolighed ... var Aabenbarelsen af den evige Fred paa
Jorden...« (s.122).

Citat 23
Nytarsdag, Luk. 2,21: Forsyns-Troen i Jesu Navn (Przdikener, Anden
Samling, s. 149ff.).

»Hvorfor er een Dag over en anden, efterdi Solen dog gjgr alle Dage i
Aaret lige? Saaledes spgrger den vise Sirach [Sirach 33,7.] i det gamle
Testamentes Dage, og han svarer sig selv: Den Hgiestes Viis-
dom har adskilt Dagene, han omskifter Aarstider og
Fester; nogle Dage haver han helliget og udsondret,
og andre haver han sati almindelige Dages Tal. Og naar
vi, som her ere forsamlede, spgrge hverandre: Hvorfor er denne Dag
forskjellig fra andre Dage, efterdi Solen dog gjgr alle Dage i Aaret
lige? da vide vi vel, at denne Dag ikke i den Betydning kan regnes
blandt Herrens udvalgte Dage som Kirkens store Fester, vide vel, at
denne Dag kun har en menneskelig Oprindelse; men dog kunne vi sige,
at det er den Hgiestes Viisdom, der har ledet Menneskene til at tzlle
deres Aar og Timer, ledet dem til at udsondre en fgrste Dag i Aaret og
hellige den i hans Paakaldelse, der omskifter Tider, omskifter Menne-
skelivets Tider« (s. 151f.).

Lzngere nede hedder det: »Vi have navnet Jesu Navn, og have
dermed nzvnet det Navn, ved hvilket den Hgiestes Viisdom har adskilt
Verdenstiderne, det Navn, der som en skj@rmende, en frelsende Magt
skal vedblive at gaae igjennem Verdenstiderne, gjennem det enkelte
Menneskes Tider, efterdi det er besluttet, at der ikke er noget andet
Navn, i hvilket Mennesker kunne blive salige« (s. 152f.).

Den kursiverede del af citatet angives at vare Sir. 33,7, som i Biblia
1842 lyder: »Hvorfor er een Dag over en anden, efter at hver Dags Lys
i Aaret er af Solen?«

Martensen navner ikke, at den spatierede del af citatet ma svare til
Sir. 33,11-13: »[Dog] adskilte HErren dem ved Vidskabs Mangfoldig-
hed, og forandrede deres Veie. Nogle af dem haver han velsignet og
ophgiet, og Nogle af dem haver han helliget, og taget dem nar til sig;
nogle af dem haver han forbandet og fornedret, og omkastet dem af
deres Stand«.

Citat 24
Almindelig bededag, Sal. 73,23-26: Du leder mig ved dit Raad! (Przdi-
kener, Anden Samling, s. 193ff.).

Som tilfzldet er med Mynster i citat 1, er predikenen praget af



181

alvoren i de sidste ar af 1840’erne: »Den almindelige Bededag er atter
vendt tilbage for vort Folk. Den er vendt tilbage under Tider, der med
Rette kunne kaldes Hjemspgelsens Tider, og mere end nogensinde
have vi dennegang Bgnner paa vort Hjerte, Bgnner for Fedreland og
Folk, Bonner for det Hele, Bgnner for det Enkelte. Men fremfor Alt
ville vi bede om, at der i os Alle maa befaestes et saadant Sind, som
udtaler sig i de forelaste hellige Ord, udtaler sig i de Ord: Du leder mig
ved dit Raad, og derefter antager du mig til &£re!« (s. 195f.).

I trengslerne ses Guds straffedomme: »Dog skulle vi i Trengslerne
ikke blot see Guds Straffedomme alene, men skulle ogsaa ihukomme
det Ord, at de, hvilke Gud elsker, dem revser han, og de hvilke Gud
antager sig, dem luttrer han i Fornedrelsens Ovn [Sir.2,5.]...«
(s. 198f.).

Biblia 1842 har: »Thi Guld preves i Ild, og de Folk, som antages, i
Fornedrelsens Ovne.

Citat 25
2.s¢ndag i advent, Luk. 21,25-36: Herren kommer (Pradikener, An-
den Samling, s. 289ff.).

Overskriften skal ikke forstds om Herrens komme »hiin fgrste Jule-
nat« (s.292), men hans komme »da Guds Rige skal vinde den sidste,
den fuldendte Skikkelse igjennem denne Verdens Undergang og En-
de« (s.293).

Herom har Martensen bl.a. at sige: »I alle dine Sager kom dine sidste
Ting ihu, da skal du ikke synde evindeligt [Sir. 7,37.]. Saaledes siger et
gammelt Ord, for at minde Enhver om den Dag, som for hans jordiske
Liv er den sidste, den yderste Dag. Vi ville udvide Ordet og sige: kom
denne Verdens sidste Ting ihu, da skal du ikke synde evindeligt. Thi
dine sidste Ting ere indesluttede under denne Verdens sidste Ting; og
hvad enten du befinder dig i de Levendes eller de Dgdes Rige, din
sidste Skjebne, dit sidste Haab, din sidste Frygt er indesluttet under
vor Herres og Frelsers Tilkommelse til at dgmme Levende og Dgde!«
(s.298).

Biblia 1842 har: »I alle dine Sager kom dine sidste Ting ihu, saa skal
du ikke synde evindeligen«.

Citat 26
Luk. 15,1-10: Det fortabte Faar og den tabte Penning (Predikener, Ny
Samling = Tredie Samling, 1852, s. 213ff.).

Martensen taler bl.a. om »det skjulte Udgdelighedsmenneske i 0s«
(s.219): »Et Menneske kan umarkeligt fortabes i dette Livs Sorger og



182

Bekymringer, kan saaledes tabe sig deri, at Udgdelighedsmennesket i
ham omsider bliver ganske ukjendeligt, at den hellige Bekymring, Be-
kymringen for det evige Liv omsider dger i ham, og han kun spgrger:
hvad skulle vi drikke og hvormed skulle vi klede os? Eller han kan
saaledes gaae op i dette Livs Travlhed og Arbeide ... eller saaledes lade
sig overvinde af Selvkjrlighed ... at Hjertet bliver koldt og dgdt, ja at
Ordet bliver opfyldt paa ham: et dgdt Hjerte heenger ved en dgd Ting
[Sir. 18,33 og ikke 18,23, som Martensen har]« (s. 220).

Citat 27
2.sgndag i advent, Luk. 19,12-20: Den lade Tjener (Przdikener, Ny
Samling = Tredie Samling, s. 313ff.).

»Og efterat Christus er aabenbaret, gjelder det i fuldere Maade end
for Christus: Vee et efterladent Hjerte, som ikke vil troe [Sir. 2,13.], ikke
vil nytte Guds Naades Gaver til at forarbeide sin Saliggjgrelse. Et
efterladent Hjerte, som ikke vil troe! Hvor passer dette Ord dog paa
Mange, som befinder sig midt i Christi Kirke« (s. 313).

Biblia 1842 har: »Vee et efterladent Hierte! thi det troer ikke, derfor
skal det ikke beskyttes«.

Citat 28
4. mandag i fasten, Johs. 19,1-7: Pontius Pilatus (Przdikener, holdte i
Aarene 1859 til 1863, udg. 1863, s. 184ff.).

Ogsa her benyttes bl.a. Sir. 2,13, men i denne forbindelse: »Thi
Hedenskabets Synd, Ligegyldighed for Sandheden og Verdslighed i
Hjerte og i Levnet, gjentager den sig ikke endnu midt i Christenhe-
den?... Men lader os, christne Tilhgrere, mindes det gamle Ord: Vee
de frygtagtige Hjerter, vee en Synder, som gaaer paa to Veie. Lader os
mindes det gamle Ord Vee et efterladent Hjerte, thi det troer ikke!
[Sir. 2,12.13.]. Ja lader os lzgge det paa Hjerte: Dersom I ikke troe, da
kunne I ikke bestaae [Es. 7,9.]. Thi selv de Bedre iblandt Hedningerne
have fglt, at uden Tro paa en hgiere, en hellig Sandhed, som selv
Hedningerne anede, sggte, uden Tro er Menneskelivet uden Grund-
vold, er Mennesket et Rgr, der bevages hid og did af Veiret« (s. 190f.).

Biblia 1842 til Sir.2,12 lyder: »Vee de frygtagtige Hierter, og de
efterladne Hender, og en Synder, som gaaer paa to Veie!«

Citat 29
4. mandag i fasten, Johs. 19,12-17: Og han bar sit Kors! (Pradikener,
holdte i Aarene 1859 til 1863, s. 199ff.).

»Og han bar sit Kors! Der er Kors og Lidelser nok i Verden, og atter



183

og atter hgre vi Menneskene at klage over deres Kors, deres Byrder,
deres Plager; atter og atter hgre vi den gamle Klage: Stor Urolighed er
skabt for hvert Menneske, og der er et tungt Aag paa Adams Bgrn fra
den Dag, de udkomme af deres Moders Liv, indtil den Dag, de vende
tilbage til Jorden, deres feelles Moder [Sirach. 40,1.]. De fleste klage
over, at de er tvungne til at bare en Byrde; men de Farreste bare
deres Byrde frivilligt, de Ferreste bare den i Christi Efterfglgelse,
fordi de fleste Mennesker forstaae ikke deres Byrde, deres Lidelse,
forstaae ikke, at Faderen derigjennem vil drage dem til Sgnnen...«
(s.210).

Martensen citerer Sir. 40,1f. og ikke kun fgrste vers. V.2b lyder i
Biblia 1842: »... indtil den Dag, de komme til Alles Moder igien«.

Citat 30
16. sgndag efter trinitatis, Luk. 7,11-17: Enkens Sgn af Nain (Prazdike-
ner, holdte i Aarene 1859 til 1863, s. 274ff.).

Martensen spgrger: »... hvoraf kommer det dog, at saa mange Men-
nesker saa lidet forstaae Livet og Livets Aabenbarelse, saa lidet kunne
tilegne sig Christi Trgst, uden deraf at de saa lidet betznke Dg@dens
Alvor, snarere undflye Dgdens Tanke end betznke den? Derfor hed-
der det ogsaa i det gamle, &rvaerdige Ord: Kom dine sidste Ting ihu, saa
skal Du ikke synde evindelig [Sir. 7,37.]. Og derfor skal Du, min Tilhg-
rer, og jeg, idet vi idag ere standsede ved Nains Port, ogsaa komme
vore sidste Ting ihu, skulle betenke, at hvad der skete med denne
Dgde, som blev udbaaren, det skal ogsaa engang skee med Enhver af
0s...« (s.277f.).

Citat 31
Samme pradiken, som citat 30 er hentet fra, indeholder bl.a.:

»Men kjende vi hine Tiders Tenkemaade og aandelige Tilstande, da
kunne vi vistnok antage, at der i dette store Ligfglge ogsaa have varet
saadanne, der hyldede Sadduczernes Lardomme, der nzgtede Aand
og Opstandelse og Engel, lerte, at Alt er forbi for et Menneske med
dette Liv, og hvis Lare var beslegtet med den Viisdom: Ved en Hen-
delse ere vi fpdte og blive derefter, som havde vi ikke veret til; thi
Aanden i vor Neese er som en Rpg og Talen som en Gnist; naar den er
udslukt, maa Legemet blive til Aske, og Aanden udgses som en tynd
Luft [Viisd. 2,2-3.]. Disse Dgde, der begrave deres Dgde, findes de
ikke ogsaa i vore Dage, saadanne, der have fundet Hvilen i en Viis-
dom, der kalder sig ny, skjgndt den allerede fandtes paa Christi Tider,
den Viisdom, der forkynder: Det er Naturens Lgb Altsammen, og



184

Materien og denne nervarende sandselige Verden er den eneste sande
Virkelighed, og Alt, hvad der ikke er af denne de fem Sandsers Ver-
den, alt Overnaturligt er kun Indbildning og Svarmeri og Skygge?«
(s. 280f.).

Til Martensens »og Talen som en Gnist« svarer i Biblia 1842: »og
Talen, som fremfgres ved vort Hiertes Rpgelse, er en Gnist«.

Citat 32
Ap.g. 17,22-34: Paulus i Athen (Taler ved Prastevielse, holdte i Aare-
ne 1860 til 1868, udg. 1868, s. 41ff.).

Samme citat fra Visdommens Bog, som vi traf i citat 31, findes i
denne tale, men i en noget anden sammenh&ng:

»Men dette vil jeg sige, at Hedenskabets Tider og Uvidenhedens
Tider dog vedblive at fortsztte sig midt i Christenheden. Hvor mange
ere der ikke i disse Tider midt i Christenheden, for hvilke den levende
Gud er bleven en ubekjendt Gud, fordi de har hengivet sig til hedenske
Lardomme, der herske iblandt os! Vel lzrer disse Tiders Hedenskab
ikke, at Gud er indesluttet i Templer, gjorte af Menneskeh®nder, lzrer
ikke, at Guddommen er liig Guld eller Sglv eller Steen, formet til et
Billede ved menneskelig Kunst, ved Indbildningskraftens Paafund.
Men er det da en bedre Oplysning, naar nu saa Mange forestille sig
Gud som langt borte fra Verden, i et uendeligt Fjerne, hiinsides Stjer-
nerne ... Eller er det maaske en bedre Oplysning, naar Mange tale om
en Gud, i hvem vi leve, rgres og ere, men som herved kun forstaae en
blind, bevidstlgst virkende Natur, en altfrembringende, men ogsaa en
altforstyrrende Magt, der er ligegyldig for Menneskehjertets Vel og
Vee! Eller er det en bedre Oplysning, naar der i den sidste Tid er
fremkommen en Retning, der lerer, at Materien er Tankens og
Aandens Kilde, lzrer den Viisdom: Ved en Heendelse ere vi fpdte og
bive derefter som havde vi ikke veret til. Thi Aanden i vor Neese er som
en Rog og Talen som en Gnist. Naar den er udslukt, maa Legemet blive
til Aske og Aanden udpses som en tynd Luft [Viisd. 2,2-3.]; og som
hermed forbinder den Lazre, at Mennesket lever af Brgd alene«
(s. 46f.).

Sammenfatning

Mynster

1. Det mest karakteristiske ved de 19 citater fra de af Mynsters varker,
der er benyttet, forekommer mig at vare, at Bibelen af Mynster synes



185

opfattet som en helhed: han anvender Det gamle Testamente som en
enhed og skelner ikke mellem kanoniske og ikke-kanoniske (apokryfi-
ske) skrifter; hans helhedssyn pa Bibelen ses ogsé af, at han heller ikke
udtrykkeligt nevner den gamle pagt (Det gamle Testamente) over for
eller som aflgst af den nye pagt (Det nye Testamente); kanondele
eksisterer maske nok for ham, men har da en sa underordnet betyd-
ning, at de kun yderst indirekte kommer til udtryk i de 19 citater.
Mynsters hele bibel synes at vare en selvfglge for ham og bygger natur-
ligvis pa et meget bredt bibelsyn; derfor har det ovenfor kunnet hedde,
at Bibelen er omfattende for Mynster, eller at Bibelen er Bibelen. Det
var, da han levede, i bogstavelig forstand en selvfglge, men snart kom
en tid — og den varer stadig ved — da der udsendtes tusindvis af danske
bibler, som ikke indeholdt Apokryferne. Dermed blev Bibelens helhed
sprengt, hvad den ogsa er endnu.

2. Man ma understrege, at Mynstes bibel var den hele bibel og samtidig
kirkens bibel. Sidstnzvnte betegnelse er langtfra en selvfglgelighed set i
kirkehistorisk lys: i slutningen af det 19. &rhundrede fremkom den si-
tuation, hvor man kan tale om kirkens bibel, men ogsa om videnska-
bens, religionshistoriens, filologiens, eksegesens bibel, og den periode
varer ogsa stadig ved.

At Mynsters bibel er kirkens bibel vil sige, at kirken har rdderet over
den. Det ma ikke misforstds, som om Mynster er af den opfattelse, at
kirken kan anvende Bibelen efter forgodtbefindende. Det betyder,
som vi har set, at Apokryferne ikke blot skal citeres, de skal bearbejdes
og indpasses i de gvrige bibelske skrifter. Mynster mener at have lov til
at skelne mellem det, Sirak vel egentlig mener, og det, vi kan og skal
udvide hans udsagn til (citat 7). Bearbejdningen er fglgelig noget, som
skal finde sted. Det, vi i vor tid ville benzvne den oprindelige betyd-
ning med et eller flere vers i Bibelen, fgler Mynster sig séledes pa ingen
méde bundet af. Tvertimod, kunne man — omskrivende — sige: Mynster
har ikke sin bibel for den oprindelige betydnings skyld, men for at
bruge den i praksis.

3. De 19 citater giver klart det indtryk, at Mynster virkelig ggr praktisk
og kirkelig brug af sin hele bibel, og det viser netop hans benyttelse af
Apokryferne. Det forholdsvis lidet omfattende materiale taget i be-
tragtning, ma Mynster haevdes at ggre vidtstrakt og central anvendelse
af Apokryferne:

Sir. 11,19 indgér i redeggrelsen for retferdigggrelsesleren (citat 3).



186

Bogstavtroen angribes ud fra Sir. 11,19 (citat 4).

Sir. 18,33 ma i Mynsters fremstilling hevdes at vare i god overens-
stemmelse med 1. Kor. 3,11-15 (citat 4).

Mynster gar sa vidt at uddybe Det nye Testamente ved hjlp af
Apokryferne (citat 4).

Sir. 11,18f. anvendes til at korrigere Pred. 12,13, 2. Kor. 5 og Ap. g.
4 udvider og viderefgrer Prad. 12 og Sir. 11 (citat 5).

Til den kristnes bgn kan hentes vejledning ogsad uden for Det nye
Testamente: et citat fra Apokryferne flettes ind i citater fra Det nye
Testamente (citat 6).

Citat 12 viser, hvor let og ubesvaeret Mynster glider fra Visdommens
Bog og Siraks Bog til 2. Korinterbrev.

4. I en rzkke tilfelde ma man konstatere, at Mynster ikke synes at vare
orienteret i retning af Det nye Testamente i si hgj grad, som man
umiddelbart kunne forvente det ud fra vor tids danske teologi. Det
hanger naturligvis bl.a. sammen med punkt 1. ovenfor. Her skal blot
navnes:

Herrens frygt eller Guds frygt ma havdes at vere mere dominerende
som gudsbegreb i Det gamle Testamente end i Det nye Testamente,
men det ma understreges, at det absolut er udtryk for et bibelsk guds-
begreb (citat 1).

I paskepradikenen citat 2 stdr opstandelsen ikke alene, men har det i
Det gamle Testamente mere end i Det nye Testamente dominerende
skygge-begreb at stptte sig til.

Klagen i citat 5 over samtidens manglende religigse reaktion pa kole-
raepidemiens kulmination begynder og slutter med et gammeltesta-
mentligt skriftsted; de bibelske skriftsteder i klagen opregnes ikke kro-
nologisk.

Det ville i vor tid vare narliggende at korrigere Pred. 12,13 ud fra
Det nye Testamente, men Mynster bliver inden for Det gamle Testa-
mentes rammer og benytter Sir. 11,18f. (citat 5).

Som navnt ovenfor mé citat 11 afgjort handle om den kristelige bgn,
men der bringes to citater fra Apokryferne og intet nytestamentligt.

Hvad angar citat 13, skal der nok vare nogen, der — efter at have
reflekteret over det — kunne tznkes at spgrge, om Sir. 41,3f. overhove-
det udtrykker et kristent syn pa dgden. Jeg skal kun konstatere, at det
gor det dbenbart for Mynster. Som Bibelen har vaeret omfattende for
ham, har kristendommen det ogsa — herom er der adskillige direkte og
indirekte vidnesbyrd i de 19 citater.



187

5. Som navnt forekommer bade Bibelen og kristendommen mig at vare
omfattende efter Mynsters opfattelse. Det er naturligvis szrdeles van-
skeligt at svare pa spgrgsmalet: hvorfor forholder det sig séledes? Ma-
ske vil nogen mene, at det er tabeligt at spgrge saledes. Jeg vil dog vove
at antyde noget af baggrunden for denne — lad os sige: sande — rumme-
lighed:

I citat 2 kan Mynster have ment, at Vis. 5,8f. udtrykker hovedtanken
sa alment forstdelig som muligt, og i citat 4, at Siraks udsagn er en mere
alment forstdelig formulering end Paulus’ udtryk. I citat 9 er det anfgrt,
at Apokryfernes enkelte ord (udsagn) er gode som sammenfatninger,
det vare sig i indledningen eller slutningen af en tale eller en passage.

Selv om ovenstdende gennemgang af de 19 citater gang pa gang har
afvist, at Mynster skulle have anvendt Apokryferne udelukkende af
retoriske, cestetiske grunde, kommer man meget vanskeligt uden om, at
de enkelte passager fra dem anvendt i den rette sammenhang ofte mé
havdes at have en betydelig retorisk, cstetisk virkning.

Mynsters brug af Apokryferne kan kort sagt siges ogsa at vare et led
i hans padagogik over for menigheden / leserne. Eller om man — lidt
hgjtideligt udtrykt — vil: hans opfattelse af predikekunsten.

6. Der er en sammenhzng mellem Mynsters omfattende bibel, hans
omfattende kristendom og hans predikeners og talers retoriske, ®steti-
ske virkning: de h@nger saledes sammen, at angreb pa eller fjernelse af
for eks. Apokryferne vil fa helheden til at styrte sammen. Helheden er
— tautologisk udtrykt — den hele bibel eller — i hvert fald set ud fra vor
tid — den harmoniske bibel, jevnfgr under citaterne 5 og 12.

Martensen

7. Vender man sig fra Mynster-citaterne til Martensen- citaterne, fore-
kommer det vasentligste at vere, at man ogsa hos Martensen kan tale
om den hele bibel, men derimod ikke om den harmoniske bibel. Blandt
de mange forskelle mellem de to predikanter er denne den altafggren-
de, fordi den — skgnner jeg — danner begyndelsen, men ogsa kun be-
gyndelsen, til den situation, Folkekirken har befundet sig i de sidste
omkring hundrede éar.

Meget generelt og forenklet udtrykt befandt Mynster sig i en betyde-
ligt mere harmonisk situation i sin embedsperiode som biskop end
Martensen i sin. Mynster havde ganske vist mange kontroverser med
vidt forskellige enkeltpersoner og kredse om ikke sa fa spgrgsméal, men
man kan ikke med rimelighed pasta, at der var et eller flere af disse
spgrgsmal, der for alvor angik selve religionens eller kristendommens



188

eksistens. Berettigelsen af religion som sidan eller kristendommen i
serdeleshed var ikke p4 Mynsters tid et spgrgsmal, der i videre ud-
strekning optog sindene. Det var ikke pa dette punkt, han maétte re-
prasentere konservatismen. Hertil kommer, at enevalden jo i hgj grad
beskyttede Mynster og skanede ham for at tage kampen for eller imod
religionen op.

Med Grundloven som ydre anledning @ndredes den relativt harmo-
niske situation hurtigt. Det fik Martensen at mearke.

Mynster kan i ovenstiende citater nok rette bebrejdelser mod sin
samtid, for eks. i anledning af reaktionen pa koleraepidemien, men
hans bebrejdelser angar vasentlig manglende alvor i religionsudgvel-
sen.

Martensen matte tage anderledes alvorlige spgrgsmal op: pastanden
om »at Alt er forbi for et Menneske med dette Liv« (citat 31) og »at
Materien er Tankens og Aandens Kilde« (citat 32).

Disse to pastande er selvfglgelig for Martensen uforenelige med kri-
stendommen. Det for denne undersggelse centrale er, at Martensen
havder, at de ikke er produkter af hans samtids frafald fra religionen,
men er at finde allerede i Bibelen i Vis. 2,2f.: »Hedenskabets Tider og
Uvidenhedens Tid ... vedblive at fortsztte sig midt i Christenheden«
(citat 32). Det alvorlige er, at der i Bibelen er nedslag af dem. Hermed
ma Mynsters harmoniske bibel vare spraengt.

Selv om nogen sikkert vil undres over spgrgsmaélet, kan man med
rimelighed kort spgrge: hvad har sprengt den harmoniske bibel? Det
har den oprindelige mening med Vis. 2,2f. De to vers ma historisk
betragtet havdes dels at benegte udpdelighedsieren dels at ga ind for
materialismen, hvis sagen skal udtrykkes meget enkelt.

For en overfladisk betragtning er det forstéeligt, hvis nogen derfor
tager afstand fra Visdommens Bog og méske ogsé fra Apokryferne som
helhed.

Herom er der dog ikke tale hos Martensen. Han er nemlig ikke
overfladisk.

For den mere omhyggelige bibellzser forholder det sig siledes, at
det ikke er Visdommens Bog i sig selv, der mener, hvad der star i 2,2f.;
Visdommens Bog refererer, hvad nogen mener, og det er jo en ganske
anden sag. Vis. 2,2f. er blevet sagt af »de, som slutte ikke ret«; deres
udsagn strekker sig til v.20, og v.21 karakteriseres de saledes:
»Saadant tenkte de, og de fore vild thi deres Ondskab havde forblindet
dem« (Biblia 1842). Visdommens Bog, som den nu foreligger, tager
med andre ord afstand fra de to opfattelser.

Der er imidlertid den uheldige omstzndighed, at man skal sla Mar-



189

tensens citater op i for eks. Biblia 1842 for at blive klar over, at de to
opfattelser ikke blot er bevidnet i Bibelen, men at der tages direkte
afstand fra dem.

Martensen ma enten have forestillet sig, at tilhgrerne / leserne har
veret usedvanlig bibelstzrke, eller ogsa har han ikke taget det forngd-
ne padagogiske hensyn. I sidstnzvnte tilfelde har han sé at sige selv
ubevidst sprengt den hele bibel ved at forlede mindre bibelstzrke til at
tro, at en bibelsk forfatter gar ind for de to opfattelser.

Det er udelukket, at Martensen med vilje selv skulle have gjort sig
skyldig i denne misforstaelse. Det viser hans brug af Apokryferne i de
@vrige citater klart. Man kan séaledes ikke beskylde ham for at have
sprengt den hele bibel.

8. For Martensen er Bibelen langt tydeligere tredelt end for Mynster;
det viser udtryk som »Allerede under den gamle Pagt ...« (Citat 20),
»... 1 det gamle Testamentes Dage ...« (citat 23); der er en udvikling fra
den ene bibeldel til den anden: »... efterat Christus er aabenbaret,
gjelder det i fuldere Maade end fgr Christus: Vee et efterladende
Hjerte, som ikke vil troe [Sir. 2,13.]« (citat 27); denne udvikling gor for
gvrigt Mynsters harmoniske bibel umulig.

Men udviklingen sprenger ikke den hele bibel; den far den tvart-
imod til at henge systematisk og klart sammen som tre led: begrebet
visdom er centralt for Martensen, og nar han herom kan skrive: »...
denne Viisdom ..., der i sin inderste Grund er Eet med Ordet fra
Begyndelsen, aabenbarede sig i Tidens Fylde i Frelserens ... Skikkel-
se ...« (citat 20), ma han mene, at den visdom, der spiller en sa central
rolle i Visdommens Bog og Siraks Bog, er identisk med skaberordet i
1. Mosebog og det ord, der blev kad i Det nye Testamente. Opfattet pa
denne made bliver Apokryferne nasten en art centrum i Bibelen: de
peger tilbage til skabelsen og frem til evangeliet.

Denne opfattelse af Apokryferne kommer klart til udtryk i Biblia
1842, hvor der efter det sidste vers i 1. Mos. 1 (»Og Gud saae alt det,
han havde giort, og see, det var meget godt ...«) findes fglgende skrift-
stedshenvisninger i den her nevnte rekkefglge. Jeg anser det for ngd-
vendigt for undersggelsen at citere en del af ordlyden efter Biblia 1842:

Sir. 39,21: »... alle HErrens Gierninger ere saare gode«.

Sir. 39,41: »Alle HErrens Gierninger ere gode, og Alt, hvad behov
gigres, skal han forstrekke i sin Time«.

Vis. 1,14: »... han skabte alle Ting, at de skulle vaere, og Verdens
Oprindelse vare til Velferd, og der var ikke fordarvelig Gift i dem, ei
heller Helvedes Rige paa Jorden«.



190

Mark. 7,37: »... han [Jesus] haver giort alle Ting vel ...«.

Henvisningen til Sir. 39 findes fgrste gang i Frederik den Andens
Bibel 1589 — der er altsa tale om en gammel tradition for i danske bibler
at kade 1. Mos. 1 og Siraks Bog sammen, og de teologer, der har
anbragt disse skriftstedshenvisninger kan umuligt have varet af den
opfattelse, at Apokryferne hgrer til i Bibelens yderste periferi (eller
slet ikke i den), hvad ovenstdende tydeligt har vist, at Mynster og
Martensen heller ikke har ment.

Martensens brug af visdommen i denne forbindelse viser, at Bibelen
for ham er kirkens bibel, og at han bruger den kirkeligt. Den er et
litterzert vark, som han leser og bruger i dets helhed.

Derfor er det irrelevant at indvende for eks., at Sir. 39,41 gar videre
end 1. Mos. 1 efter dette kapitels oprindelige mening, og at spgrge for
eks., hvad Jesu helbredelsesundere Mark. 7,37 dog har at ggre med
1. Mos. 1. Man kan sagtens se en sammenh&ng, nar man laser Bibelen
som et litterert vaerk i dens helhed og gor sig umage for at sztte sig ind
i, hvad de mennesker, der har givet den dens nuvarende sammensat-
ning, kan have ment med det, de har gjort.

Kirkehistorisk sammenhaeng

Hvad den fgrreformatoriske tid angar, ma det vere tilstrekkeligt her at
navne, at Visdommens Bog og Siraks Bog er benyttet i den mest
omfangsrige kilde, der kendes, nér det drejer sig om den religigse
litteratur: Middelalderens danske Bgnnebgger, I-V, 1945-1982, udgi-
vet af Karl Martin Nielsen (jf. registeret over bibelcitater, V, s. 128ff.).
Det er saledes ikke forst reformatorerne, der har anvendt disse skrifter
i dansk oversattelse.

I reformationsdrhundredet er det vasentligste, nar talen er om Bibe-
len, at denne fgrste gang udsendtes samlet i dansk overszttelse i 1550
som den fgrste af de tre danske foliobibler, Christian den Tredjes
Bibel. For denne afhandling er det imidlertid vasentligere, at to af de
apokryfiske skrifter hgrer til de bibelske bgger, der blev oversat til
dansk, for den samlede bibel foreld i 1550. At Det nye Testamente
oversattes to gange i 1520’erne (Christian den Andens Nye Testamente
1524 og Det ny Testamente oversat af Christiern Pedersen 1529) og
Mosebggerne i 1530’erne (Hans Tausens Oversattelse af De fem Mo-
sebgger 1535) er vist almindelig kendt og kan nzppe undre nogen.
Herover ma imidlertid ikke glemmes, at Peder Tidemand oversatte
bl.a. Visdommens Bog (Salomonis Wijshed 1541) og Siraks Bog (Jesus
Syrach 1541), netop de to apokryfiske bgger, der er hyppigst benyttet i



191

Middelalderens danske Bgnnebgger, og som ifplge ovenstdende ma
havdes at spille en vasentlig rolle i Mynsters og Martensens forkyn-
delse.

Tidemands oversattelser viser, hvor centralt placeret Visdommens
Bog og Siraks Bog var i Danmark allerede, fgr Christian den Tredjes
Bibel udkom i 1550. Ogsa efter 1550 udsendtes Siraks Bog selvstendigt
idet 16., 17. og 18. drhundrede (jf. Bibliotheca Danica, I, 1961, sp. 44,
og V, 1963, sp. 6 og 427). Det ma tages som et vidnesbyrd om denne
bogs popularitet: fremkomsten af Christian den Tredjes Bibel 1550 og
senere Frederik den Andens Bibel 1589 og i de fglgende arhundreder
Resens 1607 med revisionerne 1647 og 1716ff. samt den sidste foliobi-
bel, Christian den Fjerdes 1632f. og de mange mindre udgaver heraf,
Hus- og Rejsebiblerne, der udsendtes fra 1690’erne til 1802, har ikke
kunnet dekke behovet, nar det gjaldt Siraks Bog: man matte have sma,
praktiske, selvstezndige udgaver af den.

Der er her ikke tale om et fenomen, der er specielt dansk: 1529
udsendtes Luthers overszttelse af Visdommens Bog og 1533 hans over-
settelse af Siraks Bog som szrskilte skrifter (jf. for eks. Hans Volz,
Martin Luthers deutsche Bibel, Entstehung und Geschichte der Lu-
therbibel, Hamburg 1978, s. 149f.). Tidemands oversattelser af Vis-
dommens Bog og Siraks Bog indeholder da ogsa Luthers fortaler hertil.

Disse to apokryfiske bgger har ikke blot varet oversat til dansk
tidligt i reformationsarhundredet; de har ogsa varet praktisk anvendt,
hvad der jo ikke er en selviglge, idet flere apokryfiske bgger (ogsé pa
Mynsters og Martensens tid) nok har foreligget oversat, men ikke synes
synderligt anvendt i praksis.

Her skal blot nzvnes to eksempler pa denne anvendelse:

Frederik den Andens Bibel 1589 er ikke blot, som det ofte antages,
et optryk af Christian den Tredjes 1550 med mindre vasentlige &ndrin-
ger. Den indeholder et for nerverende afhandling s@rdeles vigtigt Re-
gister paa den gantske Bibel, som ikke findes i Christian den Tredjes
Bibel. Her kan man sla op under for eks. Antichristen, Bekendelse,
Frycte Gud, Ord, Gode Quinder oc deris Roes, Om de Rige, Sorg /
Kummer oc Drgffuelse, Troen og Ydmyghed; under disse eksempler pa
opslagsord findes skriftstedshenvisninger, og de pagzldende skrifste-
ders ordlyd sammenfattes kortest muligt. Under alle de anfgrte ek-
sempler findes apokryfiske skrifter nevnt. Man far af dette register
tydeligt indtryk af, at Apokryferne anvendes pa linie med de kanoniske
skrifter. Samme gzlder mange andre opslagsord i registeret, som er en
blanding af en art konkordans og et bibelsk kompendium.

Niels Hemmingsens Postille udkom i dansk oversazttelse 1576. I mar-



192

ginalnoterne henvises flere gange til bl.a. Visdommens Bog (jf. for eks.
under Den tiende Sgndag effter hellig Trefaaldighed) og Siraks Bog (jf.
for eks. under Den anden S¢ndag effter Christi obenbarelse og Den
tredie Sgndag effter hellig Trefaaldighed (tris)).

Efter mit kendskab til den religigse litteratur pa dansk synes Apo-
kryferne anvendt i det 17. og 18. drhundrede pa stort set lignende made
som i reformationsarhundredet. Her skal eksempelvis for det 17. ar-
hundredes vedkommende blot henvises til marginalnoterne i Resens
bibel fra 1607 og revisionen heraf fra 1647 samt i Jesper Brochmands
Sabbati Sanctificatio, Det er: GVdelig Betenckning oc kort Forklaring
offuer alle EVANGELIER oc EPISTLER ... 1635-1638 (i de fglgende
to arhundreder optrykt (med ikke uvasentlige @ndringer) og kendt
som Brochmands Huspostil). For det 18. d&rhundredes vedkommende
kan som eksempler n@vnes marginalnoterne i Peder Zacharizsgn Na-
skovs Den reene Evangeliske Religions Artikler... 1735°, og den om-
stendighed, at Enewald Ewalds verbalkonkordans (anden del af hans
Den Bibelske Concordantz ... 1748-1749) ogsé henviser til Apokryfer-
ne og anbringer disse henvisninger, hvor de fagligt set rettelig horer
hjemme, mellem henvisningerne til Det gamle Testamentes kanoniske
bager og de nytestamentlige skrifter.°

Betragtes Mynsters og Martensens brug af Visdommens Bog og Siraks
Bog i lyset af ovenstiende meget kortfattede kirkehistoriske oversigt,
kan man med god grund havde, at de med deres hele bibel er i overens-
stemmelse med traditionen fra de foregdende arhundreder. Naturligvis
gor Hemmingsen, Brochmand, Naskov, Mynster og Martensen ikke
brug af Apokryferne pa samme made; det er i gvrigt en opgave for sig
at redeggre for forskelle og ligheder mellem benyttelsen af Apokryfer-
ne i de fem arhundreder fra middelalderens bgnnebgger til Martensen.
Det vasentlige i denne sammenhang er, at man fra det 15. til det
19. arhundrede kan konstatere, at Apokryferne har varet anvendt og
dermed anerkendt i den religigse litteratur og dens grundlag, den dan-
ske bibel. Endnu i Biblia 1842 findes henvisninger i Det gamle Testa-
mente til Apokryferne og Det nye Testamente.

Biblia 1842 gir som bekendt tilbage til Resens bibel fra 1607. 1
1840’erne, hvor bade Mynster og Martensen virkede, var Resenteksten
imidlertid ikke enerddende. I dette arti var Jac. Chr. Lindbergs over-
sxttelse under udarbejdelse (den padbegyndtes i slutningen af 1830’rne
og afsluttedes fgrst efter 1850), og 1847 udkom den hovedsagelig af
Chr. H. Kalkar oversatte bibel. Bade Lindberg og Kalkar har et syn pa
Apokryferne, som Mynster og Martensen ikke kan have haft, da de i s&



193

fald ikke havde kunnet anvende dem, som de gg¢r i citaterne ovenfor.
Da Mynster og Martensen som navnt fortsztter traditionen fra de fire
foregdende arhundreder, er der hos Kalkar og Lindberg tale om et
radikalt nybrud i bibelsynet.

Af indledningen til de apokryfiske bgger i Kalkars bibel skal her kun
citeres fglgende: »Vigtige ere disse Bgger fornemmelig for dem, som
tilgavns ville kjende Overgangsperioden fra det gamle til det nye Testa-
mentes Tid; men som Hjemmel for eller Stadfastelse af en Lerdoms
guddommelige Oprindelse kunne de ikke anfgres; thi Sandhed og Vild-
farelse, blander sig, som ovenfor er bemarket, med hinanden« (Fgrste
Deels andet Bind, s. IV).

Lindbergs bibel kom allerede 1866 i anden udgave, revideret af hans
sgn, Niels Lindberg, som indledningsvis aftrykker bl.a. sin faders forta-
le til andet oplag af fgrsteudgaven. Af interesse for denne afthandling er
felgende heri: »Da jeg for 20 Aar siden begyndte Trykningen af min
ifjor sluttede Bibeloverszttelse, var det ikke alene min Tanke, at opta-
ge de »apokryfiske Bgger i det gamle Testamente« men endog i en
stgrre Udstrakning, end vi hidtil har haft dem i vore danske Bibler;
men inden jeg naaede saavidt med Arbejdet, opgav jeg denne Plan, og
gnsker at benytte nzrvaerende Lejlighed til at underrette mine Tros-
brgdre om Grunden dertil. Denne ligger ingenlunde deri, at jeg har
forandret mine Tanker om disse Bagers Betydning som Oldskrifter af
stor Vigtighed baade i historisk og sproglig Henseende, men deri, at
det blev mig mere og mere klart, at vi i vore Bibler kun skulde have de
Bgger, som havde Vidnesbyrd af alle Hovedmenigheder, og at de @vri-
ge saakaldte apokryfiske Skrifter i det H@jeste kunne betragtes som
Tillegsbeger og ikke som Dele af den Hellige Skrift, der udelukkende
maa vare Gruben, hvoraf Stenene skal tages til at opfgre en forsvarlig
Lzrebygning paa den kristne Tro som Grundlag. Mulig vil nogen be-
marke herved, at jeg i Oversattelsen af det nye Testamente af samme
Grund burde have udeladt de Skrifter, som ikke have almindelig An-
derkjendelse som apostoliske; f.Ex. Jakobs Brev. Men Forholdet er
dog ikke ganske det samme; thi skjgndt disse Skrifter har mgdt Modsi-
gelse af Mnd og Kirkesogne af stor Vegt, og i en Tid, da Spgrgsmaa-
let om, hvilke Bgger der skulle regnes med til det nye Testamente,
havde en ganske anden Betydning, end naar det fremsattes i vore
Dage, saa har dog alle Hovedmenigheder beholdt dem, hvilket ikke er
Tilfzldet, hvad de apokryfiske Bgger i det gamle Testamente angaaer;
og Forholdet vilde fgrst veret det samme, naar f.Ex. Luther, efterat
have afsagt sin afgjgrende Forkastelsesdom over Jakobs Brev, havde
udeladt det i sin Bibeloverszttelse, og den tydske Menighed havde



194

fulgt ham i dette Stykke. Denne Betragtning er ogsaa Grunden til, at
jeg, hvis jeg vilde fulgt mit personlige Skjgn, maatte have optaget
»Visdommens Bog«, fordi jeg anseer den for salomonisk; jeg formener
nemlig, at det personlige Skjgn ikke maa vare afgjgrende ved et
Spergsmaal af denne Natur, men dets Besvarelse alene bero paa Ho-
vedmenighedernes samstemmende Vidnesbyrd« (s. VIIf.).

For Kalkar er apokryferne reduceret til historiske kildeskrifter, og
Lindberg udelukker dem, fordi »Hovedmenighedernes samstemmende
Vidnesbyrd« ikke foreligger.

Nar Kalkar og Lindberg nyoversztter Bibelen, mé de havdes at
virke som det praktiske kirkelivs mend; de oversztter for menigheden;
at de ogsd, andetsteds i deres produktion, virkede som videnskabs-
mand (i datidens forstand) er en sag, som ikke vedkommer denne
afhandling. Det, jeg har citeret fra deres bibler, er fgrst og fremmest
bestemt til at leses af kirkens legfolk, ikke hovedsagelig af andre vi-
denskabsmand. Lindbergs og Kalkars vurdering af Apokryferne méa
séledes ses ud fra det praktiske kirkelivs synspunkt, og resultatet er, at
den hele bibel ikke eksisterer lengere.

Aret efter Martensens dgd i 1884 udkom Frants Buhls Den gammel-
testamentlige Skriftoverlevering — I. Kanons Historie, II. Tekstens Hi-
storie —. Buhl, der séledes en periode har virket samtidig med Marten-
sen, var udpraget videnskabsmand. Det nzvnte skrift er en lerebog,
der benyttedes af teologiske studenter i adskillige ar og blev kendt ogsa
uden for Danmark, idet den i 1891 udkom pa tysk (Kanon und Text des
alten Jestaments). Denne lerebog ma ses ud fra den historisk-kritiske
gammeltestamentlige videnskabs synsvinkel. Buhl giver s. 3-56 en frem-
stilling af Den gammeltestamentlige Kanons Historie. Hans syn pa
Apokryferne skal jeg ikke referere i detaljer i denne sammenhang.
Det ma vare tilstrekkeligt at anfgre, at ogsa han sprenger den hele
bibel. Det mé nu anses for en selvfglge. Hvad vasentligere er: Buhl
forekommer mig at anvise Apokryferne en perifer plads i Bibelen stort
set ud fra samme hovedargumenter som Kalkar og Lindberg. Naturlig-
vis ggr han det i andre vendinger, med langt flere overvejelser og
argumenter osv., men det endelige resultat bliver reelt det samme.

Idet nu det praktiske kirkelivs holdning, som den kommer til udtryk
hos Kalkar og Lindberg, mgdes i enighed med den historisk-kritiske
bibelforsknings standpunkt i for eks. Buhls version opstar grundlaget
for, at Apokryferne hurtigt bliver praktisk taget glemt, ikke i videnska-
ben, men i kirkelivet og dermed kulturlivet. Sdledes har situationen
varet i de sidste ca. hundrede ar: der solgtes stadigt flere bibler uden
Apokryferne, og anvende dem i forkyndelsen har vist ikke mange



195

gjort; i en lengere periode har man slet ikke kunnet kgbe bibler med
Apokryferne, men har varet henvist til at erhverve sig dem i et s@rligt
tilleg til Bibelen.

Man kan i denne afhandling springe fra 1880’erne til 1980’erne, idet
fremdragelse af holdninger til Apokryferne i den mellemliggende pe-
riode stort set ville blive gentagelser af de hovedholdninger, der allere-
de er fremlagt.

I vort arti spiller Apokryferne mig bekendt vist ingen eller i hvert
fald en ganske overordentlig underordnet rolle i det praktiske kirkeliv.
Man kan maske ikke direkte bevise dette, men der er en omstendig-
hed, som efter mit skgn er meget sigende i den forbindelse: Det danske
Bibelselskab har nu i over femten ar arbejdet pa at kunne udsende en
helt ny oversattelse af Bibelen omkring 1990; en saddan er naturligvis
forst og fremmest bestemt for det praktiske kirkeliv; de hidtil udsendte
preveoversattelser viser tydeligt, at det, selv om oversztterne efter
nogens mening visse steder har foretaget en »opmytologisering« af Det
gamle Testamente, er en kirkelig bibel, der vil blive resultatet; nyover-
szttelsen vil imidlertid kun komme til at omfatte Det gamle Testamen-
tes kanoniske bgger og Det nye Testamente; for Apokryfernes ved-
kommende vil man, efter hvad der forlyder, aftrykke den nugzldende
autoriserede oversazttelse af 1953, efter det oplyste fordi det af gkono-
miske grunde ikke lader sig ggre at oversztte ogsd dem. Resultatet ma
komme til at blive en bibel, der i hvert fald sprogligt er i splid med sig
selv.

Vender man sig fra det praktiske kirkeliv, hvor Bibelen anvendes, til
den fagligt teologiske litteratur, hvor Bibelen udforskes (eller: hvor
forskningsresultater fremlagges) og problemstillinger omkring den de-
batteres, skal jeg for indeverende artis vedkommende af pladshensyn
kun hzfte mig ved fglgende: Apokryferne behandles meget udfgrligt
og efter mit skgn s®rdeles selvstendigt som historiske kildeskrifter i
Benedikt Otzens Den antike jgdedom. Politisk udvikling og religigse
strgmninger fra Alexander den Store til Kejser Hadrian (1984). Mig
bekendt findes der ikke pa dansk en fremstilling, der i s& vid udstrek-
ning gar rede for det enkelte apokryfiske skrifts indhold, og det fore-
kommer mig i sig selv at vare et nybrud i forskningen, men ud over den
historiske synsvinkel kommer Otzen ikke; han vil fremlegge forsk-
ningsresultater, ikke debattere bibelsyn eller lignende. Ogsé i Bent
Mogensens Israelitiske leveregler og deres begrundelse (1983) frem-
legges forskningsresultater; emnet taget i betragtning ma det undre
meget — i denne sammenhang — at Apokryferne spiller en ganske un-



196

derordnet rolle, men det ma indrgmmes, at man kan behandle det
udelukkende ud fra de kanoniske bgger; de apokryfiske kan udelukkes
med den begrundelse, at de ikke som de kanoniske representerer det
gamle Israels religion, men jodedommen (jf. titlen pa Otzens fremstil-
ling); den faglige berettigelse af denne skelnen ville jeg tillade mig at
betvivle; hermed betvivles ogsa fagligt berettigelsen af at holde Det
gamle Testamentes kanoniske og apokryfiske bgger sa skarpt adskilt,
som vor tids danske forskning ggr. I Bibelsyn fundamentalistisk kon-
servativt historisk-kritisk eksistentialt kvindeteologisk narrativt struk-
turalistisk redigeret af Niels Jgrgen Cappelgrn (1985) debatteres Bibe-
len sandelig ud fra ikke sa fa synsvinkler; til trods for de mange forskel-
lige meninger, der fremlegges, og ord som helbibelsk (sic!, s.46) og
»hele Bibelen« (s.49) synes ingen af de mange forfattere at bergre
spgrgsmalet om Apokryfernes stilling i Bibelen; tvartimod havder en
af dem, at det er ngdvendigt »at forenkle problemstillingen og udelade
en drgftelse af komplicerede stgrrelser som... kanonspgrgsmalet«
(s.41). Det ma set i en stgrre kirkehistorisk sammenhang forekomme
meget snavertsynet i et skrift om bibelsyn at udelade behandling af
kanonspgrgsmalet, idet det netop er dette spgrgsmal, der er hovedsa-
gen i udviklingen fra Mynster og Martensen til 1980’erne.

Slutning

Mellem Mynsters og Martensens forkyndelse, hvor Apokryferne er
centralt placeret ifglge det fremlagte materiale, og vor tid, hvor de
efter mit kendskab til den teologiske forskning og debat her i landet er
henvist til kun at benyttes som historiske kildeskrifter, hvis relation til
det kanoniske Gamle Testamente og Det nye Testamente man &ben-
bart ngdigt tager stilling til, er der kirkehistorisk betragtet en dyb klgft,
@jensynligt — men det burde udforskes ngjere — skabt ved vakkelsesbe-
vagelsernes mgde med den historisk-kritiske bibelforskning. Da Apo-
kryferne ikke blot har betydning for det praktiske kirkeliv og den
teologiske forskning og debat, men i hgj grad tillige for forstaelsen af
ldre dansk — og naturligvis ogsd udenlandsk — kunst og litteratur, er
klgften mellem 1880’erne og 1980’erne i virkeligheden en kulturklpft. 1
citaterne i Nye ord i dansk 1955-75 (Dansk Sprognavns skrifter 11,
1984, s. 268) er dette ord anvendt i social og geografisk betydning, men
jeg ser ingen grund til, at man ikke skulle kunne anvende det ogsa
historisk som i narverende sammenhazng. Man kunne ogsd med
P. G. Lindhardt tale om kultursyntesens oplgsning (Den danske kirkes
Historie, VII, s. 169). I vort arti finder man sagen udtrykt i Gyldendals



197

Dansk litteratur historie, 5, s. 588 saledes: der bringes et fotografi af
Thorvaldsens Kristus i Frue Kirke i Kgbenhavn og billedteksten lyder:
»Thorvaldsen: Kristus. Efter gdeleggelsen under Kgbenhavns bom-
bardement blev Vor Frue Kirke genopfgrt af C. F. Hansen i nyhellensk
stil. Bade kirkerummet og dets centrale udsmykning, Bertel Thorvald-
sens »Kristus« fra 1821, udtrykker den harmoni og dannelse, som kri-
stendommen blev forbundet med i fgrste del af 1800-tallet. Herimod
satte Kierkegaard sine eksistenskategorier og sin opfattelse af troen
som et paradoks. Og hans sidste indsats blev kampen mod Mynster,
Martensen og den hele dannelseskirke«.

Noter

1. Der tages saledes ikke hensyn til senere optryk eller udgaver af Mynsters og Marten-
sens predikener; ifglge stikprgver, jeg har foretaget, synes der ikke heri foretaget
@ndringer, som kan have betydning for denne afhandling.

2. Jeg finder det pa baggrund af mine tidligere foretagne undersggelser (jf. Dansk
Bibelsprog 1716-1740, Skrifter udgivet af Kgbenhavns Universitets Institut for Reli-
gionshistorie, 3, 1978, og Dansk Bibelsprog 1740-1842, samme serie, 6, 1982) rimeligt
her at anvende denne bibel.

3. Denne forenkling er ngdvendig af pladshensyn. Hvis jeg kort skulle tage stilling til
sekunderlitteraturens opfattelser af blot Mynsters og Martensens forkyndelse i almin-
delighed, ville der ikke blive mulighed for at fremlzgge mine egne resultater tilstrek-
keligt bredt.

4. Mynster og Martensen anbringer skriftstedshenvisningerne i noter nederst pé siderne;
jeg har af praktiske hensyn mattet flytte dem op i citaterne og har derfor anbragt dem i
kantet parentes. De kantede parenteser i citaterne fra Biblia 1842 er oftest ikke mine,
men overszttelsens egne. Det ma tilfgjes, at det ikke sjzldent kan vare vanskeligt
hurtigt at gennemskue, hvorfor Biblia 1842 anvender disse parenteser, men i regelen
lader det sig ggre ved mere minutigs betragtning af ordlyden sammenholdt med
grundteksten. Jeg finder det metodisk forkert at udelade disse parenteser nedenfor:
Biblia 1842 ma selvfglgelig citeres, som den nu engang fremtrader.

5. Bogen er her anvendt i udgaven fra dette ar; ifslge Ehrencron- Miillers Forfatterlexi-
kon, VI, 1929, s. 64 kom den farste gang i 1697 og tredie gang i 1759 og oversattes 1754
forkortet til engelsk. Det mé derfor vare forsvarligt at henregne den til det 18. drhun-
drede. Den reprasenterer en enhed af fagteologisk fremstilling og forkyndelse, som
ifalge nedenstiende ikke lengere eksisterer.

6. Det er ikke overflgdigt at ggre opmarksom pa dette, idet der i vor tid slet ikke findes
en konkordans til den autoriserede oversattelse af Apokryferne fra 1953, men kun til
de tilsvarende oversazttelser af Det gamle Testamente fra 1931 og Det nye Testamente
fra 1948.

Summary

J.P. Mynster (1775-1854) and H. Martensen (1808-1884) occupied a
central position in Danish ecclesiastical life in the last century, partly by



198

virtue of the fact that they had each helt the office of Bishop of Zealand
in 1834-54 and 1854-1884 respectively. Both had been public figures for
a number of years before they were appointed to the bishopric, Myns-
ter from 1810 when his outstanding »Spjellerup sermons« were pub-
lished, and Martensen from 1838 when he taught at the University of
Copenhagen and began to lecture in moral philosophy. Because Myns-
ter’s and Martensen’s homiletic writings are comprehensive, and were
at the time very widely read, they are not only of importance to re-
search into Danish 19th-century ecclesiastical history: one cannot even
in the 1980s deal with the history of Danish literature of this period
without taking their authorship into account, particularly their col-
lected sermons which must as literary sources be considered to rank
with the works of, for example, H. C. @rsted, Hans Christian An-
dersen, and Sgren Kierkegaard.

The above treatise examines the way in which Mynster and Marten-
sen employ the Bible in their homilies. Both of them make practical
and religious use of the entire Bible, viz. the canonical and apocryphal
books of the Old Testament, and the New Testament. The principal
aim of the treatise is to try to establish the prominence of the part
played by the Apocrypha in the homiletic essays of Mynster and Mar-
tensen when these are read as literature. In other words, the Apocry-
pha as a source not only of the preaching of these two churchmen but of
their whole cultural outlook: the use of the Apocrypha in a central
Christian context to a high degree imparted to their preaching the
harmony and erudition that was linked with Christianity at the begin-
ning and middle of the last century, before the cultural synthesis was
broken and cultured theology displaced.

The result of the treatise, entitled »Den hele Bibel i Mynsters og
Martensens forkyndelse« (» The Whole Bible in the preaching of Myns-
ter and Martensen«), is considered in the light of ecclesiastical history.
It can be asserted that Mynster’s and Martensen’s application of the
Apocrypha is in accordance with the tradition which pre-dates the
Reformation; yet it is important to stress that the board biblical view is
also Lutheran, and as such, not superseded until the close of the last
century by the far more restricted biblical view, and consequently cul-
tural outlook, that still marks Danish religious life: in our time the
Apocrypha are reduced to historical source material; the role they play
is negligible both in the ministry and in the theological debate. The
treatise endeavours to show that the situation today was created about
a hundred years ago upon the meeting of popular revivalist movements
and historico-critical Bible studies.



