Peder Palladius’ teologi
Oppositionsindleg ved J. Ertners doktordisputats (1988)

Af Martin Schwarz Lausten

Den bog, som i dag skal forsvares for den teologiske doktorgrad, er en
bemarkelsesverdig afhandling.! Ikke s& meget p.gr. af omfanget, for
det kunne man nok @nske sig anderledes — d.v.s. mindre! — men for det
forste p.gr. af det emne, som preeses har valgt at behandle. Ganske vist
er vasentlige aspekter af den danske reformation blevet udforsket i de
sidste 100 ar, d.v.s. efter gennembruddet af den historisk-kritiske me-
tode, men netop det emne, preeses har valgt som sit, har endnu ikke
veret genstand for en nezrmere behandling. Og praeses skal med sin
afhandling placeres i en bestemt dansk forskningstradition, som er hur-
tig at overskue:

Det nystiftede »Selskab for Danmarks Kirkehistorie« (1849) inspire-
rede i midten af det 19. arh. en r@kke teologer til studiet af den danske
kirkes historie, og hen mod slutningen af drhundredet og omkring
arhundredskiftet publiceredes bl.a. en rzkke vigtige kilder, isar til
reformationstiden. Det store navn var her H. F. Rgrdam (1830-1913),
og det er Rgrdams fortjeneste, at vi nu har en lang r&kke kilder fra
reformationstiden tilgengelige i trykt form.

Derimod kom J. Oskar Andersen, der dgde sa sent som i 1959, til at
virke banebrydende for dansk kirkehistorieforskning, specielt hvad an-
gar reformationstiden. Skolet som han var af Erslev bragte J. Oskar
Andersen den kritisk-analytiske kildebehandling til sejr i den danske
kirkehistorieforskning, saledes at denne metode nu er selviglgelig for
enhver serigst arbejdende kirkehistoriker. J. Oskar Andersen var ud-
praget realhistoriker, skeptisk over for idéhistorie og systematik. Hans
sterkt kritiske sans medfgrte ogsa en gennemfort selvkritik, og det var
en af grundene til, at J. Oskar Andersen faktisk ikke fik produceret
synderligt meget. Men des stgrre blev den inspiration han udstrélede,
og det er ham, der har sat sit preg pa den nyere udforskning og beskri-
velse af den danske reformation. Foruden ma&nd som L. P. Fabricius,
Bj. Kornerup og P. G. Lindhardt var det navnlig Niels Knud Andersen,
som dyrkede den danske reformation, selvom han ganske vist ikke
fulgte J. Oskar Andersen i dennes realhistoriske interesser og metode.
N. K. Andersens disputats Confessio Hafniensis (1954) var et udpraget
dogmehistorisk arbejde, hvor han som bekendt sggte at indkredse det

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1989, s. 29-78



30

teologiske standpunkt hos de tidlige danske reformatorer, d.v.s. teolo-
gien hos de sdkaldte predikanter i tiden op til 1536.

Og dermed er vi fremme ved preses’ afhandling i dag. Hans dogme-
historiske undersggelse af Peder Palladius’ teologiske standpunkt skal
placeres i denne forskningstradition.

I dansk reformationsforskning har det lenge varet et gnske, at netop
dette emne métte blive gjort til genstand for en nazrmere analyse.
H. F. Rgrdam havde ingen interesser — og vel heller ikke evner — for
den form for kirkehistorie. J. Oskar Andersen samlede sig i sine fa
arbejder om den danske reformation iser om Christian d. IIs forhold til
kirken og om Poul Helgesen. Bjgrn Kornerup publicerede pé forbilled-
lig vis vigtige kilder, men i sit disputatsarbejde og dettes efterfelgende
bind koncentrerede han sig om Hans Poulsen Resen (1561-1638), som
bade pa den ene og den anden méde blev Palladius’ efterfglger — hvil-
ket preeses jo ogsé i nervarende afhandling nevner et par gange — og
N. K. Andersen holdt sig som nzvnt til tiden fgr 1536, men fik dog ogsa
ydet et vasentligt bidrag til Palladius-forskningen gennem sin Peder
Palladius i Wittenberg, som prases ogsa har beskaftiget sig med
(kap. IT). N. K. Andersen fortalte mig igvrigt en gang, at det oprindelig
havde varet hans hensigt at skrive disputats om Peder Palladius’ teolo-
gi. I denne sammenhang vil jeg tilfgje et par uddybende bemarknin-
ger: At der her med mindre end et ars mellemrum udkommer to stgrre
bgger om Peder Palladius har nok undret mange, maske ikke mindst
preeses! Det hanger sammen pa den made: preses indleverede sin
afhandling til bedgmmelse i marts 1986, og pa det tidspunkt havde jeg
afsluttet mit manuskript og afleveret det til forlaget. Uafh®ngigt af
hinanden og uvidende om den andens arbejde havde vi séledes hver for
sig afsluttet vores Palladius-bog pa samme tid. — Og hvem siger sa, at
historien ikke gentager sig? For netop 25 ar siden var preses og jegien
tilsvarende situation, idet vi begge — uvidende om den andens arbejde —
i 1963 indleverede en afhandling som besvarelse af den prisopgave, der
var udskrevet af »Selskabet for Danmarks Kirkehistorie« med emnet
»En dogmehistorisk redeggrelse for Peder Palladius’ teologiske stand-
punkt«.

Til alt held for Palladiusforskningen — og for de to forfattere — har det
nu vist sig, at vi hver for sig har samlet os om hver sit omrade af
Palladius’ virke: preeses har her udarbejdet en udpreget dogmehisto-
risk, teologihistorisk, studie i Palladius’ teologi, mens jeg har arbejdet,
skal vi sige »anderledes«, nemlig mere realhistorisk. Jeg nevner dette
forhold bade af hensyn til kirkehistoriografien, men ogsa fordi det jo
under disse omstendigheder ikke vil kunne undgas, at jeg et par gange



31

her kommer til at henvise til min egen bog om Palladius. Enhver, som
har lest begge bgger — eller set i dem — har ikke kunnet undga at
bemarke, at der er adskillige emner, som vi begge skriver om. Dertil
skal fgjes to bemarkninger: jeg har iser beskaftiget mig med Palladius’
praktisk-teologiske virke og hans arbejde som universitetslerer og kgl.
radgiver, medens prases bog er en dygtig studie over Palladius’ teologi.
— Og sa er der jo altsd ogsa den afggrende forskel, at det er preses’
afhandling, som er til behandling her i dag!

Jeg sagde til at begynde med, at preses’ bog er en bemarkelsesver-
dig afhandling for det fgrste i kraft af det emne, preses har valgt sig,
den teologiske helhedsforstaelse hos den ledende skikkelse i vor evan-
gelisk-lutherske kirkes grundleggende og afggrende &r. Den mand,
som kom til at sté i spidsen for den omskolingsproces, som fra 1536/37
skulle gennemfgres overfor prasteskabet og lagfolket. Den person,
som var med til at lzgge undervisningsvaesenet fra landsbyskole til
universitet i evangelisk-lutherske rammer og som ogsé var den ledende
skikkelse fra kirkens side i opbygningen af det evangeliske sociale ar-
bejde. Det er indlysende, at der her er tale om et szrdeles centralt
tema, et oplagt disputatsemne.

Og preeses’ afhandling er en bemarkelsesvardig afhandling for det
andet, fordi det er et fremragende arbejde, han her har prasteret.
Tesen formuleres klart og entydigt, og preses forfglger den energisk
gennem alle nasten 800 sider med en, ja man fristes til at sige stedig-
hed, som formodentlig ogsa har varet til stede ved det italienske @sel, —
det @sel som spiller sa stor en rolle i en af preeses’ analyser af Peder
Palladius’ sdkaldte predikener. Han afslgrer her dyb fortrolighed med
hele det primare kildestof, d.v.s. fgrst og fremmest Peder Palladius’
latinske skrifter, som vel at marke ikke findes i oversattelser, med
Luthers og Melanchthons varker og den gvrige reformationslitteratur.
Hertil kommer et omfattende kendskab til den sekundere litteratur,
som anvendes med sikkert overblik.

Ja, preeses er sa fortrolig med kildematerialet, de tyske og navnlig
latinske skrifter af Luther, Melanchthon og Palladius, med Palladius’
tankeverden og formuleringskunst, at preeses endog ved, hvordan Pal-
ladius ville have udtrykt sig, hvis han havde skrevet fortalen til Chr. d.
IIT’s bibel pa latin (s. 365, 367)! Og man fornemmer nasten et suk hos
preeses, at nu ma vi altsd ngjes med Palladius’ danske indledning her!

Jeg vil senere koncentrere mig om nogle metodeproblemer i preses’
afhandling — hvor der nok kan vare et og andet at drgfte med preeses —
men allerede her vil jeg gerne fremhave preses’ dygtighed og flid i
arbejdet med at opspore Palladius’ forleg og gennem ngjagtige detail-



32

analyser at przcisere disse. Vi vidste ganske vist nok i forvejen, at
Palladius med forkarlighed arbejdede pa grundlag af Melanchthons
Loci communes, Confessio Augustana og Apologien — Loci communes
var jo i det hele taget den handbog i dogmatik, som man anvendte bade
her ved universitetet og andre steder — Palladius henviser da ogsa ofte
til-den i sine latinske skrifter, ligesom han ogsa af og til henleder
lesernes opmarksomhed pa teologer, som han i szrlig grad fglte sig
knyttet til. I De Poenitentia et de Justificatione henviser han saledes til
Loci communes, Apologien og til Luthers Galaterbrevskommentar.' I
Catalogus aliquot Haeresium henviser han til Luther, Melanchthon,
Johs. Brentius, Mérlin, Justus Menius, Flacius Illyricus og i Catalogus
Hereticorum secundum ordinem alphabeticum henviser han bl.a. til
Bugenhagens kommentarer til Jeremias og Klagesangene. Sa Palladius
har selv pa en made givet os et fingerpeg om, hvor vi skal sgge hans
forleg, men dertil er at bemarke, dels at Palladius sjzldent — i overens-
stemmelse med tidens skik og brug — gav ngjagtige henvisninger. Tit
navner han bare forfatternavnet og ikke andet. Dels har det vist sig, at
Palladius mange, mange andre steder navnlig i det latinske forfatter-
skab anfgrer skjulte citater, bringer forkortede eller let ndrede gengi-
velser fra iser Luthers og Melanchthons — men ogsa andre teologers —
varker, uden at sige noget som helst om, at det ikke stammer fra ham
selv. I min bog Palladius og kirken har jeg provet at spore hans forlag
bade i de kateketiske skrifter og i de latinske hovedverker — den har
preeses som navnt ikke kendt under udarbejdelsen af sin afhandling —
og som enhver kan overbevise sig om, er der mange fzllesresultater,
dog med den vigtige tilfgjelse, at preeses kommer med et helt anderle-
des dybtborende arbejde, hvor han gang pa gang har fundet forleg for
Palladius’ fremstillinger, som vi ikke tidligere har haft kendskab til. Jeg
vil gerne legge vagt pa denne side af preeses’ forskningsindsats, da der
bag hvert eneste resultat her, bag hver pavisning af forleggene ligger
mange, langvarige, tidkrevende undersggelser. Det forudsaztter for-
uden flid og koncentrationsevne et s@rdeles omfattende kendskab til
reformatorernes skrifter og — som netop omtalt — dygtige evner for
detailanalyser.

Dette er i virkeligheden den basis, praeses opbygger for sin konklusi-
on, som han s& drager i selve tesen — som jeg skal prasentere om et
gjeblik. Men lad mig navne et par af de vigtige resultater her:
—5.392 paviser preses, hvorledes Bugenhagens Jeremiaskommentar

har varet forleg for Peder Palladius.

— 5. 443 pavises afhengigheden af Melanchthons »pradiken« til 22. s.e.

Trin. fra Annotationes in Evangelia, 1544.



33

—5.463-65 pavises, hvorledes Peder Palladius i afsnittet De papistis i
De poenitentia et de Justificatione bygger pa Luthers Galaterbrevs-
kommentar (1535) og pa Luthers teser fra Wellers og Medlers pro-
motionsdisputation i 1535 samt pd Melanchthons Apologi.

—5.480 pavises, at Peder Palladius i behandlingen af den katolske
syndsopfattelse i De poenitentia atter bygger pa Luthers Galater-
brevskommentar og p& Melanchthons Loci.

—5.509-10 pavises, at Peder Palladius til afsnittet De contritio i samme
verk har anvendt Loci, men ogsé Luthers disputationer De justifica-
tione (1536) og De veste nuptiali (1537).

En rzkke andre eksempler kunne fremdrages.

Efter disse indledende bemarkninger vil jeg presentere afhandlingens
hensigt og tese, preeses’ hensigt — hedder det i indledningen (s. 21) — har
varet at né frem til en forstdelse af Peder Palladius’ teologiske opfattel-
se, og han ser det som sit hovedformal at placere Palladius i teologisk
henseende i forhold til Luther og Melanchthon, eller som det hedder
(s.21), preeses agter gennem en nermere analyse og vurdering, gennem
en »undersggelse« at bestemme »grundstrukturen« i Palladius’ teologi-
ske opfattelse. I denne sammenh&ng siges det, at kildegrundlaget hvad
Luther og Melanchton angar, er vaerkerne af »den @ldre Luther« og
»den @ldre Melanchthon«, d.v.s. deres skrifter fra 1531. (Da var Lut-
her altsa 48 ar og Melanchton 34 ar!). Besynderligt nok undlader pre-
ses her at fortzlle, hvilke skrifter af Peder Palladius han agter at legge
til grund for undersggelserne. Det havde dog varet pa sin plads her i
indledningen at omtale det primare kildemateriale fra Palladius’ hand,
ikke mindst da det i Igbet af afhandlingen jo viser sig, at dette iszr
udggres af Palladius’ latinske varker, og specielt dem fra midten af
1550’erne og hans sidste ar. Det store danske forfatterskab — andagts-
bager, kateketiske bgger, de opbyggelige skrifter, salmerne, de prak-
tisk-teologiske frembringelser, for slet ikke at tale om Visitatsbogen —
vel det eneste skrift fra Palladius, som de fleste mennesker har lidt
kendskab til — alt dette har ikke nogen synderlig interesse for preses.

Hvad er da preses’ tese? Det er den pastand, at Peder Palladius
forenede pavirkningen fra sin ungdoms lerere Luther og Melanchthon
pa den made, at han gnskede at tage sit udgangspunkt hos Luther og at
viderefgre Luthers teologiske intentioner, og at han mente, at han var i
overensstemmelse med Luther, medens det i virkeligheden var Me-
lanchthons teologi, som dominerede og bestemte Palladius’ tolkning af
Luther (s. 315). Dette gentages talrige gange i afthandlingen (fx s. 418,
449, 529, 549, 589, 625, 636, 637). Palladius selv har ikke set nogen



34

forskel mellem Luther og Melanchthon, men undersggelsens resultat
er, at han tolker Luther melanchthoniansk. Han anvender og citerer
centrale og markante Luthertekster, men anvendt i Palladius’ sammen-
hang er det ikke Luthers teologiske opfattelse, der gengives (737).
»Det blev hverken Luther eller Bugenhagen, der kom til at gve den
afggrende og bestemmende indflydelse pa hans teologiske opfattelse.
Det blev Melanchthon«, lyder afthandlingens sidste ord (s. 724).

Til denne omtale af selve tesen skal ogsa fgjes, at det ifglge preeses er
et karakteristisk trak ved Palladius’ teologi, at han gang pa gang frem-
haver den sékaldte analogia fidei-regel. Den er ligefrem et ledende
princip i flere af hans skrifter, bade i fremstillingen af den rette lere og
i afvisningen af falsk lzre.

Anatogia fidei-reglen er ensbetydende med lov og evangelium som
den rette metode til at overlevere den sande lerdom. Det er her Lu-
thers opfattelse, han bygger pa, og de centrale skriftsteder er 1. Johs.
4,1 ff og Rom. 12,6, samtidig med at et andet skriftsted spiller en meget
afggrende rolle i hele forfatterskabet, nemlig »Taborordene«,
Math. 17,5: »Denne er min sgn, den elskede, i ham har jeg velbehag,
her ham!« (= Math. 3,17: ordene ved Jesu dab).

Nu er preeses jo en mester i at lave detailanalyser og tolke enkeltord
og sztninger, s& man kunne her nok spgrge ham, hvad er meningen
egentlig med bogens titel, »Peder Palladius’ lutherske teologi«? Hvor
skal trykket l@gges? Er der en sarlig underfundighed i formuleringen?
Hvorfor hedder den ikke »Peder Palladius’ filippistiske teologi«?

Jeg vil ogsa her til indledning sige, at jeg mener, at praeses — i store
trek — har ret i sin tese. Ja, nogle steder maske mere ret end han selv er
klar over — som vi siden skal se. Men man kan dog her nok spgrge
preeses, hvad nyt er der egentlig i denne tese? Niels Knud Andersen
talte om »Peder Palladius’ lutherske teologi i Melanchthons udform-
ning«* og Bj. Kornerup understregede Peder Palladius’ teologiske dis-
cipelforhold til Melanchthon.?

Preses vil altsd undersgge Peder Palladius’ teologiske standpunkt,
men han begraznser dog synsfeltet sddan at han samler sig om at anskue
Peder Palladius i forhold til Luther og Melanchthon, eller som preses
siger et andet sted i afhandlingen (s.196): han agter at undersgge,
hvordan Peder Palladius gennemfg@rer »et forsvar for Luthers teologi«.

Preeses er selvsagt i sin fulde ret til selv at valge sit emne og at
begrense sig — ja man tgr nasten ikke tenke pa, hvordan bogen ville
have set ud rent omfangsmassigt, hvis preses ikke havde begranset sig!
— men det betyder ogsa at der er omrader af Peder Palladius’ teologi,
som ikke far en serlig behandling, og som vel nok kunne have tilfgjet



35

resultatet nogle aspekter. Fx vedr. sakramenterne: preses begrenser
sig her til kun at vie Peder Palladius’ nadveropfattelse en sarlig op-
merksomhed, og her afgrenser han sig tilmed sddan, at det kun er
forholdet til »venstreflgjen«, som interesserer. Et s®rligt afsnit om
Peder Palladius’ stillingtagen til den romersk-katolske nadveropfattel-
se, gives ikke. Her er dog rigeligt med kildemateriale, fx referaterne af
forhandlingerne med domkapitlerne i 1543/44. Men maske siger preses
som Peder Palladius i sin »Sankt Peders Skib, at han ikke vil begynde
at fortzlle om katolikkernes nadveropfattelse, for det vil blot vare
»Eder for langt og kedsommeligt at hgre pa«?*

Hvad dabssynet angér, sa kunne preses, udover den store redegg-
relse for afvisningen af gendgberne, dog ogsa her have omtalt Peder
Palladius’ syn pa exorcismen, hvor han jo netop ikke fglger filippister-
ne, men holder sig til det gammellutherske parti og vil bevare exorcis-
men.’ I det hele taget kunne man nok have gnsket sig, at preeses havde
udvidet synsfeltet lidt og sat resultaterne ind i de samtidige aktuelle
kirkepolitiske rammer. Dette gzlder f.eks. Palladius’ gvrighedsopfat-
telse. Man kan godt erklere sig enig i preses’ resultat: den melanch-
thonske af humanismen prazgede fyrsteopfattelse og kirkepolitiske ho-
vedlinje, ogsa i slutresultatet: Peder Palladius’ forsgg pa at harmonise-
re Luther og Melanchthon. Men preses kunne da godt have tilfgjet
enkelte bemarkninger om, hvor smukt dette teologiske standpunkt
svarede til det overordnede kirkepolitiske mal, som den danske rege-
ring havde p& denne tid: man ignorerede den teologiske divergens
mellem Luther og Melanchthon og fastholdt stzdigt illusionen om, at
der eksisterede noget, man kaldte »den wittenbergske teologi«.

Vi vil derefter se pa nogle metodeproblemer i athandlingen. Dispositio-
nen er overvejende tematisk i sin opstilling, men ogsa kun »overvejen-
de«, for preeses starter med et mere biografisk kapitel »Omvendelsen til
Lutherdommen« (kap. I) og »Studieopholdet i Wittenberg« (kap. II).
Dette sidstnzvnte drejer sig dog ikke, som man méaske kunne tro, om
Peder Palladius’ oplevelser i almindelighed i Wittenberg i de 6 ar, han
opholdt sig her, ikke om studieforhold, kirkehistoriske, teologiske be-
givenheder, som han ma have oplevet, el.lign., men det handler nasten
udelukkende om en ganske bestemt begivenhed, den teologiske strid
om den dobbelte retferdigggrelse, som udspilledes i 1536/37 og om
Peder Palladius’ egen doktordisputation, som havde ngje forbindelse
med denne strid. I kap. III »Palladius og Luthers predikener« tager
preeses s et enkelt af Peder Palladius’ henved 100 skrifter frem for at
give dette en sarlig behandling. Det drejer sig om den store latinske



36

bog Enarrationes Lectionum Evangelicarum«, en »pradiken« til hver
spndag hele aret igennem, predikener, som Peder Palladius ifglge op-
lysningen pa bogens titelblad skal have hgrt Luther holde i Wittenberg.
Denne bog gennemanalyserer preses for at bestemme bade dens form
og dens indhold. Jeg skal senere vende tilbage til dette centrale kapitel
i athandlingen. Efter et mindre kapitel (IV) med den malende over-
skrift »Gnisterne fra Luthers pradikestol og kateder« skifter preeses sa
over til en tematisk disposition: Skriftsynet, Lov/evangelium, Analogia
fidei i nadverleren. Havde det dog ikke varet klarere at lade kap. 111
glide ind i disse kapitler (V-VII) saledes at indholdet af de przdikener,
som gennemgas i kap. III kunne placeres der, hvor det hgrer hjemme i
gennemgangen af teologien, dette s& meget mere som forf. i disse
kapitler (V- VII) jo gentagne gange vender tilbage til disse pradikeners
indhold? Der bliver pd preses’ made tale om en rekke gentagelser.

Et andet forhold, man undrer sig over i dispositionen, er opstillingen
i kap. VI, delafsnit 10: evangeliet. Vi far at vide (s. 516) at der her er
tale om en tredeling — Guds barmhjertighed, Kristi velgerninger og
troen — og man skulle s forvente, at disse tre afsnit ville fplge efter
hinanden i det felgende, men det er der ikke tale om, som man kan se
af dispositionen: preses fletter en re&kke andre afsnit ind i denne trede-
ling. Det synes at tyde pa en vis metodisk usikkerhed.

Under dette punkt hgrer ogsé et par bemarkninger om afhandlin-
gens omfang. Afhandlingen har et urimeligt stort omfang. Netop »uri-
meligt«, fordi der er mange sider, man godt kunne undvare, uden at
det gik ud over forstéelsen. Betragter vi preeses’ murstenstunge bog,
som den ligger her foran os, sa kan vi i hvert fald uden videre sla fast, at
preeses ikke har rettet sig efter den regel, som Peder Palladius levede
op til, da han skulle holde den afsluttende tale ved sin egen doktordis-
putation i Wittenberg (6.6. 1537), da han sagde, at han ville udtrykke
sig paucis verbis et breviter! En af grundene til, at afthandlingen er
blevet sa stor, er nemlig den, at preeses har ment, at han skulle bringe
lange citater fra kilderne, bortset fra at han ngje redeggr for indholdet
af de pagzldende steder. Dette er naturligvis en fordel for leserne, og
mange vil utvivlsomt appriciere, at de ikke behgver at hente CR eller
WA frem, men alligevel: det er en forkert fremgangsmade; dels er
disse kilder jo ikke l@ngere synderligt utilgengelige, og dels vil det i
mange sammenhange alligevel vaere ngdvendigt for den, der virkelig
skal arbejde med de enkelte kapitler, selv at se efter i WA eller CR for
at lese den sammenhang, i hvilken citatet hgrer hjemme.

Vedr. Palladius’ latinske skrifter stiller sagen sig lidt anderledes.
Som bekendt er disse ikke udgivet i nyere tid. Vi har faktisk for de



37

flestes vedkommende kun Palladius’ originaludgaver i Det kgl. Bibl. at
arbejde med. Bortset fra det bind, jeg udgav i 1968 under medvirken af
Niels Jgrgen Green-Pedersen, men det drejede sig kun om de hidtil
utrykte latinske skrifter. Det kan altsd nok vare pa sin plads at citere
bredt fra Palladius’ latinske skrifter, selvom man ogsa her af og til
undrer sig over omfanget, fx s. 472 og 510-12, hvor hele sider afskrives
fra min »Skrifter af Peder Palladius«. — Ganske vist kan man som
udgiver glede sig over, at bogen er sa vigtig, men her kunne preses dog
godt have ngjedes med en henvisning til de pagzldende sider. Det
kunne maske endda fa leserne til at kgbe bogen!

En anden arsag til bogens urimeligt store omfang er gentagelserne,
fx er s. 417 en ren gentagelse af 278. Her kunne prases dog blot have
givet en henvisning, som havde fyldt under 10 bogstaver.

Ogsa noterne er en bemarkning verd. Hvad skal et noteapparat i en
bog af denne art bruges til? Som bekendt er dette omdiskuteret. Der er
mange muligheder. Enten til ren og skar dokumentation for fremstil-
lingen. Eller til supplerende oplysninger, forklaringer til hovedteksten,
eller der kan meddeles noget, som er nyt i forhold til hovedteksten,
eller man kan udbygge et bestemt begreb som forekommer i hovedtek-
sten. Man kan ogsa valge at bringe direkte citater i noterne til fremstil-
lingen i hovedteksten, eller man kan bruge noterne til at anbringe
henvisninger til andre sider i afhandlingen. Ja, det kan undertiden tage
sig sddan ud som om det vigtigste meddeles i noterne. Det hgrer dog
vist til sjzldenhederne, men der er altsa masser af muligheder for, hvad
noterne skal bruges til. Alt efter de principper, man valger, skal note-
apparatets vardi vurderes. Hvilke af de her n@vnte har preses valgt?
Dem allesammen, og mere til!

Undertiden ser det ogsa ud til, at preeses har varet i tvivl om, hvad
der skulle anbringes i hovedteksten, og hvad der skulle szttes i noter-
ne. Det kan fx ses i gennemgangen af de udvalgte prazdikener fra
Enarrationes, is®r under de mange detailanalyser, hvor preses foreta-
ger sammenligninger mellem teksterne i Enarrationes, Luthers predi-
kensamlinger og Melanchthons, snart foretages disse sammenligninger
i teksten, snart i noterne. Princippet bagved er ikke helt gennemskue-
ligt. Men under alle omstendigheder: nar noterne fylder mere end
selve hovedteksten, er der da noget galt, — for slet ikke at tale om de
tilfelde, hvor hele siden kun bestér af note! (fx 237,714,722).

Ellers ma man sige om preses’ akribi, at den er intet mindre end
fremragende. Citater gengives palideligt — og bredt! — man er tryg ved
preeses her. Stikprgver har ikke afslgret ungjagtigheder, selvom enkel-
te smating nok kunne navnes. Fx. ved Zwergius s. 12 skal arstallet



38

vaere 1753 og i litteraturlisten bgr der ved tidsskriftafhandlinger ngjag-
tig angives sidetal.®

I sammenhzng med formalia og metodespgrgsmal hgrer ogsa fglgen-
de: Det er simpelthen ganske uakceptabelt, at en afhandling af denne
art ikke er forsynet med registre. Bortset fra at dette er en alvorlig
mangel ved en doktordisputats’ formalia, s& har de manglende registre
ogsé forringet brugen af denne bog i ganske betydeligt omfang. Det vil
afholde mange fra at arbejde udbytterigt med den. Pa flere omrader
rummer denne bog en fylde af viden og l&rdom. Der er gode gennem-
gange af den dogmehistoriske udvikling i reformationstiden, hovedlin-
jerne i reformatorernes syn pa fx lov/evangelium, bibelen, hermeneu-
tikken, i de indviklede nadveropfattelser fra de forskellige protestanti-
ske lejre — alt dette opridses instruktivt, — men dels meddeles dette ofte
flere steder i afhandlingen, dels kan man ikke altid af indholdsforteg-
nelsen se, hvor de enkelte begreber omtales. Bogen kunne ligefrem
have varet anvendt af teologistuderende som en moderne dogmehisto-
risk indfgring i mange centrale emner, — men alt dette er nu forspildt,
fordi preses ikke har ladet udarbejde et sag- og/eller personregister.
man kan jo ikke forlange af l@serne, at de skal lese bogen igennem fra
ende til anden, nar de leder efter behandlingen af et bestemt begreb.
Ogsé for os andre, som har arbejdet med afhandlingen og gennemlast
den indtil flere gange, har det varet en alvorlig mangel, nar man ville
have fat i et bestemt begreb eller en bestemt person igen.

Det er for mig ubegribeligt, at praeses — som da vist har arbejdet en
snes ar pa bogen — ikke ville ofre en ekstra eftermiddag pa at lave
registre. Det havde ikke kostet synderlige anstrengelser. Med de mo-
derne bogtrykmetoder laver maskinerne jo det meste, nar forfatteren
blot understreger de relevante begreber og personer, sa det kunne vare
gjort i en liggestol en solskinsdag i Mern prastegardshave.

Det, vi har foran os, er en udpraget dogmehistorisk afhandling —
som tidligere omtalt. I de fgrste afsnit giver preeses os nogle biografiske
oplysninger om Peder Palladius. Han fortzller om hans omvendelse,
som muligvis fandt sted i Odensetiden, og om immatrikulationen i
Wittenberg, og om den bergmte disputation i 1537. Ogsa i kapitlerne
III og I'V med de teologihistoriske udredninger af en rekke pradikener
dukker personen Peder Palladius op hist og her, og det sker pa den
made, at vi far indtrykket af en forferdelig flittig, man ma vist n@rmest
antage en stresset, student, som ikke alene skulle passe de almindelige
forelesninger — han skulle maske ogsa selv undervise, som de @ldre
studerende jo plejede at ggre — desuden gik han i kirke, nar Luther
predikede — og det var som bekendt tit — og Bugenhagen, ja tilmed



39

opsegte Palladius Luther i dennes hjem for at hgre Luther pradike her,
néar Luther var for darlig til at indfinde sig i kirken. Ovenikgbet lgb
Palladius sa ogsa om sgndagen allerede inden kirketid hen for at hgre
de forelesninger, som Melanchthon holdt over sgndagens text for de
udenlandske studenter.

Arme Palladius! Skulle dette vare rigtigt, og det kan det maske nok
vere til en vis grad — det skal vi senere vende tilbage til — s& kan man i
hvert fald ikke sige om Palladius det, som Luther sagde om sig selv, da
han ville forklare Ordets alenevirkende kraft: han havde blot pradiket
og skrevet Guds Ord — sagde Luther om sig selv — ellers havde han
igvrigt ikke foretaget sig andet i Wittenberg end sovet og drukket gl
med Melanchthon og de andre lerde! (s. 190).

Men bortset fra dette, si forsvinder personen Peder Palladius meget
hurtigt ud af denne store afhandling. Preses giver sig ikke i kast med
udredninger om det gadefulde navn Palladius. Den gamle tradition, at
det var Melanchthons opfindelse, matte preses da ellers kunne bruge
under opbygningen af sit Palladius-billede? Vi hgrer heller ikke en-
gang, at Peder Palladius da faktisk kom hjem til Kgbenhavn fra Wit-
tenberg. Den oplysning kunne man da godt have tenkt sig, sadan for
en ordens skyld ...

Den form for kirkehistorie, som preses her praesenterer os for, er
udpreget teologihistorie, en dogmehistorisk fremstilling. Det er Peder
Palladius’ og Luthers og Melanchthons tankeverden, som interesserer,
og ikke meget andet. Det er hans ideer og teologi og den mulige
pavirkning fra Luther, Melanchthon eller andre, som optager preses.
Og det falder stort set ikke preeses ind at sztte dette i relief ved ogsa af
og til at kaste et blik pa de historiske omstendigheder, hvorunder
Peder Palladius’ skrifter i de enkelte faser i hans liv er blevet til.

Peder Palladius fremtreder i denne afhandling ikke som et menne-
ske af kgd og blod, personen Peder Palladius forsvinder sa at sige op i
den bla luft. Dette skal dog ikke forlede en til med J. Oskar Andersen
at tale om »teologisk @tervaderi«. S& det lader vi vare med.

Nu navner jeg ikke dette blot for at tale om kirkehistoriesyn og
metode, men jeg vil gerne fremdrage en konkret fglge af denne ar-
bejdsmetode, som dog har en vis betydning. Nar en forsker sidder i
arevis — 25 ar? — og arbejder med Peder Palladius, sgger at trenge ind i
hans teologi og dennes baggrund — og det er vel at marke havet over
enhver tvivl, at preses her har ydet en strdlende indsats — s& er det
vanskeligt for mig at forstd — ud fra det syn jeg har pa kirkehistorisk
forskning — at det ikke pa et eller andet tidspunkt kribler i fingrene pa
forskeren efter at sidde med originalmanuskripter af Peder Palladius,



40

opleve den fascinerende fglelse, det er at holde et stykke papir i hen-
derne, som Peder Palladius selv har siddet med, spekuleret over, skre-
vet pa, foldet sammen ... Marke, hvordan arhundreder med eet for-
svinder og fgle, at man sidder og kigger Peder Palladius over skuldre-
ne, nar han sidder ved sit skrivebord. Men har man ikke den fglelse, sa
ma det da i hvert fald vare en pligt for forskeren at opstgve originalma-
nuskripterne, hvor de findes, for at se hvordan de forholder sig til de
trykte udgaver. Ikke mindst i dette tilflde,hvor vi har bevaret enkelte
af originalmanuskripterne fra Peder Palladius’ tid, og hvor vi i flere
tilfelde kun har madelige trykte udgaver. Lad os se pa et par belysende
eksempler i preeses’ athandling:

1. s.361-62 beskaftiger preses sig med spgrgsmalet om Peder Palla-
dius og patristikken, og han nzvner hvorledes det hos Peder Palladius
er sadan, at nogle kirkefzdre skal fremhaves frem for andre, da ogsa
kirkefadrene star under Skriften. I denne forbindelse henviser preses
til Heldingjudiciet (1548) og han diskuterer med sig selv bl.a., om der i
originalmanuskriptet har stdet Junenci, som det er trykt i Schum. III,
109, eller Juuenci. Preses bliver enig med sig selv om, at der har staet
det sidstnzvnte, for det star der i Ludvig Harboes afskrift fra 1700-
tallet i Det kgl. Bibliotek. Preses har ret i den antagelse, men hvorfor i
alverden er han ikke géet op i Rigsarkivet og har fordybet sig i selve
originalmanuskriptet, Heldingjudiciet, som indleveredes fra de to teo-
loger til kongen?

2. Hvis preeses havde arbejdet sadan, havde han ogsa gjort en anden
opdagelse:

— S. 380 note 5 omtaler han, hvorledes Peder Palladius ikke udleder
presteembedet af det almindelige prestedgmme, som Luther gjorde
det, men af Efes. 4,8 og 4,11. Han henviser her igen til Heldingjudiciet
(Schum. s. 114), for deraf kan vi se, siger han, at Peder Palladius »og
Machabzus« tilfgjes det forsigtigt i en parentes — en forsigtighed, der er
al mulig grund til — ikke forsvarer det almindelige prastedgmme.

— $.590 note 5 hedder det, at i Heldingjudiciet forsvarer Peder Palla-
dius sola fide mod katolsk opfattelse og der henvises til judiciet, Schum.
110.

— Endelig s. 579 note 1 navner preses igen Heldingjudiciet og siger,
at Heldings lzre er i modstrid med analogia fidei, og han henviser her
til og citerer korrekt fra judiciet, Schum. 108 og 110. Preses tilfgjer, at
»vi har her et markant udtryk for Palladius’ forstaelse af analogia fidei
som en forstaelse, der helt er bestemt af Melanchthons teologi«.

Om alle de steder, jeg her har anfgrt, gzlder, at de er skrevet egenhzn-
digt af Johannes Machabeeus, og ikke af Palladius. Det fremgar netop



41

med al gnskelig tydelighed af originalmanuskriptet i Rigsarkivet. Ma-
chabzus har lavet hele judiciet indtil de skemaer, som i mere kortfattet
oversigtsform behandler nadverindstiftelsesordene. Skemaerne er ud-
fgrt af Peder Palladius’ velkendte hand. Nar Machabzus har skrevet
denne betenkning egenha@ndigt, har han sandsynligvis ogsa forfattet
den. Man kan her sammenligne med det beteznkningsarbejde, som
dette teologiske makkerpar udfgrte om Osianders lere. Da fordelte de
ogsa arbejdet mellem sig, sadan at de havde ansvaret for hver sin del af
betznkningen. Det fremgar af Peder Palladius’ brev til kongen jan.
1552.

Peder Palladius og Machabzus afleverede ganske vist i fallesskab
judicierne til kongen, og ganske vist stod de vel begge ind for hele
judiciet — de bar sig faktisk ad sddan, som vi i vor nuvarende studieord-
ning forlanger at studenter skal ggre, nar de er to om at skrive en
opgave: det skal klart fremga, hvem der har ansvar for hvilken del,
selvom de afleverer opgaven i fellesskab. Men nar preses i disse sam-
menhange netop fremhaver Peder Palladius’ originalmanuskript, sa
kan det dog vare nyttigt at tilfgje, at originalmanuskriptet af denne del
af judiciet altsa slet ikke stammer fra ham!’

Efter disse metodeproblemer vil jeg ga ind pa det mere indholdsmassi-
ge og her samle mig om nogle enkeltomrader.

Ferst preses’ indledning »Den tidligere Palladiusforskning«, s. 11-
22. Preeses fremstiller her, som han ogsé ber gere, »die Lage der For-
schung«. Her omtales stort og smat — ogsa helt smat — men preses har
undladt at fortzlle hvilket princip, han har lagt til grund for sin udveal-
gelse af det, der her skal meddeles. Der er nemlig tale om et udvalg,
selvom preses ikke siger det, og det ser ud til, at preeses iser har samlet
sig om de forfattere, der behandler spgrgsmalet om, hvorledes Peder
Palladius skal placeres i teologisk henseende i forhold til Luther og
Melanchthon. Det er navnlig dette spgrgsmal, som spiller en hovedrol-
le, nér preeses karakteriserer de enkelte varker og bidrag til den tidlige-
re Peder Palladius-forskning. Dette er dog ikke gennemfgrt. Der er
ogsa tale om forfattere, som blot i forbigdende har nzvnt Peder Palla-
dius — fx Arild Huitfeldts 6 ord! (s. 11) — eller andre som blot giver helt
intetsigende beskrivelser af ham. Men indenfor de rammer, preses her
har sat sig, giver han gode kortfattede beskrivelser af de tidligere Peder
Palladius-forskere, navnlig er det vigtigt, at han stezrkt fremhaver Os-
car Moe’s arbejder over Peder Palladius-katekismerne, bidrag, som
ofte er glemt i Peder Palladius-forskningen. Men preses burde dog her
til indledning sige, at der kun er tale om et udvalg af tidligere Peder
Palladius-forskning, og han burde ogsa klart have sagt, hvilket kriteri-



42

um han har lagt til grund for udvelgelsen af de forfattere, der skulle
med her. For preses ved jo godt, at der er da bedrevet megen anden
Peder Palladius-forskning, som indenfor de felter, hvor den hgrer
hjemme, er vasentlig. Man kunne nzvne Hans Brix’ studier over visi-
tatsbogen, man kunne ogsd nzvne de filologiske arbejder af Johs.
Brgndum-Nielsen (Sproglig forfatterbestemmelse, 1914) og af Lis Ja-
cobsen (Dansk Sprog, 1924). Ogsa C. T. Engelstofts studier over litur-
giens udvikling (Liturgiens eller Alterbogens Historie, 1840). Alt sa-
dant hgrer naturligvis ogsa med til det preeses kalder »den tidligere
Palladiusforskning«, og derfor burde han til indledning have sagt os
klart, hvilken synsvinkel han her har anlagt for sin udvalgelse.

Men selvom vi sa holder os indenfor de rammer, preses selv har sat,
uden at sige det direkte, s& er der alligevel varker, som prases dog
under alle omstzndigheder burde have navnt her. Fgrst og fremmest
er det forblgffende, at preses slet ikke omtaler Lis Jacobsens udgave af
Peder Palladius’ samlede danske skrifter. Jeg skal ikke bruge tid pa her
at karakterisere dette stralende vaerk, men det méa da vist vare en ren
og skar forglemmelse, at preeses ikke nevner dette, s meget mere som
han jo omtaler den nyere udgivelse af nogle af Peder Palladius’ latinske
skrifter (1968). Et andet arbejde, man savner her, er Ludvig Helvegs
Kirkehistorie, som pad mange mader var et fremragende arbejde, og
hvad specielt Peder Palladius angér, sa er behandlingen af ham — selv-
om den indgar som led i den samlede beskrivelse af den danske kirke
efter 1536 — virkelig udtryk for en selvstendig og kritisk vurdering, ofte
pa grundlag af egne kildestudier. Bade direkte og indirekte ggr Helveg
kritisk op med flere af Heibergs resultater, han giver en samlet vurde-
ring af Peder Palladius’ skrifter, han karakteriserer personen Peder
Palladius (zrlig, from, mild og omga®ngelig, »overanstrengt flid«) (154,
155), han sg@ger at indkredse Peder Palladius’ teologiske stade (han og
Niels Palladius hyldede »afgjort den bestemt lutherske Theologi«
(155), han omtaler brgdrenes »lovmassige opfattelse af Christendom-
men som en sum af Kundskaber, der rent mechanisk kunde og skulde
meddeles« (157), men ogsa deres faste tro pa bgnnens virkekraft (157).
Han beskaftiger sig med forholdet mellem kirke og verdslig gvrighed
under Peder Palladius, hans ubgjelige antipapisme, som ifl. Helveg
setter ham i srklasse i forhold til de tidligere og de samtidige reforma-
torer (156). Han taler om Peder Palladius som »Wittenbergernes disci-
pel« (28), skriver om Peder Palladius’ interesse for visitatsen, undervis-
nings- og socialvesenet, og — navnlig — betoner han hans kateketiske
interesse og sxtter denne i sammenhzng med Wittenbergernes. Han



43

beskaftiger sig ogsa med Peder Palladius’ opggr med calvinismen i
Catalogus aliqvot heeresium (131), omtaler ogsa hans De poenitentia et
de iustificatione (114), Hardenbergsagen og Nadvertavlen (1557, s. 136
f.) — altsammen skrifter, som preses i szrlig grad arbejder med, lige-
som preses jo ogsa netop behandler Peder Palladius’ »lovmassige op-
fattelse af kristendommen« og bgnnens betydning.?

Det undrer ogsa, at prases her overhovedet ikke omtaler Oluf Friis’
grundige behandling af Peder Palladius i Den danske Litteraturs Histo-
rie 1 (1945/1975), for i dette vark er der ikke kun tale om en gennem-
gang af de vasentligste danske skrifter, men der gives ogsa en karakte-
ristik af Peder Palladius som ekseget, ligesom han i det hele taget
placeres i teologisk henseende. Peder Palladius’ lutherdom beskrives
nzrmere, og Oluf Friis ggr opmarksom p& humanismens betydning for
Peder Palladius, hans lykkelige »opdagelse« af betydningen af »det
mundtlige ord«, den enfoldige tale (284), den religigse forkyndelses
indhold. Vigtigt er det ogsa, at Oluf Friis som den fgrste paviser,
hvorledes Peder Palladius’ hovedtemaer i den vigtige »Thaborpradi-
ken-samling« drejer sig om opstandelsen og trosvisheden, og at Peder
Palladius som en nggle til forstaelsen anvender det citat af Augustin,
hvor han beskaftiger sig med de to stadier af opstandelsen, og hvorle-
des Peder Palladius giver Augustinordene en egen drejning (292-93). 1
det hele taget nzvner Oluf Friis bade Peder Palladius’ »folkelighed«,
og han saztter Peder Palladius i forbindelse med bibelhumanismens
patristiske interesser, og han nevner hvorledes den videnskabeligt un-
derbyggede bibelfortolkning legger beslag pa Peder Palladius’ intellek-
tuelle og padagogiske evner, og hvorledes Peder Palladius kombinerer
dette med det personlige religigse liv, som kommer til orde i de mange
bgnnebgger og andagtsskrifter.’

Ogsa gennemgangen af Peder Palladius’ forfatterskab i den nyeste
litteraturhistorie, Gyldendals Dansk litteraturhistorie bd 2 (1984) burde
preeses dog omtale og tage kritisk stilling til.

Underligt er det ogsa, at preeses ikke omtaler Hal Kochs vurdering af
Peder Palladius’ teologiske standpunkt, som den fremfgrtes i hans dan-
ske kirkehistorie Danmarks Kirke gennem Tiderne (fx 4. udg. 1949): at
Peder Palladius i Wittenberg fik en fast luthersk opfattelse, og at filip-
pismen f@rst kom til landet med Niels Hemmingsen (78-86). Nar preses
mener, at han her i oversigten over Peder Palladius-forskningen skal
nzvne et sa inferigrt bidrag som en kronik i Sorg Folketidende (13.5.
1936), s& burde han dog ogsi have omtalt Hal Kochs synspunkt, som
utvivisomt har praget i hundredvis, ja tusindvis, af teologer, praster,



44

lerere og teologistuderende og andre, da de blev fremsat i den Dan-
marks kirkehistorie, som — i hvert fald indtil nyeste tid! — var landets
mest udbredte.

Det skal ogsé navnes, at den behandling preses i dette kapitel giver
A.C.L. Heibergs afhandling om Peder Palladius er utilfredsstillende.
At afferdige den biografi over Peder Palladius, som indtil nu har veret
den eneste og mest omfattende, pd mindre end 10 linjer, det er for
ringe. Vel lever Heiberg, naturligvis, ikke op til vore krav, men ud fra
de betingelser, Heiberg arbejdede under — han kendte hverken Visi-
tatsbogen eller mange af de latinske skrifter — var det et udmarket
arbejde. Han var den fgrste, som gav en samlet beskrivelse af Peder
Palladius’ vidtforgrenede arbejde, i stort omfang byggede han pa pri-
mert kildemateriale, ligesom han jo ogsa, som preses nzvner, gjorde
flittigt brug af Harboes manuskripter. Heiberg kendte ikke til moderne
historisk-kritisk arbejde, men alligevel tager han dog kritisk stilling til
tidligere beskrivelser og korrigerer og supplerer Pontoppidan og
Harboe. !

Endelig vil jeg i denne sammenh&ng nevne en afthandling, som ude-
lukkende handler om Peder Palladius’ teologi, som stammer fra 1963/
64, som netop barer overskriften »Analogia fidei hos Peder Palladius.
En dogmehistorisk studie i Peder Palladius’ teologi«. Det drejer sig om
en prisopgave, som blev udskrevet af »Selskabet for Danmarks kirkehi-
storie«, og afhandlingen befinder sig i Selskabets arkiv. Den drejer sig
netop om de sider af Peder Palladius’ teologi, som preses her behand-
ler i stgrre sammenhang i sin disputats, og hvad mere er: i dispositio-
nen, i hele anlegget, ja ogsa i selve tesen er der god overensstemmelse
mellem prisopgaven og disputatsen. Prisopgaven behandler lov-evan-
gelium, bod og retferdiggerelse, og sakramenterne og forf. behandler
grundigt lovens betydning i frelsesforlgbet og det nye liv, den dobbelte
retferdighed, det synergistiske element i Peder Palladius’ melanchtho-
niske teologi, bodens afggrende rolle o.s.v. Forf. af prisopgaven pavi-
ser, hvorledes Analogia fidei-begrebet er ledetraden til at forstd Peder
Palladius’ teologi, han paviser, hvorledes Peder Palladius anvender
luthersk klingende formuleringer og sikkert ogsa tror sig i god overens-
stemmelse med Luther, men at han i virkeligheden er »en typisk Me-
lanchthondiscipel«.

Afhandlingen, som af bedgmmelsesudvalgets offentliggjorte votum'!
blev rost for den indtrengende analyse og for at vare »et vardifuldt nyt
bidrag til Peder Palladius-forskningen«, var skrevet af Jgrgen Ertner,
og det kunne da egentlig vere interessant at vide, hvorfor preeses ikke
anser den for vardig til at nevnes her i rekken af verker i den tidligere



45

Peder Palladius-forskning, s& sandt som det dog hidtil er det eneste
stgrre arbejde, som har behandlet Peder Palladius’ teologi.

I denne sammenhang er det pa sin plads ogsa at ggre opmarksom
pa, at preeses’ bemarkning om Oscar Moes dygtige studier over Peder
Palladius’ katekismearbejder — at »hans bidrag er forblevet totalt upa-
agtet i Peder Palladius-forskningen« (s. 17) — dog i sandhedens interes-
se skal have tilfgjet den note, at de faktisk er blevet inddraget i Peder
Palladius-forskningen, nemlig i den anden besvarelse af den netop om-
talte prisopgave fra 1963/64."2

Der er hist og her detaljer, man nok kunne gnske at drgfte med
preeses, men det ma vi springe over, dog er der s. 26 et enkelt forhold:
preeses vil her fortzlle os, at humanismen var fremme i Danmark alle-
rede i 1531, og han citerer sa — »som bevis« — fra Christiern Pedersens
»Om bgrn ath holde til Scole och Studium«. Det er is@r udtrykket
»med lyst og leg«, preeses her hafter sig ved, og han har naturligvis ret
i, at det kan ligefrem betragtes som slagord for humanismens padago-
gik, hvad bgrneundervisningen angar. Men det virker dog kunstigt at
trekke Christiern Pedersens skrift frem i denne sammenhang, for pre-
ses er da vel klar over, at dette skrift ikke er et originalt vark af
Christiern Pedersen? Det er ingen anden end Luther, der har skrevet
det — »An die Ratsherren aller Stiadte deutsches Landes, dass sie christ-
liche Schulen aufrichten und halten sollen« (1524), og ganske vist er det
sadan, at Christiern Pedersen gengav Luthers skrift ret frit, han »for-
danskede« det, og hist og her indflettede han personlige bemarkninger
og erfaringer, men netop den navnte sammenhang star i Luthers origi-
nal: »mit Lust und spielend...«. Igvrigt ved vi da fra mange andre
kilder om humanismen i Danmark i 1520’erne (Henrik Smith, Petrus
Parvus Ros&fontanus, Mathias Gabler, for ikke at tale om Christiern
Pedersens tidlige verker: (Vocabularium 1519 o.a.)."

Skulle man spgrge Peder Palladius - eller mere narliggende: preses —
hvilket skriftsted Peder Palladius ansa for det vigtigste i hele NT, s
ville han utvivlsomt navne ordene fra den sékaldte Thaborperikope,
Matt. 17,5: »Denne er min sgn, den elskede, i ham har jeg velbehag.
Hgr ham!« (Fra Forklarelsen pa bjerget = Ordene ved Jesu dab,
Matt. 3,17).

Talrige gange i afhandlingen omtaler preeses med rette disse ords
fundamentale betydning for Peder Palladius. Det var, om ikke hans
»konfirmationsord«, sd dog hans »omvendelsesord«, det skriftsted,
som bevirkede hans overgang fra katholicisme til lutherdom, ifl. hans
eget udsagn. Dette skriftsted blev »et reformatorisk grundprincip for



46

Peder Palladius, siger preses s.24. Det blev af fundamental betydning
for Peder Palladius, ja han udgav en hel pradikensamling over disse
ord. Og denne pradikensamling (»Den overmade herlige historie om
vor herres Jesu Kristi @refulde forklarelse pa Thabor bjerg...«, DS3,
189 ff) fremhaver preeses med rette til belysning af Peder Palladius’
hermeneutiske regler, af hans sola-scriptura opfattelse, af hans syn pa
Kristus som »doktor« og i mange andre sammenhange'®, og preses
roser Peder Palladius, fordi vi her har tydelige eksempler pa hans
vigtigste fra Melanchthon overtagne dialektiske regler, og preses me-
ner, at bogen ogséd kan have tjent til undervisning af praster, is@r
s. 344 ff og 385ff.

Jeg giver preses ret i Thaborperikopens store betydning for Peder
Palladius og i den hgje vurdering af Thabor-pradikensamlingen. Men
det har vist sig, da jeg her i sommer arbejdede med preses’ afthandling
og Peder Palladius’ skrifter, at heller ikke denne bog af Palladius er et
selvstendigt arbejde. Palladius gengiver her simpelthen en pradiken af
Veit Dietrich (til 6. s.e. Trin.) i dennes »Kinderpostil«.

Hos Dietrich er der tale om en meget omfattende prediken. Den
fylder 20 sider i folioformat, og Dietrich fordeler sin tekstgennemgang
pa to pradikener: I den forste prediken behandler han iszr bgn og
forklarelsens circumstantiae, d.v.s. han spgrger om tiden, formen, arsa-
gerne og personerne ganske som Peder Palladius ifglge preses s. 385 og
387. Den anden pradiken indledes med ordene »En sky kom ...« 0.s.v.
Og her behandler han arsagerne, cause, til Guds ord om sgnnen, Kristi
guddommelighed og menneskelighed, forargelsen, selve Taborordene,
Kristi »l@re«, iigesom han ogsa fremfgrer stzrk polemik mod katholi-
cismen.

Der er ikke tid til her at g i detaljer, men man kan sige, at Peder
Palladius i store trzk fglger Dietrich, og han udbygger hans ord, bl.a.
med relevante skriftsteder, ligesom han ogsa tilrettelegger sine korte
pradikener mere »padagogisk«, idet han specificerer indholdet mere
end Dietrich.

Jeg har selv i min »Peder Palladius og kirken« fremhavet — ligesom
preeses — denne bog af Peder Palladius for den klare redeggrelse for de
hermeneutiske regler; jeg har skrevet, at det var et af de smukkeste og
mest personlige skrifter af Peder Palladius og rost den levende og
engagerede palladianske stil. Alt dette har nu vist sig at stamme fra
Veit Dietrich. Det galder fremstillingen af causae til forklarelsen og til
bgnnen, af tiden, personerne o.s.v., sa nar preses s. 388 linje 4-5 skri-
ver: »Peder Palladius finder 3 arsager«, skal der sta: »Dietrich«. Og
netop den interessante fremstilling hos Peder Palladius af den histori-



47

ske Jesus, som jeg citerer i sin helhed (s.81) er en direkte, ordret
overszttelse af Dietrichs predikenen. Det samme gzlder de mange
udbrud, vendinger og s@tninger, som ggr stilen sd varm og levende
(»Ah fader, hvorfor forarges mennesker...«, »dette skal skrives med
store bogstaver...«). Udtrykket om Jesus som »doktor og l&remester,
d.v.s. det drejer sig ikke bare om det formelle, men ogsd om det
indholdsmessige. '

Man kan sige, at dette betyder ikke alverden, Peder Palladius’ evner
til klare, pedagogiske udformninger bliver dog stidende, men det er
alligevel interessant, at selv i denne sammenha&ng, stiende over for de
skriftord, som spiller sa afggrende en rolle i hele Peder Palladius’ liv og
teologi, da ngjes han ogsa med blot at oversaztte, gengive en pradiken
af en anden teolog.

I kap. III (»Palladius og Luthers predikener«, s. 198-311) behandler
preeses et enkelt af Palladius’ verker, nemlig Enarrationes Lectionum
Evangelicarum, som ifl. titelbladet bestar af pradikener, som Palladius
skal have hgrt Luther holde. Fgrst gennemgés udfgrligt fortalen, som
er dateret den 1. marts 1560, d.v.s. to maneder efter Palladius’ ded
(3. jan. 1560) jfr. ogsa s. 52, note 1, og ud fra en indholdsbestemmelse
af denne fortale sammenlignet med skrifter fra samme tid af Melanch-
thon, kan preses konkludere, at »fortalen til Enarrationes ma vare
forfattet af Melanchthon« (207).

Derefter behandler preses selve pradikensamlingen, og allerede i
indledningen slas det fast, at der er tale om bearbejdede Luther-praedi-
kener. »Det er Luthers forkyndelse afspejlet i Palladius’ mund (og
forstaelse)« (211). Palladius anvender overalt det melanchthonske loci-
skema, og spgrgsmaélet er sd, om dette kun har haft formel betydning
(213).

Peder Palladius har arbejdet pa den méde, at han har anvendt egne
notater fra Lutherpradikener, som han har hgrt i Wittenberg, og dem
har han si bearbejdet ved hjzlp af stof fra Melanchthons sgndagsfore-
lesninger over evangelierne (1.s. i adv., s. 269) og — lidt mere tvivlsomt
— (11. s.e. trin., s.263) og han har endelig haft et skriftligt materiale,
som vi ikke kender lengere (8 s.e. trin., s. 255), men gennemgéende er
det, at han har samarbejdet dette Luther-materiale med stof fra Me-
lanchthon (224.255.265).

I disse analyser bygger preaeses pa de mange udgaver af Luthers pra-
dikener, Rorers, Dietrichs, Poachs m.v. Han har et omfattende kend-
skab til disse komplicerede overleveringstraditioner savel som til Me-
lanchthons relevante skrifter, og analyserne gennemfgres med stor
skarpsindighed og omhu.



48

Preeses kan uddrage konklusionen (305-11). Han gar ud fra, at bo-
gens titelblad stammer fra Peder Palladius selv og mener sa, at under-
spgelserne har bekraftet oplysninger — til en vis grad: udgangspunktet
og grundlaget er Lutherpradikener, som Peder Palladius har hert i
Wittenberg helt eller delvist. Men de er bearbejdet af Peder Palladius,
og her har han iszr gjort brug af Melanchthons sgndagsforel@sninger
over evangelierne. Endelig har Peder Palladius tilfgjet selvstendigt
stof, bearbejdelser og systematisering (309).

Dette kapitel om Enarrationes er i flere henseender vigtigt i hele
afhandlingen. Dels er det nyt, det preses har analyseret sig frem til,
dels er det i preeses’ gjne et »nggleskrift« for hele undersggelsen, for
belysningen i det hele taget af Palladius’ teologi og arbejdsmetode.

I det lille kap. IV (»Gnisterne fra Luthers pradikestol og kateder,
s.312-24) udbygges nu dette til at gelde Peder Palladius’ teologi i det
hele taget. Enarrationes er i denne henseende et nggleskrift hos ham,
idet det er reprasentativt som et direkte vidnesbyrd om, hvordan han
har pregvet at forene teologien fra Luther og Melanchthon. Der er tale
om »gnister« fra Luthers pradikestol, men ogsa fra hans kateder, d.v.s.
hans forelesninger og disputationer. Og de er si blevet bearbejdet af
Peder Palladius. Et ledende princip hos Peder Palladius var Analogia
fidei-reglen, hvor han ogsa tog udgangspunkt hos Luther, men Luthers
koncentration om lov-evangelium bliver hos Peder Palladius til l&ren
om poenitentia et justificatio. Ogsa de divergerende syn pé skriftprincip-
pet omtales her (318) med henvisning til efterskriften i Brevis expositio
Catechismi (1546), og dermed er der lagt op til analyserne i resten af
afhandlingen.

Det er et uhyre kompliceret problem preses her har taget fat pa. Det
gelder bade overleveringen af Lutherpredikenerne og det gelder un-
dersggelsen af disse sdkaldte Luther-pradikener af Palladius.

Fra 1514 og til sin dgd i 1546 pradikede Luther jevnligt og ofte, der
er bevaret ca. 2500 pradikener af ham, og mange af dem foreligger i
flere udgaver:

Det klassiske monument over Luther som pradikant er »Kirkepostil-
len«. P& Wartburg begyndte Luther at udarbejde disse pradikener, og
det var hans plan at lave en fuldstendig kommentar til alle kirkearets
epistel- og evangelietekster, men han niede kun at fuldende den sa-
kaldte »Vinterpart«, = »Wartburgpostillen«, d.v.s. julepostillen og ad-
ventspostillen (1522), hvortil kom et par ar senere (1525) fastepostil-
len. Kun denne Vinterpostille er redigeret af Luther selv. »Sommer-
parten« samledes af Luthers ven og beundrer Stefan Roth og blev
udgivet i 1526. Den store succes, varket fik, foranledigede Roth til



49

ogsa at samle og udgive przdikener af Luther til kirkearets festaage,
udkommet i 1527, kaldet Roths »Festpostille«, men hertil kom, at Roth
aret efter (1528) ogsa udsendte en dublet til Luthers egen Vinterpart,
kaldet Roths »Vinterpostille«. Som tak indhentede han Luthers velfor-
staelige vrede! Roth havde igvrigt sammenstykket sine samlinger af
alle mulige slags Luther-pradikener, og hvor han manglede noget, tog
han rask vak et par predikener af Bugenhagen eller stykker af Me-
lanchthon. Han blev da ogsa heftigt kritiseret, og et par ar senere bad
Luther en anden god ven, Cruciger, om at genudgive postillen. Denne
gang var Luther sa tilfreds med Crucigers »Sommerpostille«, som ud-
kom i 1544, at han mente, at disse trykte Luther-pradikener faktisk var
bedre end dem han havde holdt!

Samme ar (1544) udgav Veit Dietrich Luthers »Huspostille«, som
bestod af frie bearbejdelser af predikener, som Luther holdt i sit hjem i
arene 1532-34, nar han var for svag til at predike ved de offentlige
gudstjenester. Dietrich sammenstykkede ofte predikenerne af flere af
Luthers predikener over samme tekst, ligesom han ogsa kunne udfylde
manglende Lutherpredikener med egne produkter. Det var dog ikke
varre end at Luther gav bogen en anbefalende fortale med pa vejen.
Dietrich byggede pa notater, han havde gjort, nar Luther holdt disse
pradikener. Denne postille af Dietrich fik stor betydning. Allerede i
udgivelsesaret udkom 8 oplag, ogsé en nedretysk og en latinsk udgave
sa dagens lys. Det blev den postille, som underviste en hel generation
af lutherske przdikanter i Luthers lere og pradiken.'®

I 1559 udkom endelig en ny »Luthers huspostille«, denne gang af
Andreas Poach. Dette vaerk udsendtes af den gnesiolutheranske kreds i
Jena og skulle vaere et modtrak til Dietrichs postille. Poach byggede pa
de stenografiske notater, som Georg Rorer havde foretaget. Denne
ejendommelige mand fulgte bogstaveligt talt Luther i hzlene og ned-
skrev alt hvad han sagde i forelesninger og pradikener. Ogsa han
bearbejdede det, han hgrte, og hans notater var blandinger af latin og
tysk, ofte stenograferede han pa latin, nar Luther talte tysk.

Preeses omtaler Rorer s. 211, note 2, bl.a. hans ophold i Danmark.
Her havde det dog varet pa sin plads at navne brevet fra den kgl.
hofpradikant fra 5.4. 1550 til kongen (om ankomsten af Rorers tgnder
med manuskripter og Noviomagus’ planer for Rérers ophold i Dan-
mark). Desuden kendes et brev fra fyrst Wolfgang af Anhalt, som
anbefaler Rorer til kongen, 23.3. 1551, bl.a. heraf fremgar, at man
havde tenkt sig, at Luthervaerket skulle trykkes og udgives her i Dan-
mark — sa preeses kan godt slette det »formodentlig« han har skrevet
s. 211 linje 13 fra neden! — Igvrigt har Eike Wolgast for nylig betragtet



50

Rorer mere kritisk end man plejer. Han afviser bl.a., at Rorer var nar
ven af Luther. Tvaertimod distancerede Luther sig gerne fra ham. No-
gen selvstendighed som teolog ejede Rorer ikke. Han var sar, en gade,
led vel af »Vollstandigkeitsmani«.

I hele forskningsdebatten om overleveringen af Luthers »Hauspre-
digten« er dette et problem for sig. Udgiveren af bd. 37 i WA, Georg
Buchwald, nér til den konklusion, at det er »fraglich«, om Rorer virke-
lig har veret til stede i Luthers hjem, nar han pradikede, og der kan
anfgres s@rdeles vagtige grunde for Buchwalds opfattelse. Men hvor-
for spiller dette en rolle overhovedet? Fordi dette spgrgsmal indgik i
hele opggret mellem gnesiolutheranerne i Jena og filippisterne i Wit-
tenberg om, hvem der gengav den &gte Luther. Dette opgegr kom frem
dels i direkte stridsskrifter fra slutningen af 1550’erne, dels i striden om
udgivelsen af Luthers samlede varker, hvor man var begyndt udgivel-
sen i Wittenberg sidst i 1530’erne, en udgivelse, som gnesiolutheraner-
ne nogle ar senere heftigt kritiserede. Melanchthonfolkene havde for-
falsket Luthers varker, havdede man, og derfor pdbegyndte man en
konkurrerende Lutherudgave i Jena. Ind i hele dette opggr hvirvles
Georg Rorer. Han var begyndt i Wittenberg, havde veret medudgiver
af flere bind i Lutherudgaven, var blevet kritiseret, og efter en tur til
Danmark med alle sine manuskripter — det var nermest en flugt fra
kritikerne i Sachsen (1551-53) — landede han hos modparten, gnesiolu-
theranerne i Jena.

Ogsa sagen om Luthers huspredikener indgik som et led i dette
opger mellem Jena og Wittenberg. Da Andreas Poach udgav sin »Lu-
thers huspostille« i 1559 skete det til dels i protest mod Dietrichs, som
han anklagede for at have rettet predikensamlingen til, tilfgjet texter,
der ikke stammede fra Luther og andet. Poach derimod byggede pa
Rorer, og han skulle vare mere tilforladelig, h®vdede han. Men
Poachs vark blev straks kritiseret fra Wittenberg, idet korrektoren
Georg Walther i 1559 erklezrede, at Georg Rorer ikke havde hgrt
Luthers pradikener i hjemmet selv. Arsagen var den enkle, at Rorer
pa de tidspunkter selv skulle passe sin tjeneste i kirken. Walter havde-
de videre, at det var Dietrich, som havde veret til stede hos Luther. — I
Jena spurgte man nu Roérers enke ud om mandens arbejde, og selvom
begivenhederne 1 25 ar tilbage i tiden mente man at kunne fastsla, at
Rorer virkelig ogsé havde kunnet klare at vare til stede i Luthers hjem,
ndr denne prazdikede, selvom Rorer faktisk selv ogsé skulle veare i
kirke.

Vi har dels Dietrichs udtalelse i forordet til sin postille (1544) om, at
han alene nedskrev Luthers pradikener holdt i hjemmet, (WA 37, 5,



51

38), vi ved, at Jenafolkene havde interesse i at afvise dette ud fra
teologiske, kirkepolitiske motiver, og vi ved at den samtidige Georg
Walther gav Dietrich ret og afviste Poachs pastand om Rorers notater
her. Alt dette synes dog at tyde pa, at Dietrich faktisk er den eneste,
der har nedskrevet de pradikener, Luther holdt i sit hjem, en udgave,
som Luther jo selv forsynede med et forord, og dermed gav sin godken-
delse. Men hertil kommer yderligere det argument, at forskerne efter
at have genfundet Rorers store samling af manuskripter i Jena universi-
tetsbibliotek i begyndelsen af 1890’erne har kunnet konstatere, at R6-
rers notater over Luthers pradikener fra hjemmet er afskrifter af andre
notater, og Georg Buchwald mener netop, at Rorer her simpelthen har
afskrevet Dietrichs notater (WA 37,XI). Ofte er der ngje overensstem-
melse mellem Poach-Rorers postille og Dietrichs. Dette skal ikke for-
klares derved, at de har felles forleg, men ved at Poach-Rérer simpelt-
hen har afskrevet Dietrichs notater, hevder Georg Buchwald (ibd.), og
dette forhold gzlder fgrst og fremmest vedr. de pradikener, Luther
holdt hjemme."

I forbindelse med gennemgangen af predikenen 11. s.e. Trin. kan
man da spgrge: hvorfor bruger preeses her uden videre Rorers nedskrif-
ter som den Luther-kilde, han sammenligner med? Det drejer sig om
predikenen, som Luther holdt 24. august 1533 i sit hjem. Men preses
starter uden nzrmere forklaring eller begrundelse med at sammenligne
med Rorer, selvom han godt ved, at netop denne prediken ogsa findes
i Dietrichs Huspostille (1544). Forsigtigt siger han, at han ikke kan
afggre, hvem Palladius har benyttet. Men ogsa her kan man lige sa vel
forestille sig, at han har benyttet den trykte udgave (1544) af Luther-
predikener, og der er da intet tvingende bevis for den antagelse, at
Peder Palladius skulle have vearet til stede i Luthers hjem. Hvem er
nemlig den primare kilde her?

Det er nok et spgrgsmal, om man ikke overalt vedr. »domi-predike-
ner« (Hauspredigten) skal bruge Dietrichs Huspostille som sammelig-
ningsgrundlag — og sa eventuelt senere komme med henvisninger til
Poach-Rorer.

Men tilfgjes skal det s&, at Dietrichs udgivelser var hgjst kritisable,
idet han undertiden sammenskrev to predikener, Luther havde holdt
over samme text pa forskellige tidspunkter til een, ligesom der ogsé var
andre uheldige forhold i Dietrichs udgivelser. Dog ogsa Poach foretog
lignende uheldige dispositioner (WA 37,XI).

Til alt dette kommer sa nu denne bog af Peder Palladius: en samling
Enarrationes over samtlige sgndagsevangelier, som han ifl. bogens ti-
telblad skal have hgrt Luther holde. Prases har ganske ret i, at det



52

virkelig er et centralt skrift; prases har ogsa ret i, at det endnu ikke i
serlig grad har varet genstand for en ngjere udforskning — selvom man
her nok kan undre sig over, at vi skal helt hen til side 313, inden preses
afslgrer dette for os. — Men under alle omstendigheder ville det vare
intet mindre end sensationelt hvis det skulle vise sig, at der her forelig-
ger en samling predikener af Luther, som vi ellers ikke kender. Men
sadan forholder det sig jo ikke. Skal vi lige samle hovedresultaterne af
preeses’ arbejde her: Han mener, at Peder Palladius virkelig star bag
denne bog, at Peder Palladius ogsé virkelig har varet tilstede i Luthers
hjem nar Luther predikede, og at Peder Palladius her tog notater, som
han senere har brugt. Peder Palladius bygger ikke p& Dietrichs huspo-
stille fra 1544. Peder Palladius tager ganske vist udgangspunkt hos
Luther, men sa systematiserer han stoffet efter den melanchthonske
Loci-metode, og hvad der er vigtigst: han omtolker stoffet, sa det er
den melanchthonske teologi, der is@r fremtraeder i disse pradikener.

Hvad det sidstn@vnte angar, det teologiske indhold, er jeg overbevist
om rigtigheden i preeses’ undersggelser.

Emanuel Hirsch sagde engang om den ovennavnte Stefan Roths
bearbejdelse og udgivelse af Luthers predikener, at han her har »hzIdt
forfardelig meget vand i Luthers vin« (Luthers Werke, Hrsg. O. Cle-
men 7,40). Om Palladius vil jeg da her sige, at han har spadet Luthers
vin op sa meget med Melanchthon, at der er blevet et »Luther/Palladi-
us/Melanchthon-fluidum« ud af det hele. Men heldigvis er Luthers
pradikener sa sterk vin, at de dog hist og her kan smages igennem
tilsetningerne!

Desuden har jeg en del kritiske bemarkninger og spgrgsmal til pree-
ses’ gvrige synspunkter her, men jeg vil dog fgrst understrege, at jeg
nzrer den dybeste respekt for praeses’ forskningsindsats her. Analyser-
ne er gennemfgrt med stor dygtighed og skarpsindighed og med en
betydelig indsigt i og stort overblik over de meget komplicerede for-
hold, som bestar vedr. overleveringen af Luther-pradikenerne. Nar
man selv, i mere beskedent omfang, har prgvet at lave detailanalyser
over dette stof, er man fuldstendig pa det rene med hvor mange mane-
ders, ja ars koncentreret arbejdsindsats, der ligger bag arbejdet med
kap. III og IV.

Men man kunne nok have lyst til at sperge preses, hvad det egentlig
er for et udvalg af pradikener, han her har foretaget. Efter hvilke
kriterier er disse 11 pradikener valgt? Er hele materialet gennemgaet
og har preses pa det grundlag kunnet konstatere, at netop disse 11 er
reprasentative? Hvis resten af predikenerne ikke er undersggt, sa kun-
ne man jo godt forestille sig, at alle de resterende, fuldstzndigt gengav



53

Lutherpredikener — eller det stik modsatte. Har preses undersggt alle
pradikenerne i samlingen?

Preeses har udvalgt sig 11 pradikener af hele samlingen, og af disse
udggr de seks fgrste en gruppe for sig (nemlig 1. i advent, 2. s.e. paske,
6. s.e. trin., 8. s.e. trin., 11. s.e. trin., 22. s.e. trin.), for bag disse
predikener har preeses kunnet konstatere, at »der virkelig — i overens-
stemmelse med oplysningerne pa titelbladet — ligger predikener af Lu-
ther til grund for samlingen, men det er dog ikke gennem deres teologi-
ske indhold, at vi fgres tilbage til Luther. Der kan ganske vist nok
udpeges konkrete Lutherpredikener, men de er blevet bearbejdet sa
meget, at der overhovedet ikke — bortset fra 2. s.e. paske — findes
nogen prediken, som i dens helhed kan identificeres med den tilsvaren-
de Lutherprzdiken. Der er tale om »indslag«, og »i de fleste af pradi-
kenerne har vi ikke kunnet konstatere spor af Luther« (271). Den
bearbejdelse, der har fundet sted, er preget af »en sterkt dominerende
pavirkning fra Melanchthon«.

Det, det drejer sig om her, er navnlig hans fortolkninger af sgndags-
evangelierne, publiceret i Annotationes in Evangelia (1544). Der er tale
om »tydelige overensstemmelser« mellem Palladius og dette skrift af
Melanchthon. Men vedr. den anden gruppe przdikener, som preses
derefter behandler, er der, hedder det, tale om en udstrakt overens-
stemmelse med Melanchthons skrift (272). »Udstrakt« er altsa sterkere
end »tydelig«, og det skyldes, at der i disse fglgende 5 predikener kan
konstateres overensstemmelser bdde m.h.t. formuleringer og med hen-
syn til rekkefglgen af loci.

Men ser man ngjere efter, s& skal dette dog ikke forstas sadan, at
Palladius her udelukkende bygger pd Melanchthon. Dette er ganske
vist tilfeldet vedr. Dominica Exaudi og 1. s.e. trin. Predikenen pa den
farstnevnte sgndag svarer helt til Melanchthons i Annotationes, selvom
Peder Palladius har 7 loci i stedet for Melanchthons 4 (272). Og vedr. 1.
s.e. trin. dekker de to udlegninger nasten helt hinanden (274). Men
hvad de tre sidste predikener angar, sa er der ogsé her et vist bearbej-
det Luthermateriale. '8

Vi vil nu samle os om nogle af de pradikener fra Enarrationes, som
preeses analyserer, og jeg vil her straks nevne de to pastande, som jeg
vil fremfgre:

1. Forfatteren til Enarrationes bygger i langt stgrre omfang pa Veit
Dietrichs Hauspostille (1544) end preses’ analyser viser.

2. Bogen Enarrationes sadan som vi nu har den foran os, stammer
hgjst sandsynligt ikke fra Palladius.



54

Vi vil se pa 2. sgndag e. paske (s. 224-35), da netop denne er »enestéen-
de i samlingen« s. 230. (I Enarrationes s.245-51). Texten er Johs. 10,
11-16: »Jeg er den gode hyrde...«. Prases giver et referat, som er
fyldestggrende — stort set, for retfardigvis bgr dog tilfgjes s. 225, at
Palladius - vi valger her indtil videre at kalde forfatteren Palladius —
under Locus 3 foruden prasternes pligter dog ogséd omtaler menighe-
dens. Det samme under Locus 4, hvor han ikke kun appellerer til
prasterne, men ogsa formaner alle andre kristne. Men ellers har preses
i gvrigt ret i, at Palladius’ hovedinteresse i sine loci angar prasterne.
Spgrgsmalet er sa, om Palladius har haft et forleg hos Luther, som han
her har arbejdet efter. Preeses har her konstateret, at Luther holdt en
pradiken i sit hjem den 19.4. 1534, og det er nu preeses’ opfattelse, at
den ma Palladius have overvaret, og det er den, han her bringer en
selvstendig gengivelse af (s. 227 og 235). Preeses underbygger dette ved
at sammenligne Palladius’ tekst med Poachs gengivelse af Rorers nota-
ter fra den 19.4. 1534.

Der er ingen tvivl om, at preeses har ret i, at Palladius her gengiver
Lutherpredikenen over den pagaldende text, men hvorfor dog fremfg-
re den — efter min opfattelse — ganske usandsynlige formodning, at
Palladius skal have hgrt denne pradiken i Luthers hjem, nér det er
langt mere sandsynligt, at han her arbejder pa grundlag af Veit
Dietrichs Luther-Huspostille fra 15447 Preses afviser ganske vist uden
videre denne teori (»der er intet, der indicerer, at Palladius har sit stof
fra Dietrichg, s. 235). Dertil vil jeg svare: jo, det er der meget der tyder
pa, nemlig flg.:

Palladius Luther iflg. Dietrich

Quantum itaque ad donum et fidem Nach dem Glauben hat es die Meinung
attinet, solus Christus verus das Christus der einig Mann, der
pastor (Enarr. 247) Hirt ist

WA 52,275,1.23-24

Dette sted hos Dietrich svarer da meget mere til Palladius’ tekst end
det citat, preeses bringer fra Poach, hvor der jo slet ikke findes noget,
der er tilsvarende.

Palladius Luther iflg. Dietrich

et ipsius respectu Moses, Lex, ibd.277linje 11. L. vil nu omtale »Mietlinge
prophetz, Apostoli, doctores, unnd Wolff«, og her gzlder at »Moses, das
et omnes homines Mercenarij sunt ... Gesetz, die Propheten und alle Menschen

Mietling (sind)

Ogsa dette svarer meget bedre til Palladius’, ja er ordret overensstem-
mende dermed, end preses’ tekst.



55

Palladius Luther

At kun Kristus kan give sit liv Ganske vist findes dette sted ogsa hos
for farene, d.v.s. gennem sin dgd Poach/Rérer, men hele denne tankegang
befri mennesker. Det kunne findes ogsa i Dietrich, WA 52,276, 1. 3 og
hverken Moses eller profeterne, 36. D.v.s. at Palladius ogsa kan

skgnt de opfyldte deres hverv. have det herfra.

2. locus Luther iflg. Dietrich

Om prasterne som efterfglgere at vi skal tjene hinanden efter Kristi ek-
af Kristi eksempel sempel, men ogsa her om prasteembedets

ngdvendighed, bl.a. at de skal vare rede
til at d¢ for deres hjord, selvom dette dog
ikke bringer hjorden frelse, for det gar
kun Kiristi dgd. D.v.s.: imod preses’ note
1, side 228.

Luther taler saledes ogsa meget om
prasteembedet (277). Det er ikke kun
Palladius, som samler sig om dette her.
Det citat, prases bringer i gverste hgjre
spalte s. 229 (Wer da will ...) findes

helt overensstemmende i Dietrich, 277, 31.
Altsa kan Palladius lige sa vel bygge pa
Dietrich.

3. locus

Prases nazvner, at Palladius bygger pa Poachs Luther, men det fore-
kommer ogsa her mere sandsynligt, at det er Dietrichs huspostille,
Palladius anvender, for der star ganske vist det samme hos Poach og
Dietrich, men i midten af citatet:

Palladius Poach
sed ut eum solum pro archipastore und also er allein nach dem Glauben
teneant fiir den einigen Hirten und Bischof unser

Seelen gehalten werden. (Ertner s. 229)

Men Dietrich:
unnd er allein fiir den Hirten gehalten
werde. (linje 10)

Palladius’ svarer da bedre til Dietrich. Poach har udbygget, »pyntet pa«
teksten.

Palladius’ Loci 4 og 5 gar preeses ikke nzrmere ind pa her. Er det
fordi han mener, at Palladius her ikke bygger pa Luther? Det ggr han
dog.

Tilfgjes kan, at der er intet der tyder pa, at Palladius har kendt
Rorers notater fra 19.4. 1534 (WA 37, 386). Her er ingen overensstem-
melser.

I Locus 4: prasternes pligt til at forsvare hjorden mod »ulvene«. Det



56

gelder nok preaster, men ogsa os allesammen. Vi er forpligtet til gensi-
dig hjzlp. Og under Locus 5: prasten skal kende sin hjord, men sé
fortsztter Palladius med at tale om den trgst, som Kristus giver menne-
sker. Ligesom Gud hjalp Kristus ud af kors og de¢d og derigennem
viste, at han kendte ham, sddan vil Kristus kende os, trods modgang.
Derpa en opfordring til bdde praster og til folket.

Ganske samme tankegang finder vi i Dietrichs Luther-Huspostille:
»Vi skal (278,14) som Kristus vare rede til at lide«, og det gzlder bade
praster og andre. Sa har Luther her et lengere polemisk udfald mod
papisterne, og taler s& om menneskers pligt til at fglge Kristi stemme,
trods djevelen. Dernast gar Luther meget ind pa trgsten, vi far under
modgang, og vi finder her pracis samme ordvalg som hos Palladius:
Gud viste, at han kendte Kristus, selvom han hang pa korset og skulle
de. (WA 52, 280-281, linje 26 ff.) Poach/Roérer har lige pracis ikke
ordene »ligesom Gud viste, at han kendte Jesus p.gr. af korset og
lidelsen« etc.

Locus 6

Preses prgver at pavise (s.230), at Peder Palladius’ tekst her svarer til Poach/Rorers,
men atter her er det mere sandsynligt, at det er Dietrichs Huspostille, som er Palladius’
grundlag.

Palladius Dietrich

Lupos vero falsos doctores et Aber hie---heyssen Wolff die falschen
tyrannos, qui verbum Dei damnant lerer und Tyrannen, welche die lehr
et persequuntur verfolgen und verdammen

(WA 52, 277, linje 15-17)

Palladius’ tekst svarer meget bedre til Dietrichs end til Poachs, for
Palladius er enig med Dietrich i ikke at sige ordet »katter« her, hvilket
findes hos Poach.

Locus 7

Heller ikke dette gar preeses n@rmere ind pa, men det er dog verd at
bemarke, at Palladius under overskriften De uocatione gentium her
taler om, hvorledes jgder og hedninger skal samles til en hjord, een
kirke, i Kristus.

Det samme slutter Luther sin prediken med i Dietrichs Huspostille:
Gud vil antage sig dem som bgrn, der tror evangeliet, »es seyen gleich
Juden und Heyden« (282,33), som Palladius: ita Judei pariter et gentes.

Med andre ord: preses har ikke ret i, at der ikke er noget, der
indicerer, at Palladius her har anvendt Dietrichs Huspostille. Og det er
ikke heldigt, at preeses her udelader det, der ikke passer sa godt i hans
opfattelse (udeladelsen af omtale af Loci 4, 5 og 7). Altsad: man ma



57

afvise preeses’ pastand, at Palladius her gengiver en Luther-pradiken,
han har hgrt Luther holde hjemme i sit hus (s.225). Nej, han har
anvendt Dietrich’s trykte udgave af Luthers huspredikener.

Preedikenen til 1.s. i advent:

Preeses mener (s. 213-24), at Palladius her har taget udgangspunkt i en
prediken af Luther, som blev holdt den 3.12. 1536, og som findes i
Rorers nedskrift, d.v.s. den var ikke trykt, da Palladius’ Enarrationes
blev udgivet. Grunden til, at praeses mener dette, er, at Palladius siger,
at det ikke var forkert af Jesus at tilegne sig et asel, for ®slet var
dengang fzllesejendom, »som det hidtil er — har varet — skik i Italien«
(sicut adhuc mos est in Italia) (215). Men ellers har Palladius slet ikke
anvendt denne pradiken af Luther, derimod er Palladius’ pradiken
tydelig preget af Melanchthons »pradiken« til 1. sgndag i adv. i Anno-
tationes in Euangelia.

Preeses har ret i, at Palladius ellers ikke synes at bygge pa denne
Rorers 3.12.-prediken. Min pastand er til gengald, at Palladius her —
bortset fra ordene om @slet! — bygger pa Luthers pradiken fra den
30.11. 1533, som den er gengivet i Dietrichs Huspostille 1544, WA 52,
10-16. Palladius fglger den ikke slavisk, men der er adskillige overens-
stemmelser, som er s& markante, at der ikke er tvivl om dette forleg.
Det vil vere ngdvendigt forst kortfattet at f et indtryk af denne Lu-
ther-prediken hos Dietrich. Luther inddelte den ikke sa skarpt i punk-
ter og afsnit, som Palladius og Melanchthon, men alligevel er det mu-
ligt at se, at den i Dietrichs gengivelse falder i 5 hovedafsnit:

1. Om jgdernes messiasforventninger. De afviste Kristus, venter
stadig Messias. Men til advarsel for dem har Zakarias profeteret, at
han skulle komme sagtmodig, og at dette skulle ske offentligt. Derfor
er der nu ingen undskyldning for jederne.

2. Om modsztningen mellem en rig, magtfuld konge og s& Jesus.
Han var justus et salvator (p. 11, linje 35), vil frelse dem, som tror.

3. 1 et stgrre afsnit — det stgrste i hele predikenen — beskzftiger
Luther sig sa med predikeembedet, budskabets indhold, og menne-
skers pligt til at lytte til predikanterne (s. 12, linje 19 til 14,30).

Man skal lytte til budskabet, nar det fremfgres i pradikener og i
sakramenterne, og det er ngdvendigt at rette sig efter »diser lehr« (=
doctrina) eller »solche Predigt«. Dette gentages mange gange, fx
12,25.- 13,37.- 14,12.- 14,15.- 14,18.- 14,28.-). Og til dette knytter
Luther kraftige advarsler til de ulydige, truer dem med Guds straf.

4. I naste afsnit beskaftiger Luther sig derefter med den rette tjene-
ste i Kristi rige (s. 14,31 til 15,32).



58

Ligesom disciplene fgrte joder (@slet) og hedninger til Kristus, sddan
skal alle retskafne lzrere og predikanter lede og fere mennesker hen til
Kristus. Dette er »den fgrste Guds tjeneste«, som det sgmmer sig for
dem at udfgre: at anse ham for retferdig og frelser og at fgre alle
mennesker til ham, s3 de erkender ham som frelser.

Den »anden gudstjeneste« (s. 15,10) er at synge »Hosianna«, d.v.s.
at fremme hans sag, udbrede hans rige, trodse djevelen.

»Det tredje« (s.15,21) er bgnnen. Bede om at Kristus ma vinde
indgang, og det betyder at fremme pradikeembedet. Bdde med penge
og ved at sgrge for at lerde kan uddannes til predikeembedet, s& de
kan foresta kirken. Videre skal pradikanterne selv fgre et ret levned,
studere flittigt. Man skal sgrge godt for embeder i kirken, gentager
Luther. Alt dette er meningen med udtrykket »at brede kladerne ud
for Kristus« (s. 15, 21-32).

5. Til sidst har Luther nogle kortfattede polemiske udfald mod papi-
sterne (s. 15, 40- 16,13).

Vi ser nu pd Palladius’ Loci: Indledningen og 1. Locus: bortset fra
Palladius’ bemarkning om, at denne tekst henviser til den 2. bgn i
Fadervor (Enarrationes s.3) ogsa findes hos Luther, (WA 52,15,/.16)
er der ingen synderlige lighedspunkter her.

2. Locus: Som preeses ggr opmarksom pa s. 217, nevner Palladius
her den frelseslere, som Ordets tjenere skal gd ud med. Palladius
anvender udtrykket Justificator et saluator.

I Dietrichs 2. afsnit anvendes netop udtrykket justus et salvator.

3. Locus: Palladius taler her om den sande lydighed, der kraeves af
Ordets tjenere, jfr. Ertner s.218. Svarer til Dietrichs 3. afsnit, som
netop beskaftiger sig intenst med pradikeembedet.

4. Locus: Palladius beskaftiger sig her (Ertner s. 218) med den san-
de cultus in regno Christi. Dietrichs Luther bruger de samme ord
»reich« og »Gottes dienst« (= cultus). Og indholdsmessigt er der ngje
overensstemmelser:

Palladius:

1. cultus: Troen ved hvilken Kristus
modtages og gribes som justificator
og salvator

2. cultus: Ben og herligggre,
bekende og takke Gud.

Dietrich:

Erkende Kristus som den der
retferdigger og frelser (14,38). Det
er den farste guds tjeneste.

Den 2. tjeneste: at man ggr alt for
Kristi riges lykke og held, at
udbrede og fremme det. Hertil hgrer
bgnnen.



59

3. cultus: ben for Ordets og Kristi

riges vakst.

Reliqui cultus Christianorum:

At udbrede kladerne, d.v.s. at Det tredje er »at udbrede klederne«
tjene kirken, embedet og hinanden (15,21 f) d.v.s. at stgtte og fremme
med @re og karlighedsbevisninger pradikeembedet

Polemisk mod papisterne:
Dette ikke hos Palladius.

Enhver, forhabentlig ogsa preses, vil give mig ret i, at der neppe er
tvivl om, at Palladius har kendt og anvendt denne udgave af Luthers
prediken over denne tekst. Dette forklarer ogsa, at preeses ikke har
kunnet konstatere, at Palladius bortset fra »det italienske @sel« har
brugt noget fra Rorers Luther-pradiken. Nej, for i den er der ikke tale
om denne koncentration om pradikeembedet og cultus, som her i
Dietrichs Luther-pradiken.

Men nu siger preses sa, at Palladius til gengeld har bygget pa Me-
lanchthons Annotationes. Hvad bygger han denne antagelse pa?

1. s.214 omtaler preeses Palladius’ 1. locus, og i noten (3) forklarer
han, at en sadan typologisk tolkning af ®slet og fgllet mgder vi i Me-
lanchthons Annotationes in Euangelia i »pradikenenc til 1.s. i advent,
hvor aslet tolkes typologisk om jgderne som lovens folk, medens fgllet
tolkes som hedningerne, der er utemmede, idet de har levet uden
loven. En korrekt gengivelse af stedet i CR 14, 166.

Men pracis det samme finder vi allerede i Luthers prediken, som
den er gengivet i Dietrichs Huspostille (1544): Disciplene fgrer @slet til
Kristus, »das ist: sie weysen zu Christo die Juden, so bisher unter dem
Gesetz gelebt und solche last wie ein Esel tragen hetten. Darnach mit
dem Esel fiiren sie zu Christo auch das junge Fiillen, die Heyden, so
noch ungezembt (=indomiti (!)) und unter keim Gesetz gewest wa-
ren«. (WA 52,15,1-5).

Altsa: Det er mere sandsynligt, at Palladius har dette fra den trykte
1544-postille end fra nogle spndagsforlesninger af Melanchthon, som
vi ikke engang ved, om Palladius deltog i, eller maske fra den trykte
(1544) udgave af Annotationes.

2. En anden begrundelse hos preses er, at vi i denne pradiken hos
Palladius og hos Melanchthon — men ikke hos Luther, mener preses —
mgder en interesse for kirken og ordets embede. Gennem referatet af
Luthers pradiken i Dietrichs postille fra 1544 har jeg pavist, at netop
dette emne optager hovedpladsen i Luthers prediken i Dietrichs ud-
gave.

3. Videre siger preses, at der er lighedspunkter mellem Palladius’



60

pradiken og Melanchthons, idet Palladius’ 2. og 4. locus svarer til Me-
lanchthons. 2. og 3. locus, indholdsmassigt (s. 223-24). Det har preses
ret i, selv om »svarer til« nok er en overdrivelse, men der er tankegan-
ge hos Melanchthon, som genfindes hos Palladius. Preses har citeret
dette s. 224, sa det behgver vi ikke at gentage, men her er det dog ogsa
vard at fremhave det, der ikke star: Palladius’ 3. cultus findes ikke hos
Melanchthon, men i Dietrich 1544. Det er altsa herfra, Palladius har
det. Desuden skal det dog ogsa bemarkes, at det skriftsted, som Palla-
dius ansa for vel det vigtigste i hele Bibelen, Taborordene — som preses
jo mange gange vender tilbage til — findes i denne pradiken hos Me-
lanchthon, tilmed pa et aldeles centralt sted: lige i begyndelsen, hvor
han setter Jesu indtog i forbindelse med disse ord: et sonuit vox Dei de
coelo: Hic est Filius meus dilectus o.s.v. (CR 14, sp. 165). Kunne man
virkelig ikke forvente, at Palladius — hvis han her havde bygget pa
Melanchthon — ville have gengivet disse hans »yndlingsskriftord«?

Men forholdene omkring denne pradiken er endnu mere kompliceret:

Det viser sig nemlig, og det har preses ikke varet opmarksom pa, at

der er mange sldende lighedspunkter, ja ofte ordrette, mellem

Dietrichs Luther-prediken (1544) og s& Melanchthons »pradiken«.
Det gazlder bl.a. beskrivelsen af de tre cultus:

Luther: Melanchthon:

1. cultus: 1. cultus:

(- Man skal erkende Kristus som ret- agnitio -- fides (CR 14,165)
ferdiggerer og frelser

(WA 52,15,8)

2. cultus:

At synge Hosianna betyder at sgrge
for Kristi riges fremgang

(WA 52,15,11)

»Denn Osanna heyst als vil auff
salutem,

Deutsch als: Herr, hilff, Herr, gib
gliick dem Son David«.

De g@vrige cultus:

At lzgge og udbrede klederne
betyder at fremme pradikeembedet.
(WA 52,1521 f)

2. cultus:
At synge Hosianna er at bekende og
og udbrede lzren.

»Hosianna filio David, id est
prosperitatem, successus impertiat
Deus filio David«

(CR 14, sp. 166)

Reliqui cultus:

at lzgge og udbrede kizderne
betyder at hjzlpe og fremme
embedet

juvat ministerium siger
Melanchthon flere steder her.
(CR 14, sp. 166).



61

Denne overensstemmelse gelder ogsd pradikenens afslutning, hvor
Luther angriber yppersteprasterne, fariszerne og papisterne.

Fariszerne er vrede over indtoget
og vil hindre det

Vi skal ikke folge paven og bisperne,
som ikke vil fgre folk til Kristus.
men selv regere folket

De er falske og deres disciple
kaster palme- og oliegrene foran dem
og dyrker dem sadan.

De far Guds vrede sammen med jgderne,
men de der modtager evangeliet far
frelsen

»Aber zu dem armen Christo werffen
sie mit steinen.«
(WA 52, 16, 1-13)

Om pavens og fariszernes had
og vrede mod Kristus. De vil hindre,
at han modtages sadan.

Paven vil regere over folket,

stiller sin ugudelige kult hgjere

end Guds befaling.

De ufromme tilh@ngere har olie- og
og palmegrene, betyder, at de giver
de ufromme paver tilslutning.

Ngdvendigt at skelne mellem den
sande og falske kirke.

»-saxa vero jaciunt in Christume.

(CR 14, 167)

Preedikenen til 3. s.e. Trin.

Preeses har ret i (s. 288-305) at Palladius’ tre fgrste loci svarer til Me-
lanchthons fgrste locus i Annotationes in Evangelia (CR 14, 304-07), og
at Palladius’ 4, 5 og 6 svarer til Melanchthons locus nr.2 (Ertner
s.288).

Dog ber vel tilfgjes, at Palladius’ svarer kun til enkelte afsnit, s@tnin-
ger, hos Melanchthon, hvis prediken til netop denne sgndag jo er en af
de stgrste, lidt over 12 spalter i CR.

Og nar vi sa nar frem til Palladius’ 7. locus, konstaterer preses rigtigt
(s.291), at der ikke findes et forleg hertil i Melanchthons Annotatio-
nes. Derimod findes en tilsvarende tankegang i Melanchthons Postille.
Den udkom ganske vist fgrst lenge efter bade Palladius’ og Melanch-
thons ded, sa det kan ikke vare direkte fra den. Praeses foreslar derfor,
at Palladius mé have hgrt Melanchthon fremfgre dette under sgndags-
forelesningerne i Wittenberg, i Palladius’ studietid (Ertner 293). For
det, der siges i Palladius’ 7.locus, findes ikke i de omtalte Luther-
pradikener (293). Indholdet af Palladius’ locus 7 beskriver preses
s.291-292.

Men ogsé her bygger Palladius uden tvivl pa Dietrichs Luther-Hus-
postil (1544):



62

Palladius

Menneskeslzgten er Guds mgnt, siden
Adam er den fortabt. Det er ngdvendigt
at man sgger efter den (ut quarantur)
sa den kan fornys til sin glans og
vaerdighed

Derfor er Ordets tjeneste indstiftet i
kirken, s& syndere kan kaldes til bod
og befries fra evig dgd og forbandelse
og erhverve frelsen

Luther (Dietrich 1544)

Det er meningen med lignelsen om
den tabte mont:

Fordi Herren vil, at andre skal fglge
hans eksempel og ikke forkaste
syndere, men sgge (suchen) efter
dem og bringe dem til bod

(WA 52,382,1.37-383,1)

Denne lignelse drejer sig om den
kristne kirke, som fgrer predike-
embedet for at lokke de fattige
syndere til bod, redde dem fra evig
ded og forbandelse, sa de kan blive
salige (383,1.4-7)

Palladius er her ordret afh@ngig af Dietrichs Lutherpostille, jfr. preses’
bemarkninger om ordene »evig dgd og fordgmmelse, s. 291, note 5.

Ordets tjener bgr tznde et lys, dvs.
pradike Guds ord trofast

Deinde domum conuerrere (»feje huset«),
id est per Legem et Euangelium
singulorum conscientias pulsare,

donec inueniantur

og istemmer lovprisningen af Guds &re
sammen med manges glede i himlen som
pa jorden.

die--ziindet ein licht an, das

Wort Gottes« (linje 8)

und keret das haus, das ist: sie leret,
wie man fromm sein und sich der
gnade Gottes durch Christum vor
Gott und seinem gericht trosten soll.
Mit dieser predigt findet sie den
verlornen groschen

(1.9-11)

Sonder den lieben Engel im himel
und allen heyligen auff erden

ein sondere freud sind

(linje 15-16)

Sa preeses’ bemarkning s. 292, den fortsatte note fra s. 291 — at der intet
er i Palladius’ prediken, der kan stgtte den antagelse, at han her er
afh®ngig af Luthers 29.6. 1533-pradiken, via Dietrich — er ikke kor-
rekt.

Igvrigt er der i Palladius’ f@rste tre loci ogsé paralleller til denne
Lutherpradiken hos Dietrich, men det vil fgre for vidt at komme ind pa
dem her (bl.a. ordet i 1.locus, at Gud ikke vil en synders dgd, ogsé i
WA 52,378 linje 4. — Tankegangen om fariszerne, som foragter dem,
der ikke lever efter den ydre disciplin (locus 2 hos Palladius) spiller en
stor rolle i Lutherpredikenen, 376- 378).

Altsa ogsa her bygger Palladius pa Dietrichs Lutherpostille fra 1544.

Men dette fgrer naturligt over til en omtale af denne bevarede Lu-
therpradiken (s.294 ff.), som Luther holdt i sit hjem den 29/6 1533.



63

Som preses rigtigt gor opmarksom pa, si er der det specielle ved
denne, at vi hos Rérer tilsyneladende kun har den bevaret i et frag-
ment, som omfatter predikenens forste del og sidste del (WA 37, 90-
91). I Dietrichs Huspostille har vi hele predikenen. Det samme gelder
Poachs Huspostille (1559), dvs. at bade Dietrich og Poach har udfyldt
lakunen hos Rorer. Forudsat, at Rorer er den @ldste. Den mulighed
bestar nemlig ogsa, at Dietrichs er den oprindelige Lutherpradiken.

Men ser vi nu pa »lakune-udfyldningen« hos Dietrich og Poach, sa
viser det sig, at den senere Poach udviser temmelig ngje overensstem-
melse med den tidligere Dietrich. Dette gzlder ogsé i pradikenens
afslutning (Dietrich WA 52, 383, linje 12-21 og Poach: Aland 8,286
linje 7 fra neden til 287, linje 7). Dette fik Georg Buchwald til at slutte,
at Poach havde overtaget dette fra Dietrich. Ogsé Kurt Aland indrgm-
mer, at Poach »weithin« l&ner sig op ad Dietrich (op. cit. 467)."

Men dette kan ikke overbevise praeses. Ogsa her sgger han at skubbe
Dietrich til side, idet han mener, at Poach og Dietrich uafhengigt af
hinanden har haft et felles forleg, maske egne nedskrifter af Luthers
mundtlige prediken, maske Rorers intakte notater (s. 297, den fortsat-
te note).

Hertil er dog at bemarke, at vi ved ikke af, at Poach ogsa skulle have
siddet og gjort notater, ndr Luther predikede — tvartimod: hvis han
havde gjort det, si skulle han da nok have gjort opmarksom pa det i
indledningen til sin huspostille! Og det fzlles forleg, Dietrich og Poach
kan have haft, kender vi intet til. Hvorfor dog operere med sa lidet
sandsynlige teorier, nar det enkleste er, at Poach her bygger pa den
tidlige Dietrich?

Hvad anfgrer preses til stgtte for sin teori? To grunde. Den ene er,
at Poach selv har opholdt sig i Wittenberg. Preses vil dermed mene, at
han godt selv kan have gjort notater.

Den anden grund, som preses anfgrer, drejer sig om det indholds-
massige. Ud fra disse tekster mener han at kunne fastsla, at Poach er
mere kristocentrisk og derved vel mere »Luthertreu« end Dietrich,
som skulle l&gge mere vegt pd den menneskelige aktivitet i frelsesfor-
lgbet, pa kravet om bod og omvendelse (s.296). Det kan der i allerhg-
jeste grad stilles spgrgsmalstegn ved, i hvert fald vedr. denne Luther-
prediken.

Lad os prgve at se pa fgrste del af pradikenen, d.v.s. det der svarer
til Rorer WA 37,90,17-32, og s& sammenligne indholdet med henblik
pa dette spgrgsmal mellem Dietrich og Rorer og Poach.

Dietrich (WA 52,376, linje 17 til 378, linje 9): Det er det mest
trgsterige evangelium i hele aret, i hvilket Jesus lerer os, at hans embe-



64

de er som en hyrdes: han gar ud og leder efter synderne, bringer dem til
rette igen, sa de ikke tages af ulven, djevelen og bliver fordgmt. Men
fariseerne knurrede, idet de mente, at Guds retferdighed bestod i at
han straffede de onde og belgnnede de gode. Dette siger fornuften
ogsa. Ligesom Adam og Eva skjulte sig, da de havde gjort noget ondt.
Det gor smé bgrn ogsa. Men dette afviser Jesus. Hvis det forholdt sig
sadan, hvor ville Gud sa have folk og kirke? For selvom vi ikke alle gér
rundt og laver alvorlige overtradelser, sa er vi overfor Gud alligevel
syndige. Intet godt i vores hjerte. Jesus afviser fariseernes synspunkt:
Gud vil nemlig intet menneskes dgd. Derfor skal vi, iser pradikanter-
ne, ligesom Jesus lede efter de tabte.

Dette er da om noget en agte evangelisk-luthersk forkyndelse!

Hvad siger Rorer i sit tilsvarende stykke? (WA 37,90, linje 12 til 31):
Det kan vi besvare meget let, fordi preses selv giver et referat heraf,
s.294. Af dette kan man uden videre se, at hovedindholdet svarer til
Dietrichs, men der er den afggrende forskel, at Rorer i dette lille
tekststykke ikke mindre end tre steder understreger den menneskelige
aktivitet, bod og omvendelse, altsammen noget, som savnes hos
Dietrich.

Linje 13: som Dietrich siger Rorer, at det er et trgstefuldt evangeli-
um, at Jesus er som en hyrde. Men sa tilfgjer han, at ogsad englene
gleder sig over en synder, der gor bod.

Linje 19-20: Som Dietrich siger Rorer, at toldere og syndere lgb hen
til Jesus. Men sa tilfgjer han, at grunden til, at deres komme var Jesus
kart, var auditus verbi, quod audire voluerunt (dvs. fordi de kom for at
lytte).

Linje 29: Rorer afslutter dette afsnit med at sige, at fariseerne ikke
vidste, at Jesu embede var at frelse syndere, som gjorde bod og troede
pa ham, ligegyldigt hvor store syndere, de var, s tilfgjes det »nar blot
de troede ham« (modo audirent ipsum), jfr. preeses’ bemarkning s. 295,
linje 2. Dette savnes hos Dietrich. Hvem er mest »kristocentrisk«?

Altsa tre steder i dette lille tekststykke (% side) fremhaves den
menneskelige indsats, hvilket Dietrich ikke har.

Endelig vil vi se pd Poachs gengivelse af dette forste tekststykke
(Aland 281-82, linje 28): Preses siger, at Poach ngje har gengivet
Rorers tekst (295, note 3). Det passer, stort set, for Rérers linje 13-17
udelader Poach (talen om Kristus som en konge, der ikke har et ydre
rige, men et andeligt etc. Dette udelader Dietrich ogsa. Vel fordi det
virker lidt merkeligt i denne sammenhang at tale om ham som konge).
Desuden gzlder, at Poach har et textstykke felles med Dietrich, hvil-



65

ket savnes hos Rorer. Her er Poach vel afh®ngig af Dietrich. Det
drejer sig om Poachs linje 3-6 »welcher den armen Siinder nachgehen
... verdammt werden«). Men vigtigst er det, at Poach to steder giver
Rorers text »en tand ekstra«, nemlig Rorers linje 20-21: nempe auditus
verbi, quod audire voluerunt. Det bliver hos Poach til: »namlich das
Horen seines Wortes und Evangeliums, dass sie seine Predigt zu héren
herzlich begehrt und sie mit allem Fleiss und Ernst gehort und gelernt
haben« (Aland 282, linje 3-6). Endvidere: Rorers sidste linjer »nar blot
de hgrer ham« bliver hos Poach til »néar blot de hgrer hans ord og
evangelium« (Aland linje 28).

Vi sd, at Rorer fremhavede den menneskelige aktivitet i forhold til
D. Nu ser vi, at Poach gar et skridt endnu videre her!

Ser vi pa den sakaldte »lakune-udfyldning«, fgrst hos Dietrich, be-
marker preses, at hos Dietrich ser vi en betoning af den menneskelige
vilje ved omvendelsen. Preases er dog klar over, at han her er ude pa
tynd is, idet han tilfgjer »omend den kun indrémmes en receptiv funk-
tion« (s. 296). Det har han netop ret i, for forholdet er ogsa her det, at
Poach i sin lakune-udfyldning meget mere betoner dette moment, og
(NB!) disse steder undlader preses at nzvne:

a. preeses citerer s. 298 linje 2 fra Poach »saledes er der ogsé i himlen
glede over en synder, der ggr bod«. Men hvorfor udelader preses en
omtale af det, der hos Poach fglger lige efter? (se Poach 283 linje 9 fra
neden til 284 linje 7 med), nemlig 15 linjer i hvilke Poach ikke mindre
end fire gange omtaler ngdvendigheden af bod og omvendelse.

b. »Jeg vil ingenlunde fortvivle, som om Gud ikke ville vide af mig«
citerer preeses korrekt efter Poach (Aland 284, linje 28) (lige fgr note 6
i preeses’ afthandling s. 298). Men hvorfor udelader preses her Poachs
efterfglgende ord om, at Jesus og englene vil glade sig, »wenn die
Siinder zu Busse kommen und sich bekehren«? (Aland 285, linje 1).

c. 2 linjer lengere fremme i preses’ afthandling side 298 »men det
lzrer os ogsa, at vi ligesom disse toldere og syndere...«. Hvorfor sam-
mentrenger preses Poachs indhold s& meget her, at han lige efter
»lerer os« udelader ordene »wie wir uns gegen diesen Hirten verhalten
und was wir tun sollen«? (Aland 285, linje 7), d.v.s. om vor aktivitet.

Til alle disse steder kommer s& de steder om omvendelsen, som preses
selv ggr opmarksom pa i Poachs text (afh. s.298). Man ma konklude-
re, at det i hvert fald hvad denne Lutherpradikenen angér er Dietrich,
som mest samler sig om Kristi karlighed og Roérer/Poach som mest
betoner den menneskelige aktivitet. Dermed afvises ogsa preses’ note
2, side 298.



66

Lad os prgve at sammenfatte hvad vi kan vide om Enarrationes’
tilblivelse og udformning (jfr. s. 305-24).

Bogen spiller en aldeles afggrende rolle for hele preses’ afthandling.
Det siger han selv direkte flere steder (bl.a. 311 og i det fglgende
kapitel) og det fremgar da ogsa med al gnskelig tydelighed af afhand-
lingen som helhed. Den viser, mener preses, badde noget om Palladius’
arbejdsmetode, hans tilegnelse af Luther/Melanchthon-teologien i Wit-
tenberg, og hele den teologi, som lyser igennem den, er netop det, som
ifglge preses, er teologien i Palladius’ andre varker.

Preeses gar nemlig ud fra, at bogen virkelig stammer fra Palladius.
Oplysningen pé titelbladet »ma ga tilbage til Palladius selv«, hedder det
s. 305 — uden narmere forklaring, og det betyder, fortsztter preses, at
grundlaget er predikener af Luther, som Palladius har hgrt og foreta-
get nedskrifter af. Vi skal altsa stole pa det, der star pa titelbladet. Dog
viser det sig hurtigt, at rpeses selv nzrer betenkeligheder: i hvert fald
mener han, at Palladius neppe har skrevet reverendus vir om sig selv pa
titelbladet, sdidan som der nu stér (s. 307, note 2). Og det skal heller
ikke forstds sddan, mener preses, at det udelukkende er Luthers pradi-
kener, Palladius her gengiver, selvom det fremgér af titelbladet. Ja, det
er faktisk saddan, at vi i de fleste (!) tilfelde ikke kan konstatere, at der
ligger en Luther- prediken bag (s. 213)! For der findes ogsa pradikener
i samlingen, siger preses s.306, »som kan vare Palladius’ eget vark
uden forleg hos Luther«. Desuden ma vi regne med den mulighed, at
Palladius under udarbejdelsen af varket, mener preses (306) ogsa kan
have ahvendt handskriftmateriale, som ikke har varet hans egne opteg-
nelser. Det ma betyde, at Palladius s& har udarbejdet nogle af predike-
nerne pa grundlag af det, andre har hgrt? Endelig vil preses ogsa
forklare for os, at nar der pa titelbladet star, at Palladius excepit disse
pradikener af Luther bona fide, sa skal det altsa ikke forstas helt sddan
som der star. Det skal »ikke forstds som en ngjagtig og bogstavelig
gengivelse af Luthers direkte tale«. Bona fide gér ikke pa det bogstave-
lige, men pa det saglige, hedder det s. 211, jfr. 310. Men ellers (!) skal
vi altsa stole pa titelbladets oplysninger.

Nu ma man i hvert fald sige, at preses’ egne store analyser i det
mindste har vist, at det da er sa som sa med Palladius’ gengivelse af
Luthers budskab hvad det saglige angér. Det er jo netop en af preses’
hovedkonklusioner, at disse predikener, — predikener Palladius har
hgrt Luther holde i Wittenberg — er blevet formet bade i formel hense-
ende og m.h.t. det saglige efter Melanchthons Annotationes in Evange-
lia, og havder preses, af Melanchthons sgndagsforelesninger, som se-
nere udkom i Melanchthons postille. Og denne bog er fra Palladius’



67

side tenkt som et hjzlpemiddel til de danske praster, nir de skulle
udarbejde deres pradikener (s.310, 212). Palladius skulle have hgrt
Luther holde pradikener i Wittenberg, ikke bare i kirken offentligt,
men Palladius skal endda have vearet til stede i Luthers hjem, hgrt ham
holde pradikener her, nar han var for syg til at ga i kirke, og her har
Palladius s& siddet og foretaget notater, som han nu hen mod livets
slutning sad og redigerede, sa der kom en hel predikensamling ud af
det. Ganske vist foreld forlengst Veit Dietrichs bog med netop de
pradikener Luther holdt i sit hjem (1544), men preses mener at have
godtgjort, at denne postille hverken hvad helheden eller enkeltheder
angér har varet grundlag for Palladius (306).

Den foregidende debat har vist, at preeses har ret i at Palladius tog
udgangspunkt i Luthers pradikener, ja jeg mener at have godtgjort, at
preeses faktisk har mere ret end han selv er klar over, for der er for mig
ingen tvivl om, at Palladius i meget vidt omfang netop har bygget pa
Dietrichs postille.

Jeg vil ga et skridt videre og havde, at der er stor sandsynlighed for,
at Palladius slet ikke star bag udgivelsen af denne bog, sidan som den
nu ligger foran os. Lad os prgve at samle nogle af de grunde sammen,
som taler for denne min antagelse.

1. Fortalen. Preses (s.205-10) og jeg er enige om, at den stammer
fra Melanchthon eller i det mindste en nar discipel af Melanchthon,
selvom det til indledning star, at det er Palladius, der selv har skrevet
dette til Herluf Trolle. Desuden er der dateringen, to maneder efter
Palladius’ dgd. Foruden de af preeses navnte tekster kunne man til
sammenligning ogsa anfgre Melanchthons propositioner, skrevet til
Erasmus Leatus (29.11. 1559), hvor der ogsa findes ordrette overens-
stemmelser med denne fortale.”

2. udtrykket reverendus vir stammer ikke fra Palladius, (jfr. Ertner
307 note 2).

3. Pa titelbladet star der, at det er predikener, som Luther har holdt
publice. Allerede i samtiden (Dietrich, Rorer, Poach) skelner man i
denne sammenhang mellem pradikener, som Luther holdt domi og
publice. Preeses synes ikke at have veret opmarksom pa denne oplys-
ning pa titelbladet. Gang pa gang oplyser han ved de pradikener, han
bearbejder, at de er holdt af Luther domi, men dette er jo i modstrid
med titelbladets oplysning.

4. Hvad indholdet angar, sa har vi konstateret, at det hverken for-
melt eller sagligt er predikener, sddan som Luther har holdt dem.

Hertil kommer, at der i hele bogen intet er, som peger pa Palladius
som forfatter. Der er ingen personlige trek, ingen oplysninger om



68

danske forhold, ingen henvisninger til andre af Palladius’ bgger. Dette
er ganske uszdvanligt for Palladius. Som preses ogsa selv et par steder
i afhandlingen ggr opmarksom pa, sé henviste Palladius nogle gange,
ogsa i de latinske skrifter som udkom i udlandet, til danske forhold og
til andre af hans egne skrifter.”!

5. Som preses selv ggr opmarksom pa, skal der i Resens — brendte
— bibliotek have befundet sig et ms af Palladius’ Enarrationes in Evan-
gelia Dominicalia (s. 198, note 4). Det ved vi igvrigt ogsa fra et ms af
Poul Poulsen, »Szlands Bispers Krgnike«.”2 Men hvis der i Palladius’
ms virkelig havde staet, at det var Lutherpredikener, ville man s ikke
forvente, at Resen oplyste dette?

6. Side 305 i Enarrationes star setningen: Nam ut Augustinus inquit:
Gutta carebit qui micam non dedit. (»For som Augustin siger: han som
ikke gav (egl.: har givet) en krumme, han skal mangle (undvare) en
drabe«).

Af en eller anden grund vil forfatteren (»Palladius«) her give l@serne
en oversattelse af det latinske Augustincitat. Det ggr han sa, men ikke
til dansk, men til nedertysk (plattysk): »Dat is: dith foer dath« (altsa:
»det ene for det andet«, »lgn som forskyldt« el. lign.). Det ville Palladi-
us da ikke gg@re, hvis han virkelig, som preeses mener, har stilet denne
bog til danske prazster!

7. Det er efter min opfattelse ganske usandsynligt, at Palladius skul-
le have veret til stede i Luthers hjem, hvilket preses mener, at han var,
nar Luther var for syg og svag til at pradike i kirken offentligt.

Veit Dietrich siger i forordet til sin postille, at de pradikener, som
Luther holdt hjemme, nar han p.gr. af svaghed ikke kunne pradike i
kirken, dem holdt han »seinen kinden vnnd gesind«. Og han siger
videre, som tidligere omtalt, om dem, at »ich allein mit eylender hand
auffgefasset vnd bisher bey mir behalten hat« (WA 52,5) (1544), og det
er vel at marke skrevet for Dietrich skulle tage hensyn til et konkurre-
rende vaerk. Luther siger selv i sin anbefalende fortale til Dietrichs
postille, at han holdt disse predikener i sit hjem »fiir meinem gesinde,
als ein Hauss vatter« (ibid. s. 1) og han tilfgjer, at han ikke anede at D.
havde gjort disse notater.

Det er sdledes tydeligt, at der var tale om ganske private sammen-
komster. Ingen omtaler studenten Palladius fra Danmark i denne sam-
menhang. Vi kender igvrigt navnene pa de studenter og magistre, som
boede i Luthers hjem i disse ar (Helmar Junghans: Luther in Witten-
berg, i: Junghans (Hg): Martin Luther 1526-1546, Bd. I, Berlin 1983,
24-25. 30-33). Palladius omtales ingen steder. Vi kan ogsa tilfgje, at
hvis Palladius virkelig havde haft den oplevelse at sidde i Luthers hjem



69

—oven i kgbet flere gange, som preses vil have, at vi skal mene — sa
skulle han da nok et eller andet sted, ja mange steder, have fortalt os
om det i sine mere end 100 skrifter. Det ggr Palladius som bekendt
ikke. Heller ikke der, hvor man da bestemt ville forvente det, stedet i
Explicatio over Johs. 17, hvor han kortfattet giver en oplysning om den
oplevelse det var at se og hgre Luther, Melanchthon og Bugenhagen i
Wittenberg.

Sa nar preeses mener, at det ikke kan udelukkes, at Palladius sad i
Luthers hjem og hgrte Luther pradike (s. 243, note 2, jfr. 306, note 2:
Vi ma regne med, at Palladius var til stede ved (nogle af) Luthers
huspradikener), sa vil jeg svare: jo, det kan med den allerstgrste sand-
synlighed udelukkes.

8. Endelig vil jeg fremfgre et argument, som ogsé taler meget sterkt
for min antagelse, at Palladius ikke har udgivet denne bog, som den
foreligger:

Preeses mener, at det er en bog til de danske praster (s.310, jfr.
s.212, hvor det ogsa synes at fremga), men i sa fald vil det da vere
nzrliggende at se nermere pé perikoperzkken. I dret 1556 udgav Palla-
dius »Alterbogen«: en handbog, som indeholdt to rzkker kollekter
samt epistel- og evangelieteksterne til hver sgn- og helligdag hele kirke-
aret igennem. Arsagen til udgivelsen af denne hindbog var, at stadig
flere xldre praster havde klaget over, at de bade havde svart ved at
slebe den store tunge autoriserede Chr. d. 3’s Danske bibel med til og
fra kirken og std med den ved alteret. Desuden kneb det for mange af
dem at lese, fordi deres syn blev stadig svagere. De gnskede en bog
med »en skgn stor Litera«, s de ikke behgvede at hakke og stamme,
siger Palladius i forordet, og det vil han gerne imgdekomme. Sa kan de
yngre praster forngje sig over, at de endnu ikke har behov for briller
(»glargjne«), siger han, men han trgster dem med at de »pé det sidste
dog ogsé bliver gamle«. — Men den vasentligste grund til udgivelsen af
»Alterbogen« er imidlertid kravet om gennemfgrt uniformitet under
afholdelse af gudstjenester i kongerigernes kirker. For fremtiden skal
alle anvende »Alterbogen« under tjenesten, og dermed forbgd man de
andre textsamlinger, som var i omlgb. Denne bestrabelse svarer helt til
den tendens, som i det taget gjaldt i det danske kirkestyre i Palladius’
og Chr. d. 3.’s tid.?

I »Alterbogen« har Palladius altsd udgivet kollekterne — den ene
rekke af dem havde han igvrigt oversat fra Veit Dietrichs postille, som
han selv nevner i Alterbogens forord.

Desuden altsa epistel- og evangelietekster til samtlige sgn- og hellig-
dage, som den danske Kirkeordinans forordnede.



70

Skulle Palladius altsd nu her kun et par ar efter at have udsendt
»Alterbogen«, som nu skulle vere den eneste geldende samling af
teksterne og deres rekkefglge, udgive en samling Enarrationes til sgn-
dagsevangelierne, ja sa ville det da vaere en selvfglge, at han ganske
ngje i denne pradikensamling fulgte den perikoperzkke, som han tre
ar i forvejen havde befalet som den eneste lovlige. Ggr han det?

Jeg har foretaget en sammenligning — har preeses? — mellem Alterbo-
gens perikoper og de 55 tekster i Enarrationes. Det har givet bl.a.
felgende resultater:

a. De helligdage, som Kirkeordinansen forordner udover sgndage-
ne, de savnes allesammen - bortset fra Mikkelsdag — i Enarrationes.
Det drejer sig om: 3 helligdage i jul, paske og pinse, Nytarsdag, Hellig
trekonger, Kyndelmisse (= Mariz renselse), Marie bebudelse, Kristi
himmelfart, Marie besggelse, St. Hans Baptist, St. Mikkels, Allehel-
gen. Det var dem, man i reformationskirken beholdt fra den katolske
tid, og det var selvsagt vigtigt, at prasterne fik anvisninger for, hvordan
de skulle predike pa netop disse dage, s& hverken de eller menigheder-
ne forfaldt til gamle katolske forestillinger — et problem, Palladius som
bekendt matte kampe med hele sin bispetid. Derfor angav man endda i
Kirkeordinansen de temaer, presterne skulle predike over pa disse
dage. Nu vil jeg spgrge preses: er det virkelig sandsynligt, at Sjzllands
biskop Peder Palladius i en sddan samling predikener eller dispositio-
ner til predikener, som Enarrationes er, hele vejen igennem simpelt-
hen udelader enhver omtale af disse helligdage og dermed lader sine
praster i stikken? Det er naturligvis ganske urimeligt at forestille sig.

b. Hvad sa selve perikoperne angar: selvom Enarrationes er skrevet
pa latin, sé ville man dog forvente, at evangelieteksterne til de enkelte
spndage ngje ville fglge teksterne i »Alterbogen«, den var jo netop et
par ar i forvejen blevet autoriseret som den eneste tilladte. Ja, sé
omhyggelig er Palladius i at gengive den autoriserede Chr. d. 3’s Dan-
ske Bibels tekst i Alterbogen, at han endog gentager de uheldige sprog-
lige vendinger fra Bibelen i denne. (Exempler af Lis Jacobsen DS 3,
312). Men det viser sig, at i det mindste i fire tilfelde — maske flere, hvis
man endnu engang gar det hele igennem — da afviger Enarrationes’
tekst fra Alterbogens:

Alterbogen Enarrationes

S@ndag sexagesima: Luk. 8,4-15 Luk. 8,4-18
(v. 16-18: Ingen tender et lys og
skjuler det etc.)



71

3. s.e. paske: Johs. 16,16-22 Johs. 16-23a
(v. 23a: Pa den dag skal I ikke
spgrge mig om noget)

8. s.e. trin.: Math. 7,15-20 Math. 7,15-23
(21: Ikke enhver der siger: herre,
herre, skal komme ind i himmeriget).

21. s.e. Trin.: Johs. 4,46b-53 Johs. 4,46b-54
(v. 54: ogsé dette andet tegn gjorde
Jesus da han kom fra Judea til
Galilza).

I alle disse fire tilfzlde viser det sig, at den afvigende tekst i Enarratio-
nes ngje svarer til teksterne i Melanchthons Annotationes in Evangelia,
d.v.s. den perikopetradition, der var geldende i Sachsen.

c. Der er det szrlige ved den danske ordning, ved Alterbogens rek-
ke af Trinitatissgndage, at man forggede razkken. Normalt — d.v.s. i
missalet, som man overtog fra den katolske tid — standsede man trinita-
tisspndagene med 24. s.e. Trin., hvorefter fulgte den sakaldte »Sidste s.
for advent«, d.v.s. 25. s.e. Trin.?*

Det szrlige ved Palladius’ »Alterbog« er, at den forgger rekken med
en 26. s.e. Trin., og med en 27. s.e. Trin. P4 26. sgndag er teksten
Math. 11,25-30 (»Jeg priser dig fader ... fordi du har skjult dette for de
vise ...«). Denne text har Enarrationes anbragt pA Dominica sexagesi-
me seu Canticum Domini. Enarrationes fglger her det romerske Missa-
le. Hvis Palladius virkelig havde skrevet Enarrationes, sa ville han
selvsagt ikke have placeret Math. 11,25-30 pa denne plads, men han
ville have fulgt »Alterbogen« og anbragt denne text pa 26. s.e. Trin.

27. s.e. Trin. i Alterbogen har Math. 17,1-10: Forklarelsen pa bjer-
get. Det viser sig nu, at Enarrationes, sddan som det var almindeligt
andre steder end i Danmark, slutter med 25. s.e. Trin. Det samme er
tilfeldet i Melanchthons Annotationes in Evangelia (CR 14, 407).

Igvrigt er der i selve bogen — men ikke i udgaven i CR - til indledning
en liste over sgndagsevangelierne, sma huskevers til de enkelte tekster,
forfattet af Johannes Stigelius. Ogsa her gar man kun til og med 25. s.e.
Trin. Her er benyttet udg. Leipzig 1561, Kgl. Bibl. Kgbenhavn.

d. Den tekst, som Palladius s®tter hgjest i hele NT er Taborbjerg-
teksten. Dette var ifl. den danske »Alterbog« teksten til den netop
omtalte 27. s.e. Trin. (Math. 17,1-10). Men netop denne tekst savnes i
Enarrationes. Hvis Palladius virkelig var forfatteren, ville man dog
forvente, at han ville ggre alt, hvad han kunne for at fa denne tekst
med i denne samling.?



72

9. Det forudgiende har saledes givet vagtige indicier for, at Palladi-
us ikke kan vare forfatter til denne bog, sddan som den nu ligger foran
os. Hvem er sa forfatter?

Melanchthon er en mulighed. Preses har selv pavist, at han i hvert
fald star bag fortalen, selvom der star, at den er af Palladius. Hertil
kommer, at vi jo ved, at Palladius tidligere kunne udgive, »besgrge« et
manuskript af Palladius, sa det udkom i bogform. Og i denne forbindel-

M A ZETR
V2 / RN Y "s\.
> N~

Aj: .Qﬁ‘? K S
N T
DA, LR

YA ‘o..'\t’



73

se tog han sig jo som preses navner, visse friheder over for Palladius’
manuskripter. Det drejer sig om Palladius’ Catalogus aliqgvot (1557).
Som preses ogsa selv har gjort opmarksom pa, havde Melanchthon et
ar tidligere skrevet fortalen til Palladius’ Mosebogsfortolkning, skgnt
den blev udgivet i Palladius’ navn (25.3. 1559).%

En anden mulighed har jeg nzvnt i min »Peder Palladius og kirken,
nemlig danskeren Rasmus Glad (Erasmus Latus), som abenbart havde
Palladius’ fortrolighed. Palladius skrev saledes en begejstret fortale til
hans udgave af Salmerne (DS IV, 117), og i 1559 holdt Rasmus Glad
mindetalen i Odense over Chr. d. 3. i Palladius’ sted.

Netop nu opholdt han sig i Wittenberg. Han havde ogsé kontakt med
Melanchthon. Han kan have haft enkelte manuskripter af Palladius
med sig fra Kgbenhavn til Wittenberg og s& pa det grundlag tilrettelagt
hele samlingen, formelt og indholdsmassigt ud fra den melanchthonske
retning, som han tilhgrte.”’

En tredje mulighed skal ogsa nzvnes: Pa sidste side i Enarrationes er
der en illustration. Den har preses ikke besk&ftiget sig med. Den viser
Gud som barer og fremviser sgnnen, den afdgde med naglegabene.
Hele illustrationen viser sig at vaere et forleggersignet, og nederst i
billedet findes forleggerens signatur. (Ill. s. 72)

Det er forleggermearket for Conrad Riihel (1528-(ca.) 1579). Han
tilhgrte det forlagskonsortium, som blev dannet i 1533, da indehaverne
overtog forleggerrettighederne og privilegier vedr. Luthers bibeludga-
ver. Conrad Riihel besgrgede desuden for egen regning og risiko ne-
dertyske foliobibler.

Men ogsé pa titelbladet er der en illustration: Johannes og Maria star
ved korset. Nederst er der ogsa her et marke. (Ill. s. 74)

Dette var netop bogtrykkeren Johannes Krafft (Crato)’s signatur.
Om ham ved vi, at han fortrinsvis trykte bgger af Wittenberg universi-
tets professorer, og — siger en af de ferende specialister pa dette felt
Hans Volz — »fgrst og fremmest verker af Melanchthon«.?®

D.v.s. at Conrad Riihel har udgivet denne bog, faet den trykt hos
Johs. Krafft, som plejede at tage sig af Melanchthons manuskripter.
Men hvordan Conrad har fremskaffet dette manuskript, om der maske
ligger et par originale Palladius-udkast til grund, om han har bedt
Rasmus Glad eller en anden Melanchthon-elev lave denne melanch-
thonianske samling Lutherpredikener, ved vi ikke. Men det, jeg tidli-
gere her har fremfort, viser s ganske tydeligt, at der er tale om et ikke-
Palladiansk verk. Det kan ikke vaere skrevet og tilrettelagt pa denne
méade af Palladius, det henvender sig ikke til danske praster.

Endelig skal tilfgjes endnu et aspekt til overvejelse. Netop nu var



74

»krigen« mellem gnesiolutheranerne og filippisterne i fuldt sving. Er
det muligt, at vaerket indgar i dette opggr, saledes, at man fra filippi-
stisk side ville vise, at den udformning af lutherdommen, som disse
Melanchthonfolk fremfgrte, havde rod i Luthers egne pradikener?
Brugte man Palladius’ navn, dels fordi der maske havde foreligget et
par manuskripter fra Palladius, dels fordi han nu var afgaet ved
dgden?®

Stikprgver viser igvrigt, at forholdet mellem Enarrationes og de
navnte forleg stort set er det samme i andre pradikener. F.eks. vedr.
Sendag oculi er der ogsa overensstemmelser mellem Enarrationes og
Dietrichs Huspostille og med Rorers notater (jfr. min »Peder Palladius
og kirken« s. 89). Vedr. sgndag Laetare er der overensstemmelser,
ogsa ordrette, mellem Enarrationes og Dietrichs Huspostille og dette i
tilfelde, hvor der ikke er paralleller til Rorer. Men der er ogsa overens-
stemmelser med Melanchthons Annotationes in Evangelia CR 14, 236-



75

238. WA 52,197. WA 37. Ogsa vedr. sgndag Jucundidatis er der ordret-
te overensstemmelser mellem Enarrationes og Melanchthon, CR
14,274, men sa forlader »Palladius« Melanchthon og arbejder videre pa
grundlag af Luther i Dietrichs huspostille. Men dertil skal fgjes, at
dette ikke rokker ved prases’ tese om, at det overvejende er den
melanchthonske teologi, som er fremlagt bade i formel og i indholds-
massig henseende i disse pradikener.

Til slut vil jeg sa gnske dig til lykke med afslutningen af dette store
verk om det teologiske standpunkt hos vor fzlles ven gennem 25 ar,
Peder Palladius. Som det er fremgéet af det foregdende er jeg enig i din
tese, stort set, selvom der kan stilles en del kritiske spgrgsmal til din
behandling af kilderne, til metode og formalia. Det er gledeligt, at den
sakaldte »danske prastegardsteologi« kan resultere i et s& betydnings-
fuldt, flittigt og dygtigt verk.

Over indgangsdgren til din prastegard i Mern er der en indskrift af
en af dine forgengere, Peter Rgrdam (d. 1883), som bl.a. udtrykker
gnsket om, at Mern ma blive et »arbejdsomt« sogn. Dette har du til
fulde levet op til. Din afhandling er en pryd for danske kirkehistorisk
forskning. Til lykke!

Noter

1. Denne afhandling er en udvidet udgave af mit indleg som opponent ex officio ved
Jorgen Ertner: Peder Palladius’ lutherske teologi, Kbh. 1987, 766 s., som blev forsva-
ret for den teologiske doktorgrad, Kgbenhavns universitet den 7. september 1988.

2. Martin Schwarz Lausten: Biskop Peder Palladius og kirken 1987, 246-248. N. K. An-
dersen, Confessio Hafniensis 1954, 437, jfr. Ertner 19.

3. Den danske Kirkes Hist. IV, 68.- Ertner 18.

. Lis Jacobsen (udg.): Peder Palladius’ Danske Skrifter (=DS) I11,87.

S. Kirkeordinansen bevarede exorcismen. Det samme var tilfzldet i Alterbogen, 1556.
Den tyske gnesiolutheraner Justus Menius forsvarede i et szrligt skrift (1551) sterkt
brugen af exorcisme, som var blevet angrebet af filippisterne. Netop dette skrift
oversatte Palladius til dansk i samme ar, DS II, 219 f. Melanchthon var som s@dvan-
lig forsigtig og mente, at exorcisme ikke skulle indfgres der, hvor den var afskaffet,
men i realiteten tog Melanchthon afstand fra exorcisme. Pa bispemg@derne og i sine
synodalier indskarpede Palladius brugen. Forst i 1783 afskaffedes den herhjemme,
se Martin Schwarz Lausten: Biskop Peder Palladius 1987, 98f.

6. Der er naturligvis enkelte trykfejl, fx side 29, linje 2 og side 190, linje 2, — 205 linje 8,
s. 14 linje 6 f n: »ad« skal vare »af«, s. 12 note 1: »Kollokviet i Lund«. Hvad er det?

7. Peder Palladius & Johs. Machabzus: Judicium mod Helding, i: RA Dansk Kancelli
B, 44b (1541-48), orig. Jfr. Martin Schwarz Lausten: Biskop Peder Palladius og
kirken, 1987, 201-206.

S



76

10.

11.
12.

13.

14.
15.

16.
17.

18.

19.
20.
21.
22.

23.
24.

25.

26

. Ludvig Helveg: Den Danske Kirkes Historie efter Reformationen, 2. udg., I, 1857.
. O. Friis om Palladius 278-94. 319-20 (om salmerne).

Sidstnzvnte bliver korrigeret af Heiberg, idet han viser, at Palladius’ doktordisputa-
tion fandt sted i 1537 og ikke i 1536, hvilket i vores, prases’ fremstilling ikke er
uvasentligt, Heib. 12, og s. 29 retter han Pontoppidan vedr. Kirkeordinansen.

I Kirkehist. Saml. 7.R. V, 1963-65, 424-429, P. G. Lindhardt og N. K. Andersen.
Martin Schwarz Lausten: En dogmehistorisk Redeggrelse for Peder Palladius’ teolo-
giske Standpunkt, 1963, 159-168. Selskabet for Danmarks Kirkehistorie’s arkiv, Kg-
benhavn.

Oluf Friis: Den Danske Litteraturs Hist. I. — Martin Schwarz Lausten: Die Universi-
tit Kopenhagen und die Reformation, i: Leif Grane (ed.:) University and Reforma-
tion, Leiden 1981, iszr 99-105. — Martin Luther: Taschenausgabe, Hg. Horst Beint-
ker, S, Berlin, 1982, 227.

Bl.a. s.24.32-36.258.344-45.365.589f.

Veit Dietrich: Kinder Postilla, Lipsiae 1562 s. LXVIIf. DSIII, 179-265. Martin
Schwarz Lausten: Biskop Peder Palladius og kirken, 1987, 75-83.

Emanuel Hirsch 7,69.

Yngve Brilioth: Predikans Historie, Lund 1945, 93ff. Em. Hirsch’ indledninger i
Luthers Werke in Auswahl (O. Clemen) 7, 1950. — Eb. Winkler: Luther als Seelsor-
ger und Prediger, i: H. Junghans (Hg.): Martin Luther 1526-46. Berlin 1983 I, 237-
239. II, 796-7. — Oplysninger om postillernes tekst i WA, ibd. Georg Buchwald:
Einleitung, WA 37, VI-XI. Om Rorer: Eike Wolgast: Die Wittenberger Luther-
Ausgabe, i: Archiv fiir Geschichte des Buchwesens Bd XI, Lief. 1-2, Frankfurt a.M.
1970, 1-336, sp. 17-27. Martin Schwarz Lausten: Zu Georg Rorers Aufenthalt in
Dianemark, i: Zeitschrift f. bayr. Kirchengesch. Jg 45, 1976, 1-6.

13. s.e. trin., s.279, beskrivelsen af lovens brug peger i retning af Luther. — I
pradikenen in festo Michaelis kan PP vare afh@ngig af Dietrichs Huspostille, men
PP og Dietrich kan ogsa hver for sig uafth@ngig af hinanden gengive stof fra Luther,
formoder preses (288). — Ogsa vedr. 3. s.e. trin. taler preses atter om muligheden af
at PP er afhangig af Dietrichs huspostille (s. 299).

Theologische Stud. u. Kritiken 1894. Kurt Aland i Luther Deutsch Bd. 8, Stuttgart
1965, 467.

Jfr. Martin Schwarz Lausten: Biskop Peder Palladius og kirken 1537-1560, 1987, 86-
87.

Smst. s. 58 (Mosebogskommentaren), s. 61 (Brevis explicatio over Johs. 17), 243 (De
Poentitentia et de Justif.), 251-253 (Catalogus aligvot haeresium), o.a.

Ny Kgl. Saml. 1178 b, 4°.

Alterbogen i DS III, 307-497.

Teksten i Missalet for 24. s.e. trin.: Math. 9,18-27 (Jairi datter og den blodsottige
kvinde). Det samme har vi i Alterbogen. Missalet har »sidste s. fgr adv.« Johs. 6,5-14
(Bespisningen af de 5000). Men Alterbogen har her (kaldes 25. s.e. trin) Math. 24,
25- 29, »Hvis de siger, han er i grknen ...«)

Wilh. Rothe: Det danske Kirkeaar og dets Pericoper, 4. udg. Kbh. 1878. Historien
om perikoperne, sammenligninger mellem missalet og Alterbogen o.a. Omtalen af
den sarlige danske ordning med 26. og 27. Trin. ibd. s.315.390-393. Skema over
missalets tekster. C. T. Engelstofts undersggelser af dette emne er ikke korrekte, da
han har anvendt et romersk missale fra den eftertridentinske tid (Liturgiens eller
Alterbogens Historie, Kbh. 1840, 139f. jfr. Rothe 313-314.

. S.199, jfr. Martin Schwarz Lausten: Peder Palladius og kirken 1987, 56.



77

27. Martin Schwarz Lausten: Peder Palladius og kirken, 1987, 90.

28. Hans Volz: Martin Luthers Deutsche Bibel, Hamburg 1978, 96- 97. 103.110. Dette
signet af Johs. Krafft savnes i ¢vrigt blandt de signeter som Hans Volz viser, s. 110.

29. Vel var Dietrich ven af Luther, men navnlig blev hans »enge Fithlung« med Me-
lanchthon af vigtighed. Han havde »die innigste Freundschaft« med Mel. Det var
ham, Mel. betroede alle sine personlige sorger og bekymringer. Han var »mere elev
af Mel. end af Luther«. Th. Kolde i Realencykl. Bd. 4, 655.

Zusammenfassung

Die Abhandlung ist eine erweiterte Fassung der Opposition des Ver-
fassers als erster offizieller Opponent der theologischen Fakultit, als
Propst Jorgen Ertner (= JE) im September 1988 seine Abhandlung:
Peder Palladius’ lutherske teologi (Akademisk forlag, Kopenhagen
1988, 766 S.) an der Universitait Kopenhagen als Habilitationsschrift
verteidigte.

In der Einleitung wird JE in die déanische theologische Forschungs-
tradition eingeordnet, und seine These wird vorgestellt: Peder Palla-
dius — der erste lutherische Bischof Seelands (Kopenhagens), 1537-
1560 - vereinigte in seiner Theologie die Einfliisse, die er aus Witten-
berg von Luther und Melanchthon empfangen hatte. Er tat dies in der
Weise, daB er stets vor der Theologie Luthers ausging, diese aber im
Sinne Melanchthons auslegte und anwandte. Deshalb war es Melanch-
thon, der den entscheidenden EinfluB auf seine theologische Auffas-
sung hatte. Die groBe Forschungsarbeit JE’s wird gewiirdigt. In hervor-
ragender Weise hat er das umfassende lateinische Werk von Palladius
quellenkritisch behandelt, und er hat durch seine Einzelanalysen und
seine umfassende Kenntnis der Schiften der deutschen Reformatoren
oft bislang unbekannte Forschungsergebnisse vorlegen konnen.

Danach nimmt der Verf. kritisch zu einigen methodischen Proble-
men der Abhandlung Stellung. Es handelt sich dabei u.a. um die Dis-
position, den Umfang des Buches, die vielen iiberfliissigen direkten
Zitate, den wechselhaften Gebrauch der Anmerkungen 'und den fata-
len Mangel eines Registers. Auch wird kritisiert, daB sich JE nicht fiir
die erhaltenen Handschriften von Palladius interessiert hat, sondern
nur mit verdffentlichtem Material gearbeitet hat. An einigen Bei-
spielen werden einige ungliickliche Folgen dieser Methode aufgezeigt.

Danach konzentriert sich die Abhandlung ausschlieBlich auf die Ka-
pitel III: »Die Predigten Luthers und Palladius’«, und IV: »Die Fun-
ken von der Kanzel Luthers« (JE, S. 198-324), in denen JE das Buch:
Enarrationes lectionum evangelicarum iuxta Dominicarum ordinem,



78

scriptee a reuerendo uiro Petro Palladio Doctore Theologice, qvi eas
bona fide excerpit publice recitatas a reuerendo uiro Martino Luthero ...
Wittenberg 1560, behandelt. JE kommt zu dem Ergebnis, daB das
Buch von Palladius stammt und daB es auf Predigten Luthers beruht,
die dieser in Wittenberg gehort hat. Sie sind aber von ihm bearbeitet
worden, und hier hat er vor allem Melanchthons Annotationes in Evan-
gelia (1544) und seine Psalmenvorlesungen verwendet, die in den Po-
stilla Melanchthonia spiter gedruckt worden sind.

Durch eine Reihe von Einzelanalysen einzelner Predigten dieses
Buches versucht die Abhandlung zu zeigen, daB diese Auffassung
nicht stichhaltig ist. Das Buch erschien erst nach dem Tode von Palladi-
us, die Vorrede ist von Melanchthon verfaBt, und weder formal noch
sachlich handelt es sich um Predigten Luthers. Nichts deutet auf Palla-
dius als Autor hin. Die Perikopenreihe entspricht nicht der damals in
Danemark geltenden, auch sprachliche Merkmale zeigen, daB es nicht
fiir danische Pfarrer gedacht war. Es ist mdglich, daB ihm einige
Aufzeichnungen von Palladius zugrunde gelegen haben, aber insge-
samt handelt es sich sicher um das Werk eines anderen, vielleicht deut-
schen Melanchthonschiilers, der stark von der lutherischen Hauspostil-
le Veit Dietrichs aus dem Jahre 1544 abhéngig ist.

Ubersetzung: Eberhard Harbsmeier



