Visdommens leenker

Kommentarer til nogle nyere studier over 1700-tallets
kristendomsundervisning

Af K.E. Bugge

I anledning af 200-aret for stavnsbandets ophavelse udgav Landbohi-
storisk Selskab i 1988 et vaerk skrevet af skolehistorikeren, mag.art.
Ingrid Markussen. Verkets titel er »Visdommens lznker. Studier i
enevaldens skolereformer fra Reventlow til skolelov«. Afhandlingens
hovedtese er, at almueskolens undervisning har haft en hidtil upaagtet
betydning for 1700-tallets samfundsudvikling og specielt for periodens
reformarbejde. Dette positive samspil mellem den offentlige skoles
undervisning og landboreformerne har, s& vidt vides, ikke tidligere
vaeret emne for en videnskabelig monografi. Ud fra et almenhistorisk
synspunkt er selve varkets idé derfor af betydelig interesse. Pa grund af
det nzre forhold mellem kirke og skole i datidens Danmark er varket
tillige af veesentlig kirkehistorisk interesse. Det viser sig da ogsa, at
netop skolens kristendomsundervisning er genstand for forfatterens
ganske szrlige opmarksomhed. I en rzkke udfgrlige sammenhange
bliver denne undervisnings formal, organisering, leremidler og videre
betydning indgaende behandlet. IMs afhandling representerer saledes
et bemarkelsesvaerdigt nyt bidrag til studiet af dansk kristendomsun-
dervisning i 1700-tallet. Dette sarlige forskningsfelt har i nogen grad
veret forspmt,' siden Michael Neiiendam udgav sine grundige studier.

I det fglgende skal opmarksomheden udelukkende rettes mod de
sammenheange i verket, der kaster lys over kristendomsfagets historie i
1700-tallets skole. Det drejer sig om behandlingen af

1) Pontoppidans lerebog, »Sandhed til Gudfrygtighed« (1737),

2) Balles »Larebog i den Evangelisk-christelige Religion« (1791), og

3) Den gammeltestamentlige visdomslitteratur og apokryferne, der vi-
ser sig at have spillet en sarlig rolle i lerebogsmaterialet.

De gvrige dele af veerket ma her lades ude af betragtning. Nogle intro-
ducerende bemarkninger af mere generel karakter vil imidlertid vare
pa sin plads.

Umiddelbart fremtreder bogen som en videnskabeligt underbygget,
men alment tilgengelig redeggrelse. Den skal kunne lases og forstas af
enhver leser uden specielle, akademiske forudsztninger. Et sidant

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1990, s. 145-164



146

formal er tilgodeset ved den levende, fortzllende udtryksform. En lang
rekke fortrinlige illustrationer bidrager yderligere til at stimulere og
fastholde leserens interesse. — Men bogen er ogsa et videnskabeligt
arbejde. Dette fremgar dels af det udfgrlige noteapparat, dels af den
omfattende kilde- og litteraturfortegnelse, der afslutter varket.

Det er imidlertid et spgrgsmal, om IM faktisk har fastholdt dette
dobbelte formal. Hvis IM havde holdt sig for gje, at fremstillingen
skulle kunne leses af enhver interesseret leser, s mtte man have
forventet, at ord og begreber fra datidens sprogbrug, der ikke er umid-
delbart forstéelige for en nutidsleser, havde varet forklaret. Nogle
eksempler:

S. 36: »politien« (Citat fra Andreas Schytte), dvs. det ordnede, organiserede samfund.
Sml. Holbergs ord om at »vove Liv og Blod for Politien« (ODS XVI, sp. 1113).

s. 187: »nogle sprog« (Referat af en betenkning af 4/9-1789. Sml. »bibelens sprog« s.
261), dvs. korte, fyndige formuleringer, specielt om bibelsteder (ODS II, sp. 616), sml.
tysk »Spriiche«.

§.193: »sangveerk« (Citat fra J.F. Feddersen), dvs. klokkespil (ODS XVIII, sp. 772).

5.195: »halgen middag« (Citat fra Joachim Junge), dialektalt udtryk for et mellemmaltid
(ODS VII, sp. 778-779).

I disse og lignende tilfelde er den foruds®tningslgse laeser ladt i
stikken.

Illustrationsmaterialet befinder sig, som allerede nzvnt, pa et fornemt
niveau. Nogle af billedteksterne kunne imidlertid have varet behandlet
med stgrre omhu.? — Citater gengives »med samtidens stavning, men
med sma begyndelsesbogstaver i navneord« (s. 334). Sandsynligvis er
denne beslutning truffet for ikke at forskrekke en moderne laser ved
anvendelsen af store begyndelsesbogstaver. Endvidere er nogle steder
aa rettet til 4. Endelig bemarkes, at sammensatte navneord (f.eks.
»Skole-Mesterne«), der i datidens lerebgger af padagogiske grunde
helt bevidst er delt i to, undertiden sammenskrives til ét.

Af disse iagttagelser fremgér, at selv om IM har besluttet kun at
modernisere retskrivningen pé et enkelt punkt, sd har det ene skridt
hurtigt fgrt det andet med sig. I virkeligheden havde det varet langt det
nemmeste at bibeholde originalernes retskrivning. Dette havde yderli-
gere haft den fordel, at man derved havde bevaret den charmerende
»duft af tiden«, som udgar fra originalernes retskrivning.

Efter disse generelle bemarkninger, der i det vasentlige vedrgrer



147

formalia, kan vi nu ga over til en dregftelse af afhandlingens indhold.

Pontoppidans lerebog

Langt den udfgrligste omtale af Erik Pontoppidans bergmte lzrebog
»Sandhed til Gudfrygtighed« (1737) findes i kap. 2, i underafsnittet om
»Skolens kristendomsundervisning«. De gvrige gange, bogen navnes,
er der tale om ganske korte en passant-bemarkninger. — Af speciallitte-
ratur om lerebogen er anvendt Michael Neiiendam: Erik Pontoppidan
II (1933) og sammes afhandling »Konfirmation og konfirmationsunder-
visning i ortodoksiens, pietismens og oplysningens tid«, trykt i Konfir-
mandundervisningen og konfirmationen, red. af L. Brgndum (1962).

Om lzrebogens tilblivelse oplyses ganske kort, at den er en bearbej-
delse af P.J. Speners »Einfaltige Erklarung«. Der henvises til Neiien-
dams udferlige dokumentation af dette forhold. Om selve genren: Ka-
tekismus-Forklaring, berettes, at man »i denne periode« (s.60), »ogsa
fgr Pontoppidan« (s. 338 note 28) i undervisningen anvendte katekis-
men sammen med en udfgrligere l&rebog eller »Forklaring«. Disse i sig
selv ubestridelige oplysninger er imidlertid si kortfattede, at man ikke
rigtigt far fat i omfanget og karakteren af denne s@rlige lerebogstradi-
tion. Ej heller bliver man opmarksom pa den specielle rolle, Pontoppi-
dans udgivelse var tiltenkt — og fik — i denne sammenhang.

Forklaringsgenrens fremvakst pa luthersk grund mé ses i sammen-
hang med udviklingen af katekismustraditionen omkr. 1600. Ortodok-
sicns intense bek@mpelse af kryptokalvinisme, svermeri og papisme
gav pd undervisningens omrade anledning til udvikling af lerebogen i
systematisk-teologisk henseende. Man foretager herunder en yderlige-
re »forklarende« bearbejdelse af Luthers forklaringer med fremhavel-
se af sarligt vigtige dogmatiske lerepunkter.’ Pa dansk grund introdu-
ceredes Forklarings-genren af biskop H.P. Resen i 1617-18.

Fra ca. 1660 til hen i 1720’erne udfoldede genren sig i rigt flor.
Neiiendam anfgrer en lang rekke af de pagzldende titler og oplyser, at
nasten hvert stift havde sin egen katekismus-forklaring. Med udgivel-
sen af Pontoppidans lerebog skulle der nu ryddes op i dette virvar. Der
skulle, med Neiiendams ord, ggres en indsats »for at skabe ensartet
kristelig oplysning«. Den opgave, Pontoppidan fik overdraget, var at
udarbejde »en normalbog for den danske kirke og skole« (1933, s. 81).
Denne intention understregedes af det Kgl. reskript af 22/8-1738, hvor-
ved bogen befaledes indfgrt i almueskolen og latinskolen til at sikre
den nye fromheds, pietismens, fremgang i Danmark p& den méade, at
den erstattede alle de andre lerebgger, der var i brug. Dette skete da



148

ogsa i vid udstrzkning, selv om udgivelsen mgdte modstand rundt om i
landet, og selv om adskillige praster langt op i arhundredet fortsatte
med at udarbejde og udgive deres egne Forklaringer.

Hvad angar IMs redeggrelse for lerebogens indhold, giver hverken
hendes behandling af de indledende afsnit eller hendes afsluttende
reflektioner over langtidsvirkningen anledning til s@rlige bemarknin-
ger. Det er derimod vigtigt at ggre rede for den overordnede forstiel-
sesramme, der anvendes i gennemgangen af lerebogen, ligesom der
kan vare grund til at fremdrage nogle ejendommeligheder i brugen af
citater.

Den overordnede tolkningsramme signaleres med udtrykket » Hus-
tavlens verden«. Til forstaelse af dette udtryk er det ngdvendigt at g
tilbage til et af kapitlets tidligere afsnit, hvor udtrykket anvendes som
overskrift. Selve ordet »Hustavle« er hentet fra inddelingen af Luthers
lille katekismus. Allerede 2. udgaven fra maj 1529 indeholdt foruden
de fem »Hovedstykker«, dvs. Loven (de ti bud), Trosbekendelsen,
Fadervor, Daben og Nadveren, tillige en sakaldt »Hustavle«. Derved
forstas en samling skriftsteder, der belyser den enkeltes pligter i kald
og stand.* — Udtrykket »Hustavlens verden« hidrgrer iflg. IMs noter fra
to svenske forskere, Hilding Pleijel og Egil Johansson.’ Ifglge disse kan
udtrykket anvendes om den i luthersk tradition gengse samfundsopfat-
telse, ifglge hvilken menneskeheden inddeltes i tre »stender«: 1) Den
gkonomiske eller huslige stand, 2) Den andelige stand eller lerestan-
den, og endelig 3) Den politiske stand, regeringsstanden eller staten.
Om dette samfundssyns rolle i kristendomsundervisningen skriver IM:

»Jevnsides med den personlige tilegnelse af Luthers troslere gar siledes den gejstlige
opdragelse af befolkningen, bl.a. en opdragelse til lydighed over for kirkelige og statslige
myndigheder og over for husfader/arbejdsgiver ... Barnelardommen udgjorde det ideo-
logiske fundament, som bade kirke og stat byggede pa.« (s. 50)

»Hustavlens verden« er saledes et ret omfattende begreb, der nok har
rgdder tilbage til »Hustavlen« i Luthers lille Katekismus, men hvis
betydning for tilverelses- og samfundsforstaelse rzkker langt frem i
tiden.

Spergsmalet bliver nu, hvad IM skal bruge denne indsigt i »Hustav-
lens verden« til. I fgrste omgang har IM varet opmarksom pa den
styringsmekanisme, som indleringen af en lydighedsetik reprasentere-
de. I indledningen hedder det saledes, at »skolens kristendomsunder-
visning blev brugt til at fastholde bondebefolkningen i de religigse og
samfundsmassige normer, som var kendte i landbosamfundet fgr land-
boreformerne« (s. 17). En sddan vurdering, ifglge hvilken skolens kri-



149

stendomsundervisning virkede »disciplinerende«, er ikke overrasken-
de. Det er, som om man har hgrt det fgr! Overraskende er det der-
imod, at IM ved en nzrmere beskzftigelse med lerebogsmaterialet har
opdaget dette materiales indholdsmassige »rummelighed«, der i virke-
ligheden spraenger de strukturelle rammer, som udtrykket »Hustavlens
verden« aftegner. Med andre ord er IM blevet opmarksom pa kristen-
domsundervisningens personlighedsudviklende og dermed friggrende
potentiale. Navnlig den padagogiske anvendelse af visdomslitteratu-
ren, et emne vi siden skal vende tilbage til, synes at have haft en sddan
positiv betydning — ogsa med henblik pa landboreformernes gennemfg-
relse. Denne undervisning har hjulpet landbefolkningen pa vejen frem
til en fri og mere selvstendig stilling i samfundet, som det pointeres i et
afsluttende, opsummerende afsnit i verket (s. 320). Denne nuancerede
bedgmmelse af 1700-tallets kristendomsundervisning er ikke den
mindst fortjenstfulde erkendelse i athandlingen.

I det fplgende skal fremdrages og dreftes nogle ejendommeligheder i
brugen af citater fra Pontoppidans lerebog. For det fgrste konstateres,
at samtlige citater er hentet fra de fgrste 60 sider af den over 200 sider
store lzrebog. Det virker lidt flot, at IM udtaler sig om lerebogen pa
dette begrensede grundlag. Men, som Oscar Geismar en gang sagde,
en smgrstikker behgver jo ikke at 2de hele drittelen! Alligevel mé man
sige, at man sandsynligvis ville have faet et lidt mere nuanceret indtryk
af lerebogen, dersom der tillige var bragt citater fra de dele, der be-
handler troen, fadervor, daben og nadveren.

Dernast kan man undre sig over, at de citater, der skal illustrere
»Hustavlens verden«, er hentet fra Pontoppidans gennemgang af de ti
bud og ikke fra selve hustavlen. Forklaringen er, at Pontoppidan be-
vidst har renonceret pa at behandle hustavlen som sarskilt tekst. Efter
sin gennemgang af »Catechismi Hoved-Parter« bekendtggr han efter at
have nzvnt den femte part: »Hvorefter fglger Huus-Tavlen, som inde-
holder hvert Menniskes Pligt efter sin Stand, og denne findes her ind-
fort under fierde og siette Bud« (Udhavet her). Denne redaktionelle
ejendommelighed burde IM have gjort opmarksom pa.

Endvidere studser man over udtrykket »Hustavlens anden del« (s.
63). Hvilken »anden del« er der tale om? Det kan ikke vare anden del
af de tre stender, der opregnes tidligere, og som drejer sig om »Lare-
standen«. Og her, pa s. 63, er det et citat om husstanden, der skal
cksemplificere hustavlens »anden del«. — Udtrykket »Hustavlens an-
den del« findes da heller ikke hos Pontoppidan. Pa lzrebogens side 14
bruges overskriften »Lovens fgrste Tavle« og pa s. 35 finder man over-
skriften »Den anden Tavle«. Ser man pa det indhold, der bringes under



150

disse overskrifter, er det klart, at Pontoppidan benytter sig af den
traditionelle, kirkelige inddeling af de ti bud i »f@rste tavle«, dvs. bude-
ne 1-3, der handler om menneskets forhold til Gud, og »anden tavle«,
dvs. budene 4-10, der drejer sig om menneskers forhold til hinanden.®
Det er derfor nzrliggende at formode, at IM har misforstaet Pontoppi-
dans tale om lovens, dvs. Moselovens to tavler, og har ment, at han her
talte om hustavlen og forskellige dele af denne.

Endelig skal anholdes oplysningerne (s. 60 og 61) om, at lerebogen
har 208 sider. Fgrsteudgaven fra 1737 har faktisk 227 sider (jf. Neiien-
dam 1933 s. 84). Hvad der er mere ejendommeligt, er, at fra og med
tredie citat pa s. 62 er samtlige sidehenvisninger forkerte. Forklaringen
fremgar af den pa s. 61 bragte gengivelse af bogens titelblad. Her ses
arstallet 1752. Slar man efter i 1752-udgaven, sé passer alle sidehenvis-
ningerne.

IM har ikke varet opmarksom pa, at bogen udkom med varierende
sidetal. Allerede i udgaverne fra 1738 og 1739 tryktes bogen saledes, at
den kun fyldte 160 sider, hvilket i sammenligning med 1737-udgaven
betgdd en betragtelig reduktion pa godt og vel 4 ark. Med de store
oplag, der her var tale om, har denne reduktion medfgrt en ganske
vasentlig omkostningsbesparelse. Da der imidlertid fremkom sterke
protester mod det komprimerede tryk (Neiiendam 1933, s. 87), valgte
man derefter en mellemlgsning, siledes at bogen udkom med et om-
fang pa 208 sider. Dette betgd ganske vist kun en mindre besparelse.
Til gengeld var man sa fri for videre vrgvl.

Sammenfattende kan om IMs behandling af Pontoppidans lerebog
fastsla, at redeggrelsen for bogens idéindhold er interessant pa grund af
det nye perspektiv, der anlegges og uddybes. Redeggrelsen for bogens
genre og udgivelsesbaggrund kunne med fordel have varet uddybet, og
IMs brug af citater rejser en rekke spgrgsmal, der krever n@rmere
forklaring.

Balles leerebog

Af N.E. Balles trykte forfatterskab har IM benyttet hans udgave af
Luthers lille katekismus (1786) og is@r hans »Larebog i den evangelisk-
christelige Religion« fra 1791. De @vrige citerede og refererede akt-
stykker fra Balles hand er enten utrykte visitatsberetninger (dog en
enkelt trykt) eller senere trykte indleg i forbindelse med den store
skolekommissions arbejde i arene 1789-1814. De fleste af de mange
gange, Balle omtales i afhandlingen, er det hovedsagelig hans biskop-
pelige embedsfarelse, det drejer sig om. Bortset fra de ganske fa gan-



151

ge, lezrebogen navnes en passant, er den udfgrligere omtalt en halv
snes gange. Sammenholder man disse passager og overskuer dem un-
der ét, far man et godt indtryk af bogens formal, szrpreg og videre
skabne.

Af et citeret kommissions-aktstykke fremgér, at man pa et tidligt
tidspunkt forventede, at Balle forfattede »en passende kort og kierne-
fuld« lerebog (s. 173). Ogsa hofpraesten Christian Bastholm medvirke-
de ved udgivelsen. Hans indflydelse synes dog at have varet s& begren-
set, at det er berettiget, at bogen efter for eftertiden kom til at std som
netop »Balles lerebog«. Meningen med udgivelsen var, at den skulle
erstatte Pontoppidans som officiel, autoriseret lerebog. Der kan derfor
vere god grund til at se nermere pa forskellen mellem disse to bgger.

I afhandlingen omtales Balles lzrebog nogle gange som en »katekis-
musforklaring« (s. 186, 244, 309). Det er imidlertid tankevaekkende, at
Balle selv udtrykkeligt kalder den en l@rebog og ikke en katekismus-
forklaring (s. 229, 283). Katekismusforklaring kunne man snarere kal-
de hans udfgrligt kommenterede udgave af Luthers lille katekismus fra
1786. Med udgivelsen af lerebogen i 1791 har Balle imidlertid forladt
Forklarings-genren. Hans bog er ikke som Pontoppidans — eller hans
egen bog fra 1786 — disponeret efter katekismens fem »hovedstykker«,
men er systematisk-teologisk opbygget. Dette fremgér af kapitelover-
skrifterne:

I -Om Gud og hans Egenskaber
II -Om Guds Gierninger
III -Om Menneskets Fordarvelse ved Synden
IV ~Om Menneskets Opreisning ved Jesum Christum, Guds Sgn, af sin For-
darvelse
V -Om Synderes Deelagtiggigrelse i den af Christo forhvervede Naade og
Salighed
VI -Om Troens Frugter i et helligt Levnet
VII -Om Hielpemidlerne til Troens Bestyrkelse og Gudfrygtigheds Fremvext
VIII -Om Menneskets sidste Tilstand.

Dertil fgjer sig en afsluttende opsummering i 14 punkter: Kort Indbe-
greb af den Evangeliske-christelige Religions Hovedl@rdomme.

Efter sit anleg er Balles lerebog saledes ikke en katekismusforkla-
ring men et teologisk kompendium, en mini-dogmatik for bgrn og
unge. Dette fremgar endvidere deraf, at Balles l@rebog har en fremsat-
tende, belzrende form i stedet for katekismens og katekismusforkla-
ringernes spgrgsmal-svarmodel. Ogsa i denne henseende betegner Bal-
les lerebog et bemarkelsesvardigt brud med en omtrent 200-arig tradi-
tion, fra H. P. Resen og fremefter.



152

Afhandlingens udfgrligste karakteristik af lerebogen findes pa sider-
ne 186-187. Der berettes om bogens tilblivelse, og dens allerfgrste
tekstafsnit citeres. Dernast opridses den indholdsmassige forskel mel-
lem denne bog og Pontoppidans. Det fortzlles, at »hos Pontoppidan
lever endnu gammeltestamentlige fenomener som f.eks. engle«, mens
Balle kun taler om synlige skabninger. Og mens Pontoppidan »ikke er
bange for at pege pa helvedets evige kval og pine«, kaldes den evige
ded hos Balle for »en hgist ulyksalig tilstand«.

Til disse oplysninger skal bemarkes, at Balle faktisk ogsa taler om
engle, endda ret udfgrligt:

»§ 9. Gud haver, foruden Mennesket, ogsaa skabt andre fornuftige Vasener, som ere af
en hgiere Natur, og kaldes Engle. Disse ere Aander, og have altsaa Forstand og frie
Villie, men kunne ikke sees af jordiske Mennesker, uden Guds besynderlige [dvs. ekstra-
ordinzre] Foranstaltning, fordi de ikke have noget jordisk Legeme«.

(Balles lzrebog s. 19)

Englenes egenart og virksomhed beskrives dernast pa lidt over en halv
side (yderligere omtale s. 25, 33, og 101).

Fremdeles: Det er korrekt, at Balle ikke navner ordet »Helvede«. 1
sin omtale af de fordgmtes tilstand taler Balle dog om disses »Qval og
Pine« (ibid. s. 101). I de ledsagende skriftsteder n@vnes »den evige
Ild«, der ikke skal slukkes. I det nastsidste afsnit af de opsummerende
punkter tales om de ugudeliges straf med »Angest og Qval« i »de onde
Aanders Selskab« (ibid. s. 104). — Helvedsforestillingen er der altsa,
selv om udtrykket ikke bruges.

IM har imidlertid ret i sin hovedpastand: At Balles lerebog er praget
af at vaere blevet til »i fornuftens tidsalder«, og at den i sa henseende
adskiller sig fra Pontoppidans. Dette synspunkt kunne med fordel have
varet yderligere uddybet. Det interessante ved Balles lzrebog er, som
Neiiendam skriver, at den representerer »en blanding af @ldre biblicis-
me og en specificeret dyds- og pligtlere« (1962, s. 58). Ifglge sin egen
selvforstielse og siledes som samtiden i vid udstrzkning opfattede
ham, fremstod Balle som traditionens utrattelige vogter, som den
overleverede, dogmatiske kristendoms forsvarer i en tid, hvor nyere
opfattelser pregede kulturdebatten. En n&rmere analyse af l@rebogen
viser imidlertid, at den er dybt praget af oplysningstidens tankegang.
Dette fremgar bl.a. af den udfgrlige morallzre, som bogen indeholder.
Kapitel VI, der omhandler menneskets pligter over for Gud, nasten og
sig selv, fylder 35 sider, dvs. lidt mere end en trediedel af bogen! Selve
denne udfgrlighed og de mange snusfornuftige, etiske enkelt-anvisnin-
ger vidner om en tankegang, der er i overensstemmelse med tidens og



153

med skolekommissionens interesse for »sedelere« (s. 173). Pa dette
punkt var Balle et barn af sin tid og tenkte dens tanker.

Om brugen af Balles lzrebog berettes i flere forskellige sammenhan-
ge til dels pa grundlag af hidtil ukendt materiale. Bl.a. kan man lase
om en Arhus-biskops udfgrlige vejledning, der foreligger i en utrykt
instruks.” Men heller ikke autorisationen af Balles lerebog forhin-
drede, at andre lerebgger i tiden derefter s dagens lys.

Sammenfattende kan om behandlingen af Balles lzrebog siges, at
selv om denne omtale foreligger spredt pé forskellige afsnit af afhand-
lingen, sa gives der her en god og alsidig pr@sentation. Man kan sztte
sporgsmalstegn ved visse formuleringer og nok have @gnsket visse vur-
deringer uddybet. — Som noget fortjenstfuldt ma iszr to punkter frem-
haves: 1) At redeggrelsen er solidt forankret i en skildring af den store
skolekommissions arbejde, og 2) At vi far uddybet vort kendskab til,
hvorledes lzrebogen blev modtaget og brugt.

Ordsprogene og Sirak

I det foregdende er IMs behandling af to vigtige lerebgger, Pontoppi-
dans fra 1737 og Balles fra 1791, blevet kommenteret. Det er herunder
bl.a. blevet konstateret, at IMs beskazftigelse med kilderne har fgrt
hende ud over en pa forhand given forstaelsesramme frem til en mere
nuanceret vurdering. Det er netop sddanne uventede opdagelser, der
gor IMs verk til spendende lesning.

Den vigtigste uforudsete opdagelse i IMs arbejde er imidlertid frem-
kommet pa et andet grundlag end det hidtil omtalte. Ved i sin forsk-
ning at inddrage ikke blot lerebggerne i kristendomskundskab, men
tillige de i tiden anvendte leremidler i lesning og skrivning, er det gaet
op for hende, i hvilket omfang den bibelske tankeverden ogsé pragede
indlzringen i disse almindelige fardigheder. IM erkendte, at hun ville
begé »en forskningsmassig dumhed« (s. 16), dersom hun ikke analyse-
rede og levede sig ind i denne tankeverden. Herunder opdagede hun,
at Gamle Testamentes Apokryfer i denne sammenhang har haft en helt
gennemgribende, men hidtil overset betydning.

Ved Apokryfer forstdas de gammeltestamentlige skrifter, der i lut-
hersk tradition ikke medregnes til de autoriserede skrifter. Ifglge Lut-
her var apokryferne ikke i egentligste forstand hellige skrifter, men dog
»gode og nyttige at lese«. Apokryferne var derfor medtaget endnu i
1700-tallets bibeludgaver, men er siden gledet ud (se n@rmere ndf.), af
hvilken grund de i vore dage er ukendte for de fleste.

Af de apokryfe skrifter synes is@r Siraks bog at have spillet en rolle



154

for udformningen af 1700-tallets livsforstaelse. Fra dette skrift er hen-
tet udtrykket »Visdommens l@enker«, der af IM forklares som

»en evig streben efter at tilpasse sit jordiske liv til det kommende, deriblandt at finde sin
plads i det verdslige samfund og udnytte de muligheder, som forsynet havde nedlagt i én«
(s. 16).

Saledes forstaet far apokryferne en afggrende betydning i studiet af
1700-tallets mentalitetshistorie. Men ogsa den visdomslitteratur, der er
representeret inden for rammerne af de autoriserede bibelske skrifter,
kom i denne sammenhang til at spille en vigtig rolle. Det drejer sig
forst og fremmest om Ordsprogenes bog, men i nogen grad ogséd om
Salmernes bog.

Den hermed skitserede erkendelse reprasenterer en interessant ny
tilgang til studiet af kristendomsundervisningen i 1700-tallet. Det un-
derstreges, at denne undervisning ikke blot fandt sted pa grundlag af de
autoriserede lerebgger i kristendomsfaget, men tillige pa mere indirek-
te made inden for indleringen af almene ferdigheder som l@sning og
skrivning. Til lese- og skrivegvelser anvendtes i vid udstr@kning netop
tekster fra Sirak og Ordsprogenes bog.

De vigtigste sammenhange, i hvilke apokryfer og visdomslitteratur
behandles, foreligger i varkets kapitler 2 og 9. Derudover kan der vare
grund til at ga ind pa enkelte sammenhange i kapitlerne 11 og 12. De to
farstnevnte kapitler er imidlertid dem, der f@rst og fremmest pakalder
sig interesse.

Apokryfer, oversettelser og salmer

Ferste underafsnit af kap. 2 barer overskriften »Siraks bog og Salo-
mons ordsprog«. Det fastslas, at nér Siraks bog gang pa gang dukker op
i undervisningsmaterialet, skyldes det den enkle omstendighed, at
skriftet fandtes i datidens udgaver af Gamle Testamente. Derpa hedder
det:

»Siraks bog tilhgrer de sikaldte apokryfe skrifter, som blev fjernet fra det Gamle Testa-
mente ved den ny bibeloversattelse i begyndelsen af 1800-tallet. Siden er den gaet mere
eller mindre i glemmebogen, og det ma vare forklaringen pi, at den har veret si
updagtet i den skolehistoriske forskning« (s. 65).

Disse oplysninger rejser iszr to spgrgsmal: a) Hvilken »ny bibelover-
settelse« fra begyndelsen af 1800-tallet er der tale om? Og b) Hvad er
forklaringen pa dette overraskende traditionsbrud: At man udelader
apokryferne af Gamle Testamente?



155

Ad a: Ved 1800-tallets begyndelse havde man i Danmark to sidelgben-
de traditioner vedr. overs®ttelsen af bibelen. Dels var der — for nu at
anvende Povl Otzens udtryk® — den folkelige tradition, der i sidste
instans gik tilbage til den fgrste helbibel pa dansk, Christian I1Is bibel
fra 1550, som byggede pa Luthers overszttelse. Dels havde man en
lerd tradition, der gik tilbage til H. P. Resens oversattelse fra 1607,
som er en ny oversattelse af den hebraiske og greske grundtekst. Bade
»folkebibelen« og den »lerde« oversazttelse revideredes flere gange.
Folkebibelen, der i 1700-tallet opnaede en udbredt popularitet, tryktes
bl.a. under titelen »Huus- og Reysebibel«. Denne synes ikke at vare
genoptrykt senere end 1802. Der kom derfor ikke nogen ny oversattel-
se af denne bibel i begyndelsen af 1800-tallet. — For den l@rde bibel-
oversattelses vedkommende kom en ny overszttelse af Ny Testamente i
1819. Men den tidligere overszttelse af Gamle Testamente, der medtog
apokryferne, optryktes op igennem drhundredet. Og den nye oversat-
telse af Gamle Testamente, der kom i 1871, medtog ligeledes apokry-
ferne. Hvilken »ny bibeloverszttelse« uden apokryferne fra 1800-tal-
lets begyndelse kan der da vaere tale om?

Ad b: IM har ret i, at der skete noget pa dette omrade i fgrste halvdel af
det nittende arhundrede. Det britiske bibelselskab (stiftet i 1804) fik i
1814 et datterselskab i Danmark. I samarbejdet mellem disse to selska-
ber opstod en langvarig strid,” der forst afsluttedes med en kompromis-
lgsning i 1872. Striden drejede sig om, hvorvidt apokryferne skulle
trykkes i danske bibeludgaver, der helt eller delvis blev finansieret af
det britiske moderselskab. Under indflydelse af reformert tradition
afviste det britiske selskab at medvirke til udgivelsen af bibler, hvor
apokryferne var medtaget. P4 dette punkt stod det britiske selskabs
reprasentanter i Danmark stejlt over for deres danske samarbejdspart-
nere, hvis holdning var bestemt af den lutherske tradition. En efter-
virkning af dette rgre var, at Jacob Christian Lindberg, Grundtvigs
trofaste medstrider, i drene 1837-56 udgav en oversattelse af hele bibe-
len, hvor han udelod apokryferne.'’ — I 1872 fik det britiske selskab en
begrenset tilladelse til i Danmark at forhandle bibelen uden apokryfer-
ne. Optryk af disse bibler synes ifglge Det Kongelige Biblioteks katalo-
ger at vaere ophgrt i 1904. Resultatet blev dog, at man i det 20.de
arhundrede har danske bibeludgaver bade med og uden apokryferne.
Udgaver, der medtager apokryferne, kom f.eks. i 1909, 1936, og 1950-
52.

Pa denne baggrund burde IMs oplysning have vaeret formuleret mere
pracist pa fglgende made: I lgbet af 1800-tallet fgrtes en kraftig debat



156

om apokryfernes hjemstedsret i danske bibeludgaver. Resultatet blev,
at det nu i det 20.de arhundrede er almindeligt, at bibelen trykkes uden
disse skrifter.

Herefter skal anfgres nogle kommentarer til IMs anvendelse af cita-
ter. Efter nogle karakteriserende bemarkninger om Siraks bog og Ord-
sprogene oplyses, at citaterne er hentet fra »den nutidige mere mund-
rette oversattelse, da det her mindre drejer sig om et kildestudium end
en prasentation af tanker« (s. 66). Argumentet, der fremfgres til fordel
for valget af en moderne oversattelse som tekstgrundlag, holder imid-
lertid ikke stik. Af to grunde: 1) Hvis det gelder om at leve sig ind i,
hvad datidens mennesker tenkte, sagde og gjorde, da gelder det om at
fa fat pa ngjagtigt de ord og vendinger, der bestemte tanke, tale og
adferd. — 2) Argumentationens afsluttende passus: At det drejer sig
om en prasentation af tanker, forudsatter, at der er tale om, at den
samme tanke kan udtrykkes lidt forskelligt i de forskellige bibelover-
settelser. Dette gelder da ogsd i nogle tilfelde. 1 andre, derimod,
gelder, at en ny oversattelse bygger pa en ny forstaelse af de pagzlden-
de ord. Ved at ®&ndre pa oversattelsen, &ndrer man i mange tilfzlde
ogsd meningen. IM burde derfor som tekstgrundlag have valgt en af de
oversattelser, der var i brug i datiden. IM er igvrigt selv opmarksom
pa, at forskellige oversattelser kan medfgre en meningsforskydning, jf.
hendes sammenligning af en dansk og en svensk oversattelse af et
bestemt sted hos Sirak (s.70).

Den forbindende tekst mellem citaterne giver ikke anledning til s@r-
lige bemarkninger. Det skulle da lige vare, at der bade tales om, at
oplysningstiden medfgrer et brud med mange af de hos Sirak udtrykte
holdninger (s. 68). og om, at »Sirak ogsa kunne bruges af den efterfgl-
gende oplysningstid« (s. 71). Det havde varet nerliggende at sammen-
binde disse to — hver for sig rigtige — betragtninger i en elegant slgjfe,
hvor der blev sagt lidt om brud og sammenhang.

Et af kapitlets afsluttende afsnit handler om »Davids salmer«. Med
rette har IM fremdraget disse tekster. »Davids Psaltere« var ikke blot
navnt i selve skoleloven fra 1739'' men spillede ogsa en rolle i kirkens
gudstjeneste og blev desuden i s@rskilte udgaver anvendt som opbyg-
gelsesbog. Treffende bemarkes, at beskzftigelsen med Det gamle Tes-
tamentes salmer ma have givet bgrnene »oplevelser, poetisk bevidst-
hed og en billedsproglig trening, som vi ikke mé overse ved en vurde-
ring af periodens undervisning« (s. 73). Bemarkningen rejser umiddel-
bart spgrgsmalet, om ikke ogsa andre poetiske tekster anvendt i under-
visningen kunne have givet eleverne et tilsvarende udbytte? Flere ste-
der i afhandlingen'? nzvnes inddragelsen af kirkesalmer. 1 den forbin-



157

delse havde det varet narliggende at rette sggelyset mod salmerne i
datidens officielle salmebog: Pontoppidans fra 1740. Ogsé tekster fra
denne salmebog kunne have fortjent en grundig behandling. Dette
materiale er IM imidlertid ikke gaet n@rmere ind pa. Det kan saledes
konstateres, at mens IM fortjenstfuldt fremdrager lerebogsundervis-
ningens sammenhang med indl@ringen af lese- og skriveferdighed, er
kristendomsundervisningens sammenhang med kirkens gudstjeneste et
perspektiv, der kun lige antydes, men igvrigt ikke nermere behandles.
Kapitlet afrundes med fglgende sammenfattende bemarkning, der
peger fremad mod den store reformperiode i arhundredets slutning:

Det er af stor betydning for vurdering af udviklingen i landbosamfundet under landbore-
form-arene, at de bibelske tekster viste sig at vare sa rummelige, at de kunne bruges i
oplysningens tjeneste overfor bade bgrn og voksne« (s. 74).

Spergsmalet bliver da: Bruges, hvorledes ?

Oplysningstidens nye kristendomsundervisning

Afhandlingens kapitel 9 omhandler de gennemgribende ®ndringer af
landsbyskolens undervisning, der var inspireret af oplysningstidens nye
kultursyn. Indledningsvis konstateres, at man pa kristendomsundervis-
ningens omrade kan iagttage en massiv indflydelse fra hertugdgmmer-
ne og Nordtyskland. At det forholdt sig saledes forekommer IM ejen-
dommeligt i betragtning af den betydning, som franske og engelske
idéer faktisk havde i oplysningstiden. Men, »sa vidt vides, blev ikke én
eneste fransk eller engelsk lerebog oversat og brugt til skoleundervis-
ning« (s. 186). Hertil kan imidlertid siges, at dette ikke er s& markeligt
endda. Pa kristendomsundervisningens szrlige omrade matte det vare
mere n&rliggende at oversztte lerebgger fra det lutherske Nordtysk-
land end fra det katolske, subs. reformerte, Frankrig eller fra det angli-
kanske, subs. frikirkelige England. P4 den almindelige moralundervis-
nings omrade narede man dog ikke tilsvarende betenkeligheder. En
del moraliserende bgrnelitteratur af fransk og engelsk oprindelse blev
faktisk oversat. Nogle tidstypiske eksempler skal nzvnes:

Marie le Prince de Beaumont: Magazin for Born efter den franske Original oversat og til
Danske Lererinders egentlige Brug indrettet ved Jo. Chr. Schonheider, 1-4 (1763-64). —
Fortsat i 1780-81.

J. C. Hedegaard: Kirsten og hendes Bgrn. En Landsbye-Scene for Barn omarbeidet efter
den engelske Original: Virtue in a Cottage or a Mirror for Children in humble life (1801,
2. udg. 1804).



158

M. Hallager: Smaa muntre Historier og Fortazllinger, blandede med forngielige Samta-
ler, indrettede efter Bgrns Fatte-Evne. En Nytaarsgave for 1801. (Uddragne af Histo-
riettes et Conversations a la portée des enfants, par S. H. Catel).

Anne Letitia Barbauld: Lazsebog for smaae Bgrn fra 3 til 5 Aar. Oversat fra Engelsk ved
Gottfried Fibiger (1803).

(Som kuriosum skal nzvnes, at engelske ordsprog, »Lystige Historier« og »Moralske
Fabler« ogsa indgik i fremmedsprogs-undervisningen, jf. Theodor Arnolds Grammatica
Anglicana et Danica concentrata, Kbh. 1770).

Tidens velkendte interesse for moralundervisning (»Szdelere«) bely-
ses i den efterfglgende — meget udferlige — behandling af J. F. Fedder-
sens l@rebgger, en omtale, der strekker sig over flere underafsnit. Det
er i den sammenhang, at den gammeltestamentlige visdomslitteratur
og Siraks bog atter dukker op. Af andre eksempler pa visdomstekster
anfgres et par citater fra Jobs bog og fra Davids salmer.

Som noget bemarkelsesverdigt noterer IM, at Feddersen ogséa hen-
viser til antike filosoffer som Pytagoras, Sokrates, Platon, Solon, Sene-
ca og Marcus Aurelius. IM finder, at det er karakteristisk for »oplys-
ningstidens indtrengen i det menneskelige intellekt og psyke«, at man
nu ogsa kan inddrage de »f@rkristne filosoffers hgje agtelse af visdom
og dyd« (s. 193). — Det skal ikke bestrides, at en bred tolerance over for
ikke-kristne religioner og livssyn er karakteristisk for oplysningstiden.
Det klassiske eksempel pa en sddan holdning er Lessings »Nathan der
Weise« (1779). Hvad angér forholdet til den antike dyds- og visdomsle-
re er der imidlertid mere kontinuitet, end IM synes at mene. Melanch-
thon henviste til antikens moralske fortzllinger (Dette n@vnes s. 190),
og Luther selv udgav Asops fabler i 1529-30. Grundlaget for denne
holdning og praksis var den overbevisning, at den klassiske, grask-
romerske litteratur repraesenterede et alment dannelsesgrundlag, der
var felles for alle uanset religigs overbevisning. Ud fra en lignende
vurdering betragtede man op gennem de lutherske &rhundreder den
klassiske filosofi og logik, der doceredes under det filosofiske fakultet,
for en alment dannende kulturtradition, hvis tilegnelse var den selvfgl-
gelige forudsztning for videre studier under de gvrige fakulteter: Det
teologiske, medicinske og juridiske. Med hensyn til verdszttelsen af
den antike kulturarv foretager oplysningstiden derfor ikke et egentligt
brud med fortiden, men viderefgrer og accentuerer opfattelser, der
allerede var til stede i traditionen. At bestemme den antike kultur som
»fgrkristen« er derfor at indfgre en moderne sondring. 1700-tallets
mennesker levede i et kulturelt rum, hvor arven fra antiken var et
selvfglgeligt og paskennet inventarium.



159

I de derpa fglgende afsnit gennemgas Ove Mallings »Store og gode
Handlinger« og F. E.v. Rochows »Der Kinderfreund« (1776, oversat
1777), en lesebog, der ifglge IM »slog igennem med et brag« (s. 201).
Derpa prasenteres lesebgger udarbejdet af Morten Hallager, Thomas
Rasmussen, Bone Falch Rgnne og flere andre. Denne gennemgang af
tidens nye lesebgger er ikke alene udfgrlig, men ogsé szrdeles lererig.
Gennemgangen danner grundlag for den interessante iagttagelse, at

»Det afggrende nye i oplysningstidens undervisning blev, at barnenes leseindlering nu
skulle forega ved hjelp af en lesebog og ikke ved katekismus og forklaring« (s. 200,
udhavet her).

Hensigten var ikke at fjerne det religigse indhold fra undervisningen,
men »at omdanne det til moralsk undervisning«, der byggede pa fzlles-
menneskelige verdier (s. 200 f). Det, der sker, er, 1) at man foretager
den principielle nyvurdering, at religionens centrale indhold er mora-
len, jf. igvrigt ovf. om Balles lerebog, — og 2) at man treffer en ny
metodisk beslutning: At moralundervisningen bedst kan gennemfgres
ved hjalp af lesebogen — ikke som hidtil pa grundlag af de to lerebg-
ger, Katekismen og Forklaringen.

Nar dette er sagt, kunne tillige tilfgjes, at bruddet med den af pietis-
men dominerede padagogik var tradt endnu tydeligere frem, dersom
IM i kapitel 2 ikke sa ensidigt havde fokuseret pa moralundervisningen
i Pontoppidans gennemgang af de ti bud. Nar vaegten den gang (i kap.
2) 1a pa denne del af Pontoppidans bog, skyldes det, at det var IMs
interesse at eftervise, at »Hustavlens verden« ogsé var reprasenteret i
et dansk materiale. Dette har pa den anden side medfgrt, at talen om
brud til en vis grad slgres af den konstaterbare kontinuitet, der ligger i
den felles interesse for moralundervisning.

IM paviser, at den gammeltestamentlige visdomslitteratur og Sirak
er reprasenteret ogsa i v.Rochows lesebog. En rakke citater anfgres
og kommenteres. Visdomslitteraturen ggr sig pudsigt nok ogsa gelden-
de pé et punkt, IM ikke er opmarksom pa. I en omtale af Thomas
Rasmussens ABC (1787) bemarker IM, at mgnsterbarnet den dydige
Susanne »uvist af hvilken grund« i bogens fglgende udgaver skrifter
navn til Kristiane. Navneskiftet skyldes naturligvis datidens indgédende
kendskab til apokryferne. Navnet Susanne gav l@serne en alt for hurtig
association til den lidt vovede historie om Susanne i badet (Tilfgjelser
til Daniels bog).

Den gammeltestamentlige visdomslitteratur og Sirak mgder man at-
ter i den efterfglgende omtale af tidens reformarbejde m.h.t. skriveun-



160

dervisningen. Denne sammenhang strekker sig over flere afsnit, reelt
over resten af kapitlet.

Skriveundervisningen gennemfgrtes sedvanligvis ved hjzlp af trykte
skrive-forskrifter. I disse forskrifter forekom gammeltestamentlige
skriftsteder hyppigt som eksempler, bgrnene passende kunne afskrive
under deres gvelser i den vanskelige skrivekunst. I Terkel Kleves for-
skriftsamling (1785) citeres Siraks bog kap. 39. IM bemarker til dette
citat, at det ikke helt fglger den gzldende bibeloverszttelse. En tilsva-
rende bemarkning kunne have varet anfgrt i forbindelse med prasen-
tationen af C. C. Birchs utrykte forskriftsamling fra 1784. Nogle ek-
sempler:

Birch 1784 Luther-bibelen Den rev. Resen
Ordspr. 6, 6-11

»Du dovne, gak hen tilmy-  »Du Lade! gak hen til My- »Du lade! gak til myren,

ren. Giv agt paa den og ren; giv Agt paa hendes see dens veye, og bliv
bliv klog. « Sad [dvs. skik], og bliv viis. «

viis. «
Ordspr. 14,8
»Kundskab om sig selv er »Det er den kloges Viis- »Det er den tredskes viis-
en frugt af den sande viis- dom, at han agter paa sin dom, at forstaae sig paa sin
dom.« Vey.« vei;«

Ordspr. 19,17

»Hvo som er barmhiertig »Hvo som forbarmer sig »Hvo som forbarmer sig
imod den fattige laaner over den Fattige, han over den ringe, laaner
Gud, og han skal rigelig laaner HERREN; hanskal =~ HERREN; og han skal be-
giengizlde Ham endogden  betale ham Got igien.« tale ham hans velgier-
ringeste velgierning. « ning.«

(Alle tre citater anfgres pa
s. 227).

Heraf ses, at Birchs gengivelse af bibelens ord er preget dels af en —
utvivlsomt padagogisk begrundet — forenkling, dels af en fortolkning.
Vedrgrende dette sidste bemarkes, hvorledes bibeloversattelsernes ta-
le om at agte pa, subsidirt forsta sig pa sin vej, hos Birch fortolkende
omskrives til »Kundskab om sig selv«. Det bibelske udtryk »vej« (van-
del, levevis) er bredere. Det omfatter ikke blot pligterne over for sig
selv, men ogsé pligterne over for Gud og nasten — for nu at anvende
Balles tredeling. — I det tredie citat foretager Birch en fortolkende
tilfgjelse: »endog den ringeste velgierning«.



161

Afrunding og perspektivering
I vaerkets afsluttende kapitler fremdrages endnu en gang nogle af de
tidligere navnte erkendelser vedr. 1700-tallets kristendomsundervis-
ning. Imidlertid opridses her nogle perspektiver frem til udviklingen i
det fglgende &rhundrede.

Fra indledningen til 1814-loven citeres en formalsbestemmelse, der
understreger det gnskelige i, at ungdommen larte »hvad enhver skyl-
der Gud, sig selv og andre« (s. 289). Hertil bemarker IM:

»Formuleringen falder godt i trdd med de nye padagogiske idéer om personlighedsdan-
nelse, som dukkede op i begyndelsen af arhundredet med nyhumanisme og nyromantik. «

Uanset hvorledes man bedgmmer affiniteten til tidens nyere pedagogi-
ske strgmninger, er det oplagt, at der her er tale om et skjult citat fra
Balles lzrebog, nermere bestemt fra pligtleren i kapitel VI (jf. ovf.).

Endvidere ggres rede for den markante forskel mellem 1736 og 1814.
Den gang var elevernes kundskaber i lesning af »religigse tekster«
forudsatning for at blive konfirmeret. I 1814 var indlering af alle fag,
altsa ogsa af skrivning, regning og l@sning af »verdslig« litteratur blevet
forudsztning for antagelse til konfirmationsforberedelse. Derpa hed-
der det:

»Denne tette forbindelse mellem skolens kundskabsmal og kirkens konfirmationsforbe-
redelse skulle i de kommende artier vise sig at blive den maske mest effektive garanti for
indlering af lese, skrive- og regnefardigheder i befolkningen« (s. 293).

Kirkens aktive og konstruktive rolle i kultur- og samfundsudviklingen
settes hermed ind i et nyt perspektiv. En tilsvarende positiv bedgm-
melse finder man — knap sé& uventet — i omtalen af grundtvigianismen og
den Grundtvig-Kold’ske skole.

Dernast vender IM atter tilbage til sin kare Sirak. Om landbefolk-
ningens krav vedr. medbestemmelse over skolen hedder det, at man
heri »stadig var i overensstemmelse med Siraks opfattelse af visdom-
mens vaerdi« (ibid.). For tilfulde at forstd denne pasus er det ngdven-
digt at blade tilbage til kapitel 2, hvor det hedder:

»Der ligger altsa i Siraks leveregler en rummelighed og en mulighed for den enkelte
igennem sin egen udvikling pd visdommens vej at &ndre sin egen tilvarelse« (s. 71).

Her understreges det friggrende potentiale, der ogsd 13 i begrebet »Vis-
dommens lenker«, i et langtrekkende perspektiv.

Afhandlingens nastsidste kapitel, kap. 12, rummer flere passager,
der illustrerer tidens tanker om kristendomsundervisning og moralle-



162

re, men med nye eksempler. Noget egentligt nyt fgjes dog ikke til. Det
skulle da vere de sammenh&nge, hvor det pavises, at forsynstanken
kunne bruges til at begrunde bade et statisk samfund og en vis stands-
cirkulation.

Til IMs bemarkning om, at »Den ny bibelinteresse, der vokser frem i
begyndelsen af 1800-tallet, intereserede sig ikke for det Gamle Testa-
mente« (s. 324), ma knyttes visse forbehold. N. F. S. Grundtvigs dybe
inspiration fra Det gamle Testamente viser sig bade i hans salmedigt-
ning og i hans historieskrivning. Jacob Christian Lindbergs stgrste be-
drift som bibeloversa@tter er hans oversattelse af Gamle Testamente,
mens hans oversattelse af Ny Testamente er blevet karakteriseret som
»et svagere arbejde« (Otzen 1949, s. 36). Endelig udgav C. A. H. Kal-
kar i samarbejde med andre en ny overszttelse af Gamle Testamente i
1844-47.

I sammenligning med de tidligere kapitler bringer disse to afslut-
ningskapitler ikke meget nyt, men dog noget. Is@r kan der vare grund
til at bemarke overvejelserne vedr. visdomslitteraturens og Siraks me-
re langtrekkende virkninger samt pévisningen af kirkens positive be-
tydning for den praktiske gennemfgrelse af 1814-lovens bestemmelser.

Konklusion

At have set og pataget sig den opgave at analysere almueskolens under-
visning med srligt henblik pa denne undervisnings betydning for land-
boreformerne reprasenterer et vagtigt bidrag til at fgre dansk skolehi-
storisk forskning et skridt videre. Fokuseringen pé den bibelske tanke-
verdens indflydelse vidner om en sikker sans for at fa fat pd noget
grundvasentligt i datidens livs- og samfundsforstaelse. Herunder er det
fortjenstfuldt, at IM har fremdraget den gammeltestamentlige vis-
domslitteratur og apokryfernes betydning samt givet et bud pa, hvorfor
netop dette perspektiv hidtil har veret overset af forskningen. Fremde-
les har IM i sin tolkning af 1700-tallets livsforstaelse inddraget nogle
svenske studier over »Hustavlens verden« og har pa frugtbar made
udvidet denne forstaelsesramme.

Et omfattende og ikke altid let tilgengeligt materiale er fremdraget
og bearbejdet. Den udfgrlige gennemgang af oplysningstidens lesebg-
ger og skriveforskrifter (herunder utrykt materiale) betegner en viden-
skabelig landvinding, i kraft af hvilken vor viden om datidens padago-
giske teori og praksis er blevet vasentligt udvidet. — De mere langtrek-
kende perspektiver, der oprulles til sidst, representerer idéer mere end
egentlige resultater. Men ogsa saddanne perspektiver kan anspore til
nye studier.



163

En rekke konkrete fejl, misforstaelser og uklarheder er konstateret.

Yderligere har der vaeret anledning til at supplere de givne oplysninger.
Endelig har det veret ngdvendigt at diskutere nogle beslutninger af
metodisk art, f.eks. vedr. det tekstgrundlag, der er valgt, nar apokry-
ferne skal citeres. Det afggrende i denne sammenhang er imidlertid, at
der er tale om begrundede beslutninger, som netop fordi de er begrun-
dede, lader sig diskutere.

Kort sagt: IMs afhandling er et vark, som ehver med interesse for

dansk kristendomsundervisnings historie kan og bgr fordybe sig i.

Noter

1.

(V]

Dog kan henvises til K. E. Bugge: Balthasar Petersens lerebog, IN Svend Age
Karup, Jakob Rod og Gudmund Tybjerg (red.): 1788-1988, Tander Statsseminari-
um. Et jubileumsskrift (Tender 1988).

. Et enkelt cksempel kan belyse dette. Pa s. 50 ses en fotografisk gengivelse af en

interessant »christelig Huustavle«, som IM har fundet i Ars Museum. I billedteksten
citeres bl.a. to linier, der pa hustavlen er anbragt under et billede af Skt. Peder:
»Gud alting vende til sidste ende«. Der star faktisk »Til bedste Ende«. Forskellen er
ikke ligegyldig. Her hentydes nemlig til forsynstankens klassiske bibelsted, hvor
Josef i slutningen af I. Mos. kap. 50 siger til sine brgdre: » I tenkte ondt om mig, men
Gud tankte at vende det til det gode...« Altsa »vende til bedste Ende.«

. Jf. H-J. Fraas: Katechismustradition. Luthers kleine Katechismus in Kirche og Schu-
le (Gottingen 1971) s. 91 f og 97.

4. Hustavlens tekst findes bl.a. i Luthers Skrifter i Udvalg, bd. 2 (1963) s. 261-264.

6.

10.

89

. Hilding Pleijel: Husandakt, husaga, husforhér i Stockholm (1965): Hustavlans varld
(1970). - Egil Johansson: Den kyrkliga lastradition i Sverige — en konturteckning, IN
konferencerapporten Ur nordisk kulturhistoria (Jyvaskyla 1981). — I narvarende
sammenh@ng kan der vare grund til at fremdrage Brynjar Haraldsg's trzffende
bemarkning om Pontoppidans lerebog: »den politiske virkelighet med eneveldig
kongedomme har fart til en spesielt sterk markering av kongens person, myndighet
og makt, likc ens en fremhevning av gvrigheten som @vrighetspersoner og en patriar-

kalsk samfunnsforstaelse.« (Haraldse, red.: Kirke-skole-stat 1739-1989 (Olo 1989) s.

31).

Denne fordeling af de ti bud pa to tavler er ofte illustreret i billedkunsten, se f.eks.

Bibelen i kulturhistorisk lys, bd. 1 (1968) s. 314.

. S. 348 note 4. - »Udfgrelse« ma vare en fejlskrift for »Indfdrelse«. — Igvrigt skal
opmarksomheden henledes pa Balles egen festlige skildring af, hvorledes han selv
bar sig ad, nar han underviste efter lerebogen, se Den Danske Kirkes Historie red.
af Hal Koch og Bjorn Kornerup bd. V (1951) s. 438-439.

. Povl Otzen: Hvorledes Danskerne fik deres Bibler (1949).

. Sc herom Bent Noack i Bibelen i kulturhistorisk lys, bd. 1 (1968) s. 34 f og J. P.

Asmussen ibid. bd. 6 (1970) s. 48 ff.

J. C. Lindbergs begrundelse for at udelade apokryferne er udferligt citeret af Lars

Kruse-Blinkenberg i Kirkehistoriske Samlinger 1989 s. 193 f.

1. Forordning om Skolerne pa Landet i Danmark (23/1-1739) § 30.

. S. 120 141,173, 223, 229, 238 og s. 348 note 12.



164

Summary

The Chains of Wisdom — Comments on some recent studies
in the field of 18th and 19th century religious education

Under the title »The Chains of Wisdom« which is a quotation from the
Book of Sirach, one of the Old Testament Apocrypha, the historian
Ingrid Markussen in 1989 published an extensive study on the develop-
ment of Danish public education in the 18th and early 19th century.
Due to the close relationship between church and school during that
period this study is of considerable interest also in a perspective of
church history. On this background the present review focuses on the
presentation of the two dominant manuals for Christian/Religious edu-
cation and on the educational influence of the apocrypha.

The first manual, published by Erik Pontoppidan in 1737, represents
the pietistic tradition, whereas the second manual, published by N. E.
Balle in 1791, is a product of the age of enlightenment. IM’s presenta-
tion of these manuals is critically evaluated. A number of formal and
factual errors are listed, and the historical context of these publications
is sought understood in the wider perspective of Lutheran education.

IM’s study provides new insights into the decisive role played not
only by the two manuals of Pontoppidan and Balle, but also by the
apocrypha. Due to a debate between representatives of the »The Bri-
tish and Foreign Bible Society« and their Danish counterparts during
the 19th century, the traditional Lutheran practice of incorporating the
apocrypha in the official version of the Bible was seriously questioned.
As a result the apocrypha are usually omitted from Danish bibles in the
20th century. The actual influence of these texts on the formation of
the spiritual atmosphere of former centuries has therefore been under-
estimated in modern research.

The study of IM has demonstrated that the »Chains of Wisdom« are
not only to be conceived as disciplinary measures imposed by the politi-
cal powers. This negative evaluation is often found in current research.
On the contrary, the stimulation of religious education towards perso-
nal development has also offered a positive, emancipatory contribution
to social and political development in Denmark.

Professor, dr. theol. K. E. Bugge
Dronningeengen 22
2950 Vedbak



