103
Om sjcelens forleengsel

En billedreekke i Kippinge kirke
Af Tue Gad

»Som en slumrende Tornerose har Hgjsangens skgnhed ligget gemt
bag fortolkningernes vildnis.« Med disse ord indledte J. @strup i 1900
sin gendigtning af bibelens pragtfulde sanselige bryllupssange, som han
tillige gjorde forstaelige for os ved at fremstille dem pé den kulturhisto-
riske baggrund de oprindelig hgrte til. Sddan havde allerede Herder
lest Hgjsangen og gendigtet den som »Lieder der Liebe« 1778, og det
er vel ogsé den almindelige opfattelse i vor tid.! — Den anden opfattel-
se, den som var radende i over 1800 ar, beskriver @strup séledes:
»Engang optagen i den hellige skrifts kanon var Hgjsangen voldgivet
rabbinerne og theologerne, som nu skulde strekke den frem og tilbage
pé fortolkningernes Prokrustes-seng. Man sa jo strax, at Hgjsangen var
en sang om karlighed, tilmed holdt i ret vovede udtryk. Men som led af
kanon var den jo tillige en hellig bog. Der var da kun en redning mulig.
Der matte vare en dybere, allegorisk mening, der méatte vare tale om
en hgjere, oversanselig forening. For Jgderne blev det foreningen mel-
lem Jahveh og Israel, ... for de kristne blev det i analogi hermed
foreningen mellem Kristus og menigheden.«

Denne allegoriske lesning af Hgjsangen har imidlertid varet gro-
bund ikke blot for uendelige spidsfindigheder, men ogsa for inderlig
fromhed og hgj poesi, som i Danmark hos Brorson, han der aldrig blev
tret af at digte om karligheden mellem brudgom og brud, mellem
Jesus og sjzlen. Blot vi nevner »Den yndigste Rose« — spiret af Hgj-
sangens »Jeg er en rose i Saron« — sa blegner @strups Tornerose-
billede. Ogsa for Brorsons og pietismens tid, i 1600-tallet, var der
fromme sjzle her i landet, der ikke havde nok i ortodoksiens forkyn-
delse af den rette lere, men matte give udtryk for en personlig religigsi-
tet og hertil kunne bruge Hgjsangens elskovspoesi. Det skete i andagts-
bgger pa vers og prosa, undertiden ogsé i billeder, og en sjzlden gang
kom sddanne billeder frem i kirken.

Det var tilfeldet i Kippinge pa Falster, hvor man i 1680 lod male en
rekke allegoriske billeder af den higende sjel.

Kippinge kirke er noget for sig selv. Ja det er for sa vidt enhver af
vore gamle landsbykirker, det er jo det der er sa fascinerende ved
denne skat i vort landskab, at de pa uendelig vis varierer det samme
megnster. Men dog er der noget szrligt ved Kippinge: det var en val-
fartskirke.” Engang i senmiddelalderen var her sket det mirakel, at

KIRKEHISTORISKE SAMLINGER 1990, s. 103-144



104

hostien blgdte. Sé valfartede folk til »det hellige blod«, tre praster og
to degne matte der til for at klare de daglige tjenester. Kirken blev rig
af offergaverne, og Christian Il kunne »lane« veldige summer af »sak-
ramentet«. Peder Palladius og andre reformatorer gjorde behjertede
forseg pa at fa overtroen standset, men det lykkedes abenbart ikke, for
i 1600-tallet spgte folk hertil i tusindvis aret igennem. Det vakte be-
kymring; praster pa Lolland havdede, at selv om nogle blev helbredte
ved Kippinge kirke, sd var det Satans vark. Folk skulle holde sig til
deres egen sognekirke, og den i Kippinge burde rives ned. Men andre
praster mente, at man ikke métte fortenke dybt elendige mennesker i
med fortrgstning at anrdbe Gud om hjalp i Kippinge. Og hvis.deres
ben sé blev opfyldt, da var det Guds vilje, som vi ikke skal granske i.
1687 kom striden op pa hgjeste plan, da en tiendekommission foreslog
kongen at forbyde afgudstjenesten i Kippinge; men Kingo, stiftets bi-
skop, gik imod sine verdslige kolleger i kommissionen: det er ikke
afguderi, thi der holdes pradiken for folket om Gud, Han som alene
har magt til at helbrede hvor og nar Han vil, desuden har kirken hidtil
af sine midler hjulpet mange bade p& Falster og Lolland. Kingo fik
medhold hos majestzten, som i 1692 selv besggte kirken med dronnin-
gen og et stort fglge og bidrog med et anseligt offer. — I 1700-tallet fik
man det sa drejet derhen, at kilden ved kirken var en sundhedsbrgnd,
og sa var der ikke mere teologiske betenkeligheder. Dog ved arhun-
dredets slutning var valfarterne og offergaverne hgrt op. — Men i 1600-
tallet stremmede man endnu til, og bade fgr og efter de prgvelser, som
de svenske tropper bragte over Falster, blev Kippinge kirke rigt bega-
vet. Kirkebogen nzvner hvad der blev sendt af lysestager, alterduge,
splvsager og andet fra Kgbenhavn, fra Nakskov og Nykebing, fra Kol-
ding, ja fra Trankebar. Og kirken fik i denne tid et pregtigt udskéret og
malet inventar,’ som for stgrstedelen er bevaret og smukt konserveret:
ikke blot altertavle og predikestol, men loftsmalerier, pulpitur, dgbe-
font med himmel, skriftestol med relieffer — og et korgitter, som danner
skel mellem skib og kor.

Korgitteret bestar af en vaeg forneden, inddelt i felter, derover en
rekke snoede sg@jler, hvorimellem man ser ind til alteret, og @gverst en
gesims med udskarne gavle og figurer; i midten er der en toflgjet portal
med en gavl over. I 1680 blev korgitteret stafferet og forsynet med
malerier af Hans Lauridsen Maler fra Nastved. I topgavlen malede han
Kristi gravieggelse, et billede som flugter med altertavlens to ®ldre
malerier af Korsfastelsen og Opstandelsen. Og pa felterne forneden
malede han de billeder som her skal besk&ftige os. Der er tolv ialt, fem



105

ud mod skibet, syv ind mod koret. Hvert af dem viser Hgjsangens brud
i en ny situation, og over hvert billede star et firelinjet vers som forkla-
rer meningen, der ellers ikke altid ville vare let at forsta. Disse billeder
adskiller sig fra kirkens andre billeder ved at de ikke fremstiller begi-
venheder eller personer kendt fra bibelhistorien, men derimod en idé.
»Bruden« er ikke nogen historisk person, men et billede pa den troen-
de selv, som kan identificere sig med hende. Billederne er anbragt pé
en plads hvor de ikke kan ses af hele menigheden under gudstjenesten;
de er altsa kun tilgengelige for den enkelte andagtssggende. De danner
ikke nogen fortlgbende fortzlling, men hver af dem kraver fordybelse,
meditation — som billederne i en andagtsbog.

De stammer ogsa fra en andagtsbog, den bog som Hans Lauridsen
har haft for sig da han malede, og som han maske har faet forelagt af
sogneprasten Claus Heiche, der var prast her fra 1660-96. Bogen,
hvoraf et eksemplar findes i Det kgl. Bibliotek, hedder

Hohe geistreiche Lehren und Erklarungen Uber die fiisrnembsten
Spriiche dess Hohen Lieds Salomonis von der Liebhabenden
Seele, das ist, der Christlichen Kirchen und ihrem Gemahl Jesu
Christo.
Den er trykt i Frankfurt 1622 og forsynet med kobberstik af Jacob von
der Heyden. Forfatteren, som kun n@vnes med sine forbogstaver D. S.
er Daniel Sudermann®, en fengslende personlighed, som forekommer
at vaere i markelig overensstemmelse med den uregerlige Kippinge
kirke.

Daniel Sudermann levede til sin dgd (efter 1631) i Strassburg, hvor
han var knyttet til et evangelisk kannikesamfund, »Bruderhof«. Han
var uhyre flittig som samler og afskriver af gamle bgger, is@r mystiker-
nes skrifter. En del fik han ogsa trykt, bl.a. talrige andelige sange. Han
var fgdt i Liege 1550, dgbt som katolik, men gik i kalvinsk skole, hgrte
ogsa luthersk prediken, fulgte gendgberne og blev dndelig tilhenger af
den forkatrede reformator Caspar Schwenckfeldt, hvis skrifter han
udgav. Det var Sudermanns overbevisning, at de konfessionelle stridig-
heder, som splittede Europa pa liv og dgd, var af underordnet betyd-
ning. Hvordan kirken skal regeres, hvad dogmerne lzrer, og hvordan
sakramenterne forvaltes, det er ydre ting. Hvad det glder er at elske
Jesus og fplge Ham efter. Sudermann henter sin inspiration hos mid-
delalderlige mystikere, iser hos Mester Eckeharts elev Johannes
Tauler, men han nar ikke til unio mystica. For ham sker foreningen
med Gud fgrst efter dsden; men vejen dertil har han fundet beskrevet
hos mystikerne, og nu vil han som formidler ggre deres erfaring tilgen-



106

gelig for menigmand, for fromme kristne af alle konfessioner. Om
menneskers forhold til hinanden har han derimod meget lidt at sige. og
om synd taler han sjzldent.

Om Hgjsangen siger han i indledningen til »Hohe geistreiche Leh-
ren«, at den er en andelig bryllupssang, en profeti om Kristus og Hans
kirke. Ved kirke forstar han dbenbart ikke institutionen, men de krist-
ne, dvs. de dndelige mennesker, som er indpodet i Kristus. De sanseli-
ge mennesker forstar ikke Hgjsangen, de tyder den kedeligt, »nach
den Affecten der fleischlichen Liebe,« fordi de elskendes adfard og
samtale beskrives deri. Kun det troende hjerte, som er fyldt af Guds
kearlighed, hgrer den andelige stemme.

Sudermanns bog om Hgjsangen er ikke en gendigtning eller udleg-
ning af den hele, men en fortolkning af en rekke udvalgte »ord« eller
setninger, oftest ikke et helt vers, men kun et fyndord, ein Spruch.
Bogen er i virkeligheden en rekke uafhzngige blade, hvert indrettet pa
samme made: fgrst bringes skriftstedet, sa et kobberstik der illustrerer,
derefter et digt eller flere og prosakommentar dertil, alt rigt forsynet
med henvisninger til andre skriftsteder i bibelen og hos »andelige lzre-
re«. Den samme tanke udtrykkes altsa bade i fyndord, i billede, pa vers
og pé prosa, pa lignende made som i tidens yndede genre, emblem-
boggerne.

I det udvalg Sudermann foretager af Hgjsangen, har han stor set
undgaet det intime og sanselige. Han velger iszr de ord der udtrykker
lengsel, ikke forening; og her er maleren i Kippinge med sine tolv
billeder udaf Sudermanns 67 gaet videre i samme retning: Vi mgder
kun bruden/sjzlen, ikke brudgommen, undtagen i det ene billede, hvor
han skjuler sig bag vaggen.

Nar vi sammenholder malerierne i Kippinge med Sudermanns bog,
ser vi at maleren samvittighedsfuldt har gengivet stikkenes idé og ogsé
alle detailler, hvor ikke det @ndrede format (i hgjden i stedet for i
bredden) har hindret det. Men dernast har maleren rigtignok med en
veldig farveglede kunnet fgje til at sit eget. Stikkene er ret tgrre og
skematiske, uden atmosfere, de giver blot ideen; malerierne derimod
straler af liv og fantasi. Det er tydeligt nok den samme unge kvinde pa
alle billederne, undtagen der hvor hun er sort men yndig, og Hans
Lauridsen har givet hende forskellige ansigtsudtryk i de forskellige
situationer, men han har jo en noget handfast made at male ansigtet
pa. Kjolerne derimod behersker han: pé hvert billede har han givet
hende en ny og farverig dragt. Ogsa tdrne og mure i baggrunden er rigt
varieret, jorden hun trader pa er blevet frodig og levende, og himmel-
lyset straler gyldent over skyer og blanende himmel.



107

Sudermanns kobberstikker har nedtgrftigt gengivet hans idé, men
ikke selv lagt megen kunst i udfgrelsen. Til gengzld har Sudermann sa
pa vers og prosa givet sin laser et righoldigt stof til meditation, hvor vi i
Kippinge ma ngjes med et lille ubehjzlpsomt vers til hvert billede,
maske forfattet af praesten Claus Heiche. Og en vasentlig ting mangler
1 Kippinge: Sudermann anfgrer hver gang skriftstedet som motto for
billedet, men i Kippinge henvises blot til et af kapitlerne i Hgjsangen,
uden at vi far at vide hvilket ord der menes, og i mange tilfzlde er det
ikke til at slutte, hverken af billedet eller verset. Vi ma taenke os, at
prasten har mattet forklare billederne for de andagtige, som ofte alli-
gevel ikke har kunnet lese versene.

Vi vil nu betragte de tolv billeder hver for sig. Vi begynder pé korgit-
terets vestside, ud mod skibet. Langst mod syd har vi her et billede
(fig. 1.) af bruden med krone — brudekrone — pa de flagrende lokker;
hun star i det fri med Jerusalems tarne i baggrunden og hzlder noget
flydende fra en kande op i en flad skél, og fra skyen sender Jesu navn
JHS sine gyldne straler ned over hende. Det tilhgrende vers lyder:

Dit Naffn Den udgst Salve

Jesu, Mod Kaarsens Galde

Giffver Stor Siele trgst

I Hiertet Oc i Brgst.
Det ord der illustreres er Hgjsangens 1,3, som i Christian IVs bibel’
lyder: »Dit Naffn er en udgst Salve«. Salven er legende og lindrende,
det gengse lzgemiddel. Men denne salve kommer fra Jesu navn. Su-
dermann udlzgger udfgrligt, at navnet Jesus betyder saligggrer (Mt.
1,21), og det er navnet over alle navne (Fil. 2,9). Navnet Christus
betyder den salvede, og Hans gode salve er Hans 4nd og fuldkomne
guddommelighed; med Helligandens gaver bliver den troende sjl sal-
vet, sa at kgdet ikke trettes i at tjene Gud. Salven bestar af olie
(Vulgata har »oleum effusum nomen tuum«), og olien har tre egenska-
ber: den oplyser, den lzger og den nzrer. Saledes oplyser Jesu navn
vort hjerte og leger det og nazrer det.

Det naste billede (fig. 2) viser os bruden i et lignende landskab. Nu
sidder hun pé en firkantet stenblok med foldede hander og blikket
vendt mod det hgje, hvor et himmelsk gje midt i en valdig gylden sol
spreder sine straler ud over de bla skyer, der danner kredse uden om
hinanden. Verset lyder:

Lad Mig nu For Dit Qye,
Som Du Offver mig Ngye
Altid Fger Faderlig,
Fred Finde Eviglig.
























115

Verset fastholder det dualistiske syn, som Sudermann udtrykker séle-
des: »Der Brautigam ruffet seine Braut, und fordert sie ab von dieser
Welt. «

De fire felter pa korgitteret nord for portalen har ingen billeder; de
har sikkert altid varet skjult for blikket, méske af den store skriftestol,
som nu star inde i koret.

Vi gér da ind i koret og betragter korgitterets malerier pa gstsiden.
De to sydligste felter er nesten dekket af degnestolen; de har spor af
udsmykning, men nappe af vores Hgjsangs-serie. Den begynder der-
imod pé det tredje felt, og her ser vi (fig. 6) en illustration af v. 1,5-6:
»Jeg er sort, Men meget lystelig (dvs. yndig), I Jerusalems Dgtter ...
Seer icke paa mig, at jeg er saa sort, Thi at Solen haffuer saa brent
mig.« Bruden er da her mgrklgdet som en mulat, med lange sorte
lokker, en lys perlekrans pd den mgrke hals og i en nydelig gylden
kjole. Hun treder ind i det tomme kammer og mgder Jerusalems dgt-
re, fire blege damer med opsat har og lidt midbende udtryk. Verset
lyder:

Om leg End Sort seer ud,

Dog Er leg Christi Brud, -

Saa har Mig Solen Brendt,

Oc titt Mitt Hierte Klemt.
Pa stikket er der foruden de fire damer ogsa en skagget mand som
peger. Ham har maleren ikke faet med, og han er da ogsé overflgdig.
Men pa stikket er der en tydelig forskel pa de to indgange: bruden
kommer ind gennem den snavre port, Jerusalems dgtre gennem den
brede; den forskel har maleren ikke kunnet f& med. Sudermann udlag-
ger, at bruden star for Guds folk, de andre for verdens hgjlerde og
rige. Hun er sort, det betyder at hun lider forfglgelse og trengsel,
savelsom anfagtelsens hede; og en enfoldig ydmyg kristen har ikke
megen anseelse hos verdens bgrn; men skgn er jeg, siger hun, hvormed
betegnes sjelens og det troende hjertes indre pryd.

Det naste billede (fig. 7) er pa den ene af dgrflgjene. Her ser vi
bruden igen som pé portalens anden side pa vej mod Golgatha, som
ogsd her er en meget stejl klippe. Nu far hun ikke hjzlp af et reb fra
himlen, men sleber selv pa et valdigt kors; og nu har hun krone pa
hovedet, er pragtig kladt i rgdt og har sko pa fedderne. Verset lyder:

Mitt Kaars leg tager Paa,
Ved Det Skal leg Oc gaa
Igiennem Mangen Trengsel,
Till Himmelen Min Lengsel.
Bade billede og vers synes jo at vare illustration til Jesu ord til disciple-



116

Fig. 6.

ne om at tage deres kors og fglge ham efter (Mt. 10,38). Men der
henvises til Hgjsangens kap. 7, og der begynder vers 1 med ordene:
»Hvor deylig er din Gang i Skoene, du Fyrstis Daatter.« (Verset fort-
sztter: »dine Landers Bgininger ere som Smykker, Vark af Kunstner-
haand« og vi ser for os bruden danse ved bryllupet i orienten, men
sadan l@ser en troende sjal ikke teksten.) Sudermann udlegger, at
Kristus er fyrste over alle skabninger, og kirken er hans datter. »Hvor
sken er din gang i skoene, du fyrstedatter!« nemlig nér vi fglger Ham
efter pa korsets vej gennem smerte og skam. — Men denne udl@gning er
ikke umiddelbart formidlet til de danske betragtere; de ser derimod,





















123

Min Brudgom er gaaen ud.

Fra Mig Sin Arme Brud.

Ach, Der For Maa ieg Sgge

I Ley oc Seng med Mgde.
Verset svarer ngje til skriftstedet 3,1: »Jeg lete om Natten i min Seng,
effter den som min Siel elsker, jeg lete, men jeg fant hannem icke.«
Sudermann udlegger, at sengen betyder hendes hjerte, og natten alle-
hénde anfegtelser: den troende sjl sgger ofte sin elskede i sit hjerte,
men finder ham ikke, fgr hendes hjerte er renset.

Det sjette billede (fig. 11) viser os ogsa bruden i sit kammer; hun er
nu ved at sta op fra himmelsengen og tager tgflerne pé for at lukke op;
slaen pa dgren er meget fremtre@dende. Hun siger:

Nu Staar Ieg Op hand bancker,

Mine Tancker Sammen Sancker,

Att Lucke Hannem Ind

I Hierte Siel Oc Sind.
Billede og vers illustrerer vers 5,5: »Da stod jeg op, at lade op for min
Ven.« Herover digter Sudermann:

Also thu auch, stehe auff nun mehr

Vom tieffen schlaff der Siinden schwer,

Vnd lass deinen Geliebten ein,

So wird Er das Abendtmal rein

Halten mit dir, auch du mit IThm.
Det syvende og sidste billede (fig. 12) viser os bruden sovende i sin
himmelseng, ganske realistisk malet med lukkede @jne og halvédben
mund. Det er nat, men olielampen lyser. Verset lyder:

Om ieg end Lidet Slummer

Aff Sielens Angst Oc Kummer,

Mit Hierte Dog er Waagen,

Oc for Min Gud Staar Aaben.
Skriftstedet er v. 5,2: »Jeg soffuer, Men mit Hierte vaager.« Det bety-
der iflg. Sudermann, at det kgdelige beger sover, men det andelige
vager. de ydre sanser sover, men de indre vager.

Endnu et billede ma vi nevne: pé topstykket over portalen, altsd pa
bagsiden af gravleggelsesbilledet. Her har Hans Lauridsen malet den
kronede brud knzlende pa en bedeskammel med Jerusalem og Golga-
tha i baggrunden. Situationen er her anderledes end pa de tolv andre
billeder, idet den ganske mangler dramatik og ikke rummer nogen
udfordring til fantasien. Det er en abstrakt fremstilling af den bedende
og kan forsavidt vare som et resumé af de tolv andre billeder. Billedet
har ikke noget forleg hos Sudermann, men er nok komponeret af Hans



124

Fig. 11.

Lauridsen: han har ikke haft opfindsomhed, men derimod som vi har
set gode evner til at videreudvikle en andens ideer. Til billedet hgrer et
vers:









127

kunnet fa oplyst. Og hvilke forudsatninger har danskere dengang, me-
nigheden i Kippinge og de mange valfartende fra nazr og fjern, syge og
raske, fattige og rige, haft for at lade sig trgste af disse billeder? — Den
kristelige bgrnelerdom, dvs. katekismen, som degnene skulle indpren-
te i almuens bgrn, fgrer ikke i den retning, men drejer sig mest om lere
og disciplin; og arets pradikener som i Jesper Brochmands huspostil
kommer ikke ind pa en sadan inderlig gudhengivenhed som den bille-
derne taler om. Men hvis vi sgger lidt, da finder vi i denne tids Dan-
mark, ikke i billedkunsten, men i poesien, nogle vidnesbyrd om Hgj-
sangens verdi som kristelig inspiration. Dels har det veret sddan, at
forestillingen om Jesus og menigheden som brudgom og brud er indga-
et i det almindelige kristelige sprog, som nar Anders Bording i sin store
»Juulesang« 1647 varierer det tema, at Jesus lod sig fgde og korsfaste
af kerlighed til menneskene, og der bl.a. kan sige:

Jesus pa sin Brud at vinde

Loed paa Jordens Kreds sig finde,

Ngd at lide for sin Brud,

Som dog har saa sort en Hud.
Dels viser det sig, at der er digtere i tiden, som tilegner sig Hgjsangen
og fortolker dens enkelte vers pé lignende made som Sudermann og
Hans Lauridsen, men ofte med bedre ord end de noget ubehjzlpsom-
me vers i Kippinge. Vi vil derfor citere nogle af deres digte der, hvor de
slutter sig til Kippinge-billederne.

Det drejer sig om fglgende digtere:

Laurids Pedersen, stamfader til slegten Thura, f. 1598, prast i Nyke-
bing Falster 1630, aret efter provst, dgd 1655. Han udgav Hgjsangen,
»Cantica Canticorum« med gendigtning og udlegning.® Varket er tileg-
net Nykgbings fyrstepar, den udvalgte prins Christian og prinsesse
Magdalena Sibylla ved deres store bilager 1634, og det blev trykt 1640.
Han skriver i tilegnelsen, at Hgjsangen skildrer det &ndelige bryllup
som Guds sgn gor med den menneskelige natur, med sin menighed og
med enhver troende sj&l, og derfor giver Hgjsangen, hvis man leser
den ret, en sa kraftig trgst, glede, vederkvagelse og hvile som nappe
nogen anden i hele bibelen. Han bringer forst Hgjsangens tekst pa
hebraisk og latin, dernast en gendigtning bade pa hebraiske og danske
vers med noder for to stemmer samt en udfgrlig prosaudlegning pé
latin. Det ambitigse verk er naturligvis ikke beregnet til l&sning for
menigmand, men hans prastekolleger har kunnet lere af det. Og her
kan vi marke os, at Claus Heiche, praesten i Kippinge, var student fra
Nykgbing skole, som provst Pedersen havde tilsyn med. Hver sgndag



128

har latinskolens elever (som jo skulle blive praster engang) mattet
mgde hos ham i kirken til prediken og overhgring; sa det er sandsyn-
ligt, at de ogsa har faet indpodet Hgjsangens betydning.

Thomas Kingo bruger af og til motiver fra Hgjsangen i sit »Aandeli-
ge Siunge-Koor« 1674-81.

Elias Naur (1650-1728), professor ved »gymnasiet« i Odense under
Kingos auspicier, skrev 1688 »Zions Sange«, blandt dem en meget lang
»Irgste Psalme Om JEsu Navns salve imod Syndens og Dgdens frygt,
uddraget af Hgysangens 1. Cap. 3. v.«

Elisabeth Pedersdatter Heeboe (1643-1703), prastedatter og herre-
mandsenke fra Vardeegnen, udgav 1689 »Aandelig Brude-Harmonie«,
en raekke digte og andagter over Hgjsangen, der for hende er »en
Samtale i en Aandelig Egteskabs Forening imellem Christum og dend
Christen Kircke i Almindelighed og enhver Christen Sizl i Serdelis-
hed.« Den er »en Sang over alle Sange, fordi dend handler om dend
spde og salige Himmelborne Kierlighed, HErrens egen Lue, sterck
som Dgden.«

Iver Brinck (1665-1728) var prast for den danske menighed i London
og fra 1702 provst i Kgbenhavn. Han udgav 1695 en gendigtning af
Hgjsangen under titlen »Bruudgommens og Brudens, Jesu Christi og
Hans Kirkis Aandelige Kizrligheds Sange.«

Med Hans Adolph Brorsons »Troens rare Klenodie« 1739 mgder vi
endelig et vark, hvor Hgjsangen er blevet en uudtgmmelig kilde for
digterens egen poesi. Men her er vi allerede i en anden tid, hvor fglel-
serne pa mange mader udtrykker sig friere.

Over vort fgrste motiv (fig. 1), »Ditt Naffn er en udgst Salve« digter
bade Laurids Pedersen, Brinck og Brorson, men mest indtrengende
Elias Naur, som i vers efter vers synger om Jesu navns ledskende salve,
som her:

Qvage-Salven JEsus gser
Paa min Sizls og Legems saar;
Saa min JEsus mig forlgser
Med sin salve, som udgaar
Aff hans Himmel-sgde Navn.
Til det andet (fig. 2), om at finde fred under Guds gje, har Elisabeth
Heeboe en prosa-andagt: »O Vel dend Sizl, som finder Fred for dine
Djne, O Fredsens GUd, lad mig finde en stille Fred i min Samvittig-
hed...«. Og Brorson digter (nr. 236):
Min konges @ye, som en soel,
Saa liflig ad mig vinker.



129

Det tredje (fig. 3), med vennen bag vaggen, har inspireret Kingo til et
Hierte-suk, hvor billedet fra Hgjsangen aflgses af et fra bondens
verden:
Du vel veedst jeg suremuler,
Naar du dig bag Vaggen skiuler,
Lader som du ikke seer,
Om jeg end maa meget dgye,
Lange Modgangs Furrer plgye
I Gienvordigheders Leer!
Til det fjerde (fig. 4) har Laurids Pedersen verset
Messia drag mig med dig,
At lgbe ved din Haand;
Paa din Sti ledsage mig,
Med Kraft oc Hellig Aand.
Brorson har hertil en hel salme, en fri oversattelse fra tysk (nr. 57):
Drag, JEsu mig
Dog efter dig,
Fra verdens myre-tue,
At jeg ikke mere tor (behgver)
Hendes jammer skue.
Og Brorson har tillige, ligesom de i Kippinge, erkendt, at vejen som
Gud drager os ad fgrer over Golgatha:
Hand drager dig
Kun ner til sig
Med korsets baand og strikker. (Nr. 196)
I det femte ord (fig. 5), »Kom min Brud aff Libanon« opfatter ogsa
Iver Brinck Libanon som den verden vi bgr lgsrive os fra:
Med mig, min Bruud, du snart maa komme
Fra Verdens syndig Libanon,
Og fra dends @Ork og Fielde tomme,
At fglge mig var redebon.
Modsztningen mellem den mgrke brud og de blege damer (fig. 6), den
opfatter Laurids Pedersen og Brinck pa samme méade som det sker i
Kippinge. Brincks vers lyder:
Jeg, Christi Kizre Brud, saa ilde er tilreed
Af onde Mennisker, som gigre mig Fortreed,
At ald min Skikkelse udvortis synis sort,
Grim og leed
Af Hesslighed,
Som Fienden haver giort.



130

Forargis ej, fordi jeg er udvortis slem
(I lekkre Degttris tal udaf Jerusalem)
Men vender @yene til min indvortis Pragt
Christi Blood
Der Sizl og Mood
Har ifgrt liflig Dragt.
Ordet om fyrstedatterens gang i skoene er jo i Kippinge blevet til en
korsbaring (fig. 7). Digterne opfatter ordet forskelligt: For Laurids
Pedersen er skoene evangeliet, for Brinck betyder de troen; og Elisa-
beth Heeboe forbinder ordet med andre skriftsteder:
O Hvor dejlig er din Gang i Skoene du GUds Barn, som gaar
frem i din Prydelse med Fredsens Evangelio paa dine Fgdder, du
vandrer ikke i de Ugudeliges Raad, ej heller staar paa Synderes
Veje ... du halter ikke paa dine Fgdder og vrier hen paa Slangens
krogede afveje, men du gaar lige frem paa Retfardighedsens
Vej.
Men den tanke, at korsegangen er skgn, det er en yndlingstanke hos
Brorson, »O sgde kors, min lykke« (nr. 193), og (nr. 194):
Jo meer vi da maa stride,
At komme JEsum nar,
Jo mere vi maae lide,
Fordi vi har ham kier;
Jo mere kors vi taale,
Jo stgrre demant-glands
Og perler skal der straale
Af sielens brude-krands.
Myrrhabusken og korset (fig. 8) betegner det samme. Laurids Peder-
sen forklarer, at brudgommen med sin dgds bitterhed har besejret
dgden, og Elisabeth Heeboe digter:
Dend Myrre-Busk er mig saa kizar,
Jeg meen hans Dgd og Pine,
I Tanker jeg den stedse bar,
Og mellem Brystne mine.
At den troende sjal fryder sig, vises ved at hun slar harpen, skgnt hun
er lenket til korset (fig. 9). Dette er netop hvad Brorson udtrykker »I
denne sgde jule-tiid« med verset
Og blandes end min fryde-sang
Med graad og dybe sukke,
Saa skal dog korsets haarde tvang
Mig aldrig munden lukke;
Naar hiertet sidder meest beklemt.



131

Da bliver frydens harpe stemt,
At den kand bedre klinge.
At sjelen ved nattetid sgger sin skat og ikke finder ham (fig. 10),
derom digter Laurids Pedersen:
Hvo vil mig vise Kier’ste min,
Oc naar skal hans Dag komme?
Mgrckhed betog mit @yesiun,
Jeg trefuer, oc er bange, (famler)
Paa Sengen min, om Natte tid
I min Aands Kraft, i Ng¢d oc qujd’
Min Kieriste jeg spgte.
Og Iver Brinck har disse kunstferdige vers derom:
I Kaarsets Mgrk, om Nattertiid
Mit Hierte
Blev plaget udaf Syndsens Striid
Og Snerte,
Oppaa min Seng
Flgad Graad i Fleng,
Endnu jeg aldrig fandt saa streng
En Smerte.

Jeg toog mig for med Suk og Bgn
At lede
Om dend jeg elsker, Christ Guds S¢n,
Og bede
Hand nogen Trgst
I Saadan Brgst
Mig vilde med sit Oord og Rgst
Berede.
Nar bruden star op for at abne for sin ven (fig. 11), da taler Iver Brinck
ligesom Sudermann om sgvnen som synden:
Da vilde jeg forbadre,
Hvad var af mig forsgmt;
Nok, nok paa Syndsens Fiazdre
Var Sovet hen og drgmt;
Da stood jeg op at lade
Min Hiertens-kizrest’ ind,
At rettc op min Skade
Med et fornyet Sind.
Nar pa det sidste billede (fig. /2) bruden sover, men hendes hjerte
vager, s betyder det for Laurids Pedersen som for Sudermann, at



132

anden er redebon, men kgdet er skrgbeligt:
Jeg sof der det vaar roligt,
Men Hiertet vaaged lidt.
Min Aand den vaar vel villig,
Kigdet er skrgbeligt.
Men et bedre vers til fortolkning af billedet med den sovende brud i
stuen hvor lampen lyser i mgrket havde Kingo skrevet 1674 i en af sine
morgensange:
I Aftis blev vort Lyvs og Brendelampe slukt,
Men Jesus Verdens Lyvs i Sizlen skinde smukt;
Min tratte Krop i Fred og leyde hvilte sig,
Og min Seng
Vaar ey saa &ng,
Gud bode jo hos mig.

Endnu en dansk skribent fra tiden vil vi n@vne, nemlig Leonora Chri-
stina, ikke fordi Hgjsangen betgd noget sazrligt for hende, men fordi
der maske er en forbindelse mellem hende og Kippinge-billederne, i
hvert fald en overensstemmelse. En fyrstedatter var hun, og hun bar sit
tunge kors med fortrgstning. Mens hun sad i Blatarn, digtede hun en
salme med linjerne:

Hielp, Hielper! Hielp mig, Herre!

Mit Kaarss er aff din Haand.

Wilt tyngsten Ende bare

Oc lindre hwassen Baand?
Og da hun efter sin frigivelse levede i Maribo kloster, da malede hun et
billede af sig selv og sin skabne (fig. 13): Hun skrider frem, bort fra
sine fire fangsler, hjulpet af engle; hun barer sit kors, men fra skyen
rekker Guds hand ned og har fat i den tungeste ende. Hendes vej fgrer
opad mod himlen, hvor Guds navn lyser og Hans hand rekker hende
en pragtig krone; pa vejen er skrevet »Weien Trang Himmel Gang«. —
Er der ikke her en markelig overensstemmelse med Kippinge-billeder-
ne, serlig fig. 4 og fig. 7? Tarne og tinder i baggrunden; fyrstedatteren
som bearer sit kors og vandrer frem mod venstre og opad mod Guds
navn som straler fra himlen; og den hjzlpende Guds hand?

Vi ved ikke, om Leonora Christina har varet i Kippinge, men usand-
synligt er det ikke. Formentlig har Kippinge kirke nemlig tidligt varet
et begreb for hende. Thi en af de ting, som hendes far Christian IV
1630 bebrejdede hendes mor Kirsten Munk var, at denne i Kippinge
kirke havde bedt og ofret guld, fordi hun gnskede ham ded; men ved
forhgret 1635 svor hun pa, at hun der gjorde sin bgn til Gud for sig selv






134

eengang at udtrykke den samme tanke mere indtrengende, det har de
nzppe haft mulighed for: deres bgger kan have et titelkobber som
angiver hovedideen, men billed-bgger som Sudermanns har der i Dan-
mark nzppe varet gkonomisk grundlag for. Vi kan nzvne, at de 14
danske udgaver af Johann Arndts popul@zre opbyggelsesskrift »Vom
wahren Christentume« alle er uden de 56 helsides emblem-kobberstik.
som efter 1678 prydede de allerfleste tyske udgaver.

Men for Sudermann var det muligt at udtrykke den samme tanke i
ord og billede pa een gang. P& hvert blad giver han et ord fra Skriften
og et billede af det samme ord, enten bogstaveligt eller allegorisk, og
derefter forklarer han det pé vers og prosa. Han slutter sig dermed til
emblemgenren,” som var s& yndet i tiden; men han forholder sig dog
frit til den. De egentlige emblemata bestod af inscriptio eller motto +
pictura + subscriptio, et vers. Mottoet kunne vare et ordsprog eller en
sentens, men var ofte kun et par ord, en devise, men i alle tilfelde
noget pregnant. Pictura kunne vare et dyr eller en genstand, sjzldnere
en situation, dog ogséd den pragnant. Identiteten mellem motto og
pictura var ofte gadefuld, men verset lgste gerne gaden op, dog tit kun
for de indviede, de sophistikerede. — Men Sudermann ville tale til
menigmand, ikke ggre sit budskab indviklet. Han bruger derfor em-
blemgenren tvangfrit, s den nermer sig andagtsbilledet. — Et andet af
hans varker hedder »Schone ausserlesene Sinnreiche Figuren«, og Det
kgl. Biblioteks eksemplar af »Hohe geistreiche Lehren« er indbundet
sammen med en del af disse og andre af Sudermanns andagtsblade,
hvor han hver gang tvangfrit bringer overskrift + kobberstik + vers og
prosa med opbyggeligt sigte. — Emblemgenren var verdslig, men dens
tilgrundliggende idé, at enhver ting kan vare et tegn pa noget andet og
dybere, stemte jo godt med den ®ldgamle kristne tradition, at Gl.
Testamentes ord og begivenheder var tegn pa Ny Testamente, og ogsa
at alle skabte ting var vidnesbyrd om Skaberen.

I »Hohe geistreiche Lehren« er motto hvergang et ord af Hgjsangen,
men identiteten mellem motto og pictura kan udtrykkes forskelligt,
som vi ogsa ser i Kippinge-billederne: Det kan vare at billedet udtryk-
ker den bogstavelige mening, som i fig. 10, hvor bruden sgger sin
elskede men ikke finder ham. Det danske vers holder sig ogsa til denne
mening og underforstar den allegoriske tydning, som Sudermann brin-
ger. — I fig. 7 hvor bruden bazrer korset far vi kun den allegoriske
lesning af hendes skgnne gang i skoene, og den holder verset sig ogsa
til. — Men i fig. 8 giver billedet bade den bogstavelige lesning, myrrha-
posen, og den allegoriske, korset; men verset taler kun om den sidste.

En sarlig gruppe emblemer var emblemata amatoria, hvor det nggne



135

vingede drengebarn Amor med bue og pil optreder i forskellige situa-
tioner med sine ofre, saledes i Otho Vanius: »Amorum Emblematac,
Antwerpen 1608. Og nogle ar senere, 1615 udgav den samme Vanius
»Amoris Divini Emblemata« hvor Amor har faet glorie og er pakladt,
og hvor hans offer er en lille pige, i kjole og med bare ben. Det er
Amor og Psyche forvandlet til Jesus og Sj®len: s& er vi atter nar ved
Hgjsangen. Og 1623, altsa aret efter Sudermanns »Hohe geistreiche
Lehren«, udkom i Antwerpen en anden billedbog om sjzlens lengsel,
»Pia desideria« af jesuiten Hermann Hugo.® Han har til kobberstikker
faet en fortrinlig kunstner, Boetius Bolswert, som fglger Venius’ mgn-
ster ved at give en rekke — 46 — fantasifulde og rgrende billeder af
drengen (med glorie og vinger) og den jordiske pige i forskellige situa-
tioner, dels grusomme, dels karlige: han tugter eller redder hende, hun
felger ham, forskrekkes eller lenges. Som mottoer har Hugo valgt
skriftsteder fra forskellige af bibelens bgger, flest fra Davids salmer og
fra Hgjsangen. Karligheden mellem ham og hende, mellem Jesus og
Sjzlen er sgd og bitter, voldsom og ¢m. De intime erotiske scener i
Hgjsangen, som Sudermann undgér, dem skyer Hugo ikke, men seksua-
liteten er dempet af humor i skildringen af de rgrende bgrn. Til hvert
billede fgjer Hugo et langt digt pa latin om sjzlens kvaler og langsel.

Bogen blev en stor succes, udgivet og oversat overalt, bade i den
katolske og den protestantiske verden. Den kom ogsa pa dansk, dog
farst 1738, med titlen »Sjzlens Gudelige Attraa og Forlengsel«. Over-
s@tteren var en dattersgn af Laurids Pedersen, nemlig Laurids Thura,
den kendte digter og biskop i Ribe, og han fik en kobberstikker i
Hamborg, Chr. Fritzsch til at lave nogle meget fine stik, som slutter sig
ret ngje til Boetius Bolswerts originale stik.

Vi gengiver et af dem, (fig. 14) det som illustrerer Hgjsangens v. 1,4:
»Drag mig effter dig, saa Igbe vi, altsd det samme som fig. 41 Kippin-
ge. Men vi ser her en mere dramatisk situation: Jesusbarnet er en
Amor med fakkel - faklen (elskovs brand) var fra gammel tid Amors
attribut ligesom pil og bue — og med den i den lgftede hand stormer
knazgten afsted gennem skoven med pigen efter sig i et reb; men hun er
faldet og orker ikke mere. Under billedet s@tter Hugo skriftstedet, fra
Vulgata, som her er lidt anderledes end i den danske bibel: »Trahe me,
post te curremus in odore unguentorum tuorume. I den danske udgave
er dette oversat pa vers:

Drag mig, Gud! saa vil jeg rende
Og villig Igbe efter Dig

Og Kand da til visse Kjende

Din Salves lugt til fryyd for mig.






137

Her ligger, som du seer, jeg Kraftes-lggs med alde,
Saa de, mig saae tilforn, mig nu en Skygge kalde.
Knapt har jeg Livet end, dog fuldt af Sorg og Meen;
Min Krop jeg sleber paa, som dend var Bly og Steen.

Mit Hoved tungt og trat til Joorden sig maa bgje;
Min Haand og Food er mig til Byrde kun og Mgje;
I hvor jeg slenger mig, en liden Blund at faae,

Jeg finder ingen Sted, at ligge rolig paa.

Vil Du da haste bort, og lade mig tilbage,

Som dend, der blev for tung paa Skuldren op at tage?

Dog, saa at slebes paa, forlanges ej af mig;

Men trek kun lidt paa mig, jeg strax vil fglge dig.
Vi ser hvordan det samme skriftsted kan fortolkes pa forskellig vis: Hos
Sudermann (og Hans Lauridsen) fik sjzlen hjlp til at fglge Jesus opad
mod Golgatha og himmelen, altsd en traditionel kristelig symbolver-
den. Men Pia desideria fgrer os ud i en anden og mere raffineret
billedverden. Vi kan vanskeligt tenke os Bolswerts stik overfert til en
dansk landsbykirke, siledes som det er sket med dem fra Sudermanns
bog.

Men i aret 1624, altsa aret efter Hugos »Pia desideria«, udkom i
Frankfurt en anden kristelig emblembog, »Emblemata sacra« af Daniel
Cramer. Det er i hgjere grad en rigtig emblembog; her illustreres for-
skellige skriftsteder med billeder, meget ofte af et hjerte som bliver
udsat for forskellige prgvelser. Denne bog har, som Lisbet Juul Nicola-
isen har gjort rede for,” vaeret forlag for adskillige malerier pa pulpitu-
rer og stolegavle i Thisted Amt, bl.a. i Vester Torup; den har ogsé
varet benyttet af den meget produktive Mogens Chr. Thrane, som i
1730’erne udsmykkede kirkerne i Viborg Sendre Sogn og Ngrup og
klosterkirken i Horsens. De jyske emblemmalerier er endnu langtfra
udforskede; men i de hidtil kendte synes der ikke at vare paralleller til
hgjsangsbillederne i Kippinge.

Vi vil derfor vende tilbage hertil og til den der malede dem 1680.
Hans Lauridsen eller Hans Maler er kendt. I Danmarks Kirker, Prastg
Amt (s. 1087f) hedder det, at hans »haarde og haandfaste, men karak-
terfulde Malemaade« genkendes i flere epitafiebilleder. Desuden har
han i flere sjellandske kirker stafferet altertavler og pradikestole. I to
kirker har han udfgrt malerier med utraditionelle motiver: I 1681, altsa
aret efter hans arbejde i Kippinge, stafferede han Lynge kirke ved Sorg
og forsynede bl.a. skriftestolen med malerier. Skriftestolen blev kasse-



138

ret 1923, men bevaret er endnu i kirken to tavler med malerier; den ene
viser et skrifteméal, den anden er malet pa begge sider, maske har den
veret lagen i skriftestolen. Pa den ene side star Aron i pragtfuld red
prastedragt med brystplade og bjzlder som beskrevet i 2. Mosebog 28,
pa den anden skildres profeten Jeremias, som hgrer Guds rgst og far sit
syn af mandelgrenen og den sydende gryde (Jerem. 1). — I Holme
Olstrup ved Nastved fik man 1689 en ny altertavle, og den gamle, fra o.
1600, delt i fire felter, formentlig en katekismustavle, blev flyttet hen
bag dgbefonten, og Hans Lauridsen forvandlede den til en ddbstavie
ved at male fire livlige billeder: Johannes dgber Jesus, mens Maria og
andre ser til. — Jesus lader de sma bgrn og deres mgdre komme til sig
trods de forskrekkede disciples afvaergende gestus. — Filip dgber den
kulsorte hofmand i floden, mens »Esaias 53« ligger opslaet i hans for-
nemme vogn (Ap. G. 8,32). — En prast i hvid messes@rk holder et barn
over dgbefonten, mens fadderne star hos. — Disse detailrige billeder er
formentlig, som dem i Kippinge, udfgrt efter kobberstukne forleg.
Da Hans Lauridsen kom til Kippinge 1680, fandt han der allerede en

rig udsmykning med traditionelle billeder: I koret gotiske kalkmale-
rier, som aldrig har veret overmalet: Kristus i sin herlighed, Syndefal-
det, Uddrivelsen, Kain og Abel, Michael og dragen, Bebudelsen. Der-
nast det rige barokinventar fra o. 1630-1650: udskaret altertavle med
malerier af Korsfastelsen og Opstandelsen; udskéret predikestol med
evangelister; pulpitur med malerier af apostlene; udskaret tredgbefont
med relieffer: Bebudelsen — Jesu fgdsel — Omskarelsen — Hellige tre
Konger; fonteldg med fritstdende figurer: Jesu dab. Foruden dette in-
ventar med traditionelt billedstof var der, og er endnu, en skriftestol
med figurer af apostle og dyder. Den star nu i hjgrnet af koret, men har
maske stéet i skibets nordre hjgrne ved koret. Den bestar af to vaegge
og danner en hel lille stue uden loft; indeni er der rigelig plads til bade
den siddende skriftefader og et knalende skriftebarn. Udenpa er vag-
gene delt i felter, seks ialt, som er udsmykket med relieffer, en rzkke
meget velvalgte bibelske scener. Dem har Hans Lauridsen stafferet,
dvs. de var altsd uden farver da han kom til, og her har han mgdt
scener, som tildels falder uden for det traditionelle program. Relieffer-
ne forestiller: Syndefaldet — Synderinden i templet — Den fortabte sgns
hjemkomst — Jonas i hvalfisken — Jesus i Gethsemane — Korsfastelsen.
Til hver scene hdrer et vers, ligesom pa korgitteret, f.eks.

Ionas Aff Fiskens Bug

Saa lammerlig Raaber ud

Heyt op til Iesu Ore,

Att Komme Paa Det tgre.



139

Hans Lauridsen har altsa forsynet skriftestolens relieffer og dens rige
snitverk med sine klare farver; formentlig har han ogsé skrevet verse-
ne, som prasten Claus Heiche kan have fundet pa. Og inde i skriftesto-
len har han malet et billede af hvad der foregar: efter forbillederne
udenfor ser vi indenfor en mand knzle for den siddende prest i ornat.
Prasten legger sin hand p4 mandens hovede, men ovenfra kommer
Guds hand og legger sig velsignende oven pa prastens. (Billedet i
Lynge kirke er magen til dette). — Den som skulle til skrifte, og det
skulle enhver fgr altergangen, har altsa i ventetiden kunnet betragte de
seks scener af synd, anger og bod, inden han kom ind i stolen for selv at
bekende sine synder og fa tilgivelse i Jesu navn. Ovenover billedet
derinde star dette vers:

Kom hid O Synder Bange,

Naaden skall Du Erlange.

Her er din Lgse-sted,

Her Er Oc lesus Med,

Synden Som Dig till giffver,

Att Du saa Salig bliffver.
Skriftestolens relieffer og maleriet indenfor er altsa af lignende karak-
ter som de malerier Hans Lauridsen skulle male pa korgitteret: de
henvender sig til den enkelte.

Korgitteret er fra samme tid som skriftestolen, o. 1650, og sikkert
udfgrt af den samme billedsnider, méaske en elev af Jgrgen Ringnis.
Over de snoede sgjler er der en frise med skriftsteder og derover i
midten det rigt ornamenterede topstykke, hvor gverst Kristus stdr med
hgjre hand Igftet til velsignelse, mens han holder verdenskuglen i ven-
stre hand. Til begge sider er der ornamenterede gavle og derimellem
fritstdende figurer: Adam og Eva, Moses, Samson, David, Johannes
Dgber, Johannes Evangelist. Der er altsa ingen forbindelse mellem
dette korgitterets oprindelige udstyr og de nye malerier. Et korgitter af
denne type, vag forneden, sgjler i midten, frise, ornamenter og figurer
foroven, forekommer i flere andre kirker: en markering af grensen
mellem det hellige sted koret og det mindre hellige, kirkeskibet. Men
felterne forneden er sa vidt jeg ved ikke andre steder udnyttet til en
samlet allegorisk billedrekke som her. Topstykket har Hans Lauridsen
som navnt udfyldt med et maleri der slutter sit til altertavlens motiver,
nemlig Gravleggelsen. Derover har han anbragt kongen, Christian Vs,
navnetrak og valgsprog, og pa bagsiden, under billedet af den bedende
sjel, har han anfgrt navnene pa de mand der havde ansvaret for den
nye udsmykning:

Anno 1680 er Choret og Skriftestolen Stafferet. Da var Stiffts



140

Amptmand Offver Lolland oc Falster Cornelius Lerche, oc Bis-

cop offver Fyensstifft Mg. Thomas Kingo, Proust i Ngrreherret

H. Frands Bruun, oc Sogne Prast H. Clavs Heiche. Alleting til

Guds @re. Hans Lavridtsen Maler Boendis i Nestved udi Szland.
Jeg tenker mig, — uden at vide det — at initiativet til korgitterets male-
rier er kommet fra en af disse herrer, som kan have ejet Sudermanns
bog. Om Claus Heiche har vi talt; vi kan tilfgje, at han var sgn af en af
de fa velstiende borgere i Nykgbing,'"” og at han 1683, da han var
blevet enkemand, giftede sig med en datter af den l@rde sogneprast i
Nykgbing Frederik Brandt, som ejede et bibliotek pa 3000 bind; hr.
Claus kan jo godt have kendt ham allerede 1680. — Frands Bruun har
nok haft sympati bade for Kippinge kirke og for i 1680 at udsmykke
den med billeder af Bruden, for netop det ar blev han i Kippinge
trolovet og viet til Claus Heiches steddatter. Cornelius Lerche har ikke
varet fremmed for Hgjsangsallegorien. Han havde studeret i udlandet
og varet gesandt i Madrid, og i hans store bogsamling, som kom pa
auktion efter hans dgd 1682, fandtes seks solide katolske bgger om
Hgjsangen, deriblandt Michael Ghislerius: Commentaria in Canticum
Canticorum, Antwerpen 1619. Den er pé over 1000 to-spaltede foliosi-
der og gennemgédr Hgjsangen led for led efter fglgende skema: 1)
Expositio secundum sonum litterz. 2) De prima sponsa, qua est Eccle-
sia. 3) De secunda sponsa, qua est pia anima iusti. 4) de tertia sponsa,
qua est B. Maria. Appendix: De antiquis patribus. — De andre fem er
af lignende karakter — det vildnis, som J. @strup taler om, dog klart og
fast disponeret.

Efter 1680, hvordan gik det sé i Kippinge? Angrebet fra tiendekom-
missionen og Kingos forsvar 1687 har vi nevnt. Valfarterne fortsatte
uanfagtet, gaverne stremmede ind, og 1691, endnu i Claus Heiches tid,
blev ogsa skibets tgndehvelving udfyldt med malerier, som imidlertid
‘nu er borte. De forestillede Bebudelsen og Jesu fgdsel, Opstandelsen
og Emmausgangen, Forklarelsen péd Bjerget og Kristi Himmelfart,
samt l&ngst mod vest Dommedag. Ti ar efter, 1701, fik man rad til ogsa
udvendig at pryde kirken: tarnet blev forhgjet og forsynet med et spir,
sa at kirken fik det udseende den endnu har.

Ogsé i det nye arhundrede strgmmede gaver til kirken, men i 1737
skete der et afbrak. Stiftamtmand Neve foreslog kirkens ejer kongen,
Christian VI, at de arligt indkomne penge ikke mere skulle uddeles til
de fattige, men sa@ttes pa rente, »indtil med Tiden en eller anden god
Stiftelse til de fattiges Underhold eller Lgsgangeres Arbejde og Tugt
kan indrettes.« Den fromme konge slog straks til: pengene skal szttes
pa rente »til et Tugthuses Indrettelse«. Men sd& dumme var folk nu



141

ikke. Blokkepengene svandt ind, og 1740 trak kongen iland: pengene
skulle atter som fgr deles lige mellem kirken og de fattige. Det hjalp:
1743 var der igen 250 Rdl. i blokken efter St. Hans. Endnu 1768 taler
presten om den m@&ngde mennesker der hver Sankt Hans Aften indfin-
der sig ved kirken og kilden; men 1787 var der pé to &r kun indkommet
6 Rdl. Kilden blev ikke holdt vedlige, treverket radnede og vandet
blev mudret, og i 1820erne blev den kastet til. — Derefter adskiller
kirkens historie sig ikke fra s& mange andre landsbykirkers. Men Kip-
pinge kirke er nu i god stand bade udvendig og indenfor, og den er
stadig en kirke det er vard at sgge til.

Noter

1. Men det kan maske @ndre sig. John Strange: Hgjsangen i gudstjeneste og forskning
(Det gamle Testamente og den kristne fortolkning, Forum for bibelsk eksegese 1,
Kbh. 1988) slar til lyd for at »Vi ma lere at kombinere den historisk-kritiske fortolk-
ning, som idag ikke kan gores ugjort, med den allegoriske, som har traditionens vaegt
inden for kirken.«

2. Om valfarten: Holger Fr. Rordam: Om Valfarterne til Kippinge faér og efter Refor-
mationen. Kirkehistoriske Samlinger, 4. Rk. 111, 1893-95 og IV, 1895-97. Det grund-
lzggende arbejde om emnet. Rordam undrer sig over at Kingo vil forsvare valfarten,
og han har overset, at det fgrst var i 1800-tallet at kilden og ikke kirken blev nzvnt
som valfartsmal.

Niels Steenfeldr: Kippinge Valfartskirke. Manuskript 1933 (Dansk Folkemindesam-
ling 1934/31 og 34). En livfuld og udferlig skildring af kirkens og prasternes historie
pa grundlag af et stort arkivmateriale.

Jens Larsen: Kippinge kirke og den hellige kilde. Nr. Alslev 1965. 2. udg., let
revideret, Maribo 1985. Om kirkens ydre og indre, om valfarten og om gravningen
efter kilden 1964. Med mange illustrationer i farver.

Tue Gad: Kippinge Valfartskirke. Religionsvidenskabeligt Tidsskrift 4, 1984, 69-97.
Refererer bl.a. udferligt debatten i 1600-tallet for og imod valfarten.

3. Om kirkens inventar: Mogens Mackeprang: Indberetning ca. 1910. Manuskript i
Nationalmuseet.

N.J. Termansen: Inventaret i Kippinge Kirke. Lolland-Falsters historiske Samfunds
Aarbgger, 1930, 41-62.

Danmarks Kirker, Maribo Amt. Kbh. 1951, 1216-1243.

Erik Horskjer (red.): De danske Kirker, bd. 6, Kbh. 1968. Korgitterets malerier
omtales, men der gores ingen forsgg pa at fortolke dem. Mackeprang skriver: »Hele
korskranken er af pragtfuld virkning, og omend malerierne langtfra er kunstvarker
er de dog med deres versificerede overskrifter ypperlige exempler pé 17. arh.s for os
unagtelig noget vammelt sgdlige smag og religigse opfattelse.« — Horskjar nzvner
korgitteret »med talrige malerier fra Hgjsangen og Salmerne, mange af dem mere
pudsige end vellykkede. «

4. A. F. H. Schneider: Zur Literatur der Schwenckfeldischen Liederdichter bis Daniel
Sudermann. Berlin 1857.

Monica Pieper: Daniel Sudermann (1550-ca. 1631) als Vertreter des mystischen



142

Spiritualismus. Stuttgart 1985. Ger grundigt rede for S.s liv, tanker og varker, men
forbigar hans brug af billeder.

Martin Goebel: Die Bearbeitungen des Hohen Liedes im 17. Jahrhundert. Halle
a.S. 1914 (Diss. Leipzig).

. Skriftstederne citerer vi efter udgaven af Christian IVs bibel, Kbh. 1670.

6. Vaerket er nylig blevet genudgivet af Eduard Nielsen, Erik Dal og Henrik Glahn:

10.

Laurids Pedersen Thura's Hpjsangsparafrase 1640 og dens melodier. Hymnologiske
meddelelser 17,5. Kbh. 1988.

. Om emblemer: Hovedverket er Arthur Henkel und Albrecht Schone: Emblemata.

Handbuch zur Sinnbildkunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Stuttgart. 2. Ausg. 1976.
En god indfdring i emnet er Mario Praz: Studies in scventeenth-century imagery. I-
II. London 1939-47. 2. ed. Roma 1964.

Om Jesus/Amor og Anima handler Eric Jacobsen: Die Metamorphosen der Liebe
und Friedrich Spees »Trutznachtigall« Kbh. 1954. (Kgl. da. Videnskabernes Sel-
skab, Hist. Filol. Medd. 34.,3).

Dietmar Peil: Zur »angewandten Emblematik« in protestantischen Erbauungsbi-
chern. Heidelberg 1978. (Euphorion, Beihefte 11).

. E. Th. Reimbold: Geistliche Seelenlust. Ein Beitrag zur barocken Bildmeditation.

Symbolon, Jahrbuch fiir Symbolforschung, N.F. 4, 1978, 93-161. Gode reproduk-
tioner af hele billedrekken i Pia desideria og en indfalende fortolkning ved hjzlp af -
ikke Hermann Hugo men - Johannes Scheffler, dvs. Angelus Silesius: Der cherubini-
sche Wandersmann.

. Lisbet Juul Nicolaisen: Emblemmaleri i danske kirker. Kirkehistoriske Samlinger

1969, 126-152.

Danmarks Kirker, Thisted Amt, Kbh. 1940-42, beskriver emblemmalerierne i de
kirker som LJN henviser til, men kender ikke forlaggenc.

Chr. Elling: Thrane'rne. En jysk Kunstnerslegt i det 18. Aarhundrede. Tilskueren
1934, 233-252.

Ortto Norn: Ngrup kirkes stolestader. Den iconographiske Post 1978, 2, 19-25. Gar
ind for at betragte emblemmalerierne pa lignende made som kalkmalerierne og ikke
afvise dem som blot pudsige, fordi man ikke mere forstar dem.

Holger Hjelholt: Falsters historie I, Kbh. 1934, 302.

Fotografierne skyldes

Kippinge fig. 1, 2, 3, 7, 10, 11, 12: Jens-Jgrgen Frimand.
Kippinge fig. 4, 5, 6, 8, 9: Nationalmuseet.

Leonora Christina (Orig. pa Frederiksborg): Lennart Larsen.
Sudermann 1622 og Hugo 1738: Det kgl. Bibliotek.

Zusammenfassung

Die Dorfkirche zu Kippinge auf Falster war im Spétmittelalter eine viel
besuchte Wallfahrtskirche, da sich dort das Mirakel der blutenden Ho-
stie ereignet hatte. Seltsamerweise wurde die Kirche nach der Refor-



143

mation noch im 17. Jahrhundert jéhrlich von Tausenden besucht, die
hier offenbar Trost und Heilung suchten. Die Kirche erhielt eine reiche
Ausschmiickung, die zum grossten Teil noch heute bewahrt ist. Darun-
ter befindet sich ein Chorgitter, das im Jahre 1680 mit 12 Bildern
ausgemalt wurde. Jedes der Bilder zeigt die Braut des Hohenliedes,
bzw. die minnende Seele, in einer Situation, welche in einem vierzeili-
gen Vers erkliart wird, entweder buchstéblich oder allegorisch, biswei-
len beides zugleich. Diese Motivreihe, die in danischen Kirchen sehr
selten ist, hat als Quelle das Buch von dem spiritualistischen Strassbur-
ger Daniel Sudermann, »Hohe geistreiche Lehren«, 1622. Der Aufsatz
vergleicht die dédnischen Bilder und Verse mit Sudermanns Buch: der
Maler hat mehrfach die kargen Stiche bereichert, die Verse aber geben
nur notdiirftig Sudermanns reiche Verse und Erklarungen wieder. Da-
fiir kann man in der gleichzeitigen dénischen Literatur Gedichte genug
finden, welche als Auslegung der Bilder hatten dienen konnen, ein
Beweis dass auch damals, in der Bliitezeit der lutherischen Ortho-
doxie, eine Offenheit fiir die allegorische Poesie des Hohenliedes vor-
handen war.

Dr. phil. Tue Gad
Lindebakken 12
3460 Birkergd



